# الموسوعة الاسلامية الموجزة باللغة البنغالية

# সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ [প্রথম খণ্ড]

সম্পাদনা পরিষদ কর্তৃক সংকলিত ও সম্পাদিত



ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ

#### সংক্ৰি**ও ই**সলামী বিশ্বকোষ [প্ৰথম **৭৩**]

সম্পাদনা পরিষদ কর্তৃক সংকলিত ও সম্পাদিত

ইফাবা প্রকাশনা : ১০০৪/৪ ইফাবা গ্রন্থাগার : ২৯৭.০৩ ISBN : 984-06-0252-7

প্ৰথম প্ৰকাশ জুন ১৯৮২

পঞ্চম সংক্ষরণ মে ২০০৭ জ্যৈষ্ঠ ১৪১৪ রবিউস সানি ১৪২৮

মহাপরিচালক মোঃ **কজপুর রহ**মান

প্রকাশক
মোহাম্মদ আবদুর রব
পরিচালক, প্রকাশনা বিভাগ
ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ
আগারগাঁও, শেরেবাংলা নগর, ঢাকা-১২০৭
ফোন ঃ ৮১২৮০৬৮

মুদ্রণ ও বাঁধাই
মুহাম্বদ আবদুর রহীম শেখ
প্রকল্প ব্যবস্থাপক, ইসলামিক ফাউন্ডেশন প্রেস আগারুগাঁও, শেরেবাংলা নগর, ঢাকা ১২০৭
কোন ঃ ১১১২২৭১

मृन्য 🛭 ७००.०० টाका

SANKHIPTA ISLAMI BISHWAKOSH (The Shorter Encyclopaedia of Islam—1st Vol): in Bangla, compiled and edited by the Board of Editors and published by Muhammad Abdur Rab, Director, Publication, Islamic Foundation Bangladesh, Agargaon, Sher-e-Bangla Nagar, Dhaka-1207. Phone: 8128068.

May 2007

E-mail: info@islamicfoundation-bd.org Website: www.islamicfoundation-bd.org

Price: Tk 300.00; US Dollar: 10.00

| সম্পাদনা পরিষদ                   |                |  |  |  |
|----------------------------------|----------------|--|--|--|
| আ. ফ. ম. আবদুল হক ফরিদী          | সভাপতি         |  |  |  |
| ডঃ সিরা <b>জুল হ</b> ক           | স্দৃস্য        |  |  |  |
| আহমদ হোসাইন                      | #              |  |  |  |
| ডঃ মোহাম্মদ এছহাক                | **             |  |  |  |
| ডঃ এ. কে. এম. আইয়ুব আলী         | **             |  |  |  |
| এম. আকবর আলী                     | **             |  |  |  |
| ডঃ ছৈয়দ লুৎফুল হক               | *              |  |  |  |
| অধ্যাপক শাহেদ আলী                | **             |  |  |  |
| অধ্যাপক এ. টি. এম. মুছলেহ উদ্দীন | **             |  |  |  |
| ডঃ কে. টি. হোসাইন                | "              |  |  |  |
| ডঃ এস. এম. শরফুদ্দীন             | "              |  |  |  |
| কাজী মু'তাসিম বিল্লাহ            | "              |  |  |  |
| ডঃ শমশের আলী                     | "              |  |  |  |
| ফরীদ উদ্দীন মাসউদ                | <b>"</b> .     |  |  |  |
| মোহাম্মদ ফেরদাউস খান             | সাধারণ সম্পাদক |  |  |  |

#### মহাপরিচালকের কথা

আলহামদু লিল্লাহ্! রাহমানুর রাহীম আল্লাহ্ পাকের অশেষ রহমতে 'সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোয'-এর প্রথম খণ্ডের পঞ্চম সংস্করণ প্রকাশিত হইতে যাইতেছে। পরম করুণাময় আল্লাহ্ তা'আলার দরবারে আমাদের এই অব্যাহত সাফল্য প্রদানের জন্য জানাইতেছি অসংখ্য শোকর ও সুজুদ।

জ্ঞান-বিজ্ঞানের যাবতীয় জ্ঞাতব্য তথ্য একত্রে সংকলন করিয়া অনুসন্ধিৎসু পাঠকের নিকট পরিবেশন করার উদ্দেশ্যে বিশ্বকোষ প্রণীত হইয়া থাকে। বিশ্বের যেখানেই জ্ঞান-বিজ্ঞানের চর্চা ও অনুশীলন হইয়াছে, সেখানেই বিশ্বকোষ প্রণয়ন ও প্রকাশের উদ্যোগ দেখা যায়। ইহার আবশ্যকতা অতীতেও অনুভূত হইয়াছে, এখনও হইতেছে। বর্তমানে ইহার প্রয়োজন আরও ব্যাপক এবং গভীর এই কারণে যে, মানব জাতির উনুতি ও অগ্রগতির সঙ্গে জ্ঞান-বিজ্ঞানের শাখা-প্রশাখা ও বিভাজন নিত্য বাড়িয়া চলিয়াছে; এখন আর পৃথক পৃথকভাবে সকল বিষয়ের পুঁথি-পুন্তক অধ্যয়ন, আগ্রহ থাকিলেও, সকলের পক্ষে সম্ভব হয় না। এই জন্য একটি মাত্র সংকলনে বিধৃত তথ্যাবলী হাল-আমলের পাঠকদের জন্য অনেক বেশি উপযোগী। বিশেষ করিয়া যাঁহারা গবেষক, সাংবাদিক, লেখক, বুদ্ধিজীবী তাঁহাদের জন্য বিশ্বকোষের উপযোগিতা একান্তভাবে স্বীকৃত।

বিশ্বের যাবতীয় জ্ঞান-ভাপ্তারের সার-সংগ্রহ লইয়া যেমন বিশ্বকোষ প্রণীত হইয়াছে, তেমনি কোন একটি মতাদর্শ কিংবা জ্ঞান-বিজ্ঞানের কোন একটি শাখার প্রয়োজনীয় যাবতীয় তথ্য লইয়াও বিশ্বকোষ প্রণীত হইয়া থাকে। ইসলামী বিশ্বকোষ ইসলাম সম্পর্কে যাবতীয় তথ্যে সমৃদ্ধ হইয়া ইংরেজি এবং অন্যান্য ভাষায় প্রকাশিত হইয়াছে। ইসলাম কেবল একটি জীবন-দর্শন নয়; ইহা একটি সমাজ-ব্যবস্থা এবং রাষ্ট্র-ব্যবস্থাও। আদিকাল হইতে ইসলাম মানুষের সাংস্কৃতিক, অর্থনৈতিক, রাষ্ট্রনৈতিক জীবনে বিপুল অবদান রাখিয়াছে। শিল্পে, সাহিত্যে, স্থাপত্যে, সঙ্গীতে, দর্শনে, অধ্যাত্ম ক্ষেত্রে, আন্তর্জাতিক সম্পর্কে ইসলামের অবদান মৌলিক, ব্যাপক ও বিচিত্র। বহু শতাব্দীর পরিক্রমায় সৃষ্ট এই সব অবদান মুসলিম বিশ্বের সর্বত্র ছড়াইয়া আছে—মুদ্রতি পুঁথির পৃষ্ঠায়, পাণ্ডুলিপিতে, স্থাপত্য নিদর্শনে, নানা সংগঠনে ও অনুষ্ঠান-প্রতিষ্ঠানে। পৃথক পৃথকভাবে যে কোন একটি বিষয় অধ্যয়নে যে কোন জিজ্ঞাসু পাঠক তাঁহার সমগ্র জীবন কাটাইয়া দিতে পারেন। এই ধরনের বিশাল ক্ষেত্রের মূল কথা ও তথ্যগুলি সংগ্রহ করিয়া বিশ্বকোষে সংকলন করা হইয়া থাকে। ইসলামী বিশ্বকোষও এই ধরনের একটি অত্যাবশ্যক সংকলন। ইংরেজি ও আরবিসহ পৃথিবীর বিভিন্ন ভাষায় ইসলামী বিশ্বকোষ সংকলিত এবং প্রকাশিত হইলেও বাংলা ভাষায় ইহার অভাব দীর্ঘদিন যাবত অনুভূত হইয়া আসিতেছিল। ইতিপূর্বে বাংলা ভাষায় ফ্রাংকলিন বুক প্রোগ্রামস্ কতৃর্ক একটি বিশ্বকোষ প্রকাশিত হইয়াছিল, কিন্তু প্রায় ষোল কোটি মুসলমানের মাতৃভাষা বাংলায় বর্তমান ইসলামী বিশ্বকোষ প্রকাশিত হয় নাই।

এই অভাব পূরণের জন্যই বাংলা একাডেমী ১৯৫৮ খ্রিন্টাব্দে লাইডেন হইতে প্রকাশিত 'Shorter Encyclopaedia of Islam' নামক সংক্ষিপ্ত বিশ্বকোষটির অনুবাদ প্রয়োজনীয় সংশোধনসহ প্রকাশের উদ্যোগ গ্রহণ করে। নানা কারণে বাংলা একাডেমীর পক্ষে ইহা প্রকাশ করা সম্ভব হয় নাই। ১৯৭৬ খ্রিন্টাব্দে বাংলা একাডেমী কর্তৃক অনুদিত সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষের পাগুলিপিটি ইসলামিক ফাউডেশনের নিকট হস্তান্তর করা হয়। মূল 'Shorter Encyclopaedia of Islam'-এর সংকলিত প্রবন্ধ ও নিবন্ধগুলির লেখক প্রায় সকলেই অমুসলিম; এই কারণে এই বিশ্বকোষের হুবহু অনুবাদ গভীরভাবে পরীক্ষা না করিয়া প্রকাশ করা যুক্তিসঙ্গুত বিবেচিত হয় নাই। পাণ্ডিত্য সন্ত্বেও অমুসলিম লেখকদের ইসলাম বিষয়ক রচনায় সঙ্গুত কারণেই ভুল-ক্রটির অবকাশ থাকিয়া যায়। এই জাতীয় ক্রটি-বিচ্যুতি হইতে পাণ্ডুলিপিটি যাহাতে যথাসাধ্য মুক্ত হয় সেইজন্য ইসলামিক ফাউডেশন এই দেশের বিশিষ্ট ইসলামী

পণ্ডিতদের সমন্বয়ে একটি সম্পাদনা বোর্ড গঠন করে। ইসলামিক ফাউন্ডেশন নিয়োজিত এই বোর্ড পার্ছুলিশিটি আগাগোড়া পরীক্ষা-নিরীক্ষা করিয়া প্রয়োজনীয় পরিবর্তন, পরিমার্জন, সংযোজন ও বিয়োজন দার্থন করেন। কতিপয় পতুন নিবন্ধ সংযোজন করিয়া বিশ্বকোষটিকে অধিকতর সমৃদ্ধ করা হয়। অতঃপর অনেক আয়াস ও পরিশ্রমের ফসল বাংলা ভাষায় বহু আকাজ্কিত এই প্রথম 'সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ' ১৯৮২ খ্রিস্টাব্দের মে ও জুন মাসে দুই খণ্ডে প্রকাশিত হয়। এই গ্রন্থ প্রকাশের ফলে বিভিন্ন শ্রেণীর পাঠক-পাঠিকা মহলে বিপুল সাড়া পড়িয়া যায় এবং অল্প দিনের মধ্যেই মুদ্রিত সমুদয় কপি নিঃশেষ হইয়া যায়।

সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ সীমিত কলেবরে ও স্বল্প সময়ে প্রকাশিত হওয়ায় ইহাতে কতিপয় শুরুত্বপূর্ণ নিবন্ধ অন্তর্ভুক্ত করা সম্ভব হয় নাই। ফলে পরবর্তীকালে অতিরিক্ত নিবন্ধ সংযোজন করিয়া 'সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ পরিশিষ্ট' নামে ইহার একটি ক্ষুদ্র সংস্করণও প্রকাশ করা হয়।

প্রসঙ্গত উল্লেখ্য যে, সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ-এর প্রথম সংস্করণ প্রকাশের পর বিভিন্ন দৈনিকসহ নানা পত্র-পত্রিকায় প্রকাশিত এবং উৎসাহী বিজ্ঞ পাঠক-পাঠিকার পক্ষ হইতে প্রাপ্ত মতামত, সমালোচনা ও পরামর্শের আলোকে ইহাকে পুনর্বার পরিমার্জন ও পরিবর্ধন করা হইয়াছে এবং 'পরিশিষ্ট' হিসাবে প্রকাশিত ক্ষুদ্রতর সংস্করণটিকে ইহার অংগীভূত করা হইয়াছে। ফলে বর্তমানে সংস্করণটি ইহার সাবেক সংস্করণ অপেক্ষা অধিকতর নির্ভূল ও সমৃদ্ধ হইয়াছে।

বর্তমান ইসলামী বিশ্বকোষ্টি সংক্ষিপ্ত হইলেও ইহার কলেবর নেহায়েত ক্ষুদ্র নহে। এই জাতীয় গ্রন্থের সম্পাদনা ও প্রকাশনা স্বভাবতই দুরহ ব্যাপার। তাই পঞ্চম সংস্করণ প্রকাশের এই শুভ মুহূর্তে বিশ্বকোষের নিবন্ধমালার লেখক, অনুবাদক ও সম্পাদকমণ্ডলীকে আমার সম্রদ্ধ মুবারকবাদ জানাইতেছি। এতদসংগে প্রকাশনা পরিচালক, কর্মকর্তা ও কর্মচারীবৃন্দ, ইসলামিক ফাউন্ডেশনের প্রেস ব্যবস্থাপক, কর্মকর্তা ও সংশ্লিষ্ট কর্মীবৃন্দ, অধিকত্ম ইহার মুদ্রণ ও প্রকাশে সহযোগিতা দানকারী অন্য সকলকেই আমার আন্তরিক ধন্যবাদ জানাই। আল্লাহ্ পাক সকলকে উত্তম পুরস্কারে ভৃষিত করুন।

পূর্বেই বলা হইয়াছে যে, প্রকাশের অল্পদিনের মধ্যেই ইহার প্রথম, দ্বিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্থ সংস্করণ নিঃশেষিত হইয়া যায়। ফলে পাঠকবৃন্দের পক্ষ হইতে ইহার পঞ্চম সংস্করণ প্রকাশের জন্য ঘন ঘন তাকিদ আসিতে থাকে। এই পরিপ্রেক্ষিতে প্রথম খণ্ডটির পঞ্চম সংস্করণ আগ্রহী পাঠকের হাতে তুলিয়া দেওয়া সম্ভব হইতেছে দেখিয়া গভীর তৃপ্তি অনুভব করিতেছি।

প্রসক্তমে আমরা আর্য করিতে চাই যে, বর্তমান বিশ্বে ইসলাম একটি জাগরণমূলক শক্তি হিসাবে সকল মহলের দৃষ্টি আকর্ষণ করায় ইহার চর্চা পূর্বের তুলনায় বহুগুণ বৃদ্ধি পাইয়াছে। ফলে ইসলামী জ্ঞান-সাধনায় ইসলামী বিশ্বকোষের গুরুত্বও বৃদ্ধি পাইয়াছে। সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ সেইক্ষেত্রে ইহার প্রাথমিক চাহিদা পূরণ করিবে। বৃহত্তর চাহিদা পূরণের লক্ষ্যে ইসলামিক ফাউন্ডেশন আটাশ খণ্ডে প্রকাশিত একটি বৃহদাকার ইসলামী বিশ্বকোষ প্রণয়নের প্রকল্প গ্রহণ করিয়াছিল। প্রকল্পটি বাংলাদেশ সরকারের পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার অন্তর্ভুক্ত। আমরা আনন্দিত যে, ইতিমধ্যেই বৃহত্তম ইসলামী বিশ্বকোষের সকল খণ্ড প্রকাশ করা সম্ভব হইয়াছে। সর্বশক্তিমান আল্লাহ্র রহ্মত এবং পাঠক-পাঠিকাদের দু'আ আমাদের সাফল্যকে অব্যাহত রাখিতে সাহায্য করিবে।

পরিশেষে সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ-এর এই পরিমার্জিত ও পরিবর্ধিত সংস্করণটি বাংলাভাষী পাঠক-পাঠিকাদের ইসলাম বিষয়ে নানাবিধ জিজ্ঞাসা পূরণে কিছুমাত্র সহায়ক হইলেও আমরা আমাদের শ্রম সার্থক হইয়াছে বলিয়া মনে করিব। আল্লাহ্ হাফিজ!

> মোঃ ফজপুর রহমান মহাপরিচালক ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ

মে ২০০৭ ঢাকা

#### প্রকাশকের কথা

পরম করুণাময় আল্লাহ্ রাব্বুল 'আলামীনের অশেষ রহমতে 'সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ'-এর প্রথম খণ্ডের পঞ্চম সংস্করণ আগ্রহী পাঠকের হাতে তুলিয়া দেওয়া সম্ভব হইয়াছে।

বাংলা ভাষা চর্চার প্রায় হাজার বৎসর এবং এতদঞ্চলে ইসলাম আগমনের হাজার বৎসরেরও অধিক কালের ইতিহাসে এই সর্বপ্রথম ইসলামী বিশ্বকোষের মতো একটি অনন্য ও অসাধারণ গুরুত্বপূর্ণ গ্রন্থের প্রকাশনা সংক্ষিপ্তাকারে হইলেও নিঃসন্দেহে একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। ইসলামী বিশ্বকোষের মতো একটি অতি প্রয়োজনীয় গ্রন্থ সংকলনের জন্য বহু পূর্বেই পদক্ষেপ গ্রহণ প্রত্যাশিত ছিল। কিছু যে কোন কারণেই হউক, ইহার জন্য অতীতে সেই পদক্ষেপ গ্রহণ সম্ভব হইয়া উঠে নাই। অবশেষে অনেক বিলম্বে হইলেও এই দেশের কতিপয় বিশিষ্ট পণ্ডিত ও ইসলামপ্রিয় মনীষীর আন্তরিক প্রচেষ্টায় বাংলা একাডেমীর মাধ্যমে এই ধরনের একটি সংকলনের উদ্যোগ গ্রহণ করা হয় এবং দীর্ঘ প্রায় আট বৎসরের নিরন্তর প্রয়াস ও স্বয়ত্ব চেষ্টা-সাধনায় ইহার একটি পাণ্ডুলিপি প্রস্তুত সম্পন্ন হয়। নানা কারণে ইহার মুদুণ ও প্রকাশ বাংলা একাডেমীর পক্ষে সম্ভব না হওয়ায় পাণ্ডুলিপিটি ইসলামিক ফাউন্ডেশনকে হন্তান্তর করা হয়। অতঃপর ইসলামিক ফাউন্ডেশন কর্তৃক পরিমার্জিত ও পরিবর্ধিত আকারে পাণ্ডুলিপিটি ১৯৮২ সালের মে ও জুন মাসে ইসলামী বিশ্বকোষ বিভাগ হইতে 'সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ' নামে দুই খণ্ডে প্রকাশিত হয়। প্রকাশের সঙ্গে সম্বের মধ্যে ইহার সমুদ্য কপি ফুরাইয়া যায়। ইহাতেই প্রমাণিত হয়, এই ধরনের একটি অত্যাবশ্যক সংকলনের প্রয়োজনীয়তা বাংলাভাষী পাঠক কত তীব্রভাবে অনুভব করিতেছিলেন।

এতদভিন্ন সেই সময়কার জাতীয় দৈনিক ও বহুল প্রচারিত সাপ্তাহিকীগুলি ইহাকে অভিনন্দিত করিয়াছে এবং ইহার সম্পর্কে সপ্রশংস মন্তব্য রাখিয়াছে। সেই সঙ্গে সরাসরি ও পত্র-পত্রিকা মারফত সুধী-পাঠক প্রথম সংস্করণের কিছু কিছু ক্রুটি-বিচ্যুতি ও সীমাবদ্ধতার প্রতি আমাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়া আমাদের কৃতজ্ঞতাভাজন হইয়াছেন। ফলে এই ক্ষেত্রে আমাদের সীমাবদ্ধতা দূরীকরণের উদ্দেশ্যে সত্ত্বরই ইহার একটি সংক্ষিপ্ত সংস্করণ প্রকাশ করা অপরিহার্য বিলয়া বিবেচিত হয় এবং ৬৯টি গুরুত্বপূর্ণ নিবন্ধ সহযোগে 'সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ পরিশিষ্ট' (Supplement) প্রকাশ করা হয়। অতঃপর পাঠক-পাঠিকাদের তরফ হইতে প্রাপ্ত এবং পত্র-পত্রিকায় প্রতিফলিত মতামত ও যৌক্তিক সমালোচনার আলোকে ইহার পুনঃসম্পাদনা ও পরিমার্জনা আবশ্যক হইয়া পড়ায় পরবর্তীতে তাহা পরিমার্জন করা হয়।

বিশ্বকোষের মতো একটি গ্রন্থের অনুবাদ, সংকলন, সম্পাদনা ও মুদ্রণ কর্মের জন্য প্রভূত পরিশ্রম, সাধনা ও সময়ের প্রয়োজন। সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ-এর প্রথম খণ্ডের পঞ্চম সংস্করণ প্রকাশের এই শুভ মুহূর্তে তাই সূচনা হইতে আজ পর্যন্ত যাঁহারা ইহার উদ্যোগ গ্রহণ, অনুবাদ, সংকলন, সম্পাদনা, মুদ্রণ ও প্রকাশের সঙ্গে জড়িত ছিলেন, প্রকল্পের পক্ষ হইতে তাঁহাদের সকলকে জানাই আন্তরিক মুবারকবাদ ও কৃতজ্ঞতা।

উল্লেখ করা প্রয়োজন যে, প্রধানত লাইডেন হইতে প্রকাশিত Shorter Encyclopaedia of Islam-কে ভিত্তি হিসাবে গ্রহণ করিয়া ইহার অনুবাদ ও সংকলনকার্য চলে এবং পাকিস্তানের পাঞ্জাব বিশ্ববিদ্যালয় হইতে প্রকাশিত উর্দু দাইরাডু'ল-মা'আরিফ আল-ইসলামিয়্যাঃ (দা. মা. ই.) গ্রন্থটি ইহাকে

#### [ আট ]

সমৃদ্ধ করিতে সাহায্য করে। সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ-এর পঞ্চম সংস্করণ প্রকাশের মুহূর্তে আমরা উল্লিখিত দুইটি সংকলনের সহিত সংশ্লিষ্ট কর্তৃপক্ষের নিকটও আমাদের সুগভীর কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করিতেছি।

পরিশেষে আমরা জানাইতে চাই যে, সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষের এই সংস্করণটিকে সমৃদ্ধ, নির্ভুল ও সর্বাঙ্গসুন্দর করিয়া প্রকাশের জন্য আমরা সর্বাত্মক প্রচেষ্টা গ্রহণ করিয়াছি। তৎসত্ত্বেও কোনও ভুলক্রটি পরিলক্ষিত হইলে সুধী পাঠকবৃন্দ আমাদের গোচরে আনিলে পরবর্তী সংস্করণে তাহা সংশোধন করা ইইবে ইনশাআল্লাহ্।

মোহাম্মদ আবদুর রব পরিচালক, প্রকাশনা বিভাগ ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ

#### ভূমিকা

#### বিশ্বকোষের উদ্দেশ্য ও ক্রমবিকাশ

বিশ্বকোষ বিশ্বজগতের যাবতীয় জ্ঞানের ভাণ্ডার। ইংরেজী Encyclopaedia-কে বাংলা ভাষায় বিশ্বকোষ বলা হয়। Encyclopaedia গ্রীক শব্দ enkyklios (বৃত্তাকারে বা চক্রাকারে) paideia (শিক্ষা) হইতে উৎপন্ন বলিয়া ইহার অর্থ দাঁড়ায় বিদ্যাশিক্ষা-চক্র বা পরিপূর্ণ ক্রান-সংগ্রহ।

জ্ঞানের সমৃদয় শাথার ব্যাপক পরিচয় যে য়য়ে সংক্ষেপে সিন্নবিষ্ট হয় তাহাকে প্রায়শ সাধারণ বিশ্বকোষ বলা হয়। তেমনি কোন এক বা একাধিক সমজাতীয় জ্ঞানশাখার তথ্য সংকলনকে সেই বিশেষ জ্ঞানশাখার বিশ্বকোষ নাম দেওয়া হয়। সন্ধানকার্যে সুবিধার জন্য বর্তমানে বিশ্বকোষের প্রবন্ধগুলির শিরোনাম অভিধানের শন্দাবিন্যাসের মত বর্ণানুক্রমিকভাবে বিন্যন্ত থাকে এবং 'হাওয়ালা' (reference)—রূপে ব্যবহৃত হয়। তাহা ছাড়া কখনও কখনও বিষয়বন্তুর প্রেণীবিভাগের ভিত্তিতে প্রেণীক্রম অনুসারে বিভিন্ন প্রেণীর প্রবন্ধগুলি খণ্ডে খণ্ডে বিন্যন্ত হয়। প্রাচীন বিশ্বকোষগুলি প্রায় সবই শোষোক্ত ধরনের অর্থাৎ শ্রেণীক্রমে বিন্যন্ত এবং সাধারণত বিদ্যাধীদের পাঠ্যপুত্তকরূপে ব্যবহৃত হইত।

#### প্রাচীন বিশ্বকোষকারগণ

প্রাচীন খ্রীসে প্রেটোর শিষ্যদ্বয় স্পিউসিশ্বাস (Speusippus,আনু. ৩৩৯ খৃ, পৃ.) এবং এরিস্টটন (৩৮৪–৩২২ খৃ. পূ.) উভয়েরই বিশ্বকোষ প্রণেতা বলিয়া খ্যাতি আছে। স্পিউসিশ্বাস রচিত উদ্ভিদ ও প্রাণী বিষয়ক বিশ্বকোষের কিছু খণ্ডিত অংশমাত্র রক্ষা পাইয়াছে। বহু গ্রন্থ রচয়িতা এরিস্টটন শিষ্যদের ব্যবহারের জন্য তাঁহার সময়ে পরিজ্ঞাত জ্ঞান–বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখার তথ্যাবলী বিষয় পরস্পরানুক্রমে কতকগুলি গ্রন্থে নিপিবদ্ধ করেন।

প্রাচীন রোমের খ্যাতনামা বিদ্বান মার্কাস টেরেন্টিয়াস ভ্যারো (Marcus Terentius Varro, ১১৬–২৭ খৃ. পৃ.) সাহিত্য, অলঙ্কার, গণিত, ফলিত জ্যোতিষশাস্ত্র, চিকিৎসাবিদ্যা, সঙ্গীতবিদ্যা, স্থপতিবিদ্যা প্রভৃতি বিষয়ক তথ্য সন্থলিত Disciplinarum Libri IX নামে বিশ্বকোষ রচনা করেন। তাঁহার দর্শন–বিষয়ক De Farma Philosophiae Libri III এবং সাত শত গ্রীক ও রোমানের জীবনী সংকলন গ্রন্থ Imagines বিশেষ প্রসিদ্ধ। রোমের "সবজান্তা" পণ্ডিত Pliny the Elder (২৩–৭০ খৃ.) Historia Naturalis নামে একটি বিরাট বিশ্বকোষ জাতীয় গ্রন্থ ৩৭ খণ্ডে সংকলন করেন। ইহাতে কয়েক শত গ্রন্থকারের রচনা হইতে সংগৃহীত বহু তথ্য ও কাহিনীর সমাবেশ রহিয়াছে। এই গ্রন্থে অনুসৃত পদ্ধতির সহিত আধুনিক বিশ্বকোষ রচনা–ধারার অনেকটা সাদৃশ্য রহিয়াছে। কালজন্মী বিশ্বকোষগুলির মধ্যে ইহাই সর্বাপেক্ষা প্রাচীন।

মধ্যযুগে সেভিল (Seville)—এর বিশপ Isidore (আনু. ৫৬০–৬৩৬ খৃ.) তাঁহার রচিত Originum sive. Etymologiarum Libri XX গ্রন্থে তৎকালীন জ্ঞান–বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখার তথ্যাদি সঙ্কলন করেন। 'ঈসা ইবন যাহ্য্যা আল–জুরজ্ঞানী (মৃ. ১০১০ খৃ.) প্রাচ্যের খ্যাতনামা চিকিৎসা বিশারদগণের অন্যতম। তিনি চিকিৎসা বিষয়ে 'আরবীতে "আল–মিআঃ ফি'স—সানা।'আতি 'তা—তি-বিয়্যাঃ" নামে একশত খণ্ডে একটি বিশ্বকোষ রচনা করেন। তিনি ইব্ন সীনাা (৯৮০–১৯৩৭ খৃ.) ও আল–বীরানীর (৯৭৩–১০৪৮ খৃ.) শিক্ষক ছিলেন। ফরাসী দেশীয় Vincent of Beauvais (আনু. ১১৯০–১২৪৬ খৃ.) তাঁহার রচিত Bibliotheca Mundi or Speculum Majus গ্রন্থে ১৩শ শতান্দীর সমুদয় বিদ্যা সংরক্ষণের চেষ্টা করিয়াছেন। William Caxton—এর Myrrour of the World (১৪২২–১৪৯১ খৃ.) উক্ত গ্রন্থের অনুবাদ এবং ইহা সর্বপ্রাচীন ইংরেজী বিশ্বকোষগুলির অন্যতম। ফ্লোরেন্সের অধিবাসী Brunetto Latini (আনু. ১২১২–১২৯৪ খৃ.) ফরাসী ভাষায় বিশ্বকোষ রচনা করেন। গ্রন্থখানির ইতালীয় অনুবাদ Li Livers don Tresor.

সর্বপ্রথম যে সব গ্রন্থের নামে Encyclopaedia শব্দটি আধুনিক অর্থে ব্যবহৃত হইয়াছে, জার্মান অধ্যাপক Johann Heinrich Alsted (১৫৮৮-১৬৬৮ খৃ.)-এর ল্যাটিন ভাষায় রচিত Encyclopaedia Septemtomis Distincta তাহাদের অন্যতম। ১৬৩০ খৃষ্টাব্দে এই গ্রন্থ প্রকাশিত হয়। খৃষ্টীয় ১৭ শতক ও ১৮ শতকের গোড়ার দিকে বিশ্বকোষ রচনার ধারা বিষয়ানুক্রমিক পদ্ধতি হইতে বর্ণানুক্রমিক পদ্ধতিতে পরিবর্তিত হইতে থাকে। উদাহরণস্বরূপ Johann Jacob Hafmann-এর Lexicon Universal (১৬৭৭–১৬৮৩ খু.)-এর নাম করা যাইতে পারে।

ইংরেজী ভাষায় প্রথম বর্ণানুক্রমিক বিশ্বকোষ হইতেছে John Harris (অন্. ১৬৬৭-১৭১১ খৃ.) কৃত Lexicon Technicum (১৭০৪-১৭১১ খৃ.)। গণিত ও বিজ্ঞান বিষয়ক এই বিশ্বকোষটিতে বিশেষজ্ঞ, প্রবন্ধকারদের নাম ও গ্রন্থপঞ্জী সংযোজিত রহিয়াছে। ইহার পর উন্নত ধরনের বিশ্বকোষ হিসাবে Ephraim Chambers's Cyclopaedia (১৭২৮ খৃ.) বিশেষ উল্লেখযোগ্য। ইহাতে বহু বিশেষজ্ঞের রচিত প্রবন্ধ সঙ্কলনের পদ্ধতি এবং প্রতি-বরাত (cross reference) সংযোজনের নীতি গৃহীত হয়।

পৃথিবীর বিভিন্ন উন্নত তাষায় অসংখ্য সাধারণ ও বিশিষ্ট বিশ্বকোষ রচিত ইইয়াছে। সব দিক দিয়া বিচার করিলে ইংরেজী তাষায় রচিত বিভিন্ন ধরনের বহু সাধারণ বিশ্বকোষের মধ্যে Encyclopaedia Britannica (১৭৬৮-১৭৭২ খৃ., প্রথম সংস্করণ, ৩ খণ্ডে; ১৯২৯ খৃ., চতুর্দশ সংস্করণ, ২৩ খণ্ডে, ১৯৭৮ খৃ., প্রথম সংস্করণ ৩০ খণ্ডে; ১৯৭৯ খৃ. সংস্করণ ৩০ খণ্ডে) নকে সর্বশ্রেষ্ঠ বলা যায়। বিশিষ্ট বিশ্বকোষগুলির মধ্যে Encyclopaedia of Religion and Ethics, 12 vols. & Index. ed James Hastings, Oxford Companion to English Literature ed. Paul Harvey; Encyclopaedia of World Art, ed. Massimo Pallotino, Encyclopaedia of the Social Sciences, 15 vols, ed. Edwin R.A. Seligman, Encyclopaedia of World Politics, ed. Walter Theimer; Pears Medical Encyclopaedia, ed. J.A.C. Brown; The Universal Encyclopaedia of Mathematics with Foreword by James R. Newman; Larouse Encyclopaedia of World Geography; Larouse Encyclopaedia of Earth of Astronomy, of Pre-Historic and Ancient Art, of Byzantine and Medieval Art, of Renaissance and Baroque Art, of Ancient and Medieval History, of Modern History, of Mythology বিশেষ প্রসিদ্ধ ও জনপ্রিয়।

#### মুসলিম বিশ্বকোষ প্রণেতাগণ

কু র্আান মাজীদ বিশ্বপ্রকৃতির প্রতি দৃষ্টিদানের এবং আল্লাহ্র অপূর্ব সৃষ্টি অনুধাবনের জন্য বিশেষ তাকীদ দিয়াছে, ইহাতে উদ্বৃদ্ধ হইয়া প্রাচীন মুসলিম জ্ঞান—তাপসগণ অনেকেই বিশকোষ জাতীয় পুস্তক রচনা করিয়াছেন। মধ্যযুগে ইসলামী দুনিয়া জ্ঞান—বিজ্ঞানের আলোচনায় শীর্ষস্থান অধিকার করিয়াছিল; 'আরবী ও অন্যান্য স্থানীয় ভাষায় অসংখ্য গ্রন্থ রচিত হইয়াছিল।

খৃষ্টীয় নবম-দশম শতকে বিভিন্ন বিষয়ে 'আরবী ভাষায় বিশ্বকোষ [দাাইরাতু'লমা'আরিফ বা মাওসু'আত (ক্রিক্র) রচনা আরম্ভ হয়। খ্যাতনামা দার্শনিক ও চিকিৎসক আবৃ বাক্র মুহ:ামাদ ইব্ন যাকারিয়া আর্ল রাবী (২৫১/৮৬৫-৩১৩/৯২৫) 'কিভাাবু'ল্-হাাবনী' নামে চিবিৎসা বিষয়ক একটি বিরাট বিশ্বকোষ রচনা করেন। ১৬ খণ্ডে সমান্ত এই বিশ্বকোষখানির ৩য় সংস্করণ ১৯৫৫ খৃ. হায়দরাবাদে (দাক্ষিণাত্য) ছাপা হয়। কর্টোতাবাসী আবৃ 'উমার মুহ:ামাদ ইব্ন আহ্:মাদ ইব্ন আহ্:মাদ ইব্ন আহ্-মাদ ইব্ন আহ্-মাদ ইব্ন আহ্-মাদ ইব্ন আহ্-মাদ ইব্ন আহ্-মাদ বিশ্বকাষ রচনা করেন। গ্রহখানা ২৫ খণ্ডে বিভক্ত এবং প্রতি খণ্ডে এক একটি মণিমুক্তার নামে নামকরণ করা হয়। ইহাতে বক্তৃতা, কবিতা, ছল ও অলংকারশান্ত্র, ইতিহাস এবং সংস্কৃতি ও সম্ভ্রতা বিশ্বরে বহু দার্শনিক ও সাহিত্যিকের রচনা সন্নিবিষ্ট হইয়াছে।

বিশ্বাত দার্শনিক মুহামাদ ইব্ন মুহামাদ ইব্ন তারখান আবু নাস্ত্র আল—ফারোবী (২৬০/৮৭৩–৩৩৮/৯৫০) 'ইহ্নাা'উ'ল—'উনুম' নামে একখানি সাধারণ বিশ্বকোষ রচনা করেন। ইহাতে সমকালীন জ্ঞান—বিজ্ঞানের আলোচনা ছান পাইয়াছে। গ্রন্থানি ১৯৩২ খৃ. সংশোধিত আকারে ছালা হয়। 'উছ্মান আমীন ইহার ২য় সং প্রস্তুত করিয়াছেন, বাহা ১৯৪৯ খৃষ্টাব্দে কায়রোতে প্রকাশিত হইয়াছে। "রাসাইন ইখ্ওয়ানি'স—সাকাশ গণিতবিদ্যা, ন্যায়শাস্ত্র, মনোবিজ্ঞান, অধিবিদ্যা, অধ্যান্ত্র বিদ্যা, কলিত জ্যোতিষ্পান্ত্র ইত্যাদি বিভিন্ন বিদ্যার বিশ্বকোষ। গ্রন্থানি বিভিন্ন বিবয়ে

রচিত ৫২টি পুস্তিকার সমষ্টি এবং আনু. ৩৫০/১৬১ সনে বহু জ্ঞানী-গুণীর রচনা-সম্ভারসহ সংকলিত হয়। ইরাকের মুহামাদ ইব্ন ইসহাকে ইব্ন আবী য়া'কুব আন-নাদীম (মৃ. ৩৮৫/১৯৫) 'ফিহ্রিস্থ'ল্-'উল্ম' (জ্ঞান-বিজ্ঞানের সূচী) নামক ১০ খণ্ডে একটি অমূল্য গ্রন্থ-বিবরণী প্রণয়ন করেন। বহুবার ইহা মুদ্রিত হইয়াছে। Boyard Dodge ইহাকে ইংরেজী ভাষায় অনুবাদ করিয়াছেন; এই অনুবাদ The Phirist of al-Nadim শিরোনামে ১৯৭০ খৃষ্টাব্দে ২ খণ্ডে নিউইয়র্ক ও লণ্ডনে Columbia University Press কর্তৃক প্রকাশিত হইয়াছে।

আবু ল- ফারাজ 'আলী ইব্নু'ল-হ'-সায়ন আল-ইস্ ফাহাানী (২৮৪/৮৯৭ – ৩৫৬/৯৬৭) রচিত 'কিতাাবু'লআগণানী' মুখ্যত সঙ্গীতবিষয়ক বিশ্বকোষ। ২১ খণ্ডে সমাগু এই বিশ্বকোষখানিতে গ্রন্থকারের সময় পর্যন্ত রচিত যত
'আরবী কবিতায় সুর সংযোজিত হইয়াছিল তাহার উদ্ধৃতি দিয়া রচয়িতা ও সুরকারের জীবনী ইত্যাদিসহ বিস্তারিত বিবরণ সন্নিবিষ্ট হইয়াছে। গ্রন্থখানির প্রথম ২০ খণ্ড ১৮৬৬ খৃ. ও একবিংশ খণ্ড ১৮৮৮ খৃ. মিসরে ছাপা হয়।

আবৃ 'আব্দিল্লাহ্ মৃহামাদ ইব্ন মৃসুফ আল-কাতিব আল্-খাওয়ারিষ্মী (মৃ. ৩৮৭/১৯৭) প্রাচীন মুসলিম বিশকোষ রচয়িতাদের অন্যতম। তিনি 'মাফাতিহ'ল-'উল্ম' নামে একখানি বিশকোষ রচনা করিয়া প্রসিদ্ধি লাভ করেন। ইহাতে ন্যায়শাস্ত্র, দর্শন, ধর্মতত্ত্ব, আইন, চিকিৎসা বিদ্যা, গণিত, জ্যামিতি, পরিমিতি, ফলিত জ্যোতিষশাস্ত্র, সঙ্গীত বি্দ্যা প্রভৃতি তৎকালে চচিত জ্ঞানের ১৫টি শাখা সম্বন্ধে আলোচনা রহিয়াছে। ইহার অনেকাংশে গ্রীক ভাষা হইতে অন্দিত তথ্যের সংযোগ ঘটিয়াছে। ১৮৯৫ খু. লাইডেন হইতে Van Vloten ইহা প্রকাশ করিয়াছেন।

আবৃ হায়্যান 'আলী আত–তাওহীদী (মৃ. ৪১৪/১০২৩) 'আল–মুকাবাস্যাত'' নামে একটি বিশ্বকোষ বিভিন্ন বিদ্যা–সংক্রান্ত ১৩০টি বিষয়ের আলোচনা করেন। গ্রন্থখানি বোষাই, শীরাায় ও কায়রোতে প্রকাশিত হয়।

ইস্ মাা ঈল আল-জুর্জানী (মৃ. ৫৩১/১১৩৯) রচিত 'যাখীরাঃ আল্-খাওয়ারিয্ম শাহী' ৯ খণ্ডে বিভক্ত চিকিৎসা বিষয়ক ফার্নী বিশ্বকোষ; উহাতে পরে ১০ম খণ্ড সংযোজিত হয়। সিসিলীর মুসলিম পণ্ডিত আবৃ 'আবৃদিক্লাহ্ মুহ 'মাদ ইব্ন মুহ 'মাদ অল-ইদ্রীসী (৪৯৪/১১০০-৫৬২/১১৬৬) 'নুয্হাতু'ল-মুশ্তাাক ফী ইখতিরাকি. 'ল-আফাাক' নামে একটি ভৌগোলিক বিশ্বকোষ রচনা করেন। বিখ্যাত ভূগোল বিশেষজ্ঞ য়াাকৃ'ত ইব্ন 'আবৃদিক্লাহ্ আল-হ'ামাব'ী (৫৭৫/১১৭৯-৬২৭/১২১৯)ও 'মু'জামু'ল-বৃল্দান' নামে একটি ভূগোল বিষয়ক বিশ্বকোষ রচনা করেন। গ্রন্থখানি ১৮৬৬ খৃ. লাইপ্ৎসিকে (Laipzig) ছাপা হয়। এই গ্রন্থকারের 'মু'জামু'ল-উদাবাা' (বা ইর্শাাদ্'ল-আরীব ইলাা মা'রিফাাতি'ল-আদীব) নামে সাহিত্যিকদের বিষয়ে আর একথানি বিশ্বকোষও রহিয়াছে। ইহা ১৯১৬ খৃ. Margoliouth কর্তৃক প্রকাশিত হয়। ইবনু'ল-কি ফ্ভণী (৫৬৮/১১৭২-৬৪৬/১২৪৮) তাঁহার 'কিতাাব ইখ্বাারি'ল-'উলামাা' বি. আখ্রাারি'ল-ভ কামাা" শীর্ষক বিরাট গ্রন্থে পূর্ববাতী ৪১৪ জন চিকিৎসক, বিজ্ঞানী ও দার্শনিকের জীবনী লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। বহু বিদ্যাবিশারদ নাস'রিক'দ-দীন মুহ 'মাদ আত ভূ'সী (৫৯৮/১২০১-৬৭৩/১২৭৪) খ্যাতনামা জ্যোতিবিজ্ঞানী ছিলেন। তিনি গ্রীক ভাষাতেও সুপণ্ডিত ছিলেন। হলাাগু খাঁা-র আদেশে তিনি মারাগ'ঃ-তে একটি পর্যবেক্ষণাগার স্থাপন করেন। তিনি জ্যোতিবিজ্ঞান বিষয়ে "আত:-ভাষ্-কিরাতু'ন-নাাসি রিয়াঃ" নামে একখানি বিশ্বকোষ সদৃশ গ্রন্থ রচনা করেন। পারস্যের ভূগোলবিদ যাকারিয়্যা আল্-ক ায্ব'নিনী (আনু. ৬০০/১২০৩-৬৮২/১২৮৩) দুইখানা বিশ্বকোষত্ল্য গ্রন্থ ("আজাাইবু'ল-মাখ্লুক'।ত ওয়া গ ারাাইবু'ল-মাওজ্দাতে" ও "আজাাইবু'ল-বুল্দান") রচনা করেন।

মিসরের 'আল্লামাঃ শিহাব্'দ-দীন আহ্ মাদ ইব্ন আহ মাদ আন-নুওয়ায়রী (মৃ. ৭৩৩/১৩৩১) মিসরের মামলুক বংশীয় খ্যাতনামা বাাদশাহে আন-নাসির মুহামাদ কালাউনের রাজত্বকালে (খৃ. ১২৯৩-৯৪, ১২৯৮-১৩০৮, ১৩০৯-১৩৪০) উক রাজপদে অধিষ্ঠিত ছিলেন। 'নিহাায়াত্'ল-'আরাব ফী ফুন্নি'ল-আদাব' নামক ৩০ খতে সমাও বিশকোষ গ্রন্থটি 'আল্লামাঃ নুওয়ায়রীর বিরাট কীর্তি। গ্রন্থখানি পীচটি প্রধান অংশে বিভক্তঃ (১) জ্যোতিষ, ভূতত্ব ও প্রকৃতি বিজ্ঞান, (২) মানবজাতি, তাহাদের প্রয়োজনাদি এবং আবিকৃত বিষয়সমূহ; (৩) প্রাণী জ্বণৎ; (৪) উদ্ভিদ জ্বগৎ (দ্রবাগুণের আলোচনাসহ); (৫) ইতিহাস। শামসু'দ-দীন আহ্ মাদে ইব্ন মুহামাদ ইব্ন খাল্লিকান (৬০৮/১২১১-৬৮১/১২৯) একটি জীবনী বিষয়্ক বিশকোষ ('ওয়াফায়াত্'ল-আ'য়ান ওয়া আন্বাহে'য-যামান) সঙ্কলন করেন। ইহাতে ৮৬৫ জন সুপ্রসিদ্ধ ব্যক্তির জীবনী স্থান পাইয়াছে। দিমাশ্ক বাসী ইব্ন কাদ্ লিল্লাহাাহ্ আল-'উমারী (৭০০/১৩০১-৭৪৯/১৩৪৯) মিসরের সুল্ভানি কালাউনের গোয়েন্দা বিভাগে উক্ত কর্মচারী ছিলেন। ভাঁহার রচিত

বিশ্বকোষ 'মাসাালিকু'ন–আবসায়ে ফা মামালিকি'ল–আমসায়ে' সুপরিচিত। 'মাশাহীর মামাালিক 'উব্বাদ আস—সালীব' তাঁহার অন্যতম গ্রন্থ। ফিলিন্তীনী পণ্ডিত সালাহে 'দ–দীন খালীল আস—সাফাদী (৬৯৬/১২৯৭–৭৬৪/১৩৬৩) তাঁহার "আল–ওয়াফী বিল–ওয়াফায়াতে" নামক গ্রন্থে চৌদ হাজারেরও অধিক জীবনী লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। মিসরীয় বিজ্ঞানী আদ–দামীরী (১৩৪৪–১৪০৪ খৃ.) একটি প্রাণী জীবন বিশ্বক বিশ্বকোষ (কিতাবে হণায়াতুল–গণায়াওয়ান) রচনা করিয়াছেন। মিসরীয় পণ্ডিত আহ্ মাদ আল–কণলকণাশালী (৭৫৬/১৩৫৫–৮২১/১৪১৮) ইতিহাস, ভূগোল ও প্রশাসন সম্পর্কে 'সুব্হ'ল–আ'শা ফী সিনাা'জিভ'ল–ইন্শাা' নামে একটি বিশ্বকোষ সঙ্কলন করেন। ইহা কায়রো হইতে ১৪ খণ্ডে (১৯১৩–২২ খু.) প্রকাশিত হইয়াছে। তুকী পণ্ডিত হণাজ্ঞী খালীফাঃ (মৃ. ১০৬১/১৬৫৮) তাঁহার 'কাশকু'জ-জু-ন্ন' পুস্তকের জন্য বিখ্যাত। এই পুস্তকে ঐ সময়ে জ্ঞাত পৃথিবীর প্রসিদ্ধ গ্রন্থসমূহ সম্পর্কে আলোচনা লিপিবদ্ধ হইয়াছে।

বৃত্-রুস আল-বৃত্তানী (১২৩৪/১৮১৯-১৩০০/১৮৮৩), তৎপুত্র সালীম আল্-বৃত্তানী (১২৬৩/১৮৪৭-১৩০১/১৮৮৪) ও সুলায়মাান আল-বৃত্তানী (১২৭৩/১৮৫৬-১৩৪৩/১৯২৫, প্রমুখ পণ্ডিত ১৯০০ খৃ. পর্যন্ত আরবী ভাষায় 'দাাইরাতু'ল-মাআরিফ' নামক একখানি বিশ্বকোষের ১১ খণ্ড "উছ্মাানিয়াঃ" শীর্ষক প্রবন্ধ পর্যন্ত প্রকাশ করেন। পরে ফু'আদে আক্রাম আল-বৃত্তানী বাকী অংশ সম্পাদনার ভার গ্রহণ করেন। খৃ. বিংশ শতাব্দীতে মূহ মাদ ফারীদ ওয়াজ্দী 'দাাইরাতু মা'আরিফ আল-কারনি'ল-'ইশ্রীন" নামে 'আরবী ভাষায় আর একখানি সাধারণ বিশ্বকোষ রচনা করেন। গ্রহখানির দ্বিতীয় সংস্করন ১০ খণ্ডে সমান্ত। তাহা ছাড়া তিনি এই ধরনেরই 'কান্যু'ল-'উল্ম ওয়া'ল-লুগাতে' নামে আরও একখানি গ্রহু প্রণয়ন করেন।

#### বাংলা ভাষায় বিশ্বকোষ

বাংলা ভাষাতেও কয়েকখানি বিশ্বকোষ প্রকাশিত হইয়াছে। উইলিয়াম কেরীর পুত্র ফেলিক্স্ কেরী (Felix Carey) বিদ্যাহারাবলী নামে বিশ্বকোষের দুই খণ্ড প্রকাশ করেন। প্রথম খণ্ড (Anatomy) ১৮১৯ খৃ. ১ অক্টোবর ও দ্বিতীয় খণ্ড (খৃতিশাস্ত্র) ১৮২১ খৃ. ফেব্রুয়ারী মাসে প্রকাশিত হয়। ১ম খণ্ডের এক কপি Indian National Library—তে এবং দ্বিতীয় খণ্ডের এক কপি কলিকাতা বঙ্গীয় সাহিত্য পরিষদ পাঠাগারে সংরক্ষিত আছে। ইনিই বাংলায় প্রথম বিশ্বকোষ রচয়িয়ার সম্মান লাভ করেন। Encyclopaedia Bengalensis বা বিদ্যাক্ষক্রম নামে বিশ্বকোষ রচনা করেন রেভারেও কৃষ্ণ মোহন বন্দ্যোপাধ্যায়। গ্রন্থখানির প্রতি পাতার এক পৃষ্ঠা ইংরেজী অন্য পৃষ্ঠা বাংলা ভাষায় রচিত। ১৮৪৭ খৃ. পর্যন্ত ইহার ছয় খণ্ড প্রকাশিত হইয়াছে। প্রথম খণ্ড রোমের ইতিহাস, প্রথম ভাগ; ২য় খণ্ড জ্যামিতি, প্রথম ভাগ, ৩য় খণ্ড বিবিধ, প্রথম ভাগ; ৪র্থ খন্ড রোমের ইতিহাস, ২য় ভাগ, ৫ম খণ্ড জীবনী সংগ্রহ, ১ম ভাগ; ৬ষ্ঠ খণ্ড মিসর দেশের পুরাবৃত্ত। ইহার প্রবন্ধগুলির মধ্যে কতক মৌলিক আর কতক অনুবাদ।

় ২২ খণ্ডে সমাপ্ত 'বিশ্বকোষ' নামক গ্রন্থটির প্রথম খণ্ড শ্রী রঙ্গলাল মুখোপাধ্যায় ও শ্রী ত্রৈলোক্যনাথ মুখোপাধ্যায় ১২৯৩ বঙ্গান্দে প্রকাশ করেন। এই গ্রন্থের পরবর্তী ২১ খণ্ডে ১২৯৮ বঙ্গান্দ ইইতে ১৬১৮ বঙ্গান্দ পর্যন্ত প্রচ্যাবিদ্যা মহার্ণব শ্রী নগেন্দ্রনাথ বসুর সম্পাদনায় প্রকাশ পায় এবং তাঁহারই সম্পাদনায় ১৩৪২–১৩৪৫ বঙ্গান্দে গ্রন্থটি কয়েক খণ্ডে ২য় সংস্করণ প্রকাশিত হয়।

শ্রী প্রভাত কুমার মুখোপাধ্যায় সম্পাদিত সাধারণ বিশ্বকোষ 'জ্ঞান ভারতী' প্রথম ও দ্বিতীয় খণ্ড যথাক্রমে ১৯৪০ ও ১৯৪৪ খৃ.—এ প্রকাশিত হয়। তিনি ১৯৪৭ খৃ. 'নবজ্ঞান ভারতী' নামে একটি ভৌগোলিক বিশ্বকোষ প্রকাশ করেন। শ্রী যোগেন্দ্রনাথ শুপু ১৩৭০ বঙ্গান্দে সংযোজনী খণ্ডসহ ১১ খণ্ডে বিষয়ানুক্রমে ছেলে—মেয়েদের বিশ্বকোষ 'শিশু ভারতী' প্রকাশ করেন। কলিকাতাস্থ বঙ্গীয় সাহিত্য পরিষদ 'ভারত কোষ' নামে ৫ খণ্ডে সমাপ্ত একটি বিশ্বকোষ প্রকাশ করিয়াছেন, ইহার প্রথম খণ্ড ডঃ সুনীল কুমার দে'র সম্পাদনায় ১৯৬৪ খৃ. এবং ৪র্থ খন্ড ১৯৭০ খৃ.—এ প্রকাশিত হয়।

বাংলাদেশে প্রথম 'বাংলা বিশ্বকোষ'-এর প্রথম খণ্ড ১৯৭২ খৃ., দ্বিতীয় খণ্ড ১৯৭৫ খৃ., তৃতীয় খণ্ড ১৯৭৩ খৃ. এবং চতুর্ব খন্ড ১৯৭৬ সনে প্রকাশিত হয়। চারি খণ্ডে সমাপ্ত এই মূল্যবান গ্রন্থটি খান বাহাদুর আবদুল হাকিমের সম্পাদনায় এবং ঢাকাস্থ ফ্রান্থলিন বুক প্রোগ্রামস-এর তত্ত্বাবধানে <u>রচিত। \_\_\_\_</u> \_\_\_ \_\_\_ \_\_\_ \_\_\_ \_\_\_ \_\_\_ \_\_\_\_

#### ইসলামী বিশ্বকোষ

সার্থক ইসলামী বিশ্বকোষ প্রণয়নে অগ্রণী ভূমিকা পালন করিয়াছেন The Royal Netherlands Academy; ১৯০৮ খৃ. হইতে ১৯৮৮ খৃষ্টাব্দের মধ্যে তাঁহারা 'Encyclopaedia of Islam' শীর্যক ইসলামী বিশ্বকোষ (চারি খণ্ডে সমান্ত) Leiden হইতে প্রকাশ করেন। এই বিশ্বকোষের প্রথম সংস্করণ ও উহার পরিশিষ্ট হইতে ইসলামী শারী আত সম্বন্ধীয় প্রবন্ধগুলি কিছুটা সংকোচন, সংশোধন ও সংযোজনসহ, 'Shorter Encyclopaedia of Islam' নামে ১৯৫৩ খৃ. লাইডেন হইতেই প্রকাশিত হয়। গ্রন্থখানি The Royal Netherlands Academy-র পক্ষ হইতে H. A. R. Gibb ও J. H. Kramers কর্তৃক সম্পাদিত ও E. J. Brill, Leiden কর্তৃক প্রকাশিত। বর্তমানে Encyclopaedia of Islam-এর পরিবর্ধিত দ্বিতীয় সংস্করণ প্রকাশের কাজ চলিতেছে এবং অদ্যাবধি ইহার ৫টি খণ্ড প্রকাশিত হইয়াছে।

লাইডেন হইতে প্রকাশিত 'Encyclopaedia of Islam'—এর 'আরবী অনুবাদ মিসরে ১৯৩৩ খৃ, হইতে 'দাাইরাতু'ল—মা'আারিফি'ল্—ইনলাামিয়াঃ' নামে প্রকাশিত হইতে থাকে। মুহাম্মদ ছণাবিত আল্—ফান্দী, আহংমাদ শান্দাারী, ইব্রাহীম থাকী খুর্শীদ ও 'আব্দু'ল—হণমণি য়ুনুস এই কার্যে অংশ গ্রহণ করেন। ইহাতে মূল প্রবন্ধগুলির অনুবাদে ইসলামী ভাবধারার সঙ্গে সঙ্গতি রক্ষার জন্য প্রয়োজনীয় টীকা সংযোজিত হইয়াছে। এই আরবী 'দাাইরাতু'ল—মা'আারিফি'ল—ইসলাামিয়াঃ' ফার্সী ভাষাতেও অন্দিত ও প্রকাশিত হইয়াছে। ১৯৫০ খৃ, হইতে তুর্কী ভাষায় 'Islam Ansiklopedisi' নামে একখানি ইসলামী বিশ্বকোষ প্রকাশনা শুরু হয়। এই গ্রন্থখানা লাইডেনের 'Encyclopaedia of Islam'—কে ভিত্তি করিয়া রচিত হইলেও সম্পাদক ইহাকে বহু মূল্যবান সংশোধন ও সংযোজন দ্বারা সমৃদ্ধ করিয়াছেন। উর্দু ভাষাও এ বিষয়ে পশ্চাৎপদ নহে। পাঞ্জাব বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রচেষ্টায় লাইডেনের 'Encyclopaedia of Islam'—এর উর্দু অনুবাদ, প্রয়োজনীয় সংশোধন ও সংযোজনসহ 'দাাইরা—ই—মা'আারিফ—ই—ইসলামিয়াঃ' নামে অদ্যাবধি ২০ খণ্ড প্রকাশিত হইয়াছে।

#### বাংলায় ইসলামী বিশ্বকোষ সঙ্কলন

১৯৫৮ খৃ. বাংলা একাডেমী লাইডেন (Leiden) হইতে প্রকাশিত Short Encyclopaedia of Islam' শীর্যক ইসলামী বিশ্বকোষ অনুবাদের সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন এবং ২৯. ৯. ৫৮ তারিখে নয় সদস্য বিশিষ্ট একটি ইসলামী বিশ্বকোষ উপসংঘ গঠন করেন। মাওলানা 'আবদুল্লাহিল কাফী আল্-কুরায়শী ছিলেন এই উপসংঘের প্রথম সভাপতি; তবে অসুস্থতার দরুন তিনি দীর্ঘদিন এই উপসংঘের সঙ্গে জড়িত থাকিতে পারেন নাই। ২২. ১০. ৬২ তারিখে ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের তদানীন্তন ভাইস চ্যান্সেলর মাহমূদ ডক্টর হুসায়নকে সভাপতি করিয়া এই উপসংঘ পুনর্গঠিত হয়। ডঃ হুসায়ন ১৯৬৩ সনে ঢাকা ত্যাগ করিলে ডঃ সৈয়দ মোয়াজ্জম হোসায়ন তদস্থলে এই উপসংঘের সভাপতি মনোনীত হন। নিম্নলিখিত সুধীবৃন্দ এই পুনর্গঠিত উপসংঘের সদস্য ছিলেন ঃ

- ১। ডঃ সৈয়দ মোয়াজ্জম হোসায়ন, অবসরপ্রাপ্ত তাইস চ্যান্সেলর, সভাপতি।
- ২। শামসু'ল–উলামা' মাওলানা বিলায়েত হুসায়ন, সদস্য, ইসলামিক উপদেষ্টা কাউন্সিল।
- ৩। ডঃ সিরাজুল হক, অধ্যক্ষ, আরবী ও ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়।
- ৪। ডঃ এ. বি.এম. হাবীবুল্লাহ, অধ্যক্ষ, ইসলামের ইতিহাস ও সংস্কৃতি বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়।
- ৫। ডঃ মুফীযুক্তাহ কবীর, অধ্যক্ষ, ইতিহাস বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়।
- ৬। সৈয়দ আলী আহসান, পরিচালক, বাংলা একাডেমী;
- ৭। মাওলানা আবদুর রহমান কাশগড়ী, হেড মৌলবী, ঢাকা আলীয়া মাদ্রাসা;
- ৮। আহমদ হোসাইন, স্পেশাল অফিসার, শিক্ষা পরিদপ্তর, ঢাকা;
- ১। মাওলানা আলাউদ্দীন আল-আযহারী, লেকচারার, ঢাকা আলীয়া মাদ্রাসা;
- ১০। শাহেদ আলী, ইসলামিক একাডেমী, ঢাকা;
- ১১। অধ্যাপক আশরাফ ফারুকী;
- ১২। আবুল কাসেম মুহাম্মদ আদমুদ্দীন, সহ-সম্পাদক, বাংলা ইসলামী বিশ্বকোষ, বাংলা এর্কাডেমী।
- ১৩। ডঃ মুহম্মদ শহীদুল্লাহ্, প্রধান সম্পাদক, বাংলা ইসলামী বিশকোষ-আহবায়ক।

#### সংযোজিত (co-opted) সদস্যগণ

- ১৪। আবদুর রহমান, অবসরপ্রাপ্ত ইন্সপেক্টর **অব স্থুলস, চট্টগ্রা**ম;
- ১৫। শেখ আবদুর রহীম, অধ্যাপক, আরবী ও ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়।
- ১৬। শেখ শরফুদীন, অবসরপ্রাপ্ত অধ্যক্ষ, আলীয়া মাদ্রাসা, ঢাকা।

এই উপসংঘের অাওতাধীন একটি ইসলামী বিশ্বকোষ সম্পাদক বোর্ডও গঠিত হইয়াছিল; ইহার সদস্য ছিলেন ঃ

- ১। ডঃ মুহম্মদ শহীদুলাহু;
- ২। ডঃ মৃফীযুল্লাহ কবীর;
- ৩। মাওলানা শেখ আবদুর রহীম;
- ৪। শেখ শরফুদ্দীন;
- ৫। আবুল কাসেম মুহাম্মদ আদমুদ্দীন;

ডঃ মুহম্মদ শহীদুল্লাহ ৮.৭.৬১ হইতে ১৯৬৩ সনের ডিসেম্বর পর্যন্ত খণ্ডকালীন সম্পাদকরূপে এবং ১.১.৬৪ হইতে পূর্ণকালীন সম্পাদকরূপে নিয়োজিত ছিলেন। পূর্ণকালীন সহকারী সম্পাদকের দায়িত্ব পালন করিয়াছিলেন শেখ শরফুদ্দীন ও মাওলানা আবুল কাসেম মুহাম্মদ আদমুদ্দীন। মুহাম্মদ রিয়াউর রহীম পূর্ণকালীন অনুবাদকরূপে কাঞ্জ করিয়াছিলেন। খণ্ডকালীন অনুবাদকের সংখ্যা ছিল ২৩।

দীর্ঘ সাড়ে আট বৎসর কাজ করার পর এই উপসংঘ ১.২.৬৭ তারিখ তাঁহাদের দায়িত্ব সম্পন্ন করেন। তাঁহাদের পাণ্ড্লিপিতে মোট ৫৯১টি নিবন্ধ স্থান পাইয়াছিল; তনাধ্যে ছিল 'Shorter Encyclopaedia of Islam' হইতে ৫০৮টি নিবন্ধের অনুবাদ ও ১১১টি নিবন্ধের সংশোধন–সহ অনুবাদ, উর্দু ইসলামী বিশ্বকোষ ('দাাইরা–ই–মা'আরিফ–ই–ইসলামিয়াঃ', পাঞ্জাব বিশ্ববিদ্যালয়)–এর ৩৭টি নিবন্ধের অনুবাদ এবং ৩৫টি মৌলিক প্রবন্ধ।

নানা কারণে বাংলা ইসলামী বিশ্বকোষের মুদ্রণ ও প্রকাশনা বাংলা একাডেমীর পক্ষে সম্ভব হয় নাই। গ্রন্থটির পাণ্ডুলিপি ১৯৭৬ সনে ইসলামিক ফাউণ্ডেশনের নিকট হস্তান্তর করা হয়। ইসলামিক ফাউণ্ডেশন নিবন্ধগুলি নৃতনভাবে নিরীক্ষার জন্য পাঁচ সদস্য বিশিষ্ট নিম্নোক্ত ইসলামী বিশ্বকোষ সম্পাদনা পরিষদ গঠন করেনঃ

- ১। আ. ফ. ম. আবদুল হক ফরিদী, অবসরপ্রাপ্ত ডি. পি. আই. এবং তদানীন্তন মহাপরিচালক, ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ-সভাপতিঃ
- ২। ডঃ সিরাজুল হক, প্রফেসর এমেরিটাস, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়-সদস্য;
- ৩। আহমদ হোসাইন, প্রাক্তন পরিচালক, ইসলামিক একাডেমী-সদস্য;
- 8। আবু তাহির মুহাশ্বদ মুছলেহ্ উদ্দীন, সহযোগী অধ্যাপক, আরবী ও ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়-সদস্য:
- ৫। মোহাম্মদ ফেরদাউস খান, অবসরপ্রাপ্ত ডি. পি. আই. এবং প্রাক্তন অতিরিক্ত সচিব, শিক্ষা মন্ত্রণালয়–সাধারণ সম্পাদক।

এই সম্পাদনা পরিষদ প্রত্যেকটি নিবন্ধ পৃত্থানুপৃত্থারূপে পরীক্ষা করেন এবং আপত্তিকর, অসঙ্গত কিংবা ত্রুটিপূর্ণ অংশ সংশোধন বা বর্জন করেন, প্রয়োজন বোধে বহু স্থলে সংযোজনও করেন। এতদ্ব্যতীত সম্পদনা পরিষদের তত্ত্বাবধানে ৪২টি নৃতন প্রবন্ধ রচিত হয়। প্রধানত 'The Encyclopaedia of Islam' এবং উর্দু ইসলামী বিশ্বকোষ ('দাাইরা-ই-মা'আরিফ-ই-ইসলামিয়াঃ) গ্রন্থদ্বয়কে ভিত্তি করিয়া পরিষদ নিরীক্ষা কাজ সম্পাদন করেন; তবে খান বাহাদুর আবদুল হাকিম সম্পাদিত 'বাংলা বিশ্বকোষ', ইসলামিক ফাউণ্ডেশন প্রকাশিত 'কুরখানুল করীম' এবং 'Shorter Encyclopaedia of Islam' (new edition) ইত্যাদি গ্রন্থের সাহায্যও পর্যাপ্ত গ্রহণ করা হয়। উক্ত পরিষদ ২১.১.৭৮ তারিখে কাজ শুরু করেন এবং ৩১.১.৮১ তারিখে শেষ করেন। পরিষদের মোট ২৫০টি অধিবেশন অনুষ্ঠিত হইয়াছিল। মোট ৬৯৫টি নিবন্ধ এই বিশ্বকোষে স্থান পায়।

অতঃপর ১৯৮২ সনের জুন মাসে ইসলামিক ফাউণ্ডেশন কর্তৃক ৬৯৫টি নিবন্ধ সহযোগে ইহা প্রকাশিত হয়। বাংলা ভাষায় প্রকাশিত ইহাই ছিল প্রথম ইসলামী বিশ্বকোষ। প্রকাশের সঙ্গে সঙ্গেই বিভিন্ন প্রেণীর পাঠক–পাঠিকা কর্তৃক ইহা বিপুলভাবে সমাদৃত হয় এবং অন্ধদিনের মধ্যেই ইহার প্রথম সংস্করণ নিঃশেষিত হইয়া যায়। সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ সীমিত কলেবরে ও স্বল্প সমাহারে প্রকাশিত হইয়াছিল বিধায় কতিপয় গুরুত্বপূর্ণ নিবন্ধ ইহাতে অন্তর্ভুক্ত করা সম্বব হয় নাই। পরবর্তীকালে অতিরিক্ত ৬৯টি নিবন্ধ সংযোজন করিয়া "সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ–পরিশিষ্ট" নামে ইহার একটি সংস্করণ ১৯৮৫ সালের আগস্ট মাসে প্রকাশিত হয়।

এ প্রসঙ্গে আমরা উল্লেখ করিতে চাই যে, সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ প্রকাশের পর হইতে আজ পর্যন্ত বহু মূল্যবান মতামত, সমালোচনা এবং পরামর্শ সূধী পাঠক মহলের নিকট হইতে আমরা লাভ করিয়াছি। শীর্ষস্থানীয় জাতীয় দৈনিকগুলিতেও প্রশংসনীয় মতামতের প্রতিফলন ঘটিয়াছে। ইহার জন্য আমরা তাঁহাদের নিকট কৃতজ্ঞ। ইহার আলোকে প্রথম সংস্করণে যে সকল ক্রণ্টি—বিচ্যুতি আমাদের গোচরে আসিয়াছে সেইগুলি আমরা বিশেষভাবে পরীক্ষা করিয়া প্রয়োজনীয় সংশোধনের ব্যবস্থা নিয়াছি। অধিকস্ত্ব পরিশিষ্টে প্রকাশিত নিবন্ধগুলি যথাস্থানে ইহার অঙ্গীভূত করা হইয়াছে। ফলে নবতর এই সংস্করণটি ইহার সাবেক সংস্করণ অপেক্ষা অধিকতর নির্ভূল ও সমৃদ্ধ হইয়াছে।

ইংরেজী, জার্মান, ফরাসী প্রভৃতি ভাষায় ইসলামী বিশ্বকোষ থাকিলেও বাংলা ভাষায় এইটিই ছিল প্রথম ইসলামী বিশ্বকোষ। আশা করা যায়, প্রথম সংস্করণের ন্যায় পরিমার্জিত ও পরিবর্ধিত এই বর্তমান সংস্করণটিও সমাদর লাভ করিবে। এতদসঙ্গে ইহা—একদিকে যেমন বাংলাভাষী মুসলিমগণের জ্ঞানানুসন্ধানে ও জ্ঞানার্জনে বিশেষ সহায়ক হইবে, অন্যদিকে তেমনই অমুসলিমগণও ইহা দ্বারা ইসলাম সম্পর্কিত জ্ঞান লাভ করিয়া উপকৃত হইবেন। তদুপরি যাঁহারা ইসলামী বিষয়ে প্রবন্ধ ও পুস্তকাদি রচনায় আগ্রহী কিংবা গবেষণা কর্মে অভিলাষী, তাঁহাদের জন্য এই বিশ্বকোষ মূল্যবান নির্ভরযোগ্য তথ্য—ভাণ্ডার হিসাবে ব্যবহৃত হইবে এবং তদ্দরুল এই ধরনের রচনা ও গবেষণা অধিকতর উৎসাহ লাভ করিবে, ফলে সমগ্রভাবে আমাদের জ্ঞাতীয় জীবনে ইহার সুদূরপ্রসারী শুভ প্রভাব পরিব্যাপ্ত হইবে।

বাংলা ভাষায় ইসলামী বিশ্বকোষ প্রণয়নের ক্ষেত্রে এই সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ (দুই খণ্ডে সমাপ্ত) ছিল একটি প্রারম্ভিক পদক্ষেপ। ইতোমধ্যে ইসলামিক ফাউন্ডেশন আটাশ খণ্ডে বৃহত্তর ইসলামী বিশ্বকোষ প্রণয়নের প্রকল্প গ্রহণ করে। প্রকল্পটি বাংলাদেশের পঞ্চবার্ষিক পরিকল্পনার অন্তর্ভুক্ত। আমরা অত্যন্ত আনন্দিত যে, বৃহত্তর ইসলামী বিশ্বকোষের সকল খণ্ড ইতিমধ্যেই প্রকাশিত হইয়া সুধী পাঠক মহলে ব্যাপকভাবে প্রশংসিত হইয়াছে।

#### সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশকোষে অনুসৃত কৃতিপয় জ্ঞাতব্য বিষয়

১. বিশ্বকোষে ব্যবহৃত অনুলিখন পদ্ধতি। ২. বর্ণানুক্রম। ৩. পাঠ–সংকেত ঃ শব্দ–সংক্ষেপ। ৪. নিবন্ধকার ও অনুবাদকবৃদ্দের তালিকা। ৫. বহল উল্লিখিত গ্রন্থসমূহের/সাময়িকীসমূহের সংক্ষিপ্ত নাম। বিশ্বকোষে ব্যবহৃত অনুলিখন পদ্ধতি

'আরবী, ফারসী ও ইংরাজী (রোমান। বর্ণের বাং<mark>লা প্রতিবর্ণ</mark>

| i = आ a       | € = 6 dj, j                                      | ्रं= <b>व</b> z      | ٤=،               | m = 7     |
|---------------|--------------------------------------------------|----------------------|-------------------|-----------|
| l=₹i          | £ = 5 C                                          | <u>ځ=۹٬zh</u>        | हे = भ <u>ध</u> ो | ח ∓≕ن     |
| 1 = 3 u       | ፘ = ፯ ' h                                        | ۶ ا∛≕س               | # f ف=            | ል = ₹ h   |
| d ⊽ = ب       | <u>kh</u> = خ<br>ا ع = ۳ ا                       | # = ۳ <u>sh</u>      | क'k,q تت =        | w e = ر   |
| ۹ ۹ = پ       | ـُلُ گَا= دُــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | न ' s = مس           | 4 ∓ اك            | عي = ۶ عي |
| च = छ।        | i≖ થ∵ <u>dh</u>                                  | 4-74- أ              | ع ∓ ع ع           | = c ay,   |
| ů=೯ <u>1h</u> | ا الآ≃ر                                          | b = 호 t .<br>b = 평 z | J=취 I             | , = '     |
|               | r 🌣 = ڑ                                          |                      |                   | ,         |

#### 'আরবী স্বর্গচেহ্নের অনুলিখন

चवत उ छाभ्नीभयुक ८ = ग्राधान, त्या उ छाभ्नीभयुक ८ = शि। سيد शाधान, त्या उ छाभ्नीभयुक ८ = श्रा عن عالا المائية = حتى القائم المائية = مصور المائية على المائية = مصور المائية المائية على المائية = قائمة المائية الم

খাড়া यवत! = اوى कोािछन قاتل बैंद्या = खााडगा,

খাড়া থের । = ी, حربه = রাথিহী, يُحيي युइ श्री.

এন্ডে জন্দারিত ১ = ঃ (বিসর্গ) ঃ جنة = জানুাঃ, জান্নাঃ, আন্নাঃ, আনুাঃ = 'আা'ইশাঃ,

শেষ বৰ্ণ 🔥 সাকিল হ = 🕮 = আল্লাহ্ 🟎 🗀 = ন্যামাহ্!

و = ع ، पादः و = युक भरम्त खन्निधन शकत्रव

a, △=1,3111 |=₹≯U = = ঊ

## لِمُ النَّا اللَّهُ الْمُ الْمُ

### অ

ভাইন (ুঃঃ আঈন )—বহ পুরাতন ফার্সী শব্দ। 'আব্বাসী যুগে ইহা সাধারণভাবে প্রচলিত ছিল। ইহা কানুন, প্রথা, দেশচার ও নিয়ম অর্থে বাবহাত হইত। আল্-ফিহ্রিভ, পৃ.১১৮ হিজরী দিতীয় শতাব্দীতে ( খু. অণ্টম শতাব্দী ) ইব্নু'ল্-মুক'াফফা' কতু ক সংকলিত পৃহ্লবী হইতে 'আরবীতে অনুদিত গ্রন্থসমূহের তালিকায় আাঈননামাহ নামক একখানি ছন্থেরও উল্লেখ পাওয়া যায়। এই নামের অনুবাদ অনেক সময় 'আরবীতে কিতাাবু'র-রুস্স' করা ইইয়াছে। শুদার্ক্টেনামার নায় এই গ্রন্থও অর্থ-সরকারী মর্যাদাসম্পন্ন ছিল। ইহাতে সম্ভবত সাাসামী শাসম ব্যবস্থা ছাড়াও উচ্চতর শ্রেণীর লোকদের বৈশিপ্ট্য ও বিশেষ অধিকারের উল্লেখ ছিল। ইহাতে দরবারী জীবনের ও দরবারী আদব–কায়দা ও রীতিনীতির বিস্তারিত বর্ণনাও ছিল। এইজনাই Christenson ইহাকে পুরাতন বাদশাহী কর্মসূচী ( Lo vicil almanach royal ) নামকরণ করিয়াছেন: ইহার অধিকাংশ <del>এবলই শিক্ষাপ্রণ ও উপদেশ</del>মূলক ছিল। ইব্ন কু'তায়বাঃ রচিত 'উয়ুনু'ল-আখ্বারে নামক গ্রহে আঈেননামার উপরিউজ অনুবাদের কয়েকটি উদ্বৃতি রক্ষিত আছে। Inostranzev এই গ্রন্থে আলোচিত **যুদ্ধবিদ্যা, তীরন্দা**যী, পোলো খেলা প্রস্তৃতি গুরুত্বপূর্ণ বিষয় গতীর-ভাবে অধ্যয়ন করিয়াছিলেন। ইহা সম্ভব ষে, এই বিরাট সরকারী আটেননামার বিষয়ানুকমিকভাবে বিনাত বিশিশ্ট বিষয়সমূহসভলিত পৃথক সংক্ষিণ্ড পুস্তিকা বর্তমান ছিল, ষাহাতে প্ররবারী জীবনের শিক্ষার প্রত্যেকটি দিকের উপর পৃথক পৃথক আলোচনা ছিল। **আল-ফিহ্রিড-এ** উদ্ধিষ্ঠিত আরও কয়েকখানি গ্রন্থের নাম পঠে করিলে উপরিউক্ত ধারণাই জন্মে। উদাহরণ, যথাঃ আজিনু'র-রাম্ঈ ( তীরান্দাযীর নিয়ম ) এবং আাঈনু'দ'-দ'ার্ব বি'স-সাওয়ালিজাঃ ( গল্ফ খেলার নিয়ম )। ইহাও ধারণা করা যায় যে, এইগুলি রুহ্ৎ আইননামার খণ্ড বা তাহা হইতে সংকলিত লছ হইবে। জাল-মাগ্'উদীও ( তান্ৰীহ, ১০৪ হইতে ১০৬) সাাসানী আর্রননামার উল্লেখ করিয়াছেন। জাহিণ্<del>জ</del>-এর কিতাাবু'ত-তাজি 🏖 আখ্লাকি''ল-মুনূক-এ বেখানে সাংসাানীদের আস্ট্রন ও আদব সম্বন্ধে বিশ্বদ বর্ণনা পাওয়া বায় সেখানে আানুষ্ট্রন-ফুর্স নামক গ্রন্থেরও উল্লেখ দেখা যায় যদিও উহা হইতে সরাসরি কোন উছ্তি দেওয়া হয় নাই।

পরবতীকালে ফার্সীতে রচিত অন্যান্য গ্রন্থও আটন নামে অভিহিত হইরাছিল। এই সমন্ত গ্রন্থের বিষয়বন্ত ছিল ইসলামী ইতিহাস ও ইসলামী নিয়ম-কান্ন ও প্রথা, হথা—আবু'ল-ফাদ্ ল 'আল্লামী কর্তৃক যোড়শ শতাকীতে রচিত আক্বারনাামার ঐ অংশের নাম আটন-ই-আক্বারী খাহাতে আক্বরের দর্বারের আদ্ব ও রীতিনীতির বর্ণনা আছে।

কিন্তু ইসলামী আইনের লিখিত ব্যাখ্যা বাদ্ধাহ আক্ররের সময় হইতে ওরু হয় নাই। আল-মাাওয়ার্দী **অশে-শাাফি'ঈর আল**-আহ'কাাম্'স-স্লুড়াানিয়াঃ এবং তাঁহার সমসাম**য়িক আবুয়া'লা**। আল-ফার্রা আল-হা**যালীর একই নামীয় (আল-আত্-কাামু'স**-সুরতশানিয়্যঃ ) গ্রন্থে হিজরী পঞ্চম শতাব্দীর এবং আরও পরবতী-কালের নজীর রহিয়াছে। সর্বপ্রথম ইসলামী আইন স্বয়ং নবী (সং)-এর যুগেই প্রথম হি. সনে তাঁহার যদীনায় আপমনের সঙ্গে সঁজেই বিধিবত্ত ও কার্যকরী হইয়াছিল। **ইহাই কোন শাসনকর্তার পক্ষ** হইতে বিধিবদ্ধ ও কার্যকরীকৃত পৃথিবীর সর্বপ্রথম **লিখিত আইন**। এরিপেটাউরের আইন গ্রন্থ **এথেশের পাওয়া যায়, কিন্ত ইহা কোন** শাসনকর্তার পক্ষ হ্ই**তে কার্যকরীকৃত আইন নহে। ইহা এক ঐতি-**হাসিকের অভিজ্ঞতা ও আইন সংক্রান্ত প্রথা সহক্ষে রচয়িতার ব্যাখ্যা মার। সৌডাগোর বিষয় এই যে, নবী (স')-এর যুগের পূর্বোদ্ধিখিত আইনঙলিকে ইতিহাস রক্ষা করিয়াছে। উহার পাঠ *ইব্ন ইসহ*ণাক', ইব্ন খায়ছণামাঃ এবং আবু 'উবায়দের বর্ণনাপর+পরায় **বিভিন এছে** প্রভয়া যায় । ৫২তম দফায় এই সংবিধানে দেশে একটি ৰতভ্ৰ রাজ-নৈতিক জাতি ( أمسة واحدة من دون الناس) নৈতিক জাতি রহিয়াছে। এই জাতি মুসনিম ও অমুসনিম প্রভা দারা গঠিত হইয়াছিল। তারপর পরিচালক ও পরিচালিডদের অধিকার, কর্তবা, সুবিচার, আইন গঠন, বিদেশের সহিত সন্ধি ও যুদ্ধ, ধমীয় স্বাধীনতা, অমুসলিম প্রজাদের অধিকার ও বৈশিষ্ট্য, সামাজিক নিরাপ্তা এবং অপর এমন সমস্ত সমস্যা সম্বল্ধে বিধান ইহাতে রহিয়াছে বাহা সেই সময় মদীনার নাগরিক জীবন-বাবহার জনা প্রয়োজন ছিল। সুবিচার হাগনের এমন একটি বৈপ্রবিক আদেশও দৃশ্টিগোচর হয় যে, বিচারক 'আদালতের কাজ ওধু,সতা প্রকাশের জন্যই করিবেন না বরং সতা প্রতিষ্ঠার জন্য করিবেন এবং অধিকার প্রদান ব্যক্তি বিশেষের কাজ নহে বরং উহা কেন্দ্রে ক্ষমতাসীনের কাজ। আইন রচনার কাজে প্রথা ও দেশাচারের এবং পঞ্চায়েতের মত প্রদানের পরিবর্তে কেন্দ্রীয় বিধানদাতাকে প্রত্যেক مهما اختلفتم أولم - ব্যাপারে ( তোমরা যে-কোন বিষয়ে মতভেদ কর - مرهما اختلفتم আইন গঠন ও আদেশ প্রদানের অধিকারপ্রাণ্ড ও ক্ষমতাসম্পদ্ধ বলিয়া বীকৃতি দেওয়া হইয়াছে ৷

আধুনিক মুগে মুসলিম রাল্ট্রসমূহের লিখিত সংবিধানের রচনা গুরু করা হয় তুকী সুলতানগণ কর্ত্ক। রাজনৈতিক পরাধীনতার কলে মানসিক পরাধীনতা সূলিট হওয়ায় কতকওলি মুসলিম রাল্ট্রে পাশ্চাত্য নীতিকে ভিত্তি করিয়া সংবিধান প্রণয়ন ও কার্যকরী করা হয়। কিন্তু ক্রমশঃ ঐওলির অনৈস্বামিক অংশগুলির সংশোধনের দিকে মনোষোগ আকুল্ট হইয়া চলিয়াছে। প্রদ্বল্পী ঃ (১) Inostranzev, Sasanidskie Etiudi, সেন্ট গিটার্মবর্গ ১৯০৯ খু., ২৫ হইতে ৭০ পু.। (২) F. Gabrieli, 'Lopera di Ibn al-Muqaffa' RSO (১৯৩২ খু) বিশেষতঃ পু. ২১৩ হইতে ২১৫ ৷ (৩) মুহণাম্মান হণামীনুল্লাহ, আল-ওছণাইকু'স-সিয়াসিয়াঃ, ১ সংখ্যক ওছ' কিঃ ও সেখানে বণিত সূত্র ৷ (৪) উক্ত প্রস্থকার, 'আহ্দে নাবাব' ] কা নিক্তপামে হংকুম্রাানী, ২য় সং, হায়দরাবাদ (দাক্ষিণাত্ত) পৃথিবীর সর্বপ্রথম সংবিধান শিরোনামা ৷ (৫) উক্ত গুছকার The First written constitution of the world, Islamic Review (আগস্ট হইতে নভেম্বর ১৯৪১ খু.), ওকিং ১৯৪১ খু. (দা.মা.ই.) ৷

**'আইশা, '**আইশাঃ দ্র. 'আয়িশা।

জাওতাদে (১টি১) : একবচন ১ — শাক্ষিক অর্থ কীলক, যথা তাঁবুর কীলক , অথকে বাঁধিয়া রাখিবার কাজে ব্যবহৃত কীলক (কু'রআন, ৩৮ : ১২ : ৮৯ : ১০)। রূপক হিসাবে অঞ্জের প্রধান ব্যক্তিগণ বা রাজদরবারের অমাতাগণ বুঝায়। সৃফীদের পরিভাষায়, আধ্যাঝিক জগতের কর্তু সম্পর রিজালু'ল-গায়ব অর্থাৎ অদৃশ্য ব্যক্তিদের মধ্যে যাঁহারা তৃতীয় স্তরের ওয়ালী তাঁহাদিগকে অভিহিত করা হয়। আল-উম্প বা স্তম্ভ নামেও তাঁহাদিগকে অভিহিত করা হয়। সবোল্চ ভারে আছেন কু'ত্'ব। সৃফীদের মতে ইঁহারা কু'ত্বের নেতুতে বিথ-সগতের তত্ত্বাবধান সংক্রান্ত বিশেষ বিশেষ দায়িত্ব পালন করেন।

ভারস্থেব (الراكان) : আওরংগ্যীব) আবু'ল-মুজণফ্ফার মুহ শমাদ মুহ'য়িদ্-দীন অওরংগ্যীব 'জাালামগীর, বাাদশাহ-ইগণারী (১০২৭-১১১৮/১৬১৮-১৭০৭), মোগর সম্রাট (১০৬৮-১১১৮/১৬৫৮-১৭০৭), শাহজাহানি ও মুমতাায় মাহ'ালল্ (আসেক্ষ খানের কন্যা)-এর তৃতীয় পূহ, ১৫ যু'ল-ক'ণদাঃ, ১০২৭/৩রা নভেষর, ১৬১৮ মালেওয়া-র ধত (Dhod) নামক ছানে জন্মগ্রহণ করেন।

আওরস্থেব সমক শীন সুশিক্ষায় শিক্ষিত হন। বাল্যকাল হইতেই তিনি সমকালীন খ্যাওয়ায়া 'উলামাা' ও ভানী লোকদের সানিধ্য লাভ করিয়াছিলেন। 'উলামা।'-র সহিত আলোচনা ও বিতর্কে তিনি বরাবর আম্বলক সমর্থনে যোগাতা প্রদর্শন করিতেন। তাঁহার ফাারসী <del>রচনাবলী সশ্মানের বস্তুরূপে বিবেচিত হইয়াছে। ১০৪৪/১৬৩৫</del> সালে আওরস্থেব দশ হাজার সৈনোর সেনাপতি নিযুক্ত হন। তাঁহাকে ভুঞ্জারসিংহ বুন্দেলা-র বিরুদ্ধে একটি সামরিক অভিযানের আনুষ্ঠানিক দায়িত্ব দেওয়া হয়। ১০৪৫/১৬৩৬ সালে তাঁহাকে দাঞিণাত্যের গভর্নর নিষুক্ত করা হয়। কিন্ত ১০৫৩/১৬৪৪ সালে জ্যেষ্ঠ দ্রাতা দ্যারাা-র সংগে ভিক্তভার কারণে তিনি পদত্যাগ করেন। কিছুদিন পর আও-় রঙ্গরের আবার ওজরাটের গভনবের দায়িত গ্রহণ করেন। ১০৫৫/ ১৬৪৬ সা.ল ভিনি বাল্খ-এ বদলী হন। উত্তবেকদের ক্রমাগত বিরো-ধিতা এবং দিল্লী হইতে বাল্খের দূরত অনেক থাকা সত্ত্বে জাওরল– ষেব তথায় নিজকে মুগগৎভাবে একজন সেনাগতি ও শাসক হিসাবে প্রতিষ্ঠিত করেন। তারপর নাষণর মুহাম্মান খানের হাতে বাল্খের কর্**ছভার ছাড়িয়া নিয়া তিনি কিছু**দিনের জন্য বিপ্রাম গ্রহণ করেন ৷

১০৫৮/১৬৪৮ সালে আওরসথেব মুলতানের গভর্নর নিযুক্ত হন। তাঁহাকে গারসোর কৰল হইতে কান্দাহার পুনর্গখনের নির্দেশ দেওয়া হয়। দুইবার (১০৫৮/১৬৪৯ এবং ১০৬১/১৬৫১) তিনি কান্দাহার অবরোধ করেন। কিন্তু উদ্যোগটি খুবই কন্টকর বিধার তিনি গন্চাদ্দ্রসরপে বাধা হন। এইজনা তাঁহাকে দায়ী করা যায় না অধ্য

তিনি কঠোরভাবে তিরকৃত হন। কাদাহারে তৃতীয় অভিযান পরি-চালনের দায়িত্পাণ্ড হইয়া দাারাা ওকুহ আরও শোচনীয়ভাবে বার্থ হন।

১০৬২/১৬৫২ সালে আওরঙ্গয়েব দিজীয়বার দাক্ষিণাত্যের গভনঁর নিযুক্ত হন। ভাঁহার রাজহ বিষয়ক বিশেষজ্ঞ মুরণিদ কু'লী খান খীয় রাজহ নিয়ন্ত্রণ পদ্ধতির সাহায্যে এই বিধ্বস্ত অঞ্চলটিতে শৃথলা আনমনকরিবার ব্যবেষ্ট চেল্টা করেন। ১০৬৫/১৬৫৫ সালে তিনি গোলকুগা অবরোধ করেন। কিন্তু সভাবের আদেশক্রমে তিনি শান্তিচুক্তি সম্পাদনকরিয়া অবরোধ তুলিয়া নিতে বাধ্য হন। গোলকুগা রাজহ প্রদানের অংগীকার করে। ১০৬৬/১৬৫৭ সালে আওরঙ্গয়েব বিজাপুর আক্রমণকরিয়া বিদর ও কালিয়ানী পুনরুদ্ধার করেন। পুনরায় সমাটের আদেশে তিনি বিজাপুরের সহিত শান্তিচুক্তি সম্পাদন করেন। ইতিমধ্যে (২৭ যু'ল-ক'।'লাঃ, ১০৬৭/৬ সেপ্টেম্বর, ১৬৫৭) শাহজাহাান অসুম্ব ইইয়া পড়েন এবং সমাটের চারি পুরের মধ্যে সিংখাসনের উত্তরাধিকার প্রশ্নে বিবাদ গুরু হয়।

উত্তরাধিকার ঘদে শাহজাহাানের মনোনীত উত্তরাধিকারী তাঁহার জোর্চপুর পারো রাজকীয় প্রভাব-প্রতিপত্তিকে নিজের অনুকূলে বাবহার করেন। কিন্তু তিনি রপচাতুর্য ও সাংগঠনিক ক্ষেত্রে নিজের যোগ্যতা প্রমাণ করিতে পারেন নাই । বাংলার গভর্নর **ভিতীয় পুর ওজাা' নিজকে** সমাট বলিয়া ঘোষণা করেন এবং রাজধানীর দিকে অগ্রসর হন। কিন্তু সুলায়নামে শুকুর এবং রাজা জয়সিংহের যুগ্ম নেতৃত্বে রাজকীয় বাহিনী বাহাদুরপুরের নিকট তাঁহার পথরোধ করে। ফলে ওজা। পশ্চাদবতী হইয়া মুঙ্গের-এ ফিরিয়া যান। কিন্ত দাারা। কর্তৃক ঘশো-বস্ত সিংহের নেতৃত্বে প্রেরিত রাজকীয় বাহিনী আওরস্থেব ও মুরাদের বাহিনীৎয়ের সম্মিলন রোধ করিতে পারিল না। উজ্জয়িনীর নিকট আসিয়া এই দুই বাহিনী একর হইল এবং ধারমা নামক ছানে রাজকীয় বাহিনীকে পরাজিত করিন ( ১২ রাজাব, ১০৬৮/১৫ এপ্রিল, ১৬৫৮ )। ২৬ শা ঝান, ১০৬৮/২৫ মে, ১৬৫৮ সালে আওরলযেব সম্রাটের প্রিয়পার দাারাাকে আগ্রা হইতে আট মাইল দূরে নামুগড়ের যুক্ষে পরাজিত করেন। অতঃপর আওরঙ্গধেব তাঁহার পিতাকে আগ্রা দুর্গে নজরবন্দী করেন। মধুররে নিকট মুলাদকে গ্রেফতার করিয়া গোয়ালিয়ার প্রেরণ করেন এবং পরে ওঁহাকে মৃত্যুদণ্ড দেওয়া হয় (১০৭২/১৬৬১)। আওরগ্যেব লুত দিল্লীৰ দিকে অগ্রসর হন এবং নিজকে সিংহাসনে অধিশ্ঠিত করেন। ত'রপৰ তিনি দারোকে মূলতান পর্যত ধাওয়া করেন। অতঃপর পূর্ব<sup>ু</sup>নকে ওজা**'-এ**র প**'**চা-দ্ধাবন করিয়া এলাহাবাদের নিকট খাজ্ওয়া৷ নামক স্থানে তিনি একা-ই তাঁহাকে পরাজিত করেন (১০ রাবী'উ'ছ'-ছ'াানী, ১০৬৯/৫ জানু, ১৬৫৯)। মীর জুমলাকে ওজা'-এর পশ্চাদ্ধাবনের কাজে নিয়োজিত করিলে ওজাা' আরাকান-এর দিকে পলায়ন করেন এবং নানা দুডোগের পর সেইখানেই মৃত্যমুখে পতিত হন। আওরপ্যেব আবার পশ্চিম সেক্-টরে দায়ো-র পশ্চাতে ধাৰমান হন । ওজরাটের সভর্নর শাহ নাওয়ায খানের সমর্থনে দাারা আজ্মীরের নিকটস্থ 'দেওরায়' নামক স্থানে দৃঢ় অবস্থা**ন প্রহণ করিয়া প্রতিরোধের চেট্টা করেন** । তিনদিন যুদ্ধের পর (২৮ জুমাদিউ'ছ'-ছ'ানী, ১০৬৯/২৩ মার্চ, ১৬৫৯) দ্যারাঃ পরাজিত হন। তারপর কালাহারের দিকে পলায়নের চেল্টা করিলে দাারা ভৌহার বেলুচী আলয়দাতা মালিক জুওয়ান কর্ক ধৃত হইয়া আগ্রায় নীত হন। সেখানে তাঁহাকে ধর্মরে।হিতার অপরাধে মৃত্যুদঙ দেওয়া হয়। অভঃপর আওরলথেব অপ্রতিরণ্ডী শক্তিতে পরিণত অনুচান,পালন করেন।

আওরুস্থেবের আঘলের প্রথমার্ধ—আওরুস্থেবের দীর্ঘ শাসনামল প্রকৃতসক্ষে মুদ্ধ-বিগ্রহের একটি দীর্ম ফিরিস্তি; যফক্রন ক্রমে ক্রমে মোগল সামাজ্য দুর্বল হইয়া পড়ে এবং ওঁহোর অংযাগ্য উর্রাধিকারীদের আমলে সামাজোর পতন ঘটে। তাঁহার সেনাগাঁত মীর জুমলা নিজের জীবনসহ অসংখা জীবনের বিনিময়ে আসাম ও কুচবিহার অধিকার করিয়াছিলেন। কি**ন্ত** চার বৎসরের মধ্যেই এই অঞ্ল হস্তচ্যত হইয়া যায়। ইতিমধ্যে পাঠানগণ বিভোহী হইয়া উঠে। মুসুফ্যাাঈগণ ডাহাদের নেতা ভাগুর-এর নেত্তে ১০৭৭/ **১৬৬৭ সালে বিলোহ শুরু করে। আফ্রীদিগণ ১০৮৩**/১৬৭২ সালে আজ্মাল খানের নেতৃত্বে বিলোহী হইয়া উঠে। সমাট নিজে হণসান আব্দাাল (রাওয়ালপিওঁ) জিলা )-এ অবস্থান গ্রহণ করিলেও রাজকীয় বাহিনী এই সৰ বিদ্ৰোহ দমনে ভাশচৰ্ষজনকভাবে বাৰ্থ হয়। ফলে ১০৮৫/১৬৭৫ সালের পূর্বে শান্তি প্রতিষ্ঠা করা সম্ভব হয় নাই। মাারওয়াার-এর রাজা ঘশোবত সিংহ মৃত্যুবরণ (২৫ শাওওয়ালে, ১০৮৯/১০ ডিসেম্বর, ১৬৭৮) করিলে রাজপ্তগণ বিদ্রোহ এবং ষুদ্ধ শুরু করে। অংওরস্থেব নিজে অভিযান পরিচালনের সুবিধার্থে আজ্মীরে অবস্থান গ্রহণ করেন। কিন্তু সমাটের পুত্র যুবরাজ আকবর বিল্লোছ ঘোষণা করিয়া সান্ধাজী (Sambhadji)-র পক্ষে যোগদান করিলে পরিস্থিতির আরও অবনতি ঘটে।

এই সময় দাক্ষিণাত্যে শাহ্জী ভোঁসলা-র পুত্র শীবাজী-র অধীনে মারাঠা জাতির অভ্যুখান ঘটে। সমাট তাঁহার পিতৃব্য শায়েস্তা খানিকে শীব।জৌ-র বিরুদ্ধে প্রেরণ করেন। শায়েন্তা খান শোচনীয়ভাবে পরাজিত হন। তবে তাঁহার স্থান গ্রহণকারী সেনাধ্যক্ষ রাজা ভায়সিংহ শীবাজীকে তাঁহার ৩৭টি কিলার মধ্যে ২৩টি ছাড়িয়া দেওয়ার শর্তে একটি ( পুরন্দর ) চুজি স্থাক্ষর ( যু-'ল-কণাদাঃ/যূ-'ল-হি-জজাঃ, ১০৭৫/ জুন, ১৬৬৫) করিতে বাধা করেন। শীবাজী একবার আওরগ্রেবের দরবারে পমন করেন। কিন্ত তিনি বুঝিতে পারেন যে, ভাঁহাকে মার একজন পাঁচ হাযারী (পাঁচ হাযার সৈন্যের অধিনায়ক)-এর মর্যাদা দেওয়া হইবে। ইহাতে অসস্তুত্ট হইয়া শীবাজী হাদপিণ্ডের দুর্বন্নতা-জনিত মুর্ছার ভান করিলেন এবং কৌশরে পলায়ন করিয়া স্বদেশে ফিরিয়া গেলেন। ১০৮০/১৬৬৯ সালে শীবাজী ক্রমাপত মোগল বিরোধী অভিযান **ওরু ক**রেন। তিনি ১০৮১/১৬৭০ সালে পুনরায় সুরাট লুঠন করেন এবং চৌথ (এক-চতুর্থাংশ কর) আদায়ের জন্য মোগল সাম্রাজ্যের বিভিন্ন অঞ্চলে আব্রুমণ চালাইতে থাকেন। শীবাজী তাঁহার সৈনাসামত লইয়া পার্বতা অঞ্লে অবস্থান করিতেন এবং গেরিলা পদ্ধতিতে যুদ্ধ করিয়া মোগল বাহিনীকে ক্ষতিগ্রস্ত করিতেন। অওরলয়েব শীবাজীকে 'পার্বত্য মূষিক' বলিয়া অভিহিত করিতেন। ১০৮৫/১৬৭৪ সালে শীবাজী নিজকে রাজ ক্ষমতায় অভিনিক্ত করেন এবং ১০৯১/১৬৮১ সালে তিনি মৃত্যুমুখে পতিত হন। কিন্ত ইতিমধ্যেই দাক্ষিণাত্যের শাসনব্যবস্থা গুরুতরভাবে দুর্বল হইয়া পড়ে.। অন্যপক্ষে রাজা জয়সিংহসহ আওরগযেবের খ্যাতনামা কর্মচারিগণ বিজাপুরের বিক্লছে অভিযানে শোচনীয় পরাজয় বরণ করেন। সূতরাং সম্রাট বুরহানপুরের দিকে অভিযান পরিচালনা করিবার সংকল করিলেন। উত্তর ভারতে ফিরিবার সুষোগ আর কখনও তিনি পান নাই।

আ।ওরঙ্গয়েবের আমেরের শেষার্ধ—এই সময় সামরিক ও বেসামরিক শক্তির ক্রমাগত দুর্বলতা সন্ত্বেও আওরগ্যেব তিনটি সাম্প্রতিক লক্ষ্য অর্জনে আন্ত সফলতা লাভে করেন ঃ ১। ছয় মাস জবরোধের পর বিজাপুরের সুলতানে সিকান্দার 'আদিল শাহ তা্যসমর্পণ করেন (২৩ শাওওয়াল, ১০৯৭/১২ সেপ্টেম্বর, ১৬৮৬) : ২। আট মাস অবরোধের পর গোলকুঙা জয় করেন (১৪ যু'ল-ক'া'দাঃ, ১০৯৮/২১ সেপ্ট,, ১৬৮৭ ) , ৩ ঃ শীবাজীর পুত্র সাঙাজীকে বন্ধী এবং মৃত্যুদন্ত প্রদান করা হয় (২৬ শা'বাান, ১১০০/১৫ জুন, ১৬৮৯ ) ৷ কিন্ত এ**ই ব্রিবিধ সফলতার পরও দাক্ষিণাত্য আওরঙ্গ**যেবের প্রাক্তি নিয়রণে আসে নাই। মারাঠা সংগ্রাম আওরছযেকের মৃত্যু পর্যত অব্যাহত ছিল। **শীবাজীর মৃত্যুর পর** মারাঠাদের কেন্দ্রীয় প্রশাসন দুর্বল হইয়া পূড়ায় **হাধীন সামতরূপে মা**রাঠা সদীরদিগের যত্তর লু<sup>,</sup>ঠন এবং অরাজ্কতার **পথ উ<sup>,</sup>মুক্ত হইল**। তাহারা ছিল একাধারে সংহলী যোদ্ধা এ**বং ডাকাত। তাহাদের সা**হায্য এবং সহায়তায় "মধ্য ও দক্ষিণ ভারতের প্রায় সকল গোর বিশেষভাবে সমাটের কর্মকর্তাদের বিরুদ্ধে সাধারণভাবে আইন-শৃপলাও বিরুদ্ধে সশস্ত সংগ্রামে লিণ্ড হইল।" এইমার একটি কিলা দখল করা হইন, কিছুক্ষণ পর তাহা হস্তচ্যুত হইন , এইরূপ পরিস্থিতির উত্তব হইল। সম্রাটের কর্মকর্তাপণ এমতাবস্থায় লুশ্ঠনকারী মারাঠা সদারদের সহিত গ্থক পৃথকভাবে শান্তি স্থাপনে, আগ্রহী হইয়া উঠেন। কারণ কেন্দ্রীয় শক্তি দুর্বল হইয়া পড়িয়াছিল! কিন্ত তাহাতেও কোন ফলোদয় হয় নাই। চুক্তির কোন মর্যাদাও লুঠনক।রীদের কাছে ছিল না। এই গোলযোগপূর্ণ অবস্থায় ২৭ মু''ল-কণ'দাঃ, ১১১৮/২র। মার্চ, ১৭০৭ সালে আওরস্থেব ইন্তিকাল করেন।

ধর্মনিষ্ঠার জন্য আওরঙ্গয়েব বিশেষভ .ব স্থাত ছিলেন। এইজনা তিনি 'যিন্দাপীর' আখ্যায় অভিহিত হইতেন। তিনি জনগণের নৈতিক অধঃপতন রোধের জন্য নৃত্য-গীত, বেশ্যার্ডি এবং মাদক সেবন নিষিদ্ধ করেন। ঐতিহাসিক লেনপুল (Lane Poole) ভাঁহার এই ব্যবস্থাকে ''হ্যরত মুহ'াম্মান (স**')-এর ন্যায় নবী বা থিউডোরিস (The**odoris) -এর ন্যায় নরপতির কাজ" বলিয়া অভিহিত করেন। হিন্দুদের প্রতি আকবরের পক্ষপাতমূলক নীতির ফলে যে অভড পরিছিতির উডব হইয়াছিল, বিশেষতঃ মুসলিমদের ধমীয় জীবন ও অনুভূতির ক্ষেরে, সেই পরিস্থিতির নির্দনকলে আওরঙ্গযেব যে সকল ব।বস্থা গ্রহণ করেন, তাহা কদর্য করার এবং তাহার বিরুদ্ধে অপপ্রচার চালাইবার জন্য লে'কের অভাব ছিল না। ন্যায়পরায়ণ আদর্শ নরপতিরূপে আত্মপ্রতিষ্ঠা তাঁহার লক্ষ) ছিল। আকবরের সময় মুসলমানদের ধর্মাচারে যেসব অমুসলিমু রীতি-পদ্ধতি অনু ঃবিজ্ট হইয়াছিল, সেই সব দূর করিবার দিকে আওরজয়েব বিশেষ মনোযোগীহন। এই উদ্দেশ্যে তিনি সীয় তত্বাবধানে ইসলামী শারী'আত সম্পকীয় একটি প্রামাণঃ গ্রন্থ সংকল:ন এতী হন । এই সংকলন্টিই 'ফাতাওয়াা-ই-'আলোমগীরী' নামে খণত । সংকল্লমটি আজও প্রামাণা ফাত্ওয়া। গ্রন্থ হিসাবে বিবেচিত।

ব্যক্তি জীবনে আওরঙ্গথেব সাদাসিধা অনাত্মর জীবন যাপনে প্রয়াসীছিলেন। তিনি টুপি সেলাই ও কুরেআনে শারীফ নকল করিয়া উপাজিত অর্থে সহজ সরল জীবন যাপন করিতেন এবং পরম নিষ্ঠার সহিত স'লোতে ও স'ওম পালন করিতেন এবং আল্লাহ্র ধ্যানে নিময় হইতেন। সিংহাসনে আরোহণের পরপরই মুদ্রার উপর খোলিত কালিমাঃ' তুলিয়া দেন এই আশংকায় যে, উহার অবমাননা হইবে। ১৬৭০ খু. তিনি পুমরায় জিম্য়া (৪.) প্রবর্তন করেন। তাঁহার অগাধ পাতিত্য, আড়ম্বরহীন জীবন যাপন, ন্যায়ান্গ শাসন পরিচালনা এবং ইসলামের প্রতি তাঁহার সভীর অনুরাগের জন্য তিনি ইতিহাসপ্রসিদ্ধ। কিন্তু তাঁহার বহু বিজয় অভিযানের ফলে সাম্রাজ্যের আয়তন র্ছি পাইলেও তাঁহার মৃত্যুর প্রপরই বিশাল মোগল সাম্রাজ্য ভারিয়া পড়ে।

খ্যাকী খ্যান "সরকারী কর্মকর্তাদের দুর্নীতি, প্রজাসাধারণের হয়রানী, সরকারী আদর্শের প্রতি কর্মকর্তাদের অনীহা এবং অর্থনৈতিক ক্ষেপ্তে সরকারের বার্থতাকে" গতনের কারণ হিসাবে বর্ণনা করিয়াছেন।

প্রস্থপঞ্জী ঃ (১) জালালে তণবাতণবাটি, বাদশাহ-নামাহ, রাক্ট্রী, ১৮১২, (২) সাালিহা, 'আমাল-ই-সাালিহা ( Bibliotheca Indica), (৩) ওয়াকি 'আত-ই-'আলামগীরী, ( সায়িদে জাঙ্কর হাসান সন্দাদিত) আলীপড়া (৪) 'আলামগীর-নামাহ (Bibliotheca Indica), (৫) ওয়াকণাই'-ই-নি'মাত খান 'আলী, লক্ষ্ণৌ এবং কানপুর, (৬) নি'মাত গান 'আলী, জাসনাামাহ, লক্টো এবং কানপুর, (৭) মা'আছি'র 'আলামগীরী ( Bibliotheca Indica ), (৮) আহ'কাম-ই-'আলামগীরী (ষদুনাথ সরকার অনুদিত); (৯) লাচ্ছী খান, মুনতাখাবু'ল-লুবাাব (Bibliotheca Indica): Bernier, Travels, (80) Manucci, Storia do-Mogor, ১৬৫৬-১৭০৮ (W. Irvino সম্পাদিত); (১১) যদুনাগ সরকার. History of Awrangzob; (১২) माखलाना निवली, जाउतन्यीव 'ভাগলাসগীর (উর্দু), (১৩) Lane Poole, Awrangzeb, (১৪) জাহীরু'দ-দীন ফারেকী, আওরুহীব , Sir J. N. Sarker. Anecdotes of Awrangzeb: (১৫) বাংলা বিপ্লকোষ, প্রথম খণ্ড, हाका, ১৯৭৪, थु. ১०२-७।

W. Irvine-(Mohammad Habib) (E.I.2)/এ. এন. এম. মাহবুবুর রহসান ভূঞা

ভাকেবর (﴿) । ভাক্বার )—ভাক্'ল-ফাতৃছ্ জালাাল্'দদীন মুহ'াল্মাদ, হিন্দুজানের তীম্র বংশীয় তৃতীয় সমাট। ১৫৪২ গ্.এর ১৪ ফেন্টুমারী গাজাবের কালাানুরে সিংহাসনে অভিষিক্ত হন
ও তদীষ পুর সালীমের (জাহাগার) জন্য সিংহাসন রাখিয়া ১৬০৫
গ্.-এর ১৬ অক্টোবর আগ্রায় মৃত্যুম্খে পতিত হন। তিনি আমীর
শীযুর বার্লাাস-এর (১৩৬৬—১৪০৫) বংশধর, বাবরের পৌত
এবং হুমায়ুন ও হুণমীদাঃ বান্র পুত্র। হুণমীদার পিতা ছিলেন
একজন গারসিক পণ্ডিত। তিনি বাবরের মৃত্যুর পর তাঁহার জীবিত
গুরুদের মধ্যে কনির্চ হিন্দালের অধীনে চাকুরি করিতেন।

ইতিহাসের একটা সর্বাপেক্ষা ওক্তপূর্ণ শতাব্দীতে পিতার নির্বা-সনকারে আক্ররের জন্ম এবং তিনি এই শতাব্দীর শ্রেষ্ঠ নরপতি। ক্রেরল মরোপেই তখন মানসিক আলোড়ন দেখা দেয় নাই, হিন্দুজানেও একটা পরিবর্তনকারী আবহাওগা বিরাজ করিতেছিল। ইহার নিদর্শন হিসাবে ক্রীরপন্থী, রওশনী ও সুফীবাদের নাম করা হাইতে পারে। শার্খ মুবারাক নাাগোরী ছিলেন সুফীবাদের প্রতিনিধি ও আক্ররের হানির্চ সঙ্গী।

ইহা স্থমাণিত সতা যে, তাঁহার মানসিক তৎপরতাপূর্ণ দীর্ঘ জীবনে ছিনি লেখাপড়ার কৌনল আরত করেন নাই। তিনি একটি ঐতিহাবাহী কৃষ্ণিসস্পন্ন পরিবারের লোক; কেবল শিক্ষিত পুরুষ সমাজেই তাঁহার কাল কাটিত না, তিনি অন্ততঃ দুইজন বিদ্যা, কৃতবিদ্য মহিলার সহিত ঘনিষ্ঠারেণে সংশিল্লট ছিলেন; ই হারা হইতেছেন তাঁহার বেগম সালীখাঃ সুলতাানাঃ ও ফুফু গুলবদন বেগম। এমতাবস্থায় তাঁহার নিক্ষরতা আরও অন্তত মনে হয়। তাঁহার সিতার জানিশ্চিত অব্যাও দীর্ঘসূত্রী বভাব বালো তাঁহার বিদ্যাজ্যানের অভাবের হেতু হইতে পারে। তিনি ছিলেন একজন তীক্ষ পর্যবন্ধক, ভান-ঝোড়ীও ভানের অন্ততঃ একটা শাধার—ধর্মের শিক্ষারী, এমতাবস্থায় ওধু শুন্তির উপর তাঁহার নির্ভরতা অত্যন্ত কৌত্রকরের ব্যাপার।

তাঁহার সামরিক সফলতার দীর্ঘ কাহিনী সংক্রেপে বির্ত করা চলে না। সিংহাসনারোহণের কালে তাঁহার কত্টুকু রাজ্য ছিল, ইহার তুলনায় মৃত্যুকালে কত্টুকু ছিল, তাহা বর্ণনা করিলেই যথেপ্ট হইবে। ১৫৫৫ শৃ. জানুয়ারীতে তিনি পিতার সঙ্গে কাবুল হইতে হিন্দুজান আগমন করেন এবং সিকান্দার স্বের সহিত সিরহিন্দে ২২শে জুনের চূড়াঙ্ক সংপ্রামে উপন্থিত ছিলেন। ইহার ফলে দিল্লী ও আগ্রা পুনরায় তিমুরীদের হাতে আসে। সিতার মৃত্যুকালে (জানুয়ারী ২৪, ১৫৫৬ শৃ.) তিনি তাঁহার অভিভাবক বায়রাম শাঁ বাহাারলুর সঙ্গে পাঞাবের একটা ক্ষুদ্র অংশের মালিক জিলেন। সেদিন তিনি গুধু পাঞাবের একটা ক্ষুদ্র অংশের মালিক জিলেন। হিমু আগ্রা কাডিয়া লন, তাঁহার সেনাপতি দিল্লী খালি করিয়া দেন। হারাম বেগম ও সুলায়মান আল-বাদাশ্দী কাবুল অধিকার করেন। তাঁহার বয়স তখন ১৪ বৎসর। ১৬০৫ শৃ. কিনি যখন সামাল্য-ভার ত্যাপ করেন, তখন পুত্র সালীমের জন্য সমগ্র উত্তর ভারত, কাবুল, কাশমীর, বিহার, বালালা, উড়িয়া ও দক্ষিপ ভারতের এক রহদাংশের স্থায়ী উত্তরাধিকার রাখিয়া যান।

দৈনিক হিসাবে শ্রেচ হইলেও শাসক হিসাবেই তিনি সর্বোচ্চ খাতি লাভ করেন। হিন্দু তোডরমল তাঁহার ভূমি রাজস্ব ব্যবস্থান সংক্ষারের সহিত ঘনিচরাপে সংশ্লিণ্ট ছিলেন। সর্বপ্রকার বাধা-বিপত্তি অতিক্রম করিয়া তিনি এওলি কার্যকরী করেন এবং অক্লান্ডভাবে এওলির গিছনে লাগিয়া থাকেন। দুর্বল প্রজাদের নিরাপত্তা ব্যবস্থার বেলায়ও তিনি তাহাই করেন। তিনি অসাধারণ কণ্টসহিষ্ণু ও উদার ছিলেন। তাঁহার প্রিয় আদুর্শবাকা 'সকলের সহিত শান্তি'—এই উদারতার প্রতিরূপ। তিনি তাঁহার সংখ্যাগরিষ্ঠ হিন্দু প্রভাদের অনুকূলে রাজ্য শাসন করেন এবং তাঁহাকে কয়েকজন চমৎকার ও বিশ্বত্ত কর্মচারী যোগাইয়া হিন্দুর। ইহার প্রতিদান দেয়।

সম্ভবত শাসক হিসাবে তাঁহার প্রতিভার চেয়েও যাহা তাঁহার প্রতি লোকের মনোযোগ নিবদ্ধ করে, তাহা হইতেছে এই যে, তিনি ঐতিহালত ইসলাম ত্যাগ করিয়া দীন-ই-ইলাহী (তাওহাীদ-ই-ইলাহী) (Ashirbadi Lal Srivastava, Akbar the Great, vol. I, Agra 1972, P. 286) নামে একটি নুতন ধর্ম প্রচার করেন। ইহা অবিমিশ্র আভিকাবাদ। ইহাতে বিভিন্ন ধর্মের উপাদান ছিল বলিয়া মনে হয়। মানুষ প্রতীকের আকাওক্ষা করে, এইজনা তিনি সূর্য বা ইহার পাথিব প্রতিরূপ অগ্রিকে প্রতীকরূপে গ্রহণের বাবহা দেন। তিনি পৌরোহিত্যবাদের অনুমতি দেন নাই এবং বিভন্ধ ও সরল জীবন যাগন শিক্ষা দেন।

দরবারী মহলের বাহিরে এই নয়া ধর্ম কি পরিমাণ লোকের কড্টুকু আছরিক আনুগত্য লাভ করে, এখন তাহা বলা কঠিন। এই ধর্মের অনুসারীরূপে ১৮ জনের নাম লিপিবদ্ধ করা হইয়াছে। ই হালের অধিকাংলই সাহিত্যিক ও কবি; কেবল একজন ছিলেন বড় আমীর, তাহার নাম 'আমীষ কুকা।

বলা হয়, শায়য়্'ল-মুবায়াক আন-নাগোরী ও তাঁহার প্রদের উপর স্ফী-মতের প্রভাব আকবরের ইসলাম হইতে বিপথে সমনের জন্য দায়ী। গোঁড়া, সাম্পুদায়িক ও অনুদার তাকিকদের কলহ বিথেছে তিনি বিরক্ত হইয়া পড়েন। তিনি একজন রাজপুত রমণীকে ( সালীমের মাতা ) বিবাহ করেন এবং প্রোহিতদের নিকট হিন্দু ধর্মশাস্ত হইডে রাজ্বা ধর্ম অধ্যয়ন করেন। হিন্দু শাস্ত-পুত্তকভিলি তিনি নিজের জন্য অনুবাদ করাইয়া লন। তাঁহার চতুদিকে সুফৌ চিভাধায়া ছিল প্রবল এবং পার্সিকরো ছিল তাঁহার গৃহস্থালীরই অভ্যুক্ত। গার্সিকদের

সুর্যপূজা ভাঁহার বিশেষ সহানুভ্তি অর্জন করে। রোমান কাাথলিক ভাঁহার প্রতিও তিনি সম্রক্ষ মনোযোগ দেন। শায়খ নুরু'লহ'াক্ ক'-এর মতে, সম্রাট সমস্ত খর্মের ভাল দিক গুহপের চেল্টা করেন এবং ইহার সহিত সরল আচরণের নীতিমালা যোগ করেন। মুসলিম জনগণ আকবরের এই নূতন ধর্মকে প্রত্যাখ্যান করে। শায়খ আহ্মাদ আস-সিরহিন্দী (এ.) ইহার বিক্লছাচরণ করেন এবং আকবর ও জাহাঁাগীরের সময়কালে এই কারণে তুমুল আলোড়নের হল্টি হয়। ফলে এই ধর্ম নিশ্চিহা হয়।

প্রস্থানী ঃ (১) আবু'ল-ফাদ্'ল 'আলামী, আক্বার মাামাহ্ : মনভাখাবু'ত-ভাওয়ারীখ ; (২) 'আবদু'ল-কণাদির বাদায়নী, (৩) শায়ধ ন্ক'ল-হণক্ ক, যুব্দাডু'ত-তাওয়াারীধ, দাবিস্থান্'ল-মায়ণাহিব : (৪) শামস'ল-'উলামাা মাওলাব'ী মুহণাম্মাদ হ'সায়ন. দারবারে আক্রবারী ( লাহোর ১৮৯৮ ); (৫) Blochmann, Ain-i-Akbari: (b) Count von Noer, Kaiser Akbar (Loipzig) French and (revised) English Translations: (9) Elphinstone, History of India, (b) Father Goldie, Missions to the Great Moghul (Dublin 1897), (a) H. Beveridge, Notes on General Maclagan's papers (Journ. As. Soc, Bengal. 1896), (50) Malleson, Akbar (Rulers of India Series), (b) Tennyson, Akbar's Dream: (53) R. Grousset, Figures de proue. Paris 1948.

আকরম খাঁ, মোহাস্মদ (اکرم خیان এই: মুহণ্সাদ আকরাম খান, ১৮৬৯-১৯৬৮) মুসলিম বাংলার সাংবাদিকতার জনক, আাঘাদী আন্দোলনের নাক ীব, প্রখ্যাত রাজনীতিবিদ, প্রেষ্ঠ 'আালিম, ইসলামী চিন্তাবিদ, সমাজ সংশ্লারক, ধর্মপ্রচারক, বাংমী ও একজন সুসাহিত্যিক ছিলেন।

ভিনি ১৮৬৯ সালের জুন মাস, মৃতণাবিক' ১২৭৫ বঙ্গাব্দের ২৪শে জৈঠা চকিবৰ প্রপণা জেলার হাকীমপুর প্রামে এক সম্ভান্ত 'আলিম ও মজাহিদ পরিবারে জমগ্রহণ করেন। জনস্তে তিনি জিহাাদী প্রেরণার উভরাধিকারী হন এবং এই প্রেরণাই আগাগোড়া তাঁহার জীবনকে নব নৰ উদ্যোগ ও প্রেরণার দিকে পরিচালিত করে। আঁহার গিতা গ∵াযী 'আবদু'ল-বারৌ উত্তর-পশ্চিম সীমাত প্রদেশের মূজাহিদ আন্দোলনে যোগদান করেন এবং রুটিশ সামাজাবাদের বিরুদ্ধে লড়াই করিয়া গণাধীর গৌরব অর্জন করেন। আকরম খাঁর বয়স যখন এগার বৎসর তখন তাঁহার পিতা ও মাতা মারা যান এবং তিনি নানার ত্রাবধানে লালিত-পালিত হন। সানীয় এক নিম্ন প্রাথমিক বিদ্যালয়ে তিনি প্রাথমিক শিক্ষা লাভ করেন। ইংরেজী শিক্ষার প্রতি তাঁহার ঝোঁক ছিল না। 'আরবী ভাষার মাধ্যমেই তিনি উচ্চ শিক্ষা লাভে আকৃণ্ট হন। ১৮৯৬ সালে তিনি কলিকাতা 'আলিয়াঃ যাদুরাসায় প্রবেশ লাভ করেন এবং এই প্রতিষ্ঠান হইতেই এফ. এম. (ফাইনাল মাদ্রাসা ) পরীক্ষা পাস করেন। ছারজীবনেই তাঁহার মনে জাতীয় চেতনার উদ্মেম ঘটে। সেই সময় কিছু সংখাক অমুসলিম লেখক ইসলামের বিষেহপ্রসূত নানা অপ্যাদ রটনায় ব্যাপ্ত ছিলেন ৷ এই অপ্রচারের বিরুদ্ধে প্রবল প্রতিবাদ ও বিরুতির মধ্য দিয়াই মওলানার সংগ্রামী জীবনের স্তপাত হয়। সারে সায়িদে আহ'মাদ খান কর্তু প্রতিদিঠত (১৮৮৬) 'নিখিল ভারত মুসলিম শিক্ষা সম্মেলন' তাঁহার এই মানসিক দুটভূমি রচনায় ওক্লত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করে। তাঁহার এই চেতনার

প্রথম অভিব্যক্তি দেখা যায় ঢাকার শাহ্বাগে অনুষ্ঠিত (১৯০৬) উক্ত প্রতিষ্ঠানের অধিবেশনে । তিনি তখন ছাত্র । এই সন্দেষনাকে সাফলান নাগুত করিবার জন্য তিনি একটি সেজাসেবক বাহিনীও সঠন করেন । এই সন্দেমলনের শেষ পর্বে ৩০শে ডিসেম্বর সন্ধ্যায় মুসলিম নেত্রুপের একটি রাজনৈতিক অধিবেশন অনুষ্ঠিত হয় এবং মুসলিম নীস গঠিত হয় । মঙলানা এই ঐতিহাসিক সন্দেশননে খোগদানের সৌরব অর্জন করিহাছিলেন ।

ছোটবেলা হইতে সংবাদপর পাঠে আকরম হাঁর বিশেষ আগ্রহ ছিল। ইহার মাধ্যমে তিনি রাজনৈতিক ভান অর্জন করেন। তিনি উপলব্ধি করিলেন যে, হিন্দু সম্পুদায়ের তুলনার মুসলিন সমাজ অনুষত ও অধ্যপতিত, অথ্য মুসলিম সমাজের উন্নয়নের দিশারী কোন সংবাদপর নাই। ১৯০৪ সালে কুল্টিয়াবাসী 'আবদুলাহ নামক জনৈক বিদ্যোৎসাহী কলিকাতায় 'মোহাম্মদী' নামক একটি সাংতাহিক পরিকা প্রকাশ করেন।কিছুকাল পর তাহা বন্ধ হইয়া যায়। মওলানা-র চেল্টায় পরিকাটি ১৯১০ সালে পুনঃপ্রকাশিত হয়। তিনি স্বাহং ইহার সম্পাদনার ভার গ্রহণ করেন এবং ইহার মাধ্যমে রাজনীতি পর্যালোচনা, সাহিত্যচর্চা ও ধর্মপ্রচারে আজনিয়োগ করেন। তাঁহার সারগর্জ লেখার কল্যাণে অভ্য এবং আত্মবিস্তৃত মুসলিম সমাজে স্বাধীন চিত্তা ও জাতীয় অনুভূতির স্কুনা হয়।

তদানীত্তন বাংলার ইসলামী চিন্তাবিদদের প্রচেণ্টায় ১৯১৩ সালে বন্তড়ার 'ধানিয়া' প্রামে 'আজুমান-ই-উলামা'-ই-বাংগালা' সঠিত হয়। ইহার উল্যোক্তা ও প্রথম সভাপতি ছিলেন মওলানা আবর্ণ্ডাহিল বাকী (দ্র)। আকরম খাঁ ছিলেন ইহার সাধারণ সম্পাদক। ১৯১৪ সালে এই আজুমানের মুখপর মাসিক "আল-ইসলাম" প্রকাশিত হয়। মাওলানা মুনীক্রম্যামান ইসলামানাদী (দ্র.) ছিলেন ইহার সম্পাদক। আকরম খাঁ ছিলেন প্রকাশক ও মুখ্ম সম্পাদক। সাময়িকীটি পাঁচ বৎসর যাবত মথারীতি প্রকাশিত হয়। এই প্রিকায় প্রকাশিত বিভিন্ন প্রবিক্ষা প্রকাশিত বিভিন্ন সমাজকে ইসলামী চিন্তাধারায় উদ্ধুদ্ধ করার চেণ্টা করেন।

১৯১০ হইতে ১৯১৮ এই আট বৎসর এই উপমহাদেশের রাজ-নৈতিক অংগনে কয়েকটি গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা ঘটে ৷ ১৯০৫-১১ সালের বসভস রদ আন্দোলন, ১৯০৬ সালে ঢাকার অনুন্ঠিত মুসলিম লীগের প্রতিষ্ঠা সম্মেলন, ১৯১৪ সালে সিরাজগঙ্গে অনুন্ঠিত প্রাদেশিক কংগ্রেস (ইভিয়ান ন্যাশনাল কংগ্রেস)-এর কন্ফারেস্ক, ১৯১৬ সালে অক্লেডি অন্নিঠত লীগ কংগ্রেসের যুক্ত অধিবেশন, দেশবন্ধু চিন্তর্জন দাসের ম্বরাজ আন্দোলন ; উপরিউক্ত প্রত্যেকটি অধিবেশন ও আন্দোলনে সক্রিয় অংশ গ্রহণ করিয়া আকর্ম খাঁ রাজনীতিকরণে খ্যাতি অর্জন করেন।

প্রথম মহামুছের পর আরম্ভ হয় খিলাফত ও অসহবাস আন্দোলন। এই আন্দোলনে (১৯১৯-২১) আকরম খাঁ সক্রিয় ও সংশ্রামী ভূমিকা পালন করেন। এই আন্দোলন উপলক্ষে তিনি 'আলী প্রাত্তমরের (মুহাম্মাদ 'আলী ও লাওকাত 'আলী) সহক্মীরূপে সারা ভারত সকর করেন। তিনি বাংলাদেশ খিলাফত কমিটির প্রতিষ্ঠাতা-সম্পাদক ছিলেন। এই সমর তিনি বংগীয় কংগ্রেস কমিটি, নিখিল ভারত খিলাফত কমিটি, নিখিল ভারত খুসলিম লীগ গ্রভৃতি প্রতিষ্ঠানের লীবিছানীয় কমীরূপে খ্যাতি অর্জন করেন। খিলাফত আন্দোলনকে জার্রনার করার উদ্দেশ্যে ১৯২০ সালের ২১শে মে তিনি উর্দু দৈনিক 'যামাানাহ' প্রকাশ করত ইহার সম্পাদনার দায়িত্ব প্রহণ করেন। এই

পরিকাটির প্রকাশনা প্রায় চারি বৎসর অব্যাহত থাকে। বিশ্ব-মুসলিম সন্পর্ক শ্বাপনে ইহা শুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করে। রাজনৈতিক মতবাদ প্রচারের জন্য আকরম খাঁ ১৯২১ সালে 'সেবক' নামক একটি বাংলা দৈনিক পরিকাও প্রকাশ করেন। একই সময়ে তিনি কিছুদিন সাংতাহিক মোহাল্মদী, দৈনিক যাামানাহ (উদুঁ) ও দৈনিক সেবক—মোট তিনটি পরিকার সন্পাদক ছিলেন এবং সাংবাদিকতার মাধ্যমে শ্বাধীনতা সংগ্রামে এবং তদানীত্তন ভারতের মুসলিম জনগোল্ঞীর রাজনৈতিক মতবাদ প্রচারে আছ্মিয়োগ করেন।

ষাধীন ও নিভাক মতামত প্রকাশের দক্ষন 'সেবক' সরকারের কোপদৃতিতৈ পতিত হয় এবং রাজনোহের অভিযোগে মওলানাকে এক বৎসরের কারাদণ্ডে দণ্ডিত করা হয়। তখন হইতে 'সেবক' কিছুদিন বন্ধ থাকে। জেলখানায় খাকা অবস্থায় তিনি কু'রআানের ভিশতন পারা (কু-)-এর বলানুবাদ করেন। ১৯২২ সালে মুজিলাভ করিয়া তিনি 'সেবকে'র পুনঃপ্রকাশ গুরু করেন। কিছু দিন পর পরিকাটির অপস্তুয় ঘটে। তাই তিনি সাণ্ডাহিক মোহাত্মদীকে অবলম্বন করিয়াই মসীযুদ্ধ অব্যাহত রাখেন।

১৯২৩ গালে আকরম খাঁসহ অন্যান্য মুসলিম নেতা কংগ্রেসের অন্যতম প্রধান নেতা চিত্তরজন দাসের সংগে একটি চুজি খাক্ষর করেন। এই চুজি বৈঙ্গল পাক্ট নামে অভিহিত হয়। যথাযথভাবে কার্যকরী করা হইলে ইহাতে বালালী মুসলমান বিশেষভাবে উপকৃত হইত। এই পরিপ্রেক্ষিতে 'বেল্ল প্যাক্ট' গঠনে মওলানা সাহেবের সক্রিয় ভূমিকা ছিল প্রশংসনীয়। কিন্তু দেশবন্ধুর মৃত্যুতে (১৯২৫) এবং কংগ্রেসের অনমনীয় মনোভাবের ফলে এই প্যাক্ট কার্যকরী হইতে পারে নাই।

১৯২৭ সালে মঙলানা সাহেবের সম্পাদনায় কলিকাতায় মাসিক মোহাম্মদী প্রকাশিত হয়। উল্লেখনের ও প্রথম প্রেণীর একখানা সাহিত্য প্রিকা ও ামী সাময়িকীরূপে ইহা শ্বীকৃতি লাভ করে এবং ইহাকে কেন্দ্র করিয়া মুসলিম সমাজের সাংকৃতিক আন্দোলন অপ্রসর হইতে থাকে। বাংলাদেশের সাংকৃতিক ইতিহাসে প্রিকাটি চিরন্মরণীয় হইয়া থাকিবে।

১৯২৯ সালে তদানীন্তন রটিশ-ভারতের শাসন ব্যবস্থা সম্প্রকীয় স্পারিশসম্বিত নেহেক রিপোর্ট প্রকাশিত হওয়ার পর অনেক মুসলিম নেতা কংগ্রেসী হিন্দু নেতাদের প্রতি অসওপট হন এবং কংগ্রেস হইতে সরিয়া আসিতে শুরু করেন। সি. আর. দাসের মৃত্যুর পর হইতে বেছল প্যাক্টের প্রতি কংগ্রেস নেতাদের বিরূপ মনোভাব দেখিয়া ডিনি মুসলিমদের ভবিষ্যত সম্পর্কে চিত্তিত হইয়া পড়েন এবং কংগ্রেসের সংগে সম্পর্ক ছিল করেন ৷ ১৯২৯ সালে নিখিল বঙ্গ প্রস্কা সমিতি গঠিত হয়। স্যায় 'আবদু'র-রাহ'ীম ও আকরম খাঁ যথাক্রমে স্মিতির সভাপতি ও সম্পাদক মনোনীত হন। এই সমিতি ১৯৩৬ সালে **স্থাক প্রজা পার্টি** নাম ধারণ করে। ১৯৩৭ সালের সাধারণ নির্বাচন উপলক্ষে বাংলার মুসলিম রাজনীতিকগণ 'বেগল ইউনাইটেড পার্টি' পঠন করেন। সেই সময় মওলানা কৃষক প্রজা পার্টি ত্যাপ করিরা এই পার্টিতে শামিল হন। ১৯৩৬ সালে মুসলিম লীগের সভাপতি মুহণাশ্মাদ 'আলী জিল্লাহ' কলিকাতায় আগমন করেন। তাঁহার অনুরোধে **পরবতীকালে 'বেলল ই**উনাইটেড পাটি´' মুস্লিম লীগ-এর আবের পরিণত হয়। এই সময় অপরাণর মুসলিম নেতার সলে মওলানাও মুসুলিম লীগে যোগদান করেন এবং ১৯৩৭-এর নির্বাচনে বছীয় **আইন পরিষদের সদস্য নির্বা**চিত হন ।

ইতিপূর্বে ১৯৩৬ সালের ৩১শে অক্টোবর আকরম বাঁ 'দৈনিক আজাদ' পরিকা প্রকাশ করিয়া বাংলা ও আসামের অনুষত মুসলিম সমাজের মধ্যে জাগরণ ও আব্বসচেতনতা স্থিট আরম্ভ করেন। ১৯৪০ সালে লাহোরে স্থীত 'পাকিস্তান প্রস্তাব'-এর প্রতি তিনি সমর্থন জাপন করেন এবং 'দৈনিক আজাদ'-এর ছরে ছরে আযাদী আন্দোলনের বাণী প্রচার করিতে থাকেন। দেশ বিভাগের পর তিনি ১৯৪৮ সালে কলিকাতা হইতে তাঁহার 'আজাদ' ও 'মোহাম্মদী' লইয়া চাকায় হিলরত করেন। তাঁহার 'দেনিক আজাদ' বাংলা ও আসামের সাংবাদিকতার ইতিহাসে মুসলিম জাগরণের একটি অনন্য দিশারী। সাম্মাজ্যবাদী রাউণ বিতাজনের পিছনে ইহার অবসাম অসরিসীম। তিনি ছিলেন নিভীক সাংবাদিক। আযাদী আন্দোলন ও জাতীয় আগরণের ইতিহাসে তিনি ভাষর হইয়া থাকিবেন।

আকরম খাঁ ছিলেন প্যান-ইসলামে বিশ্বাসী। এই দৃণ্টিভঙ্গি লইয়াই তিনি খিলাফত আন্দোলনে বলিচ ভূমিকা পালন করেন এবং ন্ত্রিপলী ও বলকান যুদ্ধের সময় ভূরজের বার্থে লেখনী ধারণ করেন। তিনি ছিলেন পণতপ্তের পরম ভক্ত। এই মনোভাব লইয়াই তিনি পাকিস্তানের তদানীভন প্রেসিডেন্ট মুহণাম্মাদ আয়ুব খানের অপণতাত্তিক শাসন ব্যবস্থার বিরুদ্ধে আওয়াস তোলেন।

আকরম খা প্রচলিত বিদ'আতসমূহ যথাঃ পীরপূজা, কবর পূজা এবং অন্যান্য রসম, যথাঃ মাতেম, সিরম, চেত্রাম ইত্যাদির বিরুদ্ধে লেখনী ধারণ করেন। তাঁহার লক্ষ্য ছিল শাহ্ ওরালী উল্লাহ্ দেহ্লাবাীর পথ অনুসরণ করিয়া বাংলার মুসলিম সমাজের সংশ্লার সাধন করা এবং খাঁটি ইসলামী আদর্শ প্রতিদিঠত করা। স্যার সায়িদ আহ্মাদ ও তাঁহার সহযোগীরা থেভাবে 'তাহ্য'বু'ল-আখ্লাকে' প্রিকার মাধ্যমে উত্তর ভারতে সমাজ সংশ্লারে ব্রতী হইরাছিলেন তেমনি আকরম খা 'মোহাম্মদী'র পাতায় পাতায় মুসলিম বাংলার সামাজিক গলদ শোধরাইবার চেল্টা করেন। এই ক্ষেত্রে তিনি ছিলেন হাজী শরীরত উল্লাহ্ ও মাওলানা। কারামাত 'আলীর যোগ্য উত্তরসূর।

কেবল পদ্ধ-পত্তিকাই নহে, রহদাকার গ্রন্থ রচনা করিয়াও তিনি সংকার-অভিযান অব্যাহত রাখেন। 'সমস্যা ও সমাধান' নামক পুত্তকে তিনি মুসলিম সমাজের সমস্যাবলী বিশ্লেষণ করিয়া ইসলামের নিরিখে সেই সবের সমাধান বুঁজিয়া বাহির করার প্রয়াস পান। 'তাফসীরুল কোরআন' দীর্ষক গ্রন্থে তাঁহার এই সংকারমূলক মনোভাব ফুটিয়া উঠে। জীবন সায়াখে তিনি 'মোছলেম বাংলার সামাজিক ইতিহাস' লিখিয়া বিজাতীয়দের সংস্পর্শে মুসলিম সমাজে অনুপ্রবিষ্ট্র দোষগুটি জাতির সামনে তুলিয়া ধরেন।

ইসলামী তাহয় বি-তামান্দ্র প্রসার লাভ করুক ইহাই ছিল
মঙলানার কাম্য। তিনি বিদেশী তাহয় বি-তামান্দ্রের অন্ধ
অনুকরণকে ঘূপার চল্লে দেখিতেন। তাঁহার মতে, সামাজিক জীবন
ধ্রমীর জীবন হইতে আলাদা নহে, ধ্রমীর জীবনও জাতীয় এবং
রাজীয় জীবন হইতে আলাদা নহে। তাঁহার ধ্রমীর ভাবধারা ছিল
আনেকটা স্যার সায়িদে, মূক্তী 'আবদুহ্ ও রাশীদ রিদ'া-র চিডাধারাসদৃশ। ইহাদের ন্যায় তিনিও যুজিবাদ, মুক্তুর্কি ও ইজ্তিহাদের
প্রবন্ধা হিলেন। এইজনাই কু আনি-হাদীছে র বাাধ্যায় অনেকটা
মুজ্তাহিদের ভূমিকায় অবতীর্প হন। ধ্রমীয় ও সামাজিক ভাবধারার
দিক হইতে মওলানাকে বাংলার স্যার সায়িদ্র বলা যায়। ইসলাম
নিশ্চল নহে বরং প্রপতিশীল—মঙলানা ছিলেন এই সত্যের বলিষ্ঠ
প্রবন্ধা। তাঁহার মতে—যুগ, দেশ, স্তর ও অবস্থা নিবিশেষে সমপ্র

মানব সমাজের জন্য এই হারী, শাহত ও আদর্শভিত্তিক ব্যবহাই 
হইল ইসলাম। স্যার সায়িদের ন্যায় মওলানাও ইসলাম ও 
প্রকৃতিকে অভিন বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। ইসলাম বাভাবিক 
ধর্ম বলিয়াই তিনি প্রাকৃতিক বিধি-বিধানের আলোকে কুণ্রআনি-এর 
মর্ম অনুধাবনে প্রয়াস পান। মওলানা ছিলেন অভ অনুকরপের 
ধুলনন। তিনি কুরুআনে-হাদীছের উভ্তি দিয়া ইজ্তিহাদের 
প্রয়োজনীয়তা প্রমাণ করেন। তিনি বলিতেন, পারিপার্থিকভার 
প্রভাব এবং পূর্বসুরিদের জন্ধ-জনুকরণের ফলে মানুধের ভান, বিবেক 
ও হাধীন চিভাধারা বিকৃত ও বিপ্রথামী হইয়া পড়ে।

স্যার সায়্যিদের সংগে মওলানা-র মতের কত ঘনিষ্ঠ নিজ রহিরাছে, তাহা উভরের রচিত তাঞ্সীর পাঠ করিলেই সহজে উপলব্ধি করা যাইবে। ধর্মীয় ক্ষেত্রে মওলানা-র অবদান এই যে, ছাতিকে অব্ধ অনুকরণের অগুড পরিণাম সম্পর্কে তিনি অবহিত করেন। আধুনিক শিক্ষিত লোকদের কাছে কু"রআান-কে তুলিয়া ধরিবার প্রয়োজন মওলানা প্রবলভাবে অনুভব করেন। মওলানা সাহেব ভাঁহার জোরলার লেখনীর মাধ্যমে খ্রীস্টান মিশনারীদের জনেক ইসলাম-বিরোধী হামলা প্রতিরোধ করেন। বাইবেলের নির্দেশ ও প্রচলিত খ্রীস্টান ধর্ম" নামক পুত্রক লিখিয়া তিনি খ্রীস্টানদের অপপ্রচারণা প্রতিহত করেন এবং তাহাদের স্লাপ্ত বিশ্বাসের অসারতা স্ক্রমণ করেন।

মওলানা কেবল সাংবাদিক, রাজনীতিক, ধর্ম প্রচারক ও সংকারকই ছিলেন না, একজন প্রতিভাবান সাহিত্যিকও ছিলেন। তিনি অবিরাম্ ষাষ্টটি বৎসর সন্চাদগদ মুসলিম জাতির চৈতন্যোদরের জনা সাহিত্য সাধনায় ব্যাপ্ত ছিলেন। তাঁহার সাহিত্য ছিল ইসলাম কেন্দ্রিক। ইসলামী চিন্তাবিদ, নির্ভীক সাংবাদিক ও সুসাহিত্যিকরাপে মওলানা সাহেব ছিলেন উপমহাদেশে প্রখ্যাত ও বিশেষ ব্রদ্ধার গার।

প্রস্থাপী ঃ (১) মুহাদমদ আবদুলাহ, মুসলিম জাগরণে কয়েকজন কবি সাহিত্যিক, ইসলামিক ফাউণ্ডেশন, চাকা, ১৯৮০, গৃ. ৩৮৫৪২৩; (২) নুর মোহাদমদ আজমী, হাদীছের তদ্ধু ও ইতিহাস, এমাদিরা
লাইব্রেরী, চাকা, ১৯৬৬, গৃ. ২৬৮; (৩) সওলাত, ৫৮ বর্ষ, ১১শ সংখা,
আহিন-কাতিক, চাকা, ১৩৮৩, গৃ. ৪৮৭—৮৮।

ডঃ মুহালমদ আবপুরাহ
'জাবিল ( )ে 'আকি'ল ) পূর্ণ মানসিক ক্ষমতাবিশিল্ট।
মুসলিম আইনগ্রন্থসমূহে অধিকাংশ সময় বাালিগ অর্থাৎ বয়ঃপ্রাণত—
এই বিশেষণের সহিত 'আকি'ল সংযুক্ত থাকে। এই প্রকার বাজি
ক্রেয়ায় ও সঞ্জানে যে-কোন দায়িত্বপূর্ণ কাল করিবার অহিকানী।
এই জনাই ফাক' ইংপন 'আকি'ল-বাালিগ' ব্যক্তিকে সংক্রেপে মুকারাফ
বলেন; অর্থাৎ যে ব্যক্তি আইনত প্রদন্ত দায়িত্ব প্রতিপালন করিতে
বাধ্য এবং বাহার প্রতি শারী'আতের আদেশ ও নিষেধগুলি সাধারণভাবে প্রশোজা, এমন ব্যক্তিই মুকারাফ; ভাহার পক্ষে সুন্থ বুদ্ধিসম্পদ্ধ এবং প্রাপ্তব্যক্ষ হওয়া আবশাক।

দুরুজ এবং অপর কতিপর সম্প্রদারের মধ্যে 'জাকি'ল (ব. ব. 'উক্ক'াল ) শব্দ দারা যাহারা সেই সম্প্রদায়ে দীক্ষাপ্রাণ্ড ও পারদশী গুধু তাহাদিগকেই বুঝার। ইহার বিপরীত স্কুহ্যাল (এক বচন জাছিল), ইহারাই সংখ্যাওক। ৪. দুরুজ প্রবন্ধ।

'প্রাকিলা ( আনি : আনি : আনি : কহ অনিছাকৃতভাবে কোন মুসলমানকে হত্যা করিলে ইসলামী আইন অনুযায়ী তাহার যে-সকল পুরুষ আছীয়কে ইত্যাক্রারীর পক্ষ হইতে রক্তের ম্ব্য ('আক্লে) দিতে হয় তাহাদিগকে সমণ্টিগতভাবে 'আকিলাঃ বলা হয়। এই বিধানটি হযরত (স')-এর একটি মীমাংসার উপর প্রতিণ্ঠিত। একদা হবারল গোরের দুইজন রমণীর মধ্যে বসড়া বাধিলে তাহাদের একজন অপরজনকে প্রস্তর দারা তলপেটে আঘাত করায় গর্ভাবছায় তাহার মৃত্যু ঘটে। অচিরে জন্য রমণীটিরও মৃত্যু ঘটিলে হযরত (স') সিদ্ধান্ত করেন যে, রীতি অনুষায়ী তাহার আথীয় ('আাকিলাঃ বা 'আসাবাঃ) বা ভাতিগণকে নিহত রমণীর আথীয়দিগকে রংজ্যর-মুল্য প্রদান করিতে হইবে।

আরবের আদি প্রথা অনুসারে সমগ্র গোষ্ট্র নরহত্যার ক্ষতিপ্রণ দানে বাধা ছিল। (Robertson Smith, Kinship and Marriago in early Arabia, p. 53. O. procksch. Ubor die Blutrache bei den vorislamischen Arabern, p. 56 প. )। ইচ্ছাৰ্বক বা অনিচ্ছাকুভভাবে হতায় কোনই পাৰ্থক্য করা হইত না। মুসলিম আইনে কেবল অনিক্ঃকৃত নরহত্যার জনাই আত্মীয়দের নিকট হইতে ক্ষতিপূরণ দাবী করা ঘাইতে পারে। উপরিউক্ত হাদীছের বিবরণ অনুযায়ী হয় যেলী রমণীকে তাহার শগ্র অনিকাকতভাবে হত্যা করিয়াছিল। 'আাকি'লাঃ অর্থাৎ রজস্বা দিতে বাধ্য কাহারা---এই বিষয়ে মতভেদ রহিয়াছে। দণ্টা**ভহুলে** বলা যায়, অধিকাংশ মুসলিম 'আালিম কেবল দুক্তকারীর প্রুষ আমীয়-দিপকেই 'আকি'লাঃ বলিয়া পন্য করেন। কিন্তু হ'ানাফীদের সতে পরিবভিত রাজনৈতিক ও সামাজিক অবস্থার দক্ষন কেবল পরিবারের লোকেরা নঠে, বরং যে সকল লোক পরস্পরের সাহায্য করিতে বাধ্য (যথা দুক্তকারী যে সংঘের লোক তাহার অন্যান্য সদস্য, তাহার প্রতিবেশীবুর্গ অথবা শহরের একই অংশের বাসিন্দাগণ) তাহাদের সকলকে ক্ষতিপরণের অংশ দানে বাধা করা উচিত। তাঁহারা **থিতীয় খলীফার প্রদত্ত দৃষ্টান্তের প্রতি লক্ষ্য করিয়া তাঁহাদের মতবাদ** সমর্থন করেন। দিডীয় খলীফা হযরত 'উমার (রা) বিভিন্ন জেলায় মসলিম সৈনিকদের তালিকা (দীওয়ান) প্রস্তুত করার আদেশ দিয়াছিলেন। ঐ সকল দীওয়ানে ষাহাদের নাম থাকিত তাহার। পরস্পরকে সাহায্য করিতে এবং তাহাদের দলের কেহ নরহত্যা করিলে তাহারা সকলেই রক্তের মূল্যের অংশ দানে বাধ্য ছিল। 'আাকি'লাকে তিন বৎসর সময়ের মধ্যে টাকা শোধ করিতে হয়। নির্ধারিত মূল্যের অঙ্কে 'দিয়াতু' ( তু. দিয়াত্ ) বলা হয় ৷ প্ৰত্যেক স্বডন্ত বাজি নিজ অংশে কত টাকা দিবে, এই প্রন্নেরও বিভিন্নরূপে মীমাংসা করা হটয়াছে। হণনাফীদের মতে কাহারো পক্ষে তিন বা উর্ধ্বপঞ্চে চারি দির্ঘামের অধিক দেওয়া নিম্প্রয়োজন : শাঞ্চিপীদের মতে অবস্থাপয় লোকদের নিকট হইতে অর্থ দীনার বা ৫ দিরহাম দাবী করা খাইতে পারে। মাালিকী ও হণামালীদের মতে প্রত্যেক বাজি তাহার সাধান্যাটি অর্থদানে বাধা। এই সকল বিধানের সহিত সময়, সমাজ এবং মুদ্রামুল্যের সম্পর্ক সুস্পত্ট। দুছ্তকারীর আদৌ কোন আখীয় না থাকিলে সরকারী কোষাগার হইতে ক্ষতিপুরণ দিতে হইবে।

প্রস্থাপনী : (১) বুখারী, সাহাীহ্ । (২) কাসতাল্লানী, ১০খ, । ৭৭ গ, । (৩) দাওকানী, নারলু'ল-আওতা।র, ৬খ, ৩৬৯-৩৭৬ ; অন্যান্য হাদীহা সংকলন এবং বিভিন্ন মাধ্যহাবের ফিক্ হ্ গুছাবলী ভিন্ন আরো দেখুন । (৪) মাওয়ার্দী দিমিশ্কাী, রাহামাতু'ল-উল্মাঃ ফী ইখতিলাফি'ল-আইল্মাঃ, বুলাকি ১৩০০, পৃ. ১৩৪ । (৫) J. Kresmarik, in ZDMG, lviii. 551-556 । (৬) Freytug, Einleiturg in das Studium der arab. Sprache, p

192; (9) E. Sachau, Muhamm. Recht nach schatut Lehre, p. 761. 771—3; (b) M. B. Vincent, Etudes sur la loi Musulmane, (Rite de Malek). Legislation criminlele, p. 83. 114 9.; (a) Th. W. Juynboll, Handleiding. 3rd ed. p. 302. 321.

'আকীকা ( । 'আক কি নাঃ ) শিশুর জনের পর সংশ্বন দিবসে নামকরণ ও কেলমুখন উপলক্ষে পশু কুরবানীর নাম । ইসলামী বিধান জনুবারী সেদিন নবজাতকের নাম রাখা, ভাহার চুল কাটা ও কুরবানী দেওয়া সুলত। সংশুম দিনে 'আক'কি'।ঃ করা না হইকে শিশু বয়ক হইকে নিজেও ভাহা করিতে পারে। 'আক'ীক'ার পশুর পোশ্তের ভিন ভাগের এক ভাগ দরিপ্র ও দুঃছদের মধ্যে, এক ভাগ আখীর-ছজনদের মধ্যে বিভরিত হয় ও এক ভাগ সন্তানের পিতামাতা ও নিকট আখীর্ষণ প্রহণ করেন।

প্রাচীনতর 'আজিমদের কেহ কেহ ( দাউদ আজ'-জ'।হিরী প্রভৃতি ) 'আক' কি'।কে অবশ্য করণীয় ( ওরাজিব ) ব্রিয়া গণ্য করিরাছেন। গন্ধারের ইমামে আবৃ হ'ানীফাঃ (র) ইহাকে ওধু পুশাজনক (মুদ্রাহ'।ব ) ব্রিয়া বিবেচনা করেম।

শিশুর কতিত কেশকেও 'আক'ীক'াঃ বলে; শারী'আতে এই চুরের ওজনের সমান রৌগ্য দান করিতে নির্দেশ দান করা হইয়াছে। প্রকৃতপ্রভাবে খাত্না, যাবৃহ' প্রভৃতি ইব্রাাহীমী প্রথার নায় 'আক'ীক'াও একটি প্রাচীন প্রথা। হয়রত (স') 'আক'ীক'াতে খালকের জন্য দুইটি এবং বালিকার জন্য একটি মেম বা ছাগ কু'রবাানী করিবার নির্দেশ দিয়াছেন।

Doughty-র মতে (Travels in Arabian Deserta, ১খ. ৪৫২) 'আৰু কৈ'। 'আরব মরুভূমিতে সর্বাধিক অনুষ্ঠিত উৎসব-সমূহের অন্যতম

প্রস্কৃতি ঃ (১) বুখারৌ, সাহণীহণ, (২) মিশ্কাত, গু. ৩৬৩ এবং অন্যান্য হণাদীছা সংগ্রহসমহ । (৩) ব্যাজ্রী ( কাররো ১৩০৭) ২ব, ৩১১ প. ও অন্যান্য ফিক্'হ প্রস্থ, (৪) দিমিশ্ক'ী, ब्राइ'माज'ल-উ॰मा: भी देविकािक'त-आरेण्या: ( नवााक' 5000 ) 7. 45, (c) J. Wellhausen. Raste arabischen Heidentums (2nd ed.), p. 174, (b) do., Die Ehe bei den Arabern in N. G. W. Gott., 1893, p. 459, (9) W. Robertson Smith, Kinship and marriage in early Arabia, p. 152 4., (b) Th. Noldeke, in ZDMG xl. 184: Freytag Einleitung in das Studium der arab. Sprache, p. 212.—এই প্রধান উৎপত্তি সন্দর্কে एनपन (১0) G. A. Wilken, Uber das Haaropfer etc.. p. 92 (Revue coloniale internationale, 1887, i. 318, —ইলোনেশিয়ায় 'আৰু' বিশঃ সম্পর্কে দেখুন (১১) C. Snouck Hurgronje. De Atjehers, i. 423 (-The Achehnese, i. 384), (53) van Hasselt. Midden-Sumatra, 269 %, (50) Matthes, Bijdragen tot de ethnologie van Zuid-Celebes, p. 67.

Th. W. Juynboll (S.E.I.)/তঃ এম. আবদুর কাদের
ভাকীদা ( ১৯৯৯ ঃ 'আক' দিন: ব.ব. 'আক'নাইম') ধর্মবিষাস ; বিষাসের খীকারোভি (শাহাদের)। মুসলিম সাহিত্যে
নাক'নাইদম্ভক প্রস্কুহের কথ্যে কিন্তুংহ আক্ষরার সর্বাপেকা

প্রাচীন। ইছার রচনা ইমাম জাব হ'নৌফাঃ (র)-এর প্রতি আরোপিত হয়। ইহার প্রধান বিষয়বন্ধ তাঁহার নিজৰ বচনা—এই কথা বলা ৰাইতে গারে। দশটি বিষয় এই গ্রন্থে দ্বান পাইয়াছে। এইডলি প্রধানতঃ খারিছী, ক'দারিয়াঃ, শী'আঃ, জাহমিয়াঃ প্রভৃতি সম্প্রদায়ের মতের খণ্ডনমূলক। এই কারণে এই গ্রন্থে সুদ্ধী সংগ্রদারের *ছীকু*ড প্ৰধান সভওলি স্থান পার নাই। ইহাতে **জারাটি ও হ**সরত মৃহ'লমাদ (স') সম্ভে কোন দকা নাই; রচনা ধারাও **অতা**ৰ সংক্ষিণ্ড। ইয়ার করেকটি দকা নির্কর্থোগ্য হাদীহে'ও পাওয়া যায়। প্রাচীনত্র এই ক্রছের অনুবাদ নিন্দরূপঃ ১ব দক্ষা— গাণের সক্লন আমরা কাহাকেও কাষির বিবেচনা করি না, ভাষার ইমানও জহীকার করি না। ২র সকা<del>-- থাকা ন্যারসকত আমরা</del> जाराज निर्मित राष्ट्रे ७ शहा सनाव लाहा निरम्ध कृति। ७३ मका---তোমরা হাতা গাইয়াছ, ভাহা সঙ্কত ভোকরা হারাইভে না, জার ভোমরা বাহা পাও মাই ভাছা সম্ভবত ভোমরা পাইতে পারিভে না। ৪র্থ দঞ্চা—আমরা আল্লাহর রাসূল (স')-এর কোন স'াহ'।বিকৈ অখান্য করি নাঃ ভাঁহাদের মধ্যে কাহারও প্রতি এককভাবে আনুগভাও প্রকাশ করি না। ৫ম সকা—জামরা উছ:মান ও 'আলী (রা)-এর ব্যাপার আল্লাহর নিকট ছাড়িয়া দিরাছি ; প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য সকল বিষয় তিনিই অবগত আছেন। ৬5 দকা—ইসলমৰ অৱদুণিট, ভান ও আইনের ব্যাপারে অভদ্ভিট অগেকা ত্রেরঃ। ৭ন দকা—উস্বায় ত্রতানৈক। আল্লাহর দয়ার নিদর্শন। ৮খ দকা—বে সকল বিবরের উপর বিবাদ করিতে বাধা সে সকল বিষয়ের উপর বিবাস করে ৰটে ; কিও ৰদি বলে, মুসা ও 'ইসাা (আ) রাস্ক ছিলেন কিনা ভাছা আমি জানি না, তাহা হইলে সে কাফির। ১ম দকা—ৰে কেহ কল, আল্লাহ আসমানে আছেন না পৃথিবীতে আছেন, ভাহা আহি স্থানি না, সে বাজি কাফির। ১০ম দফা—বে কেই বলে, আমি ক্বরের 'আয়'াবের কথা জানি না, সে জাইমিয়াঃ সম্প্রায়ভুক ; সে ধ্বংস-প্রাণ্ড হইবে।

রচনার তারিখ অনুযায়ী পরবর্তী 'আক' দিয়ে প্রস্থ ওরাসি'রাজু আবী হ'ানীকাঃ। ইহার রচনা ইমাাম আবু হ'ানীকার সমস্বকালীন নহে বরং ইহার বিষয়বন্ধ আহ্'মাদ ইব্ন হ'াছাজের ( মৃ. ২৪১/৮৫৫ ) মতের উপর প্রতিহিত । ইহার রচনাকালে বে সমস্ত প্রস্ন সর্বাধিক আলোচনার বিষয় ছিল সেই সমজে ইহাতে ২৭টি দকা সন্নিবিশ্ট আছে। উহাদের অনেকগুলিই যোটামুটি, বিভারিভভাবে আলোচিত। দকাগুলি বংগাঃ ইমানের প্রকৃতি, কর্মের সহিত ইমানের সক্ষর্ক, ক'গোর, প্রস্তার নরক্রণ কল্পনা (anthropomorphism), মৃ'ভাষিলীদের মতের মুকাবিলার কু'রআনের প্রকৃতি, কর্মেকাট আনুচানিক ক্রিরা সক্ষক্তি প্রস্কৃতির নরক্রা, কতিগর পারলৌকিক ব্যাপারের আলোচনা প্রভৃতি।

ভ্রাসিংস্যাত নাৰ্'ক এই 'আক'ীদা 'প্রছে সমাজের ববানী বজাবা গেশ করা হইরাছে। যথাঃ জনেক দকারই প্রারজে আছে, "আমরা ছীকার করি বে....।" আৰু হ'ানীকার কিক্'হ আক্বারের নাার এই প্রছটিতেও সুমী বিবাসের সবগুলি বিষয় বিশৃত হব নাই। আরায় ও হবরত মুহাত্যাদ (স') সম্পর্কে কোন প্রবন্ধ ইহার অন্তর্ভূক্ত হর নাই।

থিতীর কিক্ত আক্বার নামে আরেকটি 'আক'।াইল গ্রহ রহিরাছে। ইহার অনেক ভাবা লিখিত হইরাছে। ইহাই প্রথম সূপার ও সুশুখর-ভাবে অভিত 'আকী'দাঃ প্রহ। ইহাতে প্রথানত আলাাত্র শ্রুক (বাত-cssence) ও গ্রহার চির্ভন খণরাজি সহজে সুভাবিতীদের ওয়াসিয়াত আৰী হণনীফায় ও তদ্ধিক দিতীয় ফিক্'হ আক্-বারে ইসলামী 'আৰু াাইদের আলোচনায় প্রধানত আলাহের অভিত, তাঁহার ওণাবলী, কু'রআানের প্রকৃতি বিষয়ক আলোচনায় 'ইলুমু'ল-**কালামের প্রারম্ভিক পর্যায় রূপলাভ করে। খুগ্টীয় দশম ও একাদশ**্ শতাব্দীতে 'আকণাইদের আলোচনায় দার্শনিক রীতির প্রয়োগ আরও হয়। 'আক'।ইদের সুশুল বিন্যাসের আপারে এরিস্টোটলের এয়ী (triad) অর্থাৎ ওয়াজিব ( অবশ্যভাবী, ) মুম্কিন বা জাাইয় (সভাব্য) এবং মুস্তাহ ীল ( অসম্ভব )—তর্ক বিজ্ঞানের এই তিনটি শ্রেণীবিভাগ ব্যবহার করা হয়। মূল সঙা ( وهر essence ) এবং আক্সিক সংযোজনী وض ( accident )—এই সকল দার্শনিক পরিভাষাও ব্যবহাত হয়। ইহাতে দার্শনিক চিন্তাধারার অনুসারীদের সমক্ষে দাৰ্শনিক আজিকে 'আক'াাইদের উপস্থাপন সুবিধাজনক হয় ৷ 'আকণা– ইদের এই ক্রমবিকাশ ঘটে আল-বাগ'দাদৌ ( মৃ. ৪১৮/১০২৭ ), ইবুন হাৰম ( মৃ. ৪৫৬/১০৬৪ ) ও আল-গাৰ্যালী ( মৃ. ৫৩৫/১১১১) প্রভৃতি ধর্মতত্ত্বিদ এবং আল-ফাারাবৌ (মৃ. ৩৩৯/৯৫০) ও ইন্ন সীনা ( মৃ. ৪২৮/১০৩৭ ) প্রভৃতির ন্যায় দার্শনিকদের হস্তে । সংক্ষিণ্ড আকারে 'আকণাইদের বিলেষণ প্রথম পাওয়া যায় আৰু হণফস' 'উমার আন্-নাসাফীর ( মৃ. ৫৩৭/১১৪২ ) প্রয়োভরমালায় এবং ইহার সম্পূর্ণ নমুনা হইল ইমাাম শাাফি'ঈর প্রতি আরোপিত ফিক'হ আকবার (১য়)। ইহা ও 'আক্যাইদ নাসাফী একই যুগের হইতে পারে। সম্ভবত এই শ্রেণীর 'আক'ীদার বিশুদ্ধতম দৃল্টাত হইবে আস-সান্সী-র ( মৃ. ৮৯৫/১৪৯০ ) উম্মু'ল-বারাহীন 🗓

সদো ও পদো জজস প্রশ্নোত্তরমানা ছাড়াও 'আক'ীদাঃ সম্পর্কে বড় বড় পৃস্তক নিখিত হইয়াছে। আল-ঈজীর (মৃ. ৭৫৬/১৩৫৫) মাওয়াাকি ফ ইহার একটি দৃল্টাত । ইহাতে সমগ্র 'আক'াইদ শার ও ইহার বিভিন্ন অংশের সৃষম ধর্মতাত্ত্বিক বিশ্লেষণ পদ্ধতি প্রয়োগ করা হইয়াছে।

আল্-আশ্'আরীর হতে 'আক'াাইদের সহিত যুক্তির সংযোগের যে স্চনা হয় ইহার এক শক্তিশালী বিরোধীরূপে দেখা যায় আল্-গাগ্যালীকৈ। তাঁহার যা পরিবর্তনের পূর্বে রচিত আল্-ইক্'ডিস'াাদ ফি'ল-ই'ডিক'াাদ প্রছে আশ্'আরীয় পছতি অনুসূত হইলেও মত পরিবর্তনের পরে তিনি ধর্মের সহিত দর্শন ও 'আক'াাইদের মুজি-ভিত্তিক আলোচনার সমশ্বয় সাধনের প্রতিবাদ করেন। তাঁহার প্রতিবাদ যুক্তিভিত্তিক পছতির বিভাজনে সমর্থ হয় নাই ঠিক; এতদসজ্ভে বলা ষাইতে পারে ধে, তাঁহার প্রস্থাবনী অন্তরের ধর্মের বিকাশ সাধনে প্রভূত সহায়তা করে। অন্তরের ধর্ম নামটিও তাঁহারই দেওয়া।

প্রান্থ প্রাক্তির আর্থার, আর-মাত্রিদীর অপ্রামাণ্ ভাষ্যসহ ১৩২১ হি. হায়দ্রাবাদে মুদ্রিত ; (২) ওয়াসি য়াতু আবী হ'ানীফাঃ, মুলা। হ'সায়ন ইবুন ইস্ক'ান্দার আল-হ'ানাফীর ভাষ্যসহ একই সংগ্ৰহে ( মুপ্ৰিড ) ; (৩) ফিক্ হ আক্ৰার, আৰ'ল-মুভাহার ভাষ্যহ একই সংগ্ৰহে ( মুদ্ৰিত ); (৪) মুল্লা 'আলী আল-কণারীর ভাষাসহ ১৩২৭ হি., কায়রোতে মুদ্রিত। (৫) আল্-লাফিস্ট, ফিক্ত্ আকবার (GAL., Suppl. i. 305), আস-সামারকণনী (ইসহণাক ইব্ন মূহ ।খমাদ ইব্ন ইসমা'ঈল), আবু'ল-ক'াাসিম, আস-সাওয়াদু'ল-্যা'জ্বাম (বুলাকিব ১২৫৩ ), আস্-সামারকবানী ( আব্'ল-লায়ছা নাস্'র ইবন মুহণাম্মাণ ) ; (৬) 'আক' দাঃ, cd. A. W. Th. Juynboll, in TTLV. 4th Ser., vol. v (1881), p. 215-231, 267-274 : (৭) 'আবলু'ল-ক'াহির আল-বাগ'দাদী, উস্'লু'দ-দীন (ইস্ভাছুল ১৯২৮) , আল-আশু'আরী, কিতাাবু'ল-ইব্‼নাঃ 'আন্-উস্'লি'দ-দিয়াানাঃ, হায়দ্রাবাদ, ১৩২১ (৮) আড'-ড'াহ'াব'ী, বায়াানু'স্-সুমাঃ ওয়া'ল-জামাা'আঃ, হ'লব ১৩৪৪ : (৯) সুস্পত্ট ভাষাসহ মক্কা ১৩৪৯ : A German translation by J. Hell, Von Mohammed bis Ghazali, Jena 1915. p. 39. প. ; (১০) আল-পায্যালী, ইহ'য়াাউ 'উল্মি'দ-দীন, ১ম ভাগ, ২য় অধ্যায় ; (১১) কণওয়াইদু'ল-'আকণাইদ ় German translation by H. Bauer. Die Dogmatik Al Ghazali's nach dem 11. Bueho seines Haupt werkes (Halle a/d Saale 1912) ; (১২) আৰু হণফ্স' 'উমার আন-নাসাফী. 'আক'াাইদ, ed. Cureton. The pillar of The creed (London 1843, No. 2)। (১৩) আল-ইজী, মাওয়াাকি ফ, কাস্টান্টিনোপল ১২৪২ ; (১৪) আস-সানুসী, উম্মু'ল-বারাাহীন ; (১৫) আল-ফার্'লী, রিসালিঃ ফী-লাা-ইন্মাহা ইল্লানাাহ (কামরো, ১৩২০), (১৬) D.B. Macdonald, Development of Muslim Theology. Jurisprudence and Constitutional Theory (New York 1903), (59) E. Sell, the Faith of Islam (London and Madras 1880) A. J. Wensinck, The Muslim creed (Cambridge 1932).

ন. J. Wonsinck. (S.E.I)/ডঃ এম. আবদুল কাদের
ভাবিরাত (الحراء আখিরাঃ)—ইহা আখির শব্দের দ্রীলিল।
ভর্ম সকলের পর, সর্বশেষ। শন্দটি কুর্রামান মাজীদে মৃত্যুর
পরবর্তী জীবন অর্থে ব্যবহাত হইরাছে। ভাষ্যকারদের মতে ইহা
আসলে الدار الأخرة (পরকাল) অর্থাৎ শেষ আবাস, উহার
বিপরীত শব্দ হইতেছে الله السائل আর্থাৎ নিকটতর বা নিকটতম
আবাস বা জীবন অর্থাৎ বর্তমান জগং। আখিরাত শব্দের প্রতিশব্দ
আবাস বা জীবন অর্থাৎ বর্তমান জগং। আখিরাত শব্দের প্রতিশব্দ
আবাস বা জীবন অর্থাৎ বর্তমান জগং। আখিরাত শব্দের প্রতিশব্দ
আবাস এই বৈপরিত্য ১ ১ (অর্থাৎ চিরন্থারী
জীবনের আবাস) এবং বিপরিত্য ১ (ব্রুথাং ধ্বংসশীল আবাস)
ইইতেও প্রকাশ পার । বিল্লিটি ত্রুথার আবাস পরলোকে স্থান্থাই হিসাবে মানবাদ্ধার অবন্ধাও বুঝার এবং উহার
বিপরীত দুন্যাা শব্দের ভর্ম হইতেছে ইহজগতে মানুষের ভোগের
অংশ, বিশেষভাবে ডাগতিক জীবন ও আনন্দ প্রভৃতি। অধিকভর
পারিভাষিক রঙ্গে রঞ্জিত ধ্যীর দর্শন সম্প্রকিত আলোচনা এবং

দার্শনিক ব্যাখ্যার ডিভি এই অর্থের উপরই প্রভিন্ঠিত; যথাঃ পুনরুখান, মৃতের অবস্থা—তাহা দৈহিক হউক বা দেহ ব্যতিরেকেই হউক। দার্শনিকদের পরিভাষার, যাহারা দৈহিক পুনরুখানে বিশ্বাসী নহে। আাধিরাত বলিতে আধ্যাদ্ধিক পুনরুখান বুঝার (ম. কিয়ামত)।

প্রমুগজী: (১) Lane' Lexicon উজ নামীয় শব্দ; (২) থানাবা, কাশ্শাক, ইজিলাহি'ল-কুন্ন, Ed. Sprc nger. উজ নামীয় শব্দ; (৩) আল-গ'যেযাালী, ইহ'য়াাউ 'উল্মি'দ-দীন, ৪০শ প্রমুগ জনাানা প্রবন্ধ; (৪) ফাখ্রু'দ-দীন আর-রাাষী মুহ'াস্'সি'ল. কুক্ন ৩, কি'স্ম ২ ! (দা. মা. ই.)

A. S. Tritton (দা.মা.ই.)/আবুল কাসিম মুহুম্মদ আদমুদ্দীন আাখিরী চাহাার শম্বা ঃ ( নিন্ত কুণ্ডার তারার শম্বা ঃ ( নিন্ত কুণ্ডার তারার মাসের শেষ বুধবার। বাংলাদেশ, পাকিস্তান ও ভারতের মুসলিমগণ এই দিবস পালন করেন। আাখিরী চাহাার শম্বা সম্বাহ্ম কথিত হয় যে, নবী (সা) এই দিন তাঁহার পীড়ায় কিছু উপশম বোধ করিয়াছিলেন এবং গোসল করিয়াছিলেন। এই দিনের পর আর তিনি গোসল করেন নাই। কারপ এই দিনের পর তাঁহার পীড়া র্ছিপ্রাণ্ড হয়। অবশেষে রাবী আল-আওওয়াল মাসে তিনি ইন্তিকাল করেন।

হযরত (স')-এর পীড়া গুরু হয় স'াফার মাসের বুধবার হইতে। কিন্ত পীড়াকাল এবং ইন্তিকালের তারীখ নিদিণ্ট করার ব্যাপারে বর্ণনাগুলি বিভিন্ন। দেখুন, সীরাতু'ন-নাবী, ১/২খ, ১৭১। উহাতে ইহার বিস্তারিত বিবরণ দেওয়া আছে। এই সমস্ত বর্ণনায় ইন্তিকালের তারীৰ ১২; ২রা এবং ১লা রাবী উল-আওওয়াল বলা হইয়াছে। এই তারীখণ্ডলির মধ্যে ১লা রাবী'উ'ল আওওয়ালকেই প্রাধান্য দেওয়া <del>হইয়াছে। হযরত (স')-এর ওফাতের এই তারীখটিই অধিক</del> প্রহণীয়। ইহাতে আখিরী চাহাার শম্বার তারীখ হইবে ২৫শে সাফার। ( দ্র. মুহত্মদ শহীদুরাহ্ কর্তৃক লিখিত আখিরী চাহার শম্বাঃ ও তদীয় মূদ্রিত প্রবন্ধ, মাসিক মোহাম্মদী, অগ্রহায়ণ, ১৩৫৭ বাং, পু. ৭৯)। অধিকাংশ বর্ণনানুষায়ী পীড়ার মোট সময় ১৮ই সাফার বুধবার হইতে তরু করিয়া ১৩ দিন হয়। ( দ্র. ইব্ন হিলাম, পূ. ১৯১। ইহাতে আছে যে, পীড়া গুরু হয় সাফারের কয়েক রান্ত্রি বাকী থাকিতে অথবা রাবী'উ'ল-আওওয়াল মাসেই হয় )। গীড়াকালে, যতদিন যাতায়াতের শক্তি ছিল, ততদিন তিনি মসজিদে গিয়া সালাতি পড়াইতেন। এমনও হইয়াছে যে, হ্যরত আলী (রা) ও হ্যরত 'আব্বাাস (রা) তাঁহাকে ধরিয়া মসজিদে আনিতেন। (হণবীবু'স-সিয়ার, ১/৩খ, ৭৯ পূ. উল্লিখিত হইয়াছে যে, পীড়াকালে তিনি দুইবার মিশ্বরে গিয়াছিলেন। দেখুন, ইব্ন হিশামে, সীরাঃ ১০০ পু.।)

আাধিরী চাহাার শম্বা প্রতিপালনের কোন নির্ভরযোগ্য ধর্মীয় ডিঙি পাওরা যার না। এই দিনে লোকেরা গোসল করে, নুতন বস্ত্র-পরিধান করে এবং খূশ্বূ লাগায়। দিল্লীর বাদশাহী কেলায় এই উৎসব উপলক্ষে দরবার বসিত। উহাতে শাহ্যাদা ও আমীরগণ শরীক হইতেন। বিজ্ত বিবরণের জন্য দেখুন, ফারহাঙ্গে আস'ফিয়াঃ, দিতীয় সংক্ষরণ ১খ, ১৩৬; আাধিরী চাহাার শম্বা প্রবন্ধ।

শ্রম্পারী ঃ উপরে বণিত গ্রম্থানি ছাড়া (১) ইব্ন হিশামি, সীরাত রাসূলিলাহে প্. ১৯৯; (২) শিব্লী নু'মানী, সীরাতু'ন-নাবী, ১/২খ, ১৭১; (৩) জা'ফার শারীফ দাক্ষানী, ক'াানুনে ইসলাাম, ইংরাজী অনুবাদ G. A. Herklots, Madras, ১৮৬৩ খু, সূচী; (৪) ফারহাকে জাাস-ফিয়াঃ; (৪) দিলী ১৯১৮ খু. ১খ, ১২৬; (৫) J. T. Platt, A Dic-

tionary of Urdu etc., اخرى (৬) E. D. Sell, The Faith of Islam, ১৯০৭, সূচী (৭) Garcin de Tassy, 'L'Islamime d'apris le Coran গু. ৩৩৪ গু. ነ

আবুল কাসিম মুহতমদ আদম্দীন

জাপা খান (الله الله इंडिंड) আগিলা খান, অধিকতর গুছ আৰুণা খান), নিয়ারী ইসমাপেনীদের ইমাথের সম্মানসূচক উপাধি। এই উপাধি সর্বপ্রথম লাভ করেন আগণা হণসান 'আলী লাহ। ইমায়তের এই ধারায় জাজ পর্যন্ত চারি জন আগণা খান উপাধি লাভ করিয়াছেন।

প্রথম আগা খান : হাসান 'আলী শাহ (মৃ. ১৮৮১ খৃ.)। ইনি
ইরানের ফাত্হ 'আলী শাহ্ কাচারের (মৃ. ১৮৩৪ খৃ.) প্রিয়পার
এবং জামাতা ছিলেন। পিতা খালীলুল্লাহ্ নিহত (১৮১৭ খৃ.) হওয়ার
পর তিনি তাঁহার ছলাভিবিক্ত হন। শাহ্ তাঁহাকে কিরমান প্রদেশের
শাসনকর্তা নিযুক্ত করেন। সেখানে তিনি খুব বুদ্ধিমন্তা, উদারতা অথচ
দৃল্তার সহিত শাসনকার্য পরিচালনা করেন। মুহাম্মাদ শাহ্
কাচাারের (মৃ. ১৮৪৮ খৃ.) রাজহকালে দরবারী চক্রান্তের জালে পড়িয়া
হাসান 'আলী শাহ্ বিদ্রোহ করেন, কিন্তু পরাজিত হন এবং ১৮৪১ খৃ.
সিক্রদেশে আগমন করেন। এখানে তিনি ইংরেজ সেনাপতি সাার চার্লস
নেপিয়ারকে সিলু মুদ্ধ (জানু. ১৮৪৩) বিশেষ সাহাষ্য করেন। অবশেষে
তিনি বোধাইয়ে আসিয়া ছায়ীভাবে বসবাস করিতে থাকেন। ১৮৪৮ খৃ.
হইতে বৎসরাধিক কাল তিনি বাঙ্গালোরে বসবাস করিয়াছিলেন, এই
সময় ছাড়া ইসমাান্টলী খোজাদের ইমামের কেন্তু বোদ্বাইতেই ছিল।

দ্বিতীয় আগণা খান ঃ ইনি প্রথম আগণা খানের পুর 'আলী শাহ (মৃ. ১৮৮৫ খু.)। তিনি তাঁহার পিতার হুলাডিষিক্ত হইয়াছিলেন।

তৃতীয় আগণা খান : স্যার সুলতণান মুহণাল্মাদ শাহ। ইনি
তাঁহার পিতা দিতীয় আগণা খান 'আলী শাহের একমার পুর হিলেন।
পিতার মৃত্যুর পর ১৭ আগণ্ট, ১৮৮৫ খৃ. ইমামতের মস্নদে আসীন
হন। তিনি প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য উভয় ধরনেরই উৎকৃত্ট শিক্ষা লাভ
করিয়াছিলেন। ১৮৯৭ খৃ. তিনি আলীগড় কলেজে যান। এখানে স্যার
সৈয়দ আহ্মাদ খান তাঁহাকে অভিনশন ভাগন করেন। ১৮৯৮ খৃ.
আগণা খান সর্বপ্রথম ইংল্যাণ্ডে যান এবং মহারাণী ভিক্টেরিয়ার
সহিত সাক্ষাত করেন।

স্যার আসণা খ্যান ভারতীয় রাজনৈতিক ব্যাপারে খুবই আগ্রহশীল ছিলেন। ১৯০৩ <del>ব</del>. তিনি ভারতে ইম্পিরিয়াল লেজিসলেটিভ কাউ*শি*স-লের সদস্য মনোনীত হন। ১৯০৬ খু. (চাকায়) নিখিল ভারত মুসলিম লীগের,জন্ম হয়। ১৯০৭ শু. হইতে ১৯১৪ শু. পর্যন্ত আগা। খানি উহার সভাপতি ছিলেন। ১৯১০ খু. তিনি ব্লিশ লক্ষ টাকা সংগ্রহ করিয়া দিয়া আলীগড় মুসন্ধিম কলেজকে বিশ্ববিদ্যালয়ে পরিণত করার সুযোগ দান করেন। স্যার আগণা খানের অন্যতম **ওরুত্বপূর্ণ কাজ** হইল, ভারতের মুসলিমদের জন্য পৃথক নিবাচনের অধিকারের দাবী লইয়া লর্ড মিন্টোর নিকট যে প্রতিনিধিদল পিয়াছিল, তিনি উহার নেতৃত্ব দিয়াছিলেন। ইহারই ফলে মুলি-মিন্টো শাসন সংস্থারে মুসলিমগণ এই অধিকার লাভ করেন। প্রথম মহাযুদ্ধের পর তুকী সরকারের প্রতি বিজয়ী সম্মিলিত শক্তিসমহের অন্যায় ব্যবহারের প্রতিবাদে প্রায় ১৮০০০ ভারতীয় মুসলিম হিজ্রাত করিয়া সীমান্ত অভিক্রম করত আফগানিভানে চলিয়া যায়। স্যার আগণা খান তাহাদিপকে এই মারাক্ষক কার্য হইতে বিরত করিতে খুবই চেণ্টা করেন। ঐ লোকগণ দেশের বাহিরে পিয়া খুবই বিব্রত হইয়া পড়ে এবং অবশেষে নিরাশ্রয় অবছার দেশে ফিরিয়া আসিতে বাধা হয়। তিনি তাহাদিগকে দেশে পুনর্বাসন করিতে থথেণ্ট সাহায্য করেন। বর্তমান শতাকীর তৃতীর দশকে অনুষ্ঠিত ভারত-শাসন সম্প্রিত গোল-টেবিল বৈঠকভালিতেও তিনি মুসলিমগণের স্বার্থ রক্ষার জন্য সংখণ্ট সাহায্য করেন। রটিশ সভর্নমে-ট তাঁহাকে জি. সি. আই. ই.; জি. সি. এস. আই.; জি. সি. জি. তি. তে., কে. সি. আই. ই. প্রভৃতি উপাধিতে ভূষিত করেন।

স্যার আগণা খান ১৯৩২ খৃ. ও তৎপরবর্তী জাতিসংঘের অন্ত সংবরণ সম্মেলনগুলিতে ভারত উপমহাদেশের প্রতিনিধিত্ব করেন। ১৯৩৭ খু. তিনি স্থাতিসংঘের সভাপতিও নির্বাচিত হন। দ্বিতীয় মহা-যুদ্ধের সময় হইতে তিনি রাজনৈতিক কর্মতৎপরতা পরিত্যাস করেন।

স্যার আগণা খান তাঁহার উদারপস্থী মতবাদের জন্য আন্তর্জাতিক নাসরিক ছিলেন। ১৯২৪ খৃ. ভারত গভর্মমেন্টের কাউন্সিল অব স্টেট তাঁহাকে শান্তির জন্য নোবেল প্রস্কার দেওয়ার সুপারিশ করে। সমস্ত মুসলিম রাপ্টে তাঁহার বিশেষ সম্মান ছিল। ১৯৪৯ খৃ. ইরান সরকার তাঁহাকে ইরানী জাতীয়তা প্রদান করেন এবং "His Royal Highness" এই সম্মানস্চক আখ্যা প্রদান করেন।

আগণা খানে সর্বদাই একটি মর্যাদাসম্পন্ন প্রচারধর্মী দলের সহায়ক ছিলেন। তাঁহার প্রচেত্টায় সহস্র সহস্র অমসলিম ইসলাম প্রহণ করিয়াছে। তিনি নিম্নপ্রেণীর প্রায় ৪০,০০০ হিন্দকে ইসলামে দীক্ষিত করিয়াছেন। আগা। খানের মুরীদপদকে ইসমা'ঈলিয়া: বলা হয়। ইহাদের সংখ্যা প্রায় দুই কোটি। ইহারা সমস্ত পৃথিবীতেই ছড়াইয়া রহিয়াছে। দক্ষিণ আমেরিকা, ইন্দোনেশিয়া, চীন, মালয়, মধ্যপ্রাচ্য এবং আফিকার বিভিন্ন অঞ্চলে ইহাদের বাস। আফগানিস্তান এবং মধ্য এশিয়ায়ও তাঁহার অনুসরণকারী বর্তমান রহিয়াছে। বাংলাদেশ ও ভারতে ইহাদিগকে খোজা বলা হয়। ইহারা আগণা খানকে ইমাম বলিয়া শ্বীকার করে। তাহাদের বিশ্বাস এই যে, এই বিশেষ সত্য-পথ প্রদর্শনের জন্য এমন একজন ইমামের প্রয়োজন যিনি নবী করীম (সা) -এর সহিত অবিভিন্নভাবে ইমামতের ধারাভক্ত থাকিবেন। এই ধারার প্রথম ইমাম হযরত 'আলী (রা)। তাঁহার নিকট হইতেই এই ধারা ক্তকু হইয়া আগণা খান পর্যন্ত পৌছিয়াছে। সারে আগণা খানে ঐ ধারার ৪৮তম ইমাম ছিলেন। ইসমা<sup>।</sup> সলীগণ প্রথম তিন খলীফাকেও খব সম্মান করেন এবং তাঁহাদিগকে খনীকা বলিয়া স্বীকার করেন।

১৯৩৫ খু. দুইবার স্যার আগণা খানের পঞ্চাশতম বর্ষপুতি উৎসব সুবর্ণজয়ত্তী ( Golden Jubilee ) পালন করা হয়। প্রথমে বোষাইয়ে এবং পরে নাইরোবীতে ইহা অনুভিঠত হয়। এই উভয় অনুচানেই তাঁহাকে খার্ণ ঘারা ওজন করা হয়। ১৯৪৬ খু. মার্চ মাসে তাঁহার হীরক জয়ত্তী ( Diamond Jubilee ) বা যল্টিতম বর্ষ-পুতি জয়ত্তী উৎসব বোষাই ও আফ্রিকার দাাক্রস্-সালামে পালিত হয়। এই উৎসবে তাঁহাকে হীরক ছারা ওজন করা হয়।

তাঁহার সংত্তিতম বর্ষোগলক্ষে গুরা ফেন্দুরারী, ১৯৫৪ খৃ. প্লাটিনাম জয়তী পালিত হয়। এই সময় তদানীত্তন পশ্চিম পাকিস্তানয় তাঁহার মুরীদগণ তাঁহাকে পৃথিবীর সর্বাগেক্ষা মূল্যবান ধাতু প্লাটিনাম দ্বারা ওলন করেন। যে সমস্ত খুণ্, হীরক ও প্লাটিনাম দ্বারা তাঁহাকে ওলন করা হইয়াছিল, ইহার সমস্তই তিনি তাঁহার মুরীদগণের উন্লতি ও কল্যাণার্ছে ফেরত দেন।

থোড়দৌড়ের প্রতি স্যার আগণা খানের আকর্ষণ ছিল। উহা তাঁহার একটি ব্যবসাও ছিল। তিনি বৈভানিক উপায়ে অবের বংশ তালিকা নির্ধারণ করিতেন। তিনি ছিলেন পশ্চিমের ঘোড়দৌড় মাঠের বাদশাহ। কিন্ত তিনি কখনও শর্ত আরোপ করিতেন না। পাঁচবার তিনি ডাবি জিতিয়াছিলেন। পৃথিবীতে উহার তুলনা পাওয়া যায় না। ১৯৫২ খৃ. য়খন তিনি পঞ্চমবার ডাবির ঘোড়দৌড়ে কৃতকার্য হন, তখন প্রশ্নারের সমস্ত টাকা তিনি ইউরোপের একটি বিশ্ববিদ্যালয়ে এই শর্তে দান করেন যে, উহা দ্বারা সেখানে ইসলামী শিক্ষার একজন অধ্যাপক নিবুক্ত করিতে হইবে। আমোদজনক খেলাধূলায় উৎসাহ বর্ধনের জন্যও তিনি সমস্ত পৃথিবীতেই মোটা মোটা অক্সের চাঁদা দিয়াছেন।

স্যার আগণা খানের চারি স্ত্রী ছিল। প্রখম বিবাহ তাঁহার এক পিতৃব্য কন্যার সহিত হয়। বিতীয় ও তৃতীয় দফার হথাক্রমে Theresa Magliano ও আঁটে য়োবেফিন বিগওনী কারোঁকে বিবাহ করেন। ১৯৪৫ খু. তিনি য়িবেৎ লাবুরিস (ইসলামী নাম উদ্মহণবীবাঃ)-কে শেষ বিবাহ করেন। ইনি সাধারণত 'মাতা সালাামাত' উপাধিতেই বিখ্যাত। লাহেষাাদা 'আলী খান (মৃ. ১৯৬০) তাঁহার বিতীয়া লীর পর্ভলাত। স্যার আগণা খান ১৯৫৭ খু. ১১ জুলাই সুইজারল্যান্ডের Versoin নামক ছানে প্রলোক গমন করেন। তাঁহাকে মিসরে আনিয়া উস্ওয়ানে দাফন করা হয়।

চতুর্থ আগণা খান ঃ হিজ হাইনেস শাহ কারীম আল-হ'সায়নী।
ইনি মরহম শাহ্যাদা 'আলী খানের পুর এবং তৃতীয় আগণা খানি
মরহম সুরতানি মুহণদ্মাদ শাহের পৌর। ১১৩৬ খু. ১৩ ডিসেম্বর
জেনেডা শহরে জক্সপ্রহণ করেন। সুইজারলাও ও আমেরিকায় তিনি
শিক্ষালাভ করেন এবং হার্ভার্ড বিশ্ববিদ্যালয় হইতে সম্মানের সহিত
ব্যাচেলারস্ ডিল্লী পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন। তিনি ইসলামী খাপত্যশিলয়,
চিত্রশিল্প এবং খেলাধলায় বিশেষ উৎসাহী।

তৃতীয় আগণা খান তাঁহার মৃত্যুর পূর্বেই পৌর শাহিযাদা কারীম খানকে উত্তরাধিকার মনোনীত করেন। পিতামহের মৃত্যুর পর শাহিযাদা কারীম মার বিশ বৎসর বয়সে ১৯৫৭ খৃ. ১১ জুলাই চতুর্থ আগণা খান হিসাবে ইসমাণ্টিরী সম্পুদায়ের ৪৯৩ম ইমাম পদে অধিতিঠত হন। এই দায়িত্বভার প্রহণের পরপরই ইংলভের রাণী তাঁহাকে হিজ হাইনেস উপাধিতে এবং ইরানের শাহান্শাহ হিজ রয়েল হাইনেস উপাধিতে ভূষিত করেন। ১৯৬৯ খৃ. তিনি সারাহ নাম্নী এক অভিজাত বংশীয়া ইউরোপীয় মহিলার পানিগ্রহণ করেন। ইসলাম ধর্ম গ্রহণের পর সারাহ-এর নামকরণ হয় শাহ্যাদী সালীমাঃ।

বয়সে নবীন হইবেও আধুনিক শিক্ষার শিক্ষিত চতুর্থ আগণা খান অসাধারণ প্রক্তা ও মুগোপযোগী দৃশ্টিভঙ্গী লইয়া তাঁহার অনুসারী বিখের প্রায় দুই কোটি ইসমাাক্ষিলী সম্পুদায়ের মুসলমানদের প্রতি আগন দায়িত্ব পালন করিয়া যাইতেছেন।

গ্রন্থপঞ্জী ঃ (১) আগণা খান, Indiain transition, লখন ১৯১৮; (২) সরদার ইক'বালে 'আলী শাহে, The Prince Aga Khan, লখন ১৯৩৩; (৩) স্যার নাওরাজী এম, দুম্পিরা, Aga Khan and his Ancestors, বোশ্বাই ১৯৩৯; (৪) Dr. Zaki and Prince Aga Khan, Glimpses of Islam, লাহোর ১৯৪০; (৫) হ'বৌব ভীড কেন্দ্রী, The Aga Khan and Africa, ডারবান (দক্ষিণ আফ্রিকা) ১৯৫০; (৬) Message of Prince Aga Khan to Pakistan and World of Islam, সুলত'ান 'আলী আল-আফরীক'ী কর্তৃ ক্রিড; ইহাতে করাচীর বজ্তাও রহিয়াছে, ১৯৫২; (৭) Harry J. Greenwell, His Highness the Aga Khan, Imam of the Ismailis, লখন ১৯৫৩; (৮) Stanley Jackson, Aga Khan—Prince, Prophet and Sportsman. লখন,

১৯৫৩, (১) ক'ার্য মূল্ক, Prince Aga Khan, Guide, Friend and Philosopher of the World of Islam, করাচী ১৯৫৪। শের 'আলী 'আলী দীনাই Platinum Jubilee Souvenir করাচী ১৯৫৪। (১৩) মূহ'ম্পন আমীন মূবায়রী, Prince Aga Khan, করাচী ১৯৫১। (১১) মূহ'মিন সা'ঈ, আর্মাণ খ্যান মাহ'ারাজী (পু. ১৫০) ভিহরান ১৯৫০। (১২) শের 'আলী 'আলী দীনাই, ভাারীশ্বে ইমামাভ, (পু. ৪৮০) করাচী ১৯৫২। (১৩) এ. জি. চনাারাা, নূর আল-মূবীন, বোঘাই, ১৯৫০, ১ ইইতে ১০ম সংখ্যা পর্যন্ত ইংরেজীতে, ১১শ সংখ্যা উদ্ভিত, ১২শ সংখ্যা ফারসীতে, ১৬শ সংখ্যা সিম্বীতে এবং ১৪শ সংখ্যা করাচীতে। (১৪) Encyclopaedia of Islam উক্ত প্রবন্ধ। (১৫) Encyclopaedia Americana, নিউইয়র্ক, শিকাগো ১৯৪৯, ১খ, ২২৬-২৩৭। (১৬) Encyclopaedia Britannica 1961, 1: 344—345; (১৭) Britannica Book of the Year (1961) পু. ৫১০।

শের 'আলী দীন ও সম্পাদনা পরিষদ (দা.মা.ই.)/আবুল কাসিম মুহম্মদ আদমুদীন

আত্হার জালী ( الحور ال

শিক্ষাজীবন সমাণিতর পর দীর্ঘদিন সিলেট ও কৃমিক্সা জেলার বিভিন্ন ইসলানী শিক্ষা প্রতিষ্ঠানে অধ্যাসনায় তিনি যথেষ্ট খ্যাতি লাভ করেন। অতি প্রখর সমরণশক্তি বলে অধ্যাসনার কাজের ফাঁকে ফাঁকে তিনি মাল্ল তিনমাস সময়ে সম্পূর্ণ কুল্লআনি মাজীদ হিশ্ক্স করিয়াছিলেন। হশকীমূ'ল-উম্মাঃ মাওলানাা আশরাফ 'আলী খ্যানাবনী (দ্র.)-এর ভত্বাবধানে থাকিয়া তিনি ভাস'ওউফের ভা'লীম প্রহণ করিয়াছিলেন। ভাঁহার বিশিষ্ট খলীফাগণের মধ্যে তিনি জন্যতম।

সেই যুগে ময়মনসিংহ জেলার দক্ষিণ পূর্বন্ধ ভাটি ও হাওর অঞ্চল শিক্ষাদীক্ষায় বিশেষত ইসলামী শিক্ষার ব্যাপারে অত্যন্ত পশ্চাৎপদ ছিল। কিলোরপঞ্জ মহকুমার কতিপয় বিদ্যেৎসাহী ব্যক্তির আয়ন্তনে ও তাঁহার মুরশিদ হ্যরত খ্যানাবাীর অনুমতিরহম তিনি কিশোরপঞ্জে চলিয়া আসেন এবং সেখানে শিক্ষাদান ও সমাজ সেবামূলক কাজে আন্ধনিয়োগ করেন। তাঁহারই প্রচেন্টায় কিশোরপঞ্জ শহরে একটি সূর্ব্ধ মস্জিদ প্রতিন্ঠিত হয়। রুটিশ আমলে হিশ্ব-মুসলিম দালার সময় এই মস্জিদটি রক্ষাক্তে কয়েরজন মুসলিম শহীদ হইরাছিলেন। এই কারণে এই মস্জিদটি আজও শহীদী মস্জিদা নামে পরিচিত। প্রতিদিন ফজরের পরে ইহাতে তিনি ধারাবাহিকভাবে কুরআান মাজীদের তাফসীর বর্ণনা করিতেন। কিছুদিন পর সেই

মণ্ডিদ সংবার ছানে জামি'জাঃ ইমদাাদিয়াঃ নামে উক্ত মানের একটি ইসলামী শিক্ষা প্রতিষ্ঠান গড়িয়া তোলেন। সম্ভবত বাংলাদেশে দেওবাদী নিস'াব অনুসরণকারী প্রতিষ্ঠানসমূহের মধ্যে সর্বপ্রথম এই জামি'আ-র গঠিসুচীতেই বাংলা, ইংরেজী, অংক, বিভান ইত্যাদি বিষয় অন্তর্ভুক্ত করা হয়। মাদ্রাসার শিক্ষাপ্রাপতদের বেকারত ঠাহাকে খুবই পীড়া দিত; তাহাদিসকে খাবলমী হিসাবে গড়িয়া তোলার উদ্দেশ্যে তিনি জামি'আঃ ইমদাাদিয়ার গাঠাক্রমে সেলাই, বয়ন, টাইগ রাইটিং, টেলিপ্রকী ইত্যাদি কারিগরী ও অর্থক্রী শিক্ষারও ব্যবহা করিরাছিলেন। এইজন্য তাহাকে প্রবল বিরূপ সমালোচনার সম্মুখীন হইতে হইয়াছিল।

প্রাচীন ও দুজ্পাপা পুস্তক সংগ্রহে ডিনি বিশেষ আগ্রহী ছিলেন এবং বহ দুল্পাপ্য কিতাবে সংগ্রহ করিয়া জামি'আঃ ইমদাদিয়ার গ্রন্থাসারকে তিনি আকর্ষণীয় গবেষণা কেন্দ্রে পরিণত করিয়া**ছিলেন।** তখনকার দিনে বাংলা ভাষার ইসলামী সাহিত্যের পরিধি ভিল খবই সংকীর্ণ। এই অভাব প্রণের উদ্দেশ্যে তিনি 'প্রেম্বণা ও প্রচার দক্ষতর' নামে আলাদা একটি বিভাগ প্রতিষ্ঠা করিয়াছিলেন। তাঁহারই উৎসাহে ও তত্মবধানে এই বিভাগ হইতে "আল-মুনাদী" নামে বাংলায় একটি ইসলামী মাসিকপন্ত প্রকাশিত হয় এবং কয়েকটি গবেষণামূলক পুস্তক রচিত হয়। তাঁহার উৎসাহে আরও বহু ইসলামী শিক্ষাও সামাজিক প্রতিষ্ঠান কায়েম হয় । বাংলাদেশের প্রায় ডিন সহত্র কণওমী ( মাদুরাসা শিক্ষা বোর্ডের নিয়ন্ত্রণ বহির্ভুত ) মাদুরাসাকে (দু.) একই কেন্দ্রের আওতাভুক্ত করিয়া উহাদের পাঠ্যক্রম, শিক্ষাব্যবন্থা ইত্যাদির মান উন্নয়নের প্রাথমিক প্রচেষ্টা তিনিই চালাইয়া পিয়াছিলেন। মলত তাঁহারই প্রচেণ্টার ধারা অনুসারে ১৯৭৮ খু. বি:ফাাকু:'ল-মাদ্যারিসি'ল -ক'ওমিয়াঃ আল-'আরাবিয়াঃ' নামে একটি কেন্দ্রীয় সংগঠন প্রতিষ্ঠা লাভ করে।

রাজনীতিকেও তিনি এড়াইয়া চলেন নাই । তিনি থহাকে 'ইবাাদাতের ন্যায় মনে করিতেন। পাকিস্তান প্রতিষ্ঠার সংগ্রাম হইতে শুরু করিয়া তাঁহার ইসলামী দক্টিভঙ্গীর সহিত সামজসাবিশিক্ট প্রতিটি আন্দোলনে তিনি সক্রিয়া অংশগ্রহণ করিয়াছেন। তিনি তদানীন্তন পূর্ব পাকিস্তান 'জাম্'ইয়্যাত-ই-'উলামা'-ই-ইসলাম' পার্টির সজাপতি নিবাচিত হন। পরে ইহার অধীনে তাঁহারই নেতৃত্বে 'নিজণাম-ই-ইসলাম' পার্টি গঠিত হয়। ১৯৫৪ সনে প্রাদেশিক ব্যবস্থাপক সভার নির্বাচনের সময় 'যুক্তক্রকট' নামক সংগঠনের একটি শক্তিশালী অঙ্গদল হিসাবে 'নিজণাম-ইসলাম' দল সক্রিয় থাকে। ঐ সময় তিনি তদানীন্তন প্রাদেশিক পরিষদ ও কেন্দ্রীয় পরিষদের সদস্য নির্বাচিত হন। এক সময় এই দলের নেতা চৌধুরী মুহান্মদ 'আলীর নেতৃত্বে পাকিস্তানের কেন্দ্রীয় মন্ত্রীসভা গঠিত হইয়াছিল। ১৯৫৬ খৃ. সংবিধান প্রণয়ন এবং ব্যবস্থা পরিষদে তাহা গৃহীত হওয়ার পিছনে মঙলানার অবদান অন্থীকার্য।

উক্ত সংবিধানে যে কতগুলি মৌলিক ইসলামী ধারা সন্ধিবেশিত হইয়াছিল, তাহার পিছনে মওলানার মধেণ্ট অবদান ছিল।

তিনি অত্যত পরিল্লমী ও সময়নিষ্ঠ এবং সকল কাজে হয়রত (স')এর সুনাঃ-র পাবন্দ ছিলেন। সফরে বা গৃহে সকল অবস্থাতেই তিনি
সকল দায়িত্ব পালন করিয়া ও ষি'কর, স'ালাাত, তিলাাওয়াত ইত্যাদি
রহানী উল্লিখ্যক নির্ধারিত কর্মসূচী অনুসরণ করিতেন।
মওলানার পুর জাামি'আ-র বর্তমান অধ্যক্ষ মওলানা আজ্হার
'আলী আন্ওয়ার-এর নিকট পাগুলিপি আকারে সংরক্ষিত তাসণাওউফ
সংক্রান্ত প্রসমূহ তাঁহার মেধা ও ভানের উজ্জ্ব সাক্ষ্য বহন করে।

রাধীন বাংলাদেশের অভাদেরের পর তাঁহাকে প্রায় তিন বৎসর বিনা বিচারে অভারীপে থাকিতে হয়। পরে হাইকোর্টের নির্দেশে তাঁহাকে মুক্তি দেওয়া হয়। অভাধিক পরিলম ও দীর্ঘ কারাভোগের দক্তন তাঁহার বাস্থা ভালিয়া পড়িলেও তিনি নিররসভাবে কাজ করিয়া ঘাইতেন! জীবনের শেষ অংশটি তিনি ময়মনসিংহ শহরের 'জাামি'আঃ ইসলাামিয়া' নামক একটি শিক্ষা প্রতিষ্ঠান পড়িয়া তোলার পিছনে বায় করেন।

'আদি ( এ৫ )-কুব্রজানে পুনঃ পুনঃ উল্লিখিত একটি প্রাচীন গোর। কেবল এখানে সেখানে প্রদত্ত ইংগিত হইতেই তাহাদের ইতিহাস জানিতে পারা যায়। তাহারা ছিল একটি পরাক্রান্ত জাতি। হয়রত নহ· ('আ)-র যামাানার অব্যবহিত পরে তাহারা বাস করিত। বিপ্র সম্ভিত্ত দক্ষন তাহারা উদ্ধৃত হইয়া উঠে ( কুম্বুআন ৭:৬৯ : ৪১ : ১৫ )। কু রুআানে (২৬ : ১২৮) তাহাদের বড় বড় অট্টালিকার উ**রেখ** আছে। ৮৯: ৬—৭ আয়াতে 'ইরাম' ( যাহারা অধিকারী ছিল সুউচ্চ প্রাসাদের ) কথাটিতে 'ইরাম' কোন পোত্র বা স্থানের নাম হইতে পারে। বায়দণাব ী এবং অনানা ভাষাকারগণের মতে নহ' ('আ) হইতে 'আদ গোলের বংশ-ভালিকা এইরাপঃ নহ', সাম ( shom ), ইরম, 'আওস, 'আদ। সূতরাং পূর্বপুরুষের নাম অনুষায়ী এই জাতির নাম 'আদ ইরুম। স্থানের নাম ইরুম হওয়া জনকৃতি মার। স্থারজান ৪৬: ২১ অন্যায়ী 'আদেপণ আল-আহ'কণাফ ( বালির পাহাড়)-এ বাস করিত। তাহাদের "ভাই" হদ ('আ') তাহাদের নিকট পয়পামর্ক্সপে প্রেরিত হন । পরবতীকালে মন্ধার লোকেরা হষরত মৃহণ্যমাদ (সা)-এর সহিত যেরূপ ব্যবহার করে, হদ ('মা)-এর সহিতও ভাহারা ঠিক সেইরূপ ব্যবহার করে, এই কারণে হদ ('আ) ও কয়েকজন ধার্মিক লোক ভিন্ন তাহারা এক ভীষণ কড়ে ধ্বংসপ্লাণ্ড হয় (৭:৭১:৫১: ৪১: ৪১: ১৬: ৫৪: ১১: ৬৯: ৬)। পরিশেষে কু'রজ্ঞান ৪৬: ২৪ ভাহারা জনার্ভিটতে কল্ট পায় বলিয়া বলা হইয়াছে। এই সকল নিদর্শন হুইতে পয়গায়রের প্রতি আরোপিত বহু উপাখ্যানের সুল্টি হুইয়াছে। এই সকল উপাখ্যানে আরো কত প্রাচীন উপকরণ বর্তমান আছে তাহা সঠিকরপে বলা যায় না। প্রাচীন কবিরা 'আাদকে জানিতেন একটা ধ্বংসপ্রাণ্ড প্রাচীন জাতিরূপে (তণরাফাঃ ১খ, ৮ : মুফাদ দণালিয়াতি ৮খ. ৪০: ইবন-হিশাম, ed. Wustenfeld, ১খ. ৪৬৮; মহায়র ২০—১২ ও লুক'মান প্রবন্ধ তুলনা করুন)। এইজনাই 'আদের আমল হইতে-কথাটি প্রচলিত হইয়াছে (হণমাাসা, Freytag সম্পাদিত, ১খ. ১৯৫. ৩৪১)। হয় ায়লীদের দীওয়ানে তাহাদের রাজাদের (৮০ : ৬) এবং ন্যাবিগণ-র দীওয়ানে (২৫ : 8) তাহাদের বিজ্ঞতার কথা বর্ণিত হইয়াছে। মুসলিম-উপাধ্যানে ছামুদ-দের (৪.) সহিত (কু'দাার) আল-আহ'মারকে সংখুক্ত করে বলিয়া মুহায়র ( মু'আলাকণ : ৩২ লোক ) কর্ত্তক হয়ণায়লী-দের দীওয়ানে 'আদি বংশীয় আহু মারের উল্লেখ বিবেচনার যোগ্য : 'উমাান ও হ'াদ'রামাওতের 'মধাবতী বিরাট বালুকাময় মরুভূমিতে 'আদি জাতির বাসখান নির্ধারণের ন্যায় ভাচাদের সম্বন্ধ 'আরবদের বংশ-ভালিকাও বভাবতই মলাহীন। 'আরবরা আরমকে ইরাম বলিয়া সনাজ করিয়া থাকেন। কয়েকজন আধনিক পণ্ডিতও এইমত গ্রহণ করিরাছেন। ইহা আদৌ নিশ্চিত নহে। ইহাদের মধ্যে লথ (Loth) 'আদিকে সুভাত ইয়াদি গোল বলিয়া সনাক্ত করেন। পক্ষান্তরে স্পেংগার (Oaditos) ওয়াদিয়দের মধ্যে জ্যাদের সন্ধান লাভের প্রয়াস পান। ইলেমীর মতে ওয়াদিস্করা বাস করিত উত্তর-পশ্চিম 'আরবে।

প্রস্থা : (১) তাবারী ১খ. ২৩১; (২) হামদানী, সি.ফা, গ্.
৮০; (৩) Sprenger, Das Leben und die Lehre des.
Mohammad, i. ৫০৫—৫১৮; do, Die alte Geogr, Arabiens, 199; (৪) Caussin de Perceval, Essai sur l'histoire des Arabes avant l'islamisme, i. 259; (৫) Blochet, Le Culte d'Aphrodite-Anahita chez les Arabes du Paganisme, 1902, p. 27 প.; (৬) Loth, in ZDMG, xxxv. 622. প.; (৭) Wollhausen, in Gottinger Gelehrte Anzeigen, 1902, p. 596; (৮) J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, Berlin u. Leipzig, 1926, p. 125 প.; (৯) H. Gliddon in BASOR, no. 73 (Feb. 1939), 13 প.; F. Buhl (S.E.I)/৩; এম. আব্দুল কাদের

'আদতে ( ১৯৫ : 'আদোঃ), ফাসী, তুকী এবং জন্যান্য ভাষার 'আদাত। অর্থ অভ্যাস, রীতি। একটি আইন সংক্রান্ত শব্দ। মুসলিমদেশে ধর্মীয় বিধানের সহিত যে সকল বিচার্য বিষয়গুলির ঘনির্চ সম্পর্ক নাই, অথচ শারী আত আইন-নিরপেক্ষরণে দীর্ঘকাল চালু থাকার দক্ষন আইনরাপে পরিগণিত হয়, ইহার নাম। ধর্মশাস্ত্র দারা প্রতিল্ঠিত আইনের সহিত এই অধিকারের প্রায়ই গরমিল হয়। তজ্জন্য ইহার ব্যবহারিক বৈধতা বহুদেশে বিচারাধিকারকে ঐতিক ও পারত্রিক দুই ভাগে বিভক্ত করে। বর্তমানে কয়েকটা 'আদা— আইন সংগ্রহ পাওয়া যায়। সাহিত্যে কখনো কখনো 'আদাত শব্দের পরিবর্তে ভির্ক বা কণানুন শব্দ ব্যবহৃত হয়। (আদত আইন দ্.)।

\*\*Systa \*\* (a) I. Goldziher, Die Zahiriten, p. 204 n., (b) Snouck Hurgronje, Verspr. Geschr. ii, 70 n, 314: iv, i, p. 259 n., (c) T. W. Juynboll, Handleiding, n. v. n., (e) Medjelle, artt. 36-45 and commentary, for bibliography of Indian and North-African ada see, (b) Preussische Jahrbucher 1905, p. 290-292, for Iodia: Customs in the Trans-Border Territories of the North-West Frontier Provinces (Journ. As. Soc. Beng., Ixxiii., pt. iii, 1904, Extra Number, p. I-34), for North-Africa: Said Boulifa, Le Kanoun d'Adni (in Recueil de Memories et de Textes, Algiers 1905, p. 151-179, (a) Decambroggio, Kanoun Orfia des Berbercs du Sud-tunisien (in Revue tunisisenne, ix. 346-356).

J. Goldziher (S.E.I)/ডঃ এম. আব্দুল কাদের 'আদত আইন—'আরবী 'আাদাত ( ১৯৯ ঃ 'আাদাঃ ) শব্দ হইতে উৎপন্ন। ( সমর সমর আঞ্চলিক পরিবর্তনসহ) শব্দটি পূর্ব ভারতীয় ঘীগপুঞ্জের 'মুসলিম জাভিন্তনির ভাষার সাধারণতঃ দেশাচার ও রীতিনীতি অর্থ ব্যবহৃত হয়। কোন সমাজ বা ব্যক্তি মহাতে অভান্ত, ভাহাই ভাহাদের 'আাদাত. এমনকি জীব জন্তরও নিজর 'আাদাত আছে। ইন্দোনেশিরার অধিবাসীরা যেইরূপ ক্ষুদ্র সমাজে জীবন যাপন করে, ভাহাতে প্রভেদকই চিরন্তন, বা চিরন্তন বলিয়া বিবেচিত রীতিনীতি গালন করিয়া চলিলে সামাজিক ঐকা সন্তব হয়। সমাজ বা ব্যক্তির মনে সংশ্র জালে যদি 'আদতকে উপেক্ষা করা হয়। ইহাতে অদৃশ্চপূর্ব ক্ষতির সম্মুখীন হইতে হয়। ইন্দোনেশিয়ার ইসলামের অনুহবেশের পর হইতে মুনাধিক পরিমাণে ইসলামী আচার-জনুষ্ঠান

বিশেষত বিবাহ ও পারিবারিক আইন সন্দর্কীয় অনুষ্ঠানাদি ইসলামে দীক্ষিত সম্পুদায়গুলির আদোতের অতর্ভুক্ত হইরাতে, সাধারণ আইনের কার্যবিধিও ইসলামসম্মত বিধান দারা কিছুটা প্রভাবান্তি হইয়াছে।

রান্ত্র ও সমাজে যেই 'আদতগুলি নাগরিকদের আইনঙ্গত সম্পর্ক নিয়ন্ত্রণ করে ও যাহাদের সহিত কোন বিচার্য বিষয়ের সংশ্রব আছে, সেই 'আদাতগুলিকে পরিভাযাগত ভাবে 'আদাত আইন বলা হয়। Snouck Hurgronje সর্বপ্রথম ইহার সুম্পল্ট সংক্তা প্রদান করেন। অ—মুসলিম ভাতিগুলির রীতি-রেওয়াজকেও 'আদাত আইন বলা হয়। যেই সকল এলাকায় ইন্দোনেশিয়ান আইন বলবৎ আছে সেই সকল এলাকায় 'আদাত আইন কথাটির ব্যবহার প্রসারিত। মূল ইন্দোনেশিয়া ঝাতীত ফিলিপাইন ঘীপপুজ, মালাকা, কর্মোসাঁ এবং মাদাপাকারেও ইহার ব্যবহার দেখা যায়।

ইন্দোনেশিয়ায় যুসলিম জাতিগুলি তাহাদের 'আদাতের ইসলামী অংশ ও দেশজ অংশের মধ্যে পার্থক্য সমস্ক্রে প্রায়ই ওয়াকিফহাল। প্রথমোজভালিকে হকুম সরত (হ:ক্ম-ই-শারী'আত) ও শেষোজ-ওলিকে 'আদাত নামে অভিহিত করিয়া ইহাদের পার্থক্য প্রদর্শন করা হয়। মতবাদ হিসাবে হু:কৃম-সারত্-কে বাধ্যতামূলক শ্রীকার করা হইলেও কার্যত উহার যডটুকু প্রথাগত আইনের অভর্ভুক্ত হইয়াছে, কেবল তাহাই প্রতিপালিত হয়। উনবিংশ শতকে 'আরব ও অন্যান্য মুসলিম দেশের সহিত বর্দ্ধিত যোগাসোপের ফলে ইসলামী শারী আত ইন্দোনেশিয়ায় অধিকতর সুপরিজাত হইলে সেখানে কয়েকটি অঞ্জে বিশুদ্ধ শার্স আইনের সর্চ প্রয়োগের উদ্দেশ্যে আন্দোলনের স্থিট হইয়াছে। বিরুদ্ধবাদী 'আদতপত্মী দলগুলি তাহাদের প্রাচীন প্রপ্রা অকিড়াইয়া থাকে। দৃণ্টাভ্যরাপ সুমান্নার পশ্চিম উপকলের সিনাংকাবাউ-এর কথা বলা যাইতে পারে। তথাকার মাতকেন্দ্রিক রীভিনীতিঙলি ইসলামী পারিবারিক আইনের সহিত সম্পূর্ণ সঙ্গতি বিহীন। এই বিরোধের ফলে কয়েক ক্ষেত্রে ধর্মোন্মততার আক্সিমক আবির্ভাব ও কলহ-বিবাদ ঘটিয়াছে। সমাজে পরস্পরবিরোধী অবস্থার প্রভাবে অনেক সময় 'আদাত আইনেরও পরিবর্তন ঘটে। ঔপনিবেশিক শাসন ব্যবস্থাও ইহার প্রয়োগকে সীমিত এবং নিয়ন্ত্রিত করে।

আাদাত আইন আবিদ্ধার ও সংগ্রহ করা সহজ নহে। দেশীয়
শাসকদের ফরমানই হইল উহা সংগ্রহের লিগিবদ্ধ উৎস। এইরূপ
কিছু সংখ্যক ফরমান পাওয়া যায়। 'আাদাত আইনের বর্ণনামূলক
গ্রন্থটোতে 'আাদাত শব্দকে ব্যাপকতম অর্থে গ্রহণ করা হইয়াছে এবং
মানব জীবনের স্বাপেক্ষা গুরুত্বপূর্ণ ঘটনাগুলি, উহাদের সহিত
সংলিল্ট যাবতীয় অনুষ্ঠান প্রণালীসহ লিগিবদ্ধ করা হইয়াছে। এই
কারবে 'আাদাত আইনের সংগ্রহ ব্যাপারে এই জাতীয় গ্রন্থের মূল্য
কম। প্রচলিত তথাকথিত আইনগ্রন্থগুলি পাশ্চাত্য ধারণানুযায়ী
বাস্তবে আইনগ্রন্থ নহে। আইনের অধিকর্তাপ্প শাসকদের প্রভাবে
গ্রহসকল পুদ্ধকে নিজেদের রায় লিগিবদ্ধ করিয়াছেন যাহার সহিত
প্রায়শ 'আাদাত আইনের সামঞ্চস্য খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। শাসক ও
শাসিতের সম্পর্ক নিয়রূপ ক্ষেত্রে ঐতিহাপত বিচারবৃদ্ধিকে তাঁহারা
এই সকল পুন্ধকে আইনানুপ অভিমতরূপে ব্যক্ত করিয়াছেন মাগ্র।
এই কারণে 'আাদাত আইনের অনুস্কানে এই আইনগ্রন্থভিনি বিশেষ
সহায়ক নহে।

উনবিংশ শতাব্দীতে করেকজন ওলন্দাজ ঔপনিবেশিক কর্মচারী সরকারী নীতি নির্ধারণ ব্যাপারে 'আাদাত আইনের প্রতি কিছুটা অনুরাগ প্রদর্শন করেন। ইহার পর Snouck Hurgonje ভাঁহার De

Atjehers ( 1892-93 ) নামক পুস্তকে সর্বপ্রথম প্রথাগত ( Customary) আইনের শুরুঞ্বের উপর জোর দেন। পরে Van Vollenhoven's Het Adatrecht van Nederlandsch-Indie রম্বটী প্রকাশিত হয় ; ভাহাতেই সর্বপ্রথম 'আদাত আইনকে পর্ণাঙ্গ আইন গছভিরূপে বিবেচনা করা হয়। এই পুস্তকটি তথু ওলদার, ভারতীয় দীপপুঞ্জের মুসলমান ও অ-মুসলমান ভাতিওলির 'আদিতি **আইনের আলোচনায় সীমিত। -বস্তুত ভূতত্ব ও নৃতত্ব বিষয়ক গ্রাচীনতর বেখার এবং সরকারী স্মারকলিপি ও দলীল-পঞ্জাদিতে** অধ্যয়ন ও গবেষণার জন্য প্রয়োজনীয় অনেক তথ্য গুজীভূত ছিল, প্রয়োজন ছিল তথ্য উদ্ধারের জনা ক্রমসাধ্য খনন কাজের প্রম খীকার। অবশেষে Van Vollenhoven-এর অনুপ্রেরণায় ১৯১০ হইতে ১৯৪৩ খু. পর্যন্ত নিয়মিতভাবে ৪২ খণ্ড Adatrechtbundels প্রকাশিত হয় । এই গ্রন্থ সিরীজের উদ্দেশ্য ছিল দুইটি ঃ (১) প্রাচীনতর বিক্ষি•ত উপাদানগুলি সহজলভ্য করা এবং (২) ইহার সহিত নবলব্দ তথ্যের সংযোজন করা। প্রচুর মালমশলা এই প্রছুসিরীজে বিধৃত হইয়াছে বটে তবে অনেক ত্রটি-বিচাতিও ইংগতে স্বহিয়া গিয়াছে। এই কারণে, 'আদিতি আইন সংগ্রহের ব্যাপারে এখনও আমরা এই অঞ্জের সমাজ্জীবন এবং ইহার শাসন প্রণালী পর্যবেজ্ঞাণের উপর প্রধানত নির্ভরশীল 🕕

'আদাত আইনের উৎস অনুসরানে নৃতত্বকে উপেকা করা চলে না।
ইহার একটি দৃষ্টান্ত যেমন, শারী'আত মুতাবিক বিবাহ সম্পন্ন
হইবার পরও প্রায়ই একটি অনুষ্ঠান সম্পাদিত হয়। শারী'আতে এই
বিবাহের বৈধতা সম্পূর্ণ নিশ্চিত হইলেও বিতীয় অংশ অর্থাৎ ঐ
অনুষ্ঠানটি বাদ দিলে উহা সামাজিকতার চাপে প্রায় অবৈধ হইয়া
পড়ে। এইরাপ ক্ষেপ্তে 'আদাত আইন নৃতত্বের সংস্পর্ণে আঙ্গে।
কিন্তু যদি কোন আচরণের জন্য কাহাকেও জনসমক্ষে দণ্ড দেওয়া হয়
এই অজুহাতে যে, ঐ আচরণটি আত্মিক ক্ষতি সাধন করে, তাহা
হইলে এই ব্যাবহার 'আাদাত আইনের প্রয়োগ ঘটিল, না নৃতাত্বিক
অনুশাসন কার্যকরী হইন এই প্রয়ে বিতর্ক উপস্থিত হইবে। ইহাদের
পার্থক্য সহজ্বোধ্য নহে।

ইন্দোনেশিয়ার সর্বন্ধ 'আাদাত আইনে ইসলামী বিধানের সংমিলন সমানভাবে ঘটে নাই। দেশীয় করনির্ধারণ পদ্ধতির সহিত সংঘর্ষে যাকাৎ ইচ্ছাকৃত দানের অধিক মর্মাদা লাভ করিতে পারে নাই। পারিবারিক আইন সাধারণত শারী 'আতের চাহিদা অনুযায়ী পুনর্গঠিত হইয়াছে। মুডের দাফন কাফনও শারী 'আত অনুযায়ী সম্পন্ন হয়। ওয়াক্ ফ-এর মত যে সকল প্রতিষ্ঠান ইসলামের সহিত আগমনকরিয়াছে সেইওলির আইনগত প্রকৃতি সাধারণত অক্ষুপ্ত রহিয়াছে, কিন্তু অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে কিছুটা পরিবর্তন ঘটিয়া থাকিতে পারে। অবশিশ্ট বিষয়াদিতে শারী আত শাসিত অঞ্চলে প্রাক-ইসলামী রীতি সম্পূর্ণ বিতাড়িত হওয়ার দৃশ্টাত নিতার বিরল।

১৮শ শতাব্দীতে আইনের গ্রন্থারন (Codification) আরম্ভ হয়।
গ্রন্থায়নের গুরুত্ব পরবর্তীতেও সমভাবে অনুভূত হইয়াছিল, কারণ, এই
দেশবাসীকে তাহাদের প্রথাগত আইনের নিয়ন্তনাধীন থাকিবার সুবিধা
দেওয়ার নীতি পৃহীত হইয়াছিল। কিন্ত 'আদোত আইনের সন্ধান
ও সনাক্ষকরণ দুঃসাধ্য হওয়ায় প্রস্থায়নের কর্মসূচী পরিত্যক্ত হয়।
ভিতীয় বিশ্বমুদ্ধের কিছুকাল পূর্বে ঔপনিবেশিক সরকার একটি
বিচার বিভাগীয় এলাকায় প্রচলিত 'আদোত আইনের মৌলনীতিগুলিকে সুনিশ্চিতভাবে ছির করার চেণ্টা করেন। ওলশাজ ভাষায়

অধুনা ইন্দোনেশিরার জাতীয়তাবাদীদের মধ্যে 'আাদাত আইনের হাতি তেমন অনুরাগ দেখা যায়না বরং উহার অধ্যয়নে অনীহা হাত্যাভার কার্ন, তাঁহারা যে সকল আধুনিক আইন-কানূন ব্রক্তনে ইছেক সেইওলির সহিত উহার বহু ছলে সভতি নাই।

প্রমুখ্য ঃ (১) C. Snouck Hurgronje. The Achenese. Leiden 1906; (2) C. van Vollenhoven, Het Adatrecht van Neder-Iandsch indie, 3 vol., Leiden 1918-1933, do., De Ontdekking van het Adatrecht. Leiden 1928, Adatrechtbundels i-xlii, The Hague 1910-43 (continued, vol. xvi and xxi contain contributions to the adat law of the Philippines), (\*) Pandecten van het Adatrecht, vols, i-x Amsterdem-Bandoeng 1914-36 (these are divided according to the subjects of Adat Law), (8) Dictionnaire de termes de droit coutumier indonesien, Amsterdam 1934: (c) B. ter Haar, Beginselen en Stelsel van het Adatrecht, 1939 (English translation by A. Schiller and A. Hoebel: Adat Law), (b) J. Prins, Adat en Islamietische Plichtenleer in Indonesie, The Hague 1948.

R.A. Kern (S.E.I.)/ড: এম. আবদুর কাদের আদম (আঃ) (১ থাঃ আদাম) উপনাম আবু'ল-বাশার মানব জাতির জনক ও সাফীয়াল্লাহ, আলাহের মনোনীত ব্যক্তি, ৰাইবেলের আদম। কু রআনে তাঁহার স্থিট এইভাবে বণিত হইয়াছে : **"আমি সুষম গুরু ঠনঠনে মৃত্তিকা দারা মানব স্টিট করিয়াছি"** (১৫: ২৬)। উপাখ্যান অনুষায়ী জিবরাজন, মীকাজিল ও ইসরাফীল ফিরিশতা পালাক্রমে পৃথিবীর সাতন্ত্রর হইতে সাত মঠি ধলি সংগ্রহের ছন) আল্লাহর আদেশ পান। ধরিন্তী মৃতিকা দানে অস্বীকৃতা হয়। অতঃপর 'আমরাটেল একই আদেল গ্রাম্ত হইয়া একজন মানুষ স্থিট ৰুৱার গক্ষে যথেণ্ট পরিমাণ মাটি বলপূর্বক ছিল্ল করিয়া জন। সামান্য পরিবর্তনসহ এই উপাখ্যানটি য়াহদী সাহিত্যেও দেখিতে ৰাওয়া যায় (See Targum of Jerusalem to Gen. ii, 7; Bab. Tal. Sanhedrin, P. 38a, Pirke R. Eli'ezer, ch. i, xi ). সেই মৃত্তিকা নরম করার জন্য আল্লাহ ইহার উপর কয়েকদিন রুপ্টিপাত করেন। ফিরিন্তাগণ তাহা মর্নন করার পর আরাহে স্বয়ং ভদ্মারা মৃতি গঠন করেন। প্রাণ দানের পূর্বে তিনি উহা গুকাইবার জন। দীর্ঘকাল ফেলিয়া রাখেন। কুরুজানের ১৫: ২৬ আয়াতের বরতে দিয়া মাস'উদী বলেন, আদমের দেহ ৮০ বৎসর ধরিয়া আকৃতিহীন অবস্থায় পড়িয়া থাকে। প্রাণহীন অবস্থায় থাকে ১২০ বৎসর। (তু. Bereshit Rabba ad Gen ii. 7, and Abot de R. Natan (ed. Schechter) p. ২২.) আদম স্পিটর পর আল্লাহ তাঁহাকে সিজ্পা করার জনা ফিরিশ্তাদের আদেশ দেন, ইবলীস (শয়তান) ভিন্ন তাঁহাদের সকলেই হকুম তা'মীল

করেন: তাহার বিপ্রোহের দরুন ইবলীস নিজের পতন এবং পরিণামে আদমের জানাত হইতে চ্যুত হওয়ার কারণ হয় (২: ৩৬, ৭:২৪ ইত্যাদি)(হাওয়া ৪.)।

আদম সর্বপ্রথম পয়গামর। আলাাহ তাঁহার নিকট আসমানী প্রত্যাদেশসমূহ প্রেরণ করেন। আলাহে আদমের সম্মুখে পয়পায়রগণ সহ মানবজাতির সমস্ত লোককে একই সঙ্গে প্রদর্শন করেন। আদমের সহস্র বৎসর জীবিত থাকার কথা: কিন্তু দাাউদ অত্যক্তকাল বাঁচিয়া থাকিবেন জানিতে পারিয়া তিনি নিজের <del>জীবন হইতে তাঁহাকে</del> ৪০ বৎসর দান করেন; তজ্জন্য আদমের হায়াত হয় ৯৬০ বৎসর (ত'বারী, ১খ, ১৫৬ পু.; ইবন্'ল-আছ'ীর, ১খ, ৩৭ পু.)। বেরেশিত রাধ্বা, টীকা আদি পুস্তক, ৩ : ৮ ও বেমিদবার রাব্বা টীকা গণনা পৃস্তক, ৭ : ৭৮ মিলাইয়া দেখুন ; তাহাতে আদি পুন্তক ৫ ঃ ৫ এর উপর নির্ভর করিয়া বলা হইয়াছে, আদম দাাউদকে তাঁহার ৭০ বৎসর আয়ু দান করেন। বিহিশত হইতে বাহির হইয়া আদম সরন্দীবে ( ক্রুয়া ) অবতরণ করেন। স্ত্রী হইতে বিভিন্ন হইয়া তিনি সেখানে ২০০ বৎসর অনুশোচনায় কাটাইয়া দেন (বাবিলনীয় তাল্মুদ । ইরবীন ১৮ পু. মিলাইয়া দেখন )। ঐ দীপে একটি পর্বত আছে। পর্তুগীজেরা উহার নাম দের পিকোডি আদম ( 'Pico-de-Adam) বা আদমের পর্বত ( Adam's peak ), উপাখ্যান অনু-যায়ী সেখানে একটি পাথরে আদমের ৭০ ফুট দীর্ঘ পদ-চিহ্ন দেখিতে পাওয়া যায় । আদমের তওবা কবল হওয়ার পর জিবরাটিল তাঁহাকে মস্কার নিকট্ছ 'আরাক্রাত পাহাড়ে লইয়া আসেন; সেখানে তিনি ভাঁহার পরীর সাক্ষাৎ লাভ করেন, ডণবারী. ১খ, ১২২ পু. ও ইবনু'ল-আছ'ীর, ১খ, ২৯ পৃ. এর মতে, আল্লাহ আদমকে কা'বা নির্মাণের আদেশ দেন এবং জিবরাাঈল তাঁহাকে হণজের আচার-পদ্ধতি শিক্ষাদান করেন। য়াহদী বৎসর অনুসারে ৬ই সীসানে গুক্রবার আদমের মৃত্যু হয়। তিনি আৰু কু বায়স পাহাড়ের (য়া'কু বী, ed. Houtsma, ১খ. ৫ পূ.) পাদদেশে রত্ন গুহায় (মাগণরাতি আল-কুনুষ) সমাহিত হন। অন্যান্য লেখকদের মতে তাঁহার শ্ব প্লাবনের পর Melchizedek কর্তৃক জেরুসালেমে আনীত হয়।

গ্রন্থ পারীঃ (১) তণবারী, ১খ, ১১৫ প; (২) কি সণসূ ' লআমিয়াা' (ed. Eisenberg), ১খ, ২৩ প., (৩) ছণালাবী, আল'আরাা'ইস্, কায়রো, ১২৯৭, পৃ.২৩ প.; (৪) নাওয়াব'ী (ed.
Wustenf.) p. 123 প., (৫) মাস'উদী, মুরুজ (পারিস সংকরণ)
১খ, ১১৫ প; (৬) ইবনুল-আছণীর (ed. Tornb.), ১খ, ১৯,
Weil,Biblische Legenden der Muselmanner, পৃ. ১২ প.,
(৭) G. Sale, দি কু রুআান, ১খ, ৫, চীকা; ২:৮৩ চীকা,
৪১০ চীকা, (৮) Grunbaum, Neue Beitrage zuf semit.
Sagenkunde (Leyden 1893) p. 54 প.; (৯) ZDMG
১৫খ, ৩১ প., ২৪খ, ২৮৪ প.; ২৫খ, ৫৯ প.; (১১) J. Horovtiz
Koranische Untersuchungen, Berlin, 1926., p. 58.

M. Seligsohn (S.E.I.)/ড: এম. আবদুল কাদের
ভাদিম বামৌড়ী (آم بغورى : আাদাম বামৌড়ী )--শারখ ;
ইনি হধরত মুজাবিদে আলকে ছ'াানী (র)-এর প্রধান ঘলীফাদের
অন্যতম। তাঁহার জন্মছান ছিল কস'বা মুদঃ (?) কিন্ত তিনি
বামৌড়ে বসবাস করিতেন। এই ছান সারহিক হইতে বার ক্রোশ
দূরে। 'রাওদণত আল-কণায়ুমিয়াঃ প্রংছ উল্লেখিত হইয়াছে বে,
তিনি মাতৃকুলের দিক দিয়া সায়িয়ে, পিতৃকুলের দিক দিয়া দাঠান

ছিলেন। 'কিন্ত হ**মরত শাহ ওয়ানীয়ুালাহ মুহ**ামিছ' দেহলাব'ী (র) বিধিয়াছেন, মুল্লা 'আবদু'ল-হ'াকীস সিয়ালকোটী ও বাদলাহ শাহজাহানের মন্ত্রী সা'দুলাহ্ খাঁ শার্থ আদমের সহিত সাক্ষাতের সময় জিডাসা করেন, তিনি কোন্ বংশের ে ইহার উত্তরে তিনি ববেন, 'এমি সায়িদ , কিন্ত ফেহেতু আমার মাতামহ আক্সণানী क्रिलन, **এই ज**ना সাধারণের নিকট আমি **আফগ**ানী **বলিরাই খ্যা**ভ হইয়াছি। ইনি ওরতে নিরক্ষর হিলেন, কিণ্ড আল্লাহ্র অনুসহে কুপ্রআন মাজীদ হি'ফ্জ' করেন ও অনয়ন্য ছ'াহিরী 'ইল্ম সৌখিক শিকা করেন। বাদশাহী সেনাবাহিনীতে চাকুরী গ্রহণ করেন, গরে কোন কারণে চাকুরী হাড়িরা দেন। তণরীকণতের শিক্ষা প্রথমে সুরতণান হণাব্দী বিদুরে রাওসণানীর নিকট লাভ করেন। ইহার পর হণাব্দী শিদ'রের ইজিতেই তিনি হযরত মুজাদিদ সারহিন্দী (র)-এর নিকট উপস্থিত হন এবং তাঁহার নিকটই ভণারীকণত শিক্ষা সমাণ্ড করেন। ৰায়ৰ আদ্ম **'নিকাতু'ল-আসরাার' গ্রন্থে বলিয়াছেন, হ**ষরত মুজাদিদ (র) আজমীরে আমাকে কু'রআনের প্রকৃত নিক্ষা দান করেন এবং সারহিন্দে খিলাাফাত প্রদান করেন।

**সুমাতের অনুসরনে শায়খ আদম ছিলেন অদিতীয়, শারী**'আভ ও ড'ারীক'াতের দৃচ্তার জন্য তিনি বিখ্যাত ছিরেন। তাঁহার জনৈক লাহোরী বন্ধু তাঁহাকে লাহোর আসিবার জন্য আহ্বান জানান, সেই সময় বাদশাহ শাহিজাহানি লাহোরেই ছিলেন। তিনি পাঁচ হা<del>জা</del>র পাঠান সমভিব্যাহারে লাহোরে পৌছিলেন। সেখানে বছলোক তাঁহার মুরীদ হইব। প্রতাহ আফগানিস্তান হইতে বহুলোক তাঁহাকে দেখিতে আসিত। বহুসংখ্যক সাক্ষাৎপ্রাথীর আগমনের ফলে বাজারে এবং পথে চলাফিরা কঠিন হইয়া পড়িয়াছিল। বাদশাহ তাঁহার প্রশংসা তুনিয়া তাঁহাকে দেখিবার ইচ্ছা করিলেন। এই উদ্দেশো ভিনি "মালিকু'ল-'উলামাা" মুলাা 'আবদু'ল-হ'াকীম সিয়ানকোটী ও তাঁহার ওয়াহীর সা'পুলাহ খাঁকে প্রেরণ করেন। শার্থ (র) তাঁহাদিগকে তাঁহার খাস কামরায় প্রবেশের অনুমতি দিলেন না। তাঁহারা বাহিরেই বসিয়া থাকিলেন। যখন তিনি খাস কামরা হইতে বাহির হইলেন ভখনও ই হাদের প্রতি বিশেষ দৃশ্টিপাত করিলেন না। বাদশাহ্র নিকট সিয়া মুলা। 'আবদু'ল-হ'াক'ীম কোন অভিযোগ করিলেন না বটে, কিন্তু ওয়াখীর ভাঁহার বিরুদ্ধে খুবই '**অভিযোগ করেন। ইহা ভ**নিয়া বাদশাহ তাঁহার প্রতি বিরূপ হইয়া উঠিলেন। কিন্তু ষেহেতু তিনি মুজান্দিদে আলফে ছণানীর প্রতি ভত্তি-পরায়ন ছিলেন, সেইজন্য শায়খ (র) কে কোন শাস্তি দিলেন না। তথ আদেশ করিলেন যে, শায়ধ সণাহিংব খেন হণজ্ঞ পালনের জন্য মক্কার পমন করেন। প্রথম হইতেই তিনি হ'াজ্বের নিয়াত করিয়া-ছিলেন। এক্ষপে বাদশাহ্র আদেশ পাইয়া হ'াজং যাতা করিলেন। শাহ ওয়ালীস্থালাহ এই ঘটনার বিস্তারিত বর্ণনা দিয়া বলেন, সুরাট পৌছিলে সেখানকার শাসনকর্তার নিকট বাদশাহ্র আদেশ আসিল খে, শারণ আদমকে শীঘুই ফেরত পাঠাইবে, কেননা আমি রপ্রে দেখিয়াছি বে, এই দরবেশের এই দেশ হইতে বাহির হইয়া যাওয়ার কারণে আমার রাজর ধ্বংস হইয়া যাইবে। শাসনকর্তা তখন স্বীয় অক্ষমতা ভানাইয়া লিখিলেন যে, আগনার আদেশ পৌছিবার পূর্বেই তিনি রওরানা হইয়া সিয়াছেন। এই ঘটনার অল্পকাল পরেই বাদশাহ वनी रुद्देखन ।

শারত আদম হ**াজ সমাধা করিরা মদীনা মুনাওওরারার** থান। সেখনে ভিনি ১৬ শা'ঝান, ১০৫৬ হি./২৫ ডিসেম্বর ১৬৪৩ খৃ. ইতিকাল করেন। তাঁহার কবর হয়রত 'উছ'মান গ'ানী (রা)-এর কবরের নিকট অবস্থিত।

হয়রত খাওরাজা মুহাদমাদ মা'সু'ম মখন হ'াজে সিয়াছিলেন তখন হয়রত শায়খ আদমের ইত্তিকাল হইরাছিল। যখন হয়রত খাওয়াজা জালাতু'ল-বাক ীতে উপস্থিত হুইতেন তখন হয়রত শায়খ আদমের করের নিকট অনেকক্ষণ পর্যন্ত দাঁড়াইয়া থাকিতেন এবং ফা।তিহ'! গড়িতেন।

তিনি সহস্র সহস্র আল্লাহানের্থীকে আল্লাহ্ প্রাণ্ডির পথ প্রদর্শন করিয়া সিয়াহেন। তাঁহার খানকায়েহে প্রত্যহ এক হাজারেয়ও অধিক তারীকণত প্রাথী উপস্থিত হইতেন। তাঁহারা লঙ্গরখানা হইতে দুই বেলা খানা গাইতেন। তাঁহার একশত জন খানীকা এবং একলক্ষ মুরীদ ছিলেন।

তাঁহার কয়েকজন বিখাতে খালীফার নাম নিম্নে দেওয়া পেল:

- (১) সায়্রিদ 'ইলমুলাাহ্ রায়-বেরলব'ী: ইনি অত্যত ধার্মিক ও সুলাতে নাবাব'ীর পাবশ ছিলেন। হয়রত সায়্রিদ আহ্মাদ বেরলব'ী তাঁহারই বংশধর।
- (২) হ'ফিজ' সায়িয়দ 'আবদু-ল্লাহ আকবারাবাদৌ, ইনি শাহ 'আবদু'র-রাহ'ীম ফাারাক'ী দেহলাব'ীর পীর ছিলেন। হয়রত শাহ ওয়ালীয়ুগ্লাহ্ দেহলাব'ীর আধ্যাত্মিক সংযোগ তাঁহার পিতার মাধ্যমে ইহারই সহিত ছিল।
  - (৩) শায়খ মুহণদ্যাদ সুলতণান বালয়াবি:ী।
  - (৪) শায়খ সাদী লাহে।রী।
  - (৫) হণাফিজ সা'দুর্য়াহ ওয়াযীরাবাদী।
  - (৬) শায়৺ 'উছ'মাান শাহজাহাানপুরী।
- (৭) খাওয়াজা মূহ । তমাদ আমীন। ইনি বিশ বৎসর কাল শায়খ আদমের সাহচর্য লাভ করিয়াছিলেন। ইনি একখানা গ্রন্থ রচনা করিয়া গিয়াছেন। ইহাতে হথরত মূজাদ্দিদ (র)-এর খালীফারুল ও সভানদের অবস্থা, বিশেষ করিয়া খীয় পীর হ্যরত শায়খ আদমের অবস্থা ও জীবনী শুব বিজ্বভঙাবে লিখিয়ছেন। মূলত এই গ্রন্থ লিখার উদ্দেশ্যই ছিল শায়খ আদমের জীবনী রচনা।

রচনাবলীঃ হ্যরত শায়্রখ আদম রচিত গ্রন্থাবলী ও পুজিকা-সমূহের মধ্যে (১) খ্লাসে তুল-মা'আারিফ ১খ, ফারসী ভাষায়। (২) নিকাাতুল-আস্রাার, (এই গ্রন্থের দুইখানি পাঙ্লিপি পাঞাব বিশ্ববিদ্যালয়ের গ্রন্থায়ারে রহিয়াছে) এই দুইখানি বিশেষ উল্লেখযোগ্য। এই দুইখানি গ্রন্থ উচ্চপ্রেণীর প্রবন্ধ ও সূক্ষ ভানপূর্ণ। নিশ্নবিধিত পুজিকাণ্ডলি তাঁহার রচিত:

- (১) উদু:হ:'ল-মায়ণাহিব,
- (২) নাতাাইজু'ল–হুণরামায়ন। তাঁহার বাণী ও পদ্ধাবলী সংগ্রহ। পাণ্ডুলিপি পেশোয়ার বিশ্ববিদ্যালয়ে রহিয়াছে।

প্রস্থানী (১) তাষ্-কিরাত্'র-'আবিদীন, দিরী, ২ব, ১২৪, (২) ধারীনাত্'র-আস ফিরা। ৫১৫; শাহে ওয়ারীয়ৢয়াহে মুহান্দিছ দেহলাব'ী, আল-ইতিবাহে, আহমদী প্রেস, দিরী, পৃ. ৪; (৩) রাওদ গতু'র-কায়ুমিয়াঃ (অনুবাদ); (৪) আনফাাসু'র-'আরিফীন, মুজ্তবাঈ-দিরী, ১৩৩৫ হি., ১৩ব, ১৪ পৃ; (৫) হ'াকীম সায়িদে 'আবদু'র-হ'ায়ি, নুরহাতু'র-খাওয়াতি'র; (৬) সায়িদ আবু'র-হ'াসান 'আলী নাদ্ব'ী, সীরাত-ই-সায়িদ আহ'মাদ শাহীদ; (৭) মুহ'াদ্মাদ হ'াসান নাক্'শবাদী, বালাত-ই-ম্পারিধে নাক্'লবালিয়া মুজাধিদিয়াঃ, মুয়াদাবাদ ১৩২২ হি.; (৮) মির্যা মুহ'াদ্মাদ জাখ্তার দেহলাব'ী, ভারকিরা-ই আওলিয়াঃ

ই-হিন্দ, দিল্লী ১৯২৮ খ্., ৩খ, ১০৩ ও ১০৪; (৯) C. A. Storey, Persian Literature ১/২, ইশারিফাঃ।

নাসীয় আহ'মাদ যায়দী আমক্লহী (দা.মা.ই)/আবুল কাসিয় মুহম্মদ আদমুদ্দীন

'আদ্ল (১ ১৫), ন্যায়গরায়ণতা, এই শক্টি মাস'দার, বিশেষলরাগেও ব্যবহৃত হয়। বেমন, 'আদিল অর্থাৎ ন্যায়বান, ছটিইন। তজ্ঞন্য ফিক'ই শালে ঝাহার সাক্ষা প্রহণবোগ্য এমন লোককে বুবার। ইহার বিপরীতার্থক শব্দ ফাাসিক', তু. Juynboll, Handleiding tot de kennis van de Moh. wet, p. 293 গ.। Dozy, Supplement, ii. 103। মুলা বিভানে 'আদ্ল অর্থ পূর্ণ ওজনের, ভজ্জন্য এই শব্দটি (জনেক সময় সংক্ষেপে ৣ আকারে গরিশত করিয়া) মুলার উপর অংকিত করা হয়। ভাষা হইলে বুঝা য়ায় বে, মুলার ওজন সঠিক এবং উহা চালু মুলা ('আদলী)।

Anonymus (S.E.I.)/ভঃ এম. আবদুল কাপের

ভান্সার (انجار) সাহায্যকারী, মন্ত্রা হইতে হবরত (সা)
-এর হিজরতের পর মদীনার যে সকল বিশ্বাসী তাঁহাকে
অভার্থনা ও সাহায্য করেন তাঁহাদের উরাধি। তাঁহাদিগকে সময় সময়
অধিকতর স্পল্টভাবে 'আন্সাারু'ন-নাবী' বা নবীর সাহায্যকারী
বলা হয়। শশন্তি সভবত নাসারি (ক্রিন্ট)-এর বহবচন। সম্বন্ধপদরূপে একবচনে 'আনসাারী' দব্দের ব্যবহারও প্রচলিত আছে। যেমন,
লাবু আয়াব আনসাারী (রা)। কু'রআানে 'ইসাা ('আ) প্রসকে তাঁহার
শিষ্যসপ সম্পর্কে 'আন্সণারুল্লাহ (ও ঃ ৫১ ঃ ৬১ ঃ ১৪) কল ক্রক্তত
হইরাছে। বিখাসীগলের উচিত আলাহ্র সাহায্যকারী হওয়া—এই
ধারণা আলাহ কু'রআানে কয়েকবারই প্রকাশ করিরাছেন। "তাহারা
পথ রূপনি করিরাহে এবং অন্য মুসলিমগণ তাহাদের অনুসরণ
করিরাছে" বলিয়া কু'রআানে বিশেষ মর্থানার সহিত মূহাাজিরীন-এর
সঙ্গে আন্সণারেরও উল্লেখ করা হইয়াছে। (৯–১০০)। এতডির ৯ম
সুরার ১১৭ আয়াতই কু'রআানের একমার বাক্যাংশ যেখানে শন্টি
মধীনার মুসলিমদের প্রতি সরাসরি প্রকৃক্ত হইয়াছে।

আনসার হ্বরত (সা)-এর অতিশয় অনুগত ছিলন। তাহানিগকে হ্বরত (সা)-এর উদ্দেশ্য অর্জনে সহায়তার সজে সঙ্গে তাঁহার শর্দের কোনক্রপ সাহায়। করিতে নিষেধ করা হয়। দৃষ্টাভ্বরূপ আন্সাার তাঁহাদের পৌডলিক আখাঁয়দের বিক্লছে হ্বরত (সা)-কে সংবাদ দানে আদিন্ট হন। সক্ষজনক অবস্থা অতিক্রান্ত হওয়ার পর আন্সাার সমাজ শীঘুই লীবুছি লাভ করিতে আরম্ভ করে। মদীনায় প্রচুর মূল্যবান ধূছলব্ধ (গানীমাত) প্রব্য আমদানী হইতে থাকে ও বাণিজ্যের উন্নতি হয়। মক্ষা অধিকারের পর আন্সাারের অনেকে আশক্ষা করেন যে, হ্বরত (সা) হরত এখন মক্ষায় থাকিয়া যাইবেন, মদীনায় আর ফিরিয়া যাইবেন না। কিন্তু হ্বরত (সা) আনসাার বেখানে বাস করেন সেখানে বাস করিছে এবং ওাঁহারা যেখানে মৃত্যুমুখে পভিত হন, সেখানেই মরিতে চাহেন বিনয়া ঘোষণা করিয়া তাঁহাদের ঐ আশক্ষা দূর করেন [মৃহাদ্মাদ (সা) প্রবন্ধ তুলনা কক্ষন ।

আন্সণারের অনেকেই ইসলামী জিহাদে কৃতির প্রদর্শন করিয়া ব্যতি বাড করেন। স্পেনে অধিকাংশ 'আরব প্রধানই ছিলেন 'আবদু-রাহ্ ইবৃন রাওরাহি'। (রা)-এর বংশধর। হ'াস্সান ইবৃন হুণাবিভের নার তিনিও ছিলেন বাষ্রাক গোলের লোক এবং তিনিও তীহার কবিতার স্থাকত (স')-এর প্রশংসা করেন! আনসার হ্যরত মৃহাত্মাদ (সা)-এর স্মৃতির ভক ও হাদীহা বিভানে অপ্রপণ এবং ধর্মনিচার উত্তম আদেশ হইরা দীড়ান। এই দৌরব হিল্ল সময় সময় তীর বাক্যে প্রকাশিত মন্ধাবাসীদের পর্বের প্রতি তাঁহাদের প্রত্যুক্তর। তাঁহারা এই পৌরব করিতে পারিতেন যে, নির্মাভিত মুসলমানদের অতীব সরজের সময় একমার তাঁহারাই ইহাদের সাহাষ্য করেন এবং তাঁহাদের আচরণ হ্যরতের নিকট হইতে যীকৃতি লাভ করে।

জনশুনতিমতে তাঁহাদের আদি নিবাস ছিল দক্ষিণ 'আরবে। সেখানে তাঁহাদের গৌরবময় অতীত বর্ণনা করিয়া তাঁহারা নিজেদের প্রাথমিক ইতিহাসের এক সক্ষর বিবরণ রচনা করেন।

বংশ তত্ত্বিদের। বজেন যে, মা'আরিবের বাঁধ ফাটিয়া যাওয়ার পরে আওস ও গণস্সানীয়দের সঙ্গে খাধ্রাজগণ দক্ষিণ 'আরব হইতে হিজরত করে। প্রত্যেক পোরের বিভাসভালর বংশ তালিকা 'উমার ইব্নুল-খাড'াবের খিলাফাত আমলে রাস্ত্রীয় ব্রতির অধিকারীদের খিতীয় লেণাতে লিগিবছ করা হয়। কাজেই এইওলি মোটামুটিভাবে স্প্রতিতিঠত। আওস ও খাধ্রাজ উভয় গোরই হ্যরতের সময় করেকটা উপ-সোর্ত্র বিভক্ত ছিল।

প্রাচীন কিংবদত্তী হইতে পোর দুইটির য়াছ্'রিবে (মদীনা) বসতি
ছাপন ও য়াহুদীদের সহিত তাহাদের যুদ্ধের বিবরণ জানিতে পারা বার ।
তাঁহারা রাহুদীদিগকে সেহানে প্রতিণ্ঠিত দেখিতে পান । প'াস্সানী ও
অপরাপর য়ামানীরা তাঁহাদের সাহাষ্য করেন । পরবর্তীকারে তাঁহারা
আত্মকরেই লিণ্ড হইরা পড়েন । বাহ্রাজনণ ছিলেন প্রথমে অধিকতর
শক্তিশালী । কিন্ত হিজরতের অহুপূর্বে বু'আছি'-এর মুদ্ধে তাঁহারা আওস ও
কতিপর রাহুদীসহ আওসদের মিন্তদের হস্তে পরাজিত হন । পরবর্তীকারে
উত্তর পক্ষ শক্তিসাম্যে পৌছে কিন্ত কেবল হ্যরত (স')-এর আগমনের
পরেই অভ্যন্তরীণ কলহ বন্ধ হয় । বদরের যুদ্ধে যোগদানকারীদের
তালিকা হইতে আমরা উক্ত গোরাধরের প্রতিটির যোদ্ধ পুরুষের সংখ্যার
একটি মোটামুটি হিসাব পাই । ইব্ন সা'দ তৎর্চিত ভাবাক'।তা'-এ
(২য় খণ্ড) আওস গোলের ৬৩ ও বাধরাজ গোলের ১৭৫ জন নোকের
নাম উল্লেখ করিয়াছেন ।

সন্থানী ঃ (১) আস-সামন্দী, শুলাস ভু'ল-ওয়াফা' ও Wustenfeld's-এর অনুবাদ, Goschichte der Stadt Medina in Abh. G. W. Gott., vol. ix; (২) Wellhausen, Medina vor dem Islam (Skizzen und Vorarbeiten, iv, 3—64); (৩) A. J. Wensinck, Mohammed en de Joden te Medina, Leiden 1908; (৪) H. Lammens, La Mecque a la veille de l'Hegire, Bairut 1924; (৫) Caetani, Annali; Buhl, Das Leben Muhammeds, p. 205 স. এবং নিবলী নু'মানী, সীরাভু'ন-নাবী প্রভৃতি হয়রত (স')-এর জীবনী-সংক্রাড অন্যান্য প্রস্ক স্তু.

H. Reckendorf (S.E.I.)/তঃ এম. আবদুল কাদের
আন্সার বাহিনী ঃ বাংলাদেশ আনসার বাহিনী , বাংলাদেশে
আনসার নামে একটি রভিরকা বাহিনী রহিরাছে। ইহা দেশ রক্ষার
ভিতীর বুহে হিসাবে কাল করে। রাস্বুলাহ (সং)-এর আমলে
মদীনার আনসার বে ধর্মানুরাল, দেশাল্ল-বোধ ও সমাল সেবার অপূর্ব
দৃশ্টাভ রাহিরা গিরাছেন, সেই আদর্শের অনুপ্রেরণার ১৯৪৮ ভৃ. (একটি
অভিনাশ্স বলে) এই বাহিনী গঠিত হয়। বর্তমানে এই বাহিনীর

জোকবল অনুসানিক তিন লক। তাঁহারা সকলেই **খল-চালনা** ও যুদ্ধ-বিদ্যার প্রশিক্ষণ প্রাণত। এই বাহিনীর প্রধান কর্তব্য হইতেহে ঃ

- ি (১) শাতিপূর্ণ অবস্থার দেশের উল্লয়ন ও সমাজসেবাস্লক কর্মে অংশ্যাহণ করা।
- (২) দেশে শান্তি ও আইন দৃংখলা রক্ষার খ্যাগারে প্ররোজন মত
   পুরিশ ও সামরিক খাহিনীকে সাহাষ্য করা।
- (৩) জাতীয় লক্ষরী অবস্থায় সঙ্কট মুকাবিলার কাছে সামরিক বাহিনীয় সাহায়্য করা।

জানাস ইব্ন মালিক, জাব্ হণম্বাঃ (রা) ( ائس بن अर्वाशिकः खिरिक अरबाक शंगीकः वर्धनाकाजी (مالك ابو حمزة স'হি'াবীপ্রপের অনাভম। হিজরতের পর তাঁহার মাতা তাঁহাকে **ক্ষেবকরাগে হষরত (স**ণ)-কে প্রদান করেন। তাঁহার নিজের বর্ণনানুষায়ী তাঁহার বয়স তথন দশ বংসর। তিনি বদরে উপস্থিত ছিলেন কিন্তু প্রত্যক্ষ যুদ্ধে অংশগ্রহণ করেন নাই। সেই জনা তাঁহাকে বদরের যোদ্ধাদের মধ্যে গণ্য করা হয় না। হ্যরত (সণ)-এর ইভিকাল পর্যন্ত আনাস (রা) তাঁহার সেবার নিয়োজিত ছিলেন । পরবর্তীতে তিনি প্রায় সকল জিহাাদে ষোলদান করেন। পৃহযুক্তগুলিভেও তাঁহার কিঞ্চিত অংশ ছিল। ৬৫/৬৮৪ অব্দে বসরায় তিনি প্রতিষশ্বী 'আবদুল্লাই ইব্ন যুবায়র (রা)-এর পক্ষে সালাতে ইমামের দায়িত্ব পালন করেন। 'আবদু'র-রাহ মানি ইব্নি'ল-আশৃ'আছ -এর হণজ্জাজি হ্যরত আনাস (রা) কে এই বলিয়া তিরভার করেন যে, তিনি পূর্ববতীতে যেমন উমায়াদের শরু 'আলী ও ইব্নু'য-যুবায়রের পক্ষ সমর্থন করেন তেমনি এখনও বিলোহীদের দলভূজ। হযরত (স')-এর সণহণাবীরূপে তিনি অত্যন্ত উচ্চ সম্মানের অধিকারী হওয়া সত্ত্তে হাজ্জাতি তাঁহার পলায় নিজের মোহরযুক্ত একগাছা রজ্জু বাঁধিয়া দিতে কুণ্ঠাবোধ করেন নাই (৭২/৬৯১)। তবে কথিত আছে যে, খালীফা 'আবদু'ল-মানিক হ'াজ্জাজের এই অসংমান-জনক কার্যের জন্য হযরত আনাস (রা)-এর নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করেন। অতাত র্ভ বয়সে বসরায় হ্যরত আনাস (রা)-এর মৃত্যু হয় ; তখন তাঁহার বয়স বিভিন্ন সূত্রের উদ্ধৃত বর্ণনায় ৯৭ হইতে ১০৭ বৎসরের মধ্যে ছিল। সর্বাধিক বর্ণনায় ভাঁহার মৃত্যুর তারিশ ১১-১৩/৭০১-৭১১ **উলেখ করা হইয়াছে। আহ**ামাদ ইব্ন হ**াছালের মুসনাদে তাঁহার** বণিত হ'দিছে'র একটি বড় সংগ্রহ স্থান পাইয়াছে।

ভাঁহার মাতার অনুরোধে মহানবী (স') তাঁহার ধন-সম্পদ ও সন্তান-সন্ততি বৃদ্ধি ও সাবিক মগলের জন্য দু'আ! করিয়াছিলেন। ফলে তাঁহার বহু সংখ্যক সন্তান-সন্ততি জন্মলাভ করিয়াছিল। মৃত্যুকালে তাঁহার সন্তান-সন্ততির সংখ্যা দাঁড়িয়েছিল ১২৫ জন। তাঁহার ক্ষেতে ও বাগানে প্রচুর ক্ষমল ও ক্ষম জন্মিত।

প্রস্থাপারী ঃ (১) আহ'মাদ ইব্ন হ'াছাল, মুসনাদ, ৩খ, ১২ গ.;
(২) বালায়ুন্দী, ৩৮১ গৃ.; (৩) ত'াবারী, ১খ, ২৪০৯, ২৫৫৯,
২৯৬০, ২খ, ৪৬৫, ৮৫৫; (৪) ইব্ন কু'তায়বাঃ, মা'আারিফ
(ed. Wustenfold), ১৫৭ গৃ.; (৫) নাওয়াব'ী, ১৬৬ গৃ.;
(৬) ইব্নুল-আছ্'ীয়, উসদু'ল-গাাবাঃ (কামরো ১২৮৬), ১খ, ১২৭ গ.;
(৭) ইব্ন হ'াছায়, ইসাাবাঃ, ১খ, ১৩৮; (৮) ইব্ন ছাছিকানে,
de Slanc কর্ত্ব অনুদিত, ২খ, ৫৮৮; (৯) দামীয়া, হ'ায়াতু'লহ'ায়াওয়ান, ৩৫০ গৃ.. Caetani কর্ত্বক উছ্ত, Annali dell'
Islam (ভূমিকা অধ্যায়, ২৬' ১নং চীকা)।

A. J. Wonsinck (S.E.I)/ডঃ এম. আবদুল কালেয়

আবৃহাদে (البحد) মুখদ করার সুবিধার জনা 'আরবী ২৮টি বর্ণনাচাকে ভাগ করিয়া যে আটাট শব্দে বিন্যন্ত করা হইয়াছে, আবজাদ উহাদের মধ্যে প্রথম দদ। আল-মাশরিক ( 'আরব ও তৎসংলয় নালক) এ কলভারির ক্রম ও উহাদের স্বরচিফ্ সাধারণত এইয়প ঃ ! ক্রেন এ কর্তুল নালকাল ক্রিবে (উত্তর আফ্রিকা, ক্রেন ও পর্তুপাল) পঞ্চম, বর্চ ও আক্রম মধ্যে অক্রমণুগ্রের পার্যক্য দৃণ্ট হয়। নিল্নে সেই প্রথম দেখান ক্রিব ।

طَعُثُمْ مُورِ مَعَلَى مَكُمْنَ مَصِعَفَّضَ مَوْرِ مَعْلَى مَعْفَّ مَعْدُ مَظَعْثَ مَعْدُ مَظَعْثَ مَعْدُ مَظَعُثَ مَعُدُلُمَ عَلَيْهِ وَالْمُعَمِّقِ وَالْمُعَالِّمِينَ الْمُعْلَى الْمُعَلِّمُ وَالْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ وَالْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ اللّهُ اللّهُ

কার্যকরী দৃশ্টিভরীতে পরীক্ষা করিলে বর্ণ মালার এই ক্রমসক্ষায় কৌতুহলের একটি মাল্ল কারণ আছে। তাহা এই মে, (রাফুদী এবং প্রীকদের ন্যায়) প্রতীক অক্সরেরই ইহার স্থান হিসাবে একটি সাংখ্যিক মূল্য নির্ধারিত করা হইয়াছিল। এই আটাশটি অক্ষরকে ৯টি করিয়া তিনটি বর্গপ্রেপীতে ভাগ করা হইয়াছে। যথা ঃ

(১) প্রথম বর্গ (১৯) হইতে নবম বর্গ (১) পর্যন্ত একক সংখ্যা সূচিত হয়, মথা ঃ ১৯৯৯, ১৯৯৯, ২১ দশম বর্গ (৫) হইতে ১৮তম বর্গ (৯) পর্যন্ত ৮২০, ১৯৯৯ বর্ণ (৯) হইতে ২৭তম বর্ণ (৯) পর্যন্ত শতক সংখ্যা সূচিত হয়, মথা ঃ ১৯৯০০, ১৯৯০০ বর্ণ (৯) পর্যন্ত শতক সংখ্যা সূচিত হয়, যথা ঃ ১৯৯০০, ১৯৯০০ ঃ পর্যন্ত বন্ধার কার্নাক সংখ্যা মান ইইল ১০০০। পর্যাম, মঠ এবং অক্টম আক্রমপুর্জ বিন্মাসদ্বামার প্রেক্টিতে প্রথম হইবে। উদাহরপর্যামান উল্লেখিত অক্টমপুর্জ বিন্মাসদ্বামার প্রেক্টিতে প্রথম হইবে। উদাহরপর্যামান উল্লেখিত অক্টমপুর্জ বিন্মাসদ্বামার প্রেক্টিতে প্রথম হইবে। উদাহরপর্যামান উল্লেখিত অক্টমপুর্জ বিন্মাসদ্বামান এই রাপ ঃ (২) ২+(১৮) ৬০+(১) ৪০+(১) ৩০+(১) ১০০+(১) ১০০+(১) ১০+(১) ১০+(১) ১০+(১) ১০+(১) ১০+(১) ১০+(১) ১০+(১) ১০+(১) ১০+(১) ১০+(১) ১০+(১) ১০+(১)

সংখ্যা হিসাবে 'আরবী অঞ্চরের ব্যবহার স্বলাই সীমাবদ্ধ ও বাতিক্রমরূপে হইরা আসিতেছে, ব্যাপকভাবে ইহার ব্যবহার হর না , কারণ আসন সংখ্যা ( দেখুন, গণিতশান্ত প্রবন্ধ, ইন্সাইক্রোপেডিয়া অব ইসলাম, ২র সংক্ষরপ ) অঞ্চরের স্থান অধিকার করিয়া লইয়াছে । এতদগত্ত্বে নিশ্মলিখিত ক্ষেত্রে ঐতিলি এখনও ব্যবহাত হইতেছে ঃ (১) উসতু রলাবে (Astrolabe) নামক যন্তে সংখ্যাস্চক অঞ্চরের ব্যবহার , (২) উল্লেখযোগ্য ঘটনা, যথা ঃ জন্ম, যৃত্যু ইত্যাদির সন্তারিশ্ব ভাপক খণ্ড পদো (শিলালিপি গ্রভৃতিতে ) ইহা এক বিশিপট রীতিতে ব্যবহাত হয়, ইহাকে আল-স্কুম্মালও বলা হয় ( দেখুন, গণিত ও ইতিহাস প্রবন্ধ, ইন্সাইক্লোণেডিয়া অব ইসলাম, থিতীয় সংক্রণ ) ; (৩) ভাগা গণনা, গুভাগু নির্ণয় এবং করেক প্রকার বিশেষ উপলক্ষোল্য তারিণ লিখিবার কাজে ব্যবহার ( যথা ঃ ়—২, ১=৪ ৩ ) ৬৬, ১০ ইত্যাদি সংখ্যা ( ৩০ টার বা বাহারা ভাবে মি এই) । এখনও উত্তর আফ্রিকার তালিকা প্রভৃতি কতওলি কাজের জনা বিশিশ্ট

নিক্সন প্রণিতিক নামের ভিভিতে অঞ্চরের ব্যবহার করে; এই নিক্সন প্রান্থান হয়; এই নিক্সন বান নিত্য-রূপ ১, ১০, ১০০, ১০০০। বাহারা এই প্রকার আমের করে করে ভাষার ভাষার ভাষার ভাষার ভাষার করে বলে; (৪) বর্তমান কারের রীতি অনুসারে প্রকের ভূমিকা ও সূচীপদ্রের প্রান্ধ নির্দেশে ব্যবহার; এইরুপ ছলে মুরোপীরপপ রোমীর অছ (যথাঃ i, iì, v ইত্যাদি) কর্বহার করেন।

আরবী বর্ণমানার এই আবজাদী বিন্যাস বদিও নিশ্চিতই বহ পুরাতন, তথাপি বর্ণের ধানি অথবা আকৃতির সহিত এইগুলির কোন বিবেষ সামজস্য নাই।

প্রথম ২২টি বর্ণের বিন্যাস "রা'স শামরা"য় (লাহি কি:য়া বা atakia-র নিকট অবছিত একটি 'আরব প্রাম ) আবিচ্চুত একটি প্রচীন ফলকেও রহিয়াছে। এই ফলকেখা প, চতুর্দশ শতাব্দীর উপারীত-দের ব্যবহাত তীরাক্ষর বর্ণমালারও তালিকা রহিয়াছে। উপারীত ভাষা প্রাচীন হিশুন ভাষার সহিত সম্পক্তিত একটি সামীয় (Semitic) ভাষা (Ch. Visrolleaud : 'L'abecedaire de Ras Shamra; in GLECS, 1950, P. 57)। সূতরাং অবত এই আবঙ্গাদী বিন্যাসের মূলত কান'আানী হওয়ানিশ্চিত। কিন্ত ইহাও সত্য যে, হিশু- ও আারাামী বর্ণমালাতেই এই বিন্যাস প্রণালী বর্তমান আছে এবং নিঃসন্দেধে 'আরবগণ হিন্দু অক্ষরগুলি এই ক্রম-বিনাস প্রণালীসহ উক্ত ভাষা হইতে প্রহণ করিয়াছিল ৷ অন্য দিকে অারবসণ অপর সামীয় ভাষাগুলি সম্পর্কে অক্ত ছিল ৷ উপরস্ত ভাহারা গভীর আত্মসম্মান জান ও জাতীয় গৌরববোধের অধিকারী ছিল, ভাহাদের বেশ কিছু বিশিষ্ট মানসিক প্রবণতাও ছিল। এইসব ৰার্যে তাহারা এই বর্ণমালা বিন্যাস প্রণালীর অর্থাৎ আবজ্ঞাদ প্রভৃতির ( যাহা তাহারা ঐতিহ্য হিসাবে পাইয়াছিল আর যাহা তাহাদের ছন্য ৰোধপম্য ছিল না ) উভবের অপর কারণ অনুসন্ধান করিত। এই সম্পর্কে তাহারা যাহা বলিয়াছে, যতই চিডাকর্ষক হউক না কেন. এইঙলি কালনিক কাহিনী মান্ত। একটি বর্ণনা এই : মাদয়ানের ছয়জন বাদশাহ 'আরবী বর্ণমালাকে তাঁহাদের নামান্সারে বিন্যন্ত করিয়া-ছিলেন। আর একটি বর্ণনা হইল—বর্ণমালার ক্রম-বিন্যাসের প্রথম ছয়টি শব্দ ছয়জন দেবতার নাম। তৃতীয় আর একটি বর্ণনায় বলা হইয়াছে থে, উহা সম্ভাহের দিনগুলির নাম। Sylvestre de Sacy উল্লেখযোগ্য মনে করিয়াছেন যে, এই সমন্ত বৰ্ণনায় অধু প্রথম ছয়টি নম্পের উল্লেখ করা হইয়াছে। তাহা ছাড়া গুব্রুবারের নাম نُحُذُ না ব্রিয়া 🗓 🔑 বলা হইয়াছে। এই সমস্ত সন্দেহযুক্ত বর্ণনার উপর ভিত্তি করিয়া এইরূপ সিদ্ধাত্ত করা যে, পূর্বে 'অরেবী বর্ণমালায় ঋধু ২২টি অন্ধর ছিল, প্রহণযোগ্য হইবে না (J. A. Sylvestre de Sacy: Grammaire 'arabo, খিতীয় সংকরণ, প্রথম খণ্ড, ১ম ভাগ )! 'আরবদের মধ্যেও এমন বড় বড় ব্যাকরণবিদ, যথা, আল-মবাররাদ, আস-সীরাাফী প্রভৃতি ছিলেন মাঁহারা আবজাদ সম্মীয় এই সকল কাম্বনিক পথা বিশ্বাস করিতেন না। ইহারা পরিত্কার ব্যবস্থাছেন ষে, এই সমস্ত মুখস্থ করিবার পক্ষে সহায়ক শব্দশুলি আরবী নহে।

কিন্ত এই সমন্ত কাল্পনিক কাহিনীর মধ্যেও একটি কথা উল্লেখ-যোগ্য ও কৌত্হলোদ্দীপক। তাহা এই যে, মাদ্যানের ছয় বাদশাহ্র মধ্য এক বাদশাহ্ সর্বল্রেচ ছিলেন ( ১৮৮৮)। ইনি ছিলেন তাহার নাম সন্তবত ল্যান্টন "clementum" ( প্রথম, প্রাথমিক ) শংসর সহিত সম্প্রিকত ছিল। বর্ণমানার খিতীয় ক্রম বিন্যাস, যাহা এই আবন্ধালী বিন্যাসের সক্রে সঙ্গেই বর্তমান এবং বর্তমানে যাহা প্রচলিত সে সম্বন্ধে দেখুন, বর্ণমানা প্রবন্ধ (ইনসাইক্রোপেডিয়া অব ইসলাম, ২য় সংকরণ)।

ইহার উপর বলা যায় যে, উত্তর আফ্রিকার বিশেষণ পদ "ابو جادی" এখনও প্রাথমিক, নূতন, অপরিপক্ক (শান্দিক অর্থে এখনও বর্ণমালার পর্যায়েই আছে) অর্থে ব্যবহাত হয়। (তুলনা করুন, ফারসী ও তুকী: ابجد خوان, ইংরেজী abecedarian, জার্মান : Abeschuler)।

হাত্ৰপজী ঃ (১) Lane, Lex আবজাৰ শব্দ (২) তাজ্বিল-উরাস,

I, ্, ্, রবদ্ধ ; (৩) আল-ফিত্রিজ, প্. ৪-৫ ; (৪) Cantor.

Vorl. nber Gesch. d. Math. তৃতীয় সং. ১ব. ৭০৯ ; (৫) Th.

Noldeke, Die semitischen Büchsta bennamen in Beitrage zur semit. Sprachwiss, 1904, 124 ; (৬) H. Bauer,

Wie ist die Reihenfolge der Buchstaben im Alphabet zustande gekommen in ZDMG. 1913 p. 501;

(৭) G. S. Colin, De l'origine grecque des : "chiffres de Fes" et de nos "chiffres arabes" in J. A. 1933;

(৮) J. Fevrier, Histoire de l'ecriture, 1948 p. 222;

(৯) D. Diringer, The Alphabet, 1948 ; (১০) M. G. de Slane, Les Prolegomene's d'Ibn Khaldoun, 1:

241—253; (১৯) E. Westermarck, Ritual and Belief in Morocco, 1: 144; (১২) E. Doutte, Maige et religion dans: l'Afrique du Nord, p. 172—195.

G. Weil, G. S. Colin (দা.মা.ই.)/আবুল কাসিম মুহম্মদ আদম্দীন

'আবদ ( ३५६) জীতদাস, ভ্তা।

(১) সামাজিক ও আইনগত অর্থে :

কে) প্রাচীন 'আরবে দাস প্রথা ঃ দাসপ্রথা একটি অতি প্রাচীন প্রথা। প্রাচীন পৃথিবীর সর্বএই ইহা প্রচলিত ছিল। প্রাচীন 'আরবেও ইহার প্রচলন ছিল। য়াহুদী, শৃস্ট প্রভৃতি ধর্মেও দাস প্রথার সমর্থন রহিয়াছে। ইসলাম ভাধু সেই সমস্ত যুদ্ধবন্দীকে দাসে পরিণত করিতে অনুমতি দেয় যাহারা মুসলিম নহে, মুসলিম দেশের প্রজা নহে অথবা মুসলিম রাষ্ট্রের সহিত সন্ধিবদ্ধ অপর দেশের প্রজা নহে।

পুরুষ ক্রাতদাসকে সাধারণত 'আরবীতে 'আব্দ ( বহ : 'আবীদ ( مارية ) অথবা মামনুক ( مارية ৪.) এবং স্ত্রী দাসকে আমাঃ (المارية ) অথবা জারিয়াঃ ( مارية المارية ) বলা হইত।

দাসত প্রথাটি রাস্ত্র্লাহ (সা)-এর মর্মগীড়ার কারণ হইয়া
দাঁড়াইয়াছিল। এইক অর্থাৎ আমার দাস বা করিছে আমার
দাসী—এইরূপ করন তিনি পসন্দ করিতেন না। তিনি নির্দেশ দেন যে,
তাহাদিগকে হয় খেটা আমার যুবক, আমার যুবতী বা خارس আমার বালক বা ছেকেরা—এই জাতীয় আখ্যায় সম্বোধন করিতে
হইবে। (বুলারী, রাশীদিয়াঃ ১খ, ৩৪২)।

শিশু ও নারী যাহারা রাস্ল (সং)-এর সমরে যুদ্ধে বন্ধী হইত তাহাদিরকে মুক্তিপণ দিয়া মুক্ত না করিলে প্রাচীন প্রথানুষায়ী তাহারা দারে পরিণত হইত। এইভাবে বান্-মুস'তা'লিকে'র বিরুদ্ধে যুদ্ধে বহ লীলোক মুসলিমগণের হস্তগত হয়। ইহাদের মধ্যে ভূওয়ায়রিয়া বিন্ত আল-হাারিছ'ও ছিলেন। ইনি ছাাবিত ইব্ন ক'য়েসের অংশে সড়েন। ছাাবিত তাঁহাকে মুক্তিপণে মুক্তি দিতে রাষী হইলেন এবং

পণের পরিষাণ্ড নির্ধারিত হইল । জুওরাররিয়া ভন্ধন হযরত (স')-এর
নিকট মুক্তিপণ আদারে সাহাযা প্রার্থনা করেন । হযরত (স') গ্রাহার
মুক্তিপণ দিরা তাঁহাকে মুক্ত করিছেন । তিনি হযরত (স')-এর মহানুক্তবতা
দেখিয়া তাঁহাকে বিষাহ করিতে প্রভাব করেন । হযরত (স')
তাঁহাকে বিষাহ করেন । এই অপ্রত্যানিত ওও পরিণয় মুসনিষদশকে ঝনু
মুসভগনিকে'য় জন্যান্য নারী-বন্দীদিগকে মুক্তি দিতে উদ্ব করে ।
কারণ, তাঁহারা চিন্তা করিলেন, হযরত (স') বে সোজের ক্ষতিত বিশ্বহ
সূত্রে আবদ্ধ হইলেন সে গোলের কোন নারীকেই ক্লীডদাসীক্ষেপ ক্লামা
উচিত হইবে না ।

পৃথিবীর অন্যান্য দেশের ন্যায় 'আক্সব ইসরাম-পূর্ব মুগে ক্রয় সূত্র ও লুঠন মাধ্যৰে স্বাধীন লোককে ৰন্দী করিয়া দাসরূপে বিক্রয় कदिवाद अथा । हिमा हे हमा हे तुन् में क्या है वृन् में कि हो जो मार्थ ক্ষা বার । যার্দ হিব সভাত বানু কাল্ব গোরের সভান । একদিন শৈশৰ **কালে ভাঁহার যাতা ভাঁহাকে সজে বাইয়া** নিজ গোণ্ডে পমন করিজে ছিলেন ৷ এমন সময় কয়েকজন জন্মারোহী হঠাৎ তাহাদিগকে আক্র-মন করে। ধার্ণ ভাহাদের হাতে বন্দী হয়। তাহারা বার্দকে মক্কার 'উকালে মেলায় বিক্রয়ের জন্য উপস্থিত করিলে হয়রত খাদীজা (রা) ভাহাকে রুম্ম করেন। হযরত (সণ)-এর সহিত খাদীজার বিবাহ হইলে তিনি হায়্দকে উপচৌকনবরূপ প্রদান করেন। রাসুবুরা।ই (স') অচিরেই তাহাকে মুক্তি দিলেও যায়্দ তাঁহার নিকটই থাকিরা খান। হ্ৰরত (স') ভাঁহাকে পুত্ররূপে প্রহণ ও প্রতিগালন করেন। সর্বপ্রথম ইসলাম প্রহণকারীদের মধ্যে তিনি ছিমেন অন্যতম। কয়েকজন কার্ব গোলীর ব্যক্তি মন্তার বায়ুদকে দেখিয়া চিনিতে পারেন ও তাঁহার পিতাকে এই সংবাদ দেন। সায়দের গিতা পুরকে মৃক্ত করার জনা শুত মকার উপস্থিত হইয়া হযরত (স')-কে বলিলেন, আমরা উহার মুজিপণ দিতেছি, জাপনি উহাকে ছাধীনতা দিন। হযরত (স') **যার্**দকে গিতার সহিত ঘাইতে জনুমতি দিলেন : কিন্ত যায়্দ হযরত (স')-এর নিকট অবহান করাই অধিকতর শ্রেয় মনে করিবেন।

সেই সময় বহু আরবও ঐীতদাস ছিল। কিন্ত তাহারা পূর্ব হইতেই দানে পরিণত হইরাছিল। ইসলাম-পূর্ব যুগে বহ কৃষ্ণকায় ও খেত-কাম ক্লীতদাস 'আরবে ছিল। ইহাদিগকে আফ্রিকা ও 'আরবের উত্তরাঞ্ক হইতে আমদানী করা হইত (Comp. G. Jacob, Altarab. Beduin-enleben, 2nd. ed. p 137, 'Antara, Mu'allaka, Verse 27, ed. Arnold, p. 153 )। কথিত হয়, 'উমার (রা)-ই সর্বপ্রথম এই নীতি নির্ধারণ করেন যে, যুদ্ধ-বন্দীই হউক অথবা মূল্য প্রদানে ক্রয় করাই হউক, কোন অবছাতেই কোন 'আরবকে ক্রীতদাসে পরিপত করা যাইবে না, তথু জন-'আরবস্থই ক্রীভদাসে পরিণত হইন্ডে পারিবে (ভূ. A. von Kremer, Kulturgesch. des orients unter den chalifen. i. 104 ) ৷ যাহা হউক, ইসলামী শারী'আতে কোন মুসলিমের পক্ষে ঋগর মুসলিমকে শ্রীতদাসে পরিপত করা নিষিত্ব। কাঞ্চেই মুসলিম পিতামাতার জন্য সভান বিক্রম্থ নিমিদ্ধ (Comp. however, E. W. Lane, Modern Egyptians. i, ch. vii : Domestic life, the lower orders. ), উত্তমৰ্গও ভাহার মুসলিম খাভককে **খংশর দারে দাসরুগে বিরুয়**় করিতে গারে না। রোমান আইনে উহা সিদ্ধ ছিল। কিছা পাসগণ পরবর্তীতে ইসলাম প্রহণ করিলেও ( ভাষিকাংশই তাহা করিত ) তাহারা দাস থাকিয়া ষাইত। স্বাধীন ব্যক্তিকে ক্লয় সূত্রে দাসে পরিপত করা প্রথম চারি থালীফার মূপে

অভাত ছিল। অতত ভাঁহাদের আমলে ফ্রন্থারা দাস সংগ্রহের কোন নির্ভরখোগ্য প্রমাণ পাওয়া যায়না (Spirit of Islam, Syed Ameer Ali, London, p. 267)। কোন স্থাধীন বাজিংক ক্ষেপুর্যক ধরিয়া আনিয়া দাসরূপে বিক্রয় করা ইসলামে কঠোরভাবে নিবিছ, উক্ত প্রকার ক্ষম বিক্রয় আদালতে অপ্রাহ্য।

#### (ব) কুরুআন ও হাদীছে 🚣 -এর ব্যবহার ঃ

**ऐजलांच भूर्व 'स्नाद्धन ७ क्रिक्ट जन्माना म्हार्म्य माजनस्थ**त मृत्रन्छ। সম্মার্ক কু'র**ভানের ক**রেক ছানে আলোকগাত করা হইয়াছে। ৰধা, সূরাঃ ১৬ : ৭৫ । অন্যসলো কু'রবানে দাসসংগর প্রতি अषाबरात कतिवात खारमन शमान करत (81 ७७ ; ১७ 1 १०)। দাসগদকে তাহাদের বাধীনতা ক্রয়ের ব্যাপারে সাহায্য করিবার জন্য ধাকাত সাদকার অর্থ ব্যয় করার ব্যবস্থা কুরেলানের ভাষার দ্রাড় ছড়ান ), অর্থাৎ দাসের মুক্তি একটি অভি গুণা কর্ম। -কুরু উন্ধ্ টেটু টেব্রা (একবচন الرقاب অথবা কুরু আনে ব্যাপক ভাবে ব্যবহাত হইয়াছে। অনিচ্ছাকৃত হত্যার দণ্ড (৪:১২), কসম ডল করার অপরাধ পালন (৫:৮১) এবং জি-হাারের কাফ্ফাারাঃ (৪.) (৫৮ : ৩)-বরূপ দাসকে বাধীনতা প্রদানের বিধান খেই সকল জায়াতে রহিয়াছে তাহাতে "রাকণবাঃ ও ব্লিকণাব" শব্দদ্বর বাবকৃত হইয়াছে। ক্রীতদাসদের সহিত সম্বাহহার সম্ভ্ৰেয়ে সম্ভ্ৰ আদেশ প্ৰদত্ত হইয়াছে (২৪ ঃ ৩১-৩৩ ) তাহাতে উল্লেখ হইয়াছে যে, গরিবারের অন্য সকলের সহিত দাসগণের अम्भर्क मन्यानसम्बद्ध व वक्षुषमूतक रहेर्ड हरेरव । क्रीडमाजीनिमरक ষৌনবৃত্তিতে নিয়োগ করা কঠোরভাবে নিষিত্ব (২৪: ৩৩ )। ২৪: ৬৬ জায়াতে ফ্লীডদাস মৃতি প্রার্থনা করিলে তাহাকে কিতাাবাঃ অর্থাৎ অর্থের বিনিময়ে বাধীনতা দানের বিধিত চুক্তির সুযোগ দিতে আদেশ করা হইয়াছে। সু'রজানের একটি অভিনৰ বিধানে বিবাহের ব্যাপারে শৃশরিক ( অংশীবাদী ) লী বা পুরুষ অপেক্ষা মুসলিম ক্রীতদাসী বা ক্রীতদাসকে শ্রেষ্ঠত দেওয়া ঘ্টরাছে ( ২ ঃ ২২১) ।

প্রাক-ইসলামিক মৃত্যে মেরেরা সাধারণ তৈজসপরের শামির ছিল। ক্রীতদাসী ছিল নিশ্নতর, যৌনমিরনসহ মালিক তাহাকে সর্ব-প্রকারে ব্যবহার করিত। ইসলাম প্রত্যক্ষভাবে এই প্রথা নিমিছ করে নাই, কিন্তু দাস-দাসীর বিবাহের আদেশ দিয়া (২৪: ৩২) পরোক্ষ-ভাবে এই প্রধার ক্রমোক্ষেদের পথ প্রশন্ত করিয়াছে। দাসী সভানের জননী (উশ্মু'র ওয়ালাদ দ্রু) হইয়া গড়িরে সে স্থীর পর্যায়ে উমীত হয়।

হ'।দীহ' সংগ্রহণ্ডলিতে সাধারণতঃ ভিনটি অধ্যান্ত দাসদের বিষয়ে আলোচনা দেখা বার ঃ তালে। ( দাসকে মুন্তি দান ), তালে। ( মুক্তিদাভা ও মুক্তদাসের পারন্দরিক উওরাধিকার সন্দর্ক ) এবং ক্রীভদাসদের সহিত স্থাবহার করিতে পুনঃ পুনঃ আদেশ করা হইয়াছে। ভাছারা মুসলিমগদের প্রাভা, যে ক্রীভদাসকে প্রহার করিবে সে প্র দাসকে মুন্তি দিলেই ভবে ক্ষমাপ্রাণত হইতে পারিবে। বিভিন্ন অধ্যায় দাসদের দগুলিথি, দাস ক্রন্তিকার এবং ভাহাদের বিবাহের ব্যাপারে যে সকল খুঁটিনাটি বিধান দেওরা হইয়াছে ভাহাতে অধিকতর শৃংখ্যাবছভাবে প্রবিশ্বের আলোচনার প্রয়োজন দেখা পিরাছে ( ভূ. Wensinck, Handbook, s. v. Slaves., Manumission, ctc )। দাসসুক্তি সন্দর্কে বর্ণিত অনেকগুলি হ'াদীছে ক্রীভদাসী বিরারাঃ'-এর উল্লেখ দেখা বার। হসরত আইলাং রো) মুক্তিদাসনর

জনা বারীরাঃ-কে রার করিতে চাহেন। তাহার প্রস্তু-গক্ষ এই শর্তে বিরার করিতে রাষী হয় যে, মুজিদানের পর ولاه অর্থাৎ উত্তরাধি-কারের জন্ম তাহাদের (প্রজু-পক্ষের) হাতেই থাকিয়া রাইবে। এই শর্তের বিরোধিতায় হযরত (সা) বলেনঃ الما الولاه لمن اعتى (মে স্থামীনতা দিবে উত্তরাধিকার তাহারই)। তারপর ভিনি এই জাতীর শর্তে বিরুয় নিষিদ্ধ করিয়া দেন। (বুখারী, রাশীদিয়াঃ ১খ, ৩৪৩ ও প.)।

#### (গ) শারী'আতে ক্রীতদাস সম্পর্কে বিধান :

হ'াদীছে'র ন্যায় কিক্'হ শাত্রেও বিভিন্ন অধ্যায়ে দাস সম্বন্ধ বিধানসমূহ হড়াইয়া রহিয়াছে। অধুনা বিভিন্ন প্রধান বিষয়গুলি বিভিন্ন পুত্তিকার সংগৃহিত হইয়াছে। (তু. Juynboll, Handloiding, p. 232 গ., Bergstrasser, Grundzuge, p. 38 গ., Santillana, Istituzioni, p. III গ.)।

ভাত্তিক বিচারে ক্রীতদাসের কোন অধিকারই নাই। অন্যান্য দেশের আইনের ন্যায় মুসলিম আইন অনুসারেও তাহারা বস্ত মান্ত্র, তাহাদের প্রভুর সন্পত্তি। প্রভু তাহাদিগকে কতকণ্ডলি ক্রের বাতীত বিক্রয়, দান, মহর প্রদান অধবা অন্য কোন ভাবে হভাত্তর করিতে গারে। তাহারা কোন লেনদেনে গক্ষ হইতে পারে না। সুতরাং ভাহারা কিছু হভাত্তর বা কোন দায়িত্ব প্রহণ করিতে গারে না। মুক্যাতাব ইহার ব্যতিক্রম, কারণ সে অর্থ উপার্জনের অধিকারপ্রাম্ত। তাহারা অভিভাবক বা ওরালী হইতে পারে না। তাহারা যাহা আর করিবে তাহা ভাহাদের প্রভুর হইবে। মুক্যাতাব ইহারও ব্যতিক্রম। ক্রীতদাস কোন বিচারালয়ের কোন মামলার সাক্ষী হইতে পারে না। সে কেবল প্রভুর অনুমতিক্রমে (প্রতিনিধি বা কর্মচারীক্রপে) তাহার সম্পত্তি সম্বন্ধে ভাহাকে করিতে অথবা দায়িত্ব লইতে পারে। এইরপ ক্লেন্তে ভাহাকে

ফ্রীতদাসী ও তাহার প্রভুর মধ্যে বিবাহ সম্পর্ক স্থাপনের কোন অবকাশ নাই; কারণ, বিবাহ বন্ধন একটি সীমিত সম্পর্ক মার ছাপন করে, অথচ প্রভু দাসীর উপর সর্বময় কর্তৃত্ব লাভ করে। বিবাহের সহিত মহরের সম্পর্ক অপরিহার্য অথচ দাসী মহরের মালিক হইতে পারে না ; অন্যপক্ষে ভণালাকে দিলেও দাসীর সহিত সম্পর্ক ছিল্ল হইবে না। সূতরাং বিবাহ করিবার <del>ছ</del>ন্য সাসীকে আয়াদ করিতে হইবে। ক্রীতদাসও অনুরূপ কারণে তাহার মহিলা প্রভুকে বিবাহ করিতে পারে না। ব্যাপারটি একাভভাবে আইনগত (technical)। ক্রীতদাসীর সহিত অপর ক্রীতদাস বা স্বাধীন ব্যক্তির বিবাহ বৈধ। ঞ্জীতদাস-দাসিগণ ভাহাদের প্রভুর সম্মতি জইয়া বিবাহ করিতে পারে, ভাহারা ভধু দুইটি পর্যন্ত ( স্বাধীনই হউক ভ>না ক্রীতদাসীই হউক ) স্ত্রী রাখিতে পারে : কিন্তু মাজিকীদের মতে ভাহারা স্বাধীন প্রুষের ন্যায় চারিটি পর্যন্ত ন্ত্রী প্রহণ করিতে পারে। শ্বাধীন ব্যক্তির ন্যায় ক্রীতদাসও মহর দিতে বাধ্য এবং তজ্জন্য সে উপা-র্জনের অনুমতি লাভ করে। ক্রীতদাসীর মহর তাহার প্রভু পায়, কারণ ক্রীতদাস-দাসী কোন সম্পত্তির অধিকার লাভ করে না। ক্রীতদাস ভাহার স্ত্রীকে দুইটি মাত্র ভণারাকে দিতে পারে। দাসী ব্রীর 'ইব্দুৎ শ্বাধীনা দ্রীলোকের ন্যায়, তবে বাতিক্রম এই যে, কোন ক্রীতদাসীর ৰামীর মৃত্যু হইলে ভাহার 'ইদ্বভের মিয়াদ ২ সাস ৫ দিন, ৪ মাস ১০ দিন নহে, এবং তালাকে বা অন্য কোন কারণে বিবাহ কিঞ্চ হইলে 'ইব্রভের মিয়াদ হয় দুই কু'রা' (జ. 'ইব্রভ) তিন কু'রা' নহে। বিবাহিতা

ঐীতদাসীর পর্ভন্থ সভানের মাজিক ইইবে তাহার প্রভূ।

একজন দ্বাধীন ব্যক্তি শারী'আন্ত অনুষারী অদত কাহারো ক্রীতদাসীকে বিবাহ করিতে গারে। এই ব্যবদার একটি গুরুদ্ধপূর্ব বিষয় এই যে, সন্ধান ঐ ক্রীতদাসীর প্রভূর ক্রীতদাস হইবে। এই জন্য অধিকাংশ কাক' হৈ-এর মতে কেবলমার নিশ্নলিখিত শর্তেই একজন দ্বাধীন ব্যক্তি ও ক্রীতদাসীর মধ্যে বিবাহ হইতে গারে:

(১) যদি সেই দ্বাধীন ব্যক্তি জবিবাহিত হয়; (২) যদি দ্বাধীনা জীলোকের যোগ্য মধ্র দিবার সঙ্গতি তাহার না থাকে; (৩) অবিবাহিত থাকিলে তাহার পক্ষে যদি ব্যক্তিচারে জিম্প্র হওয়ার আশ্বর্ধা থাকে; (৪) ক্রীতদাসীটি মুসলিমাঃ হইতে হইবে (৪: ২৫)। হ'ানাক্রীগণ আহ্ল কিতাবে অর্থাৎ খুস্টান ও স্নাহুদী ক্রীতদাসীর সহিত এই প্রকার বিবাহ সমর্থন করেন। তাহারা বিতীয় ও তৃতীয় শর্তবয়কে অবশ্য পালনীয় মনে করেননা।

প্রভুর ঔরসে ক্রীতদাসীর গর্ভে সম্ভান হইলে শ্বাধীন গিতার অনুবর্তিতায় সন্ভানও স্থাধীন হইবে। এই নীতি সর্বপ্রথম ইসলামই প্রবর্তন করে। ইসলাম-পূর্ব 'আরবে এই প্রকার সন্ভান মাতার অনুবর্তীরাপে ক্রীতদাস শ্রেনীভূক্ত হইত। ইসলামের প্রাথমিক মূগে শ্বাট্টি 'আরবগণ ভাবিতেই গারিত না যে, ক্রীতদাসীরা তাহাদের প্রভু অর্থাৎ স্থধীন সন্ভান (মাহার পিতার উত্তরাধিকারসুরে দাসী মান্তের মালিক হইতে গারে) প্রসব ক্রিবে। ইসলামী সমাজে ক্রীতদাসী এমন কি শ্বালীফার জননীও হইতে গারে। (৪, J. Wellhausen, Die Ehe bie den alten Arabern, in NGW. Gott. Phil-hist. kl., 1893, p. 440, A von kremer, পূ. স্থা. ii. 106, G. Jacob, পূ. স্থা. p. 213, Aghani, vii, 149, comp. J. L. Burckhardt, notes on the Bedouins and wahabys, London, 1831, i, 182)।

ষে ক্রীতদাসীর গর্ভে তাহার প্রজুর ঔরসে সন্ধান জন্মগ্রহণ করে তাহাকে উম্মু ওয়ালাদ ( ام ولد ) তর্থাৎ (তাহার ) সন্ধানের মাতা বলা হয়। উম্মু ওয়ালাদ প্রজুর মৃত্যুর পর আপনাতেই স্বাধীনা হইয়া যায়। প্রভু তাহার উম্মু ওয়ালাদকে বিক্রয়, দান প্রভৃতি কোন প্রকারেই হস্তান্তর করিতে পারে না।

মুসলিম প্রজু গুধু তাহার মুসলিম, য়াহূদী অথবা শৃষ্টান জ্লীতদাসীর সহিত সহবাস করিতে পারে (মুশরিক দাসীর সহিত নহে )। শা।ফি'ঈ ফাক'ীহগণ আধুনিক শৃষ্টান গু য়াহূদীগণকেও যথাক্রমে 'ঈসা। ('আ) ও 'উযায়র ('আ)-কে আলা।হ্র পুল বলিয়া বিশাস করিব।র কারণে মুশরিক শ্রেণীভূত মনে করেন। সূত্রাং এই বিশাস গোধণকারী য়াহূদী ও শৃষ্টান দাসীর সহিত মুসলিম প্রজুর সঙ্গম নিষ্কি।

ক্রয় অথবা অগর কোন সুরে যে ব্যক্তি কোন ক্রীচগাসীর মালিক হয়, তাহার জন্য ঐ ক্রীতদাসীর গর্ভবতী নহে—ইহা নিশ্চিত-রূপে জানার পূর্বে সহবাস নিষিদ্ধ, যেন ক্রীডদাসীর গর্ভহ সন্তানের গিতৃত্ব সম্বন্ধে কোন প্রকার সন্দেহ না খাকে। এইজন্য এক ঋতুকাল বা ঋতুহীনা হইলে একমাস অপেকা করিতে হয়। 'আরবীতে ইহাকে 'ইভিবরা' ( المشرا) বলা হয়।

(ঘ) স্থাধীনতা প্রদান ও উত্তরাধিকার ঃ (الأصاق و الولاء) ইসলামে গোলাম আঘাদ করা একটা অভিশয় পুণা কাল। ইহার জন্য গরকালে পুরকারের ব্যবস্থা রহিয়াছে। হণাদীছে আছে. যে ব্যক্তি একটি মুসলিম ক্রীতদাসকে মুক্তি দিবে সে প্রকালে জাহালামের অলি হইতে উদ্ধার পাইবে (বুখাারী, রাশীদিয়াঃ ১খ, ৩৪২)।

বদি কোন ক্রীতদাস একাধিক ব্যক্তির ইজমানী সম্পত্তি হয়
এবং তাহাদের মধ্যে কেহ যদি তাহার অংশ স্থাধীন করিয়া দের,
তবে শ্বাধীনতা প্রদানকারী সক্ষম হইলে অন্য অংশীদারদের অংশের
মূল্য পরিশোধ করিয়া দাসটিকে সমগ্রভাবে আযাদ করিয়া দিবে।
ঐ ব্যক্তি তাহাতে সক্ষম না হইলে তধু তাহার অংশই স্থাধীন হইবে।
এই প্রকার দাসকে বিভক্ত (ميمشن) দাস বলা হয়।

পূর্বেই বণিত হইয়াছে, উদ্মু ওয়ালাদ তাহার প্রভুর মৃত্যুতে আপনাতেই আঘাদ হইয়া যায়। কোন ব্যক্তি তাহার নিকটতম কোন আত্মীয়ের দাসে পরিণত হইলে সেও আপনাতেই য়াধীন হইয়া য়ায়। শাাফিন্ট মতে, এই অবস্থায় ওধু মালিকের সরাসরি উর্ধ্বতন (পিতা, পিতামহ ইত্যাদি) অথবা অধঃস্কন (পুরু, পৌত্র ইত্যাদি) আত্মীয়ই দাসত্ব হইতে মুক্তিলাভ করিতে পারে। মাালিকীদের মতে, তাহার মাতা এবং ভগিনীও মুক্তি পাইবে। হণানাফীদের মতে, যে আত্মীয়দের সহিত বিবাহ নিষিদ্ধ (মুহণার্রাম) তাহাদের প্রত্যেকেই মুক্তিলাভ করিবে।

যদি কেছ তাহার ক্রীতদাসকে বলে, 'আমার মৃত্যুর পর তুমি আমাদ হইবে' তাহা হইলে ঐ ক্রীতদাসকে মুদাব্বার (مدير) এবং এই ব্যবস্থাটিকে তাদবীর (قداير) বলে। হানাফী ও মাালিকী ফাকা হৈদের মতে, একবার তাদবীর ঘোষণা করিলে তাহা বাতিল করা যায় না। শাাফি'ঈ-দের মতে—দান, হিবাঃ (مبد) ইত্যাদি যেমন, তাদবীরও সেইরূপ বাতিল করা যায়। সুতরাং মুদাব্বারকে হস্তান্তর করা যায় এবং হস্তান্তরিত হইলে তাদবীর বাতিল হইয়া যায়। তবে এই বিষয়ে সকলেই একমত যে, প্রভুর মৃত্যু হইলে তাদবীর অবশ্যই কার্যকরী ইইবে যদি তাহা বাতিল না করা হয় বা দাসটি হস্তান্তরিত না হয়।

"কিতাাবাত" (২০৯০) আত্মক্রয় সুত্রে স্বাধীনতা লাভের উপার। প্রচীন 'আরবেও এই প্রথা বর্তমান ছিল (উপরে উল্লিখিত জুওয়ায়রিয়াঃ প্রসঙ্গ ও কুরআনে ২৪ ঃ ৩৩ তুলনীয়)। ইহা স্বাধীনতা প্রদানের চুক্তিমূলক উপায়। ইহাতে ক্রীতদাস তাহার স্বাধীনতার জন্য প্রজুকে নির্ধারিত মূল্য প্রদানের অঙ্গীকার করে। তখন এই দাসকে বলা হয়, মুকাাতাব (১৯৯০)। শাক্ষিসামের মতে, এই পণ দুই অথবা তিন কিজিতে দেয়। এই চুক্তি মালিক বাতিল করিতে পারে না, হচ্ছা ক্রিলে মুকাাতাব ইহা বাতিল করিতে পারে। মালিক ক্রীতদাসকে চুক্তিকৃত অর্থ উপার্জন করিতে দিতে বাধ্য। ক্রীতদাসও নিদিণ্ট অর্থ প্রদান করিতে বাধ্য থাকে। মুকাাতাব ইস্তান্তর্মাগ্য নহে।

ক্রীতদাসকে তাহার স্থাধীনতা লাভের প্রচেণ্টায় সাহায্য করাও অতিশয় পূণ্যজনক। শাফি ঈদের মতে, প্রজুর কর্তব্য নির্দ্ধারিত মূল্য কিছুটা হ্রাস করা। গোলাম আযাদ করার কাজে যাকাত ও জন্যান্য সংদকার কিছু জংশ বায় করার নির্দেশ রহিয়াছে। যদি কোন ক্রীতদাস কিতাবোত প্রার্থনা করে এবং স্থাধীনতার পর জীবিকা উপার্জনের যোগ্যতা তাহার মধ্যে পরিলক্ষিত হয়, তাহা হইলে মালিকের কর্তব্য তাহাকে কিতাবোতের সুযোগ প্রদান করা; মুসলিম জনগণ ও রাস্ট্রের কর্তব্য চুক্তিক্ত অর্থ ভাহাকে দেওয়া, যদিও ইহা বাধ্যতামূলক নহে। 'উমার (রা), ইব্ন আল-জুরাইজ প্রভৃতি জনেকের মতে ইহা বাধ্যতামূলক ( বুলারী, রাশীদিয়াঃ ১৯, ৩৪৭)।

যে দাস বা নাসী মুকা৷তাব, মুদাকার, মুবা আদ' অথবা উল্মু

ওয়ালাদ কোন ল্রেণীতে পড়েনা, ভাহাকে কি ন্ন ( قن ) বলা হয়।

ষাধীনতা প্রদানের আইনগত পরিণাম উত্তরাধিকারের অধিকার এবং অভিভাবকত্ব (الولام)। মূক্ত দাস মুক্তিদাতা প্রভুর অভিভাবকত্বাধীন থাকে। সে যদি কোন উত্তরাধিকারী না রাখিয়া মৃত্যু-প্রাণত হয় তাহা হইলে মুক্তিদাতা তাহার উত্তরাধিকারী হয়। মুক্তিদাতার মৃত্যুতে তাহার পুরুষ উত্তরাধিকারী (مولام) এই (ولام) হয়। মুক্ত কীতদাসীর বিবাহে তাহার প্রভুই ওয়ালী (অভিভাবক) হয়। মুক্ত কীতদাস নিহত হইলে মুক্তিদাতা তাহার রক্তমূল্য পাইবে ইত্যাদি।

(২) ধর্মীয় দৃষ্টিতে ببد কু রুআনে 'আব্দ-রাকা, এই সম্পর্কটি আল্লাহ ও মানুষের সম্পর্কের প্রতিচ্ছবিরূপে পুনঃ পুনঃ উল্লেখিত হইয়াছে। عبد শব্দের অর্থ দাস বা ড্তা; رب, এর অর্থ ইহার বিপরীত অর্থাৎ প্রতিপালক প্রভু ( রাক্ দ্র. )। এই অর্থে 'আব্দ শব্দের ব্যবহার প্রাগৈসলামিক। ইসলামসূর্ব যুসে 'আব্দ শব্দযোগে গঠিত যে সকল নাম দেখা যায়, তাহাতে উপরোজ অর্থে ব্যবহারের দৃষ্টার পাওয়া যায়। এই ধরনের নামের প্রথমাংশে থাকিত 'আব্দ ও দ্বিতীয়াংশে ধাকিত কোন উপাস্যের নাম (তু. Wellhausen, Reste Arabischen heidentums. p. I প.)। মুসলিম জগতে সর্বাপেক্ষা বহল বাবজত নামের অন্যতম 'আব্দুলাহ (عبدالله) নামটি প্রাগৈসলামিক। মুসলিম আমলে 'আব্দ এবং আমাঃ (🚻 ) শব্দৰয়ের সহিত আলাাহ্র বহ ৩ণগত নামের (আল-আস্মাা'উ'ল-হ'স্না) কোন একটিকে যোগ করিয়া যথা 'আৰ্দু'র-রাহ'মানি, 'আব্দু'ল-হণকীম, আমাতু'ল-বাারী ইত্যাদি নাম পঠনের ডিভিও ঐ প্রশার উপরই স্থাপিত। এই প্রথায় মুদরিকদের নাম **হইতে ধেমন 'আব্দু'ল**-'উঘ্যাা 'আব্দু'শ-শাম্স ইত্যাদি। 'ইবিদ (২়েচ) শব্দ থোপে সিরিয়ান খুস্টানদের নামকরণ এই শ্রেণীরই।

কু রুআানে বহুবচনে 'ইবাাদ (১৯৯) শব্দটে নিষ্ঠাবান বিশ্বাসী-গণের সম্পর্কে ব্যবহাত হুইয়াছে। সুরা ২৫: ৬৩ এবং ৪৩: ১৯-এ ব্যবহাত 'ইবাাদু'র-রাহ মান পরবতীকালে বহল প্রচলিত 'আব্দু'র-রাহ মান নামের প্রেরণাস্থরাপ মনে হয়। সাধারণ মুনিবের দাসত্ব এবং আল্লাহ্র দাসত্বে তাত্ত্বিক পার্থক্য রহিয়াছে যদিও ১৯৯ শব্দটি উভয় ক্ষেত্রে সমভাবে ব্যবহাত হয় (সুরাঃ ১০৯ ৮.)। এই পার্থক্য ৯৯ শব্দের ধনীয় অর্থ হুইতেই উভুত।

Th. W. Juynboll (S.E.I.)/আবুল কাসিম মুহত্মদ আদমুদ্দীন

আবদালে (ابدال) স্থাভিমিক্ত অর্থে 'আরবী বাদাল শব্দের বহুৰচন। স্ফীগণের মতে, ওয়ালী-দের এ**কটি** ভর বা পর্যায়ের নাম। আবদাার সাধারণের দৃষ্টির অলোচর (حال الغوب) থাকেন (তু. সায়ৰ প্ৰবন্ধ 🕒 সুক্ষীদেৱ বিশ্বাস, ইছারা বিজের মধামধ থাবছাগনার কাছে অংশগ্রহণ করেন। সংফী সাহিত্যে যে বর্গনা পাওয়া যায়, তাহাতে ওয়ালীগণের শ্রেণী-বিন্যাস সম্বন্ধে কোন সর্বসম্মত মত দেখা যায় না। আবদাালের সংখ্যার আগারেও বিভিন্ন মত পেধা যায়: যেমন, ইবন হালাধের মতে, তাঁহারা সংখ্যার ৪০ জন (খুসনাদ ১খ, ১১২); হজব ীরীর ধারণা, তাঁহারা ৩০০জন (কাশ্ফুল-মাই জুব; ed. Schukovski পু. ২৬১. নিকলসন কর্তৃক অনুদিত পূ. ২১৪)। সর্বাধিক স্বীকৃত মতে, ওয়ালীগণের শ্রেণী-বিন্যাসের (১) শীর্ষয়ানে আছেন কু'ত্'ব 'আজাম (কু'ড্'ব দ্র.) আর আবদ্যার পঞ্চম স্তরে অবস্থান করেন। কু ত্'ব-এর নিম্নে এবং আবদালের উপরে রহিয়াছেন ঃ (২) কু ত্'ব-এর দুইজন ৣ্রাণ অর্থাৎ সহকারী। (৩) পাচজন আওতাদে (১৯) বা 'উম্দ (১১১০) অর্থাৎ কীলক বা খুঁটি ; (৪) সাত-জন আফ্রাদে ( انْدَ ادْ ادْ ادْ (৫) আবদালে ৷ প্রত্যেক শ্রেণীর ওঁয়ালী একটি বিশেষ ছানে অবস্থান করেন এবং বিশিষ্ট কার্যে নিযুক্ত থাকেন। মধন কোন শ্রেণীতে কোন দ্বান খানী হয় তখন পরবতী শ্রেপীর একজনকে উন্নীত করিয়া সেই স্থান পূর্ব করা হয়। প্রয়োজন মত পানি বর্ষণ, শুযু-প্রতিরোধ, বিপদ্মুজি ইত্যাদি কাজ আবদাালের মাধ্যমে বা তাঁহাদের সৃষ্ণারিশের কল্যাণে হয় বলিয়া লোকের বিখাস। আবদ্যাল-এর একবচন বাদার, কিড সাধারণত এক বচনে বাদীল (যাঁহার বহুবচন ব্যাক্রনানুসারে বুদালা।, بدلاء ) বাবহাত হয়। তুরুী, ফাসী ও উর্দু ভাষায় আবদারে শব্দটি অধিকাংশ সময় একবচনে ব্যবহাত হয়। (তু. আওলিয়াা )।

প্রস্থা : (১) G. Flugal in ZDMG, 20, 38-39, (সেখানে প্রাচীনতম গ্রন্থপঞ্জীর উল্লেখ রহিয়াছে); (২) Vollers, Ibid , 43 : 114 প. (৩) হণসান আল-'আদাবণী, আন-নাফাহণাত আশ-শাষণালিয়্যা, ২খ, ১১ প., (সেখানে সর্বাধিক মতসম্মত ক্রম-বিন্যাস দেওয়া আছে ); (৪) A. Von Kromer, Gesch. d. herrsch. Ideen; p. 172 n., (c) Barges, 'vie du celebre marabout Cidi Abou 'Medien, Paris 1884, preface, (b) Blochet. Etudes sur l'esoterisme musulman, in JA 1902, 1: 529 p. 2, 49 M. (9) Concordance de la Tradition musulmane. উক্ত প্ৰব্ৰঃ (b) L. Massignon, Passion d'al-Halladj. p. 754; (a) Do. Essai, p. 112 प.; 'উছ' मानीय भाजनकात्व पद्भवन्यम् বিভিন্ন সম্প্রদার আবদালে এবং বৃদালা। শব্দকে দরবেশ অর্থে ক্তবহার করিত (উদাহরণত, খালওয়াতীয় সম্প্রদায়, তুলনা করুন যথা, হুসুক ইব্ন-য়া'কু'বঃ মানাাকি'ব শারীফ ও ত'ারীক'াত নাামা-ই-মাশায়িখ-ই-তশরীকাত-ই-'আলিয়্য ইবাদুর ১২১০/১৮৭৩, পৃ. ৩৪, ইহাতে পরিচ্ফারভাবে উল্লিখিত स्रेश्वरक् स्थ, भाग्नच जुसूब-जिमान निज प्रतुत्वन **'অবিদ্যাল' বলিয়া সংখাধন করিতেন)। যখন দরবেশ সম্প্রদায়ে**র **সূর্বেকার সম্মান আর** রহিল না তখন তৃকী ভাষায় "আবদ্যাল ও 'ৰূপাৰাণ' দৰু দুইটি একবচনব্ৰাপে অবক্তার সহিত নিৰ্বোধ অৰ্থে ক্তৰদার হইতে আগিল ৷ ৰুদল্যা শব্দটিকে ছল দেহ অর্থে তুকী শব্দ "বুড" হইতে বৃহেপন্ন বলিয়া মনে করা ছুল ( K. Lokotsch : Etymologisches Worterbuch der europaischen Worter Oriontalischen Ursprungs, হাইডেলবের্গ ১৯২৭, পৃ. ২৮), কারণ বুলগেরীয়, সুন্ধীয় ও ক্লনানীয় ভাষাগুলিতেও 'বুদালা।' এই সর্বজন-যীকৃত অর্থেই ব্যবহাত হয়।

H. J. Kissling ( দা.মা.ই. )/আবুল কাসিম মৃহাদ্মদ আদমুদ্দীন 'আবদুর রহীম, শেখ ( مبد الرحيم شيخ : 'আব্দ আল-রাহ'ীম, শায়খ ), ১৮৫৯ সালে ২৪ পরপণা জিলার বলীরহাট মহকু-মার মুহাদ্মদপুর লামে জন্ম। নানা প্রতিকূল অবস্থায় কলিকাতা সিটি সকুলের এন্ট্রাস ক্লাশ পর্যন্ত পড়ার পর ঠাহার ছারজীবন শেষ হয়। তিনি ১৮৮৯ সালে "সুধাকর" নামে একটি সাংতাহিক সংবাদপর প্রকাশ করেন। ইহার পর তিনি "মিহির ও সুধাকর" নামে আর একটি সাংতাহিক পত্তিকা প্রকাশ করেন। পরে তিনি "মোসলেম হিতৈষী" নামক সাংতাহিক সংবাদপরটির সম্পাদনা করেন। তিনি সাংবাদিকতা ও ধর্মগ্রন্থ রচনায় কৃতিত্ব অর্জন করেন। তাহার শ্রেচ শ্রন্থ "হজরত মোহাদ্মদের জীবন চরিত ও ধর্মনীতি"। ইহা ১৮৮৭ শ্ব. প্রকাশিত হয়। তিনি ১৯৩১ খ্. ১৪ জুলাই পরলোক গমন করেন।

ডঃ মুহত্মদ শহীদুলাহ

'আবদু'র্-রাউফ দাানাগিরী ( এ) পূর্ণনাম আবৃ'র্-রাউফ দাানাগিরী, পূর্ণনাম আবৃ'র-বারাকাতি মুহণদ্মাদ 'আবদু'র্-রাউফ দাানাগিরী, একদিকে যেমন একজন সুপ্রসিদ্ধ 'আালিম, অসর দিকে একজন হাকীম বা সুচিকিৎসক ছিলেন। তৎকালীন রাজনীতিতেও তাঁহার স্ব্যাতি ছিল প্রচর।

১৮৬৬ ইং সনে তদানীন্তন ভারতের বিহার প্রদেশের পাটনা জিলার সুপ্রসিদ্ধ দ্যানা।পুর শহরে তাঁহার জন্ম হয়। তিনি বিখ্যাত 'আালিম মাখ্দুমূ'ল-মূল্ক শারফুদীন য়াহ য়া। মুনীরীর নবম বংশধর ছিলেন। দাানাাণুরের প্রসিদ্ধ 'আলিম শাহ আক্বারের নিকট কু'রআান পাঠ ও প্রাথমিক ধর্মীয় শিক্ষা সমাশ্তির পর তিনি প্রথমে আরা জিলায় ও তৎপর উড়িফাা প্রদেশের কটক শহরে দা।**রু'ল-'উনুম মাদ্রাসাতে** মাধ্যমিক ও উচ্চশিক্ষা লাভ করেন। তংপর লাখ্নৌতে অবস্থিত প্রসিদ্ধ মাদ্রাসাসমূহে অধ্যয়নপূর্বক 'আর্বী ভাষা, **তাফসীর,** হণদীছ', ফিক'ছ, তকঁও দৰ্শন শাসে বিশেষ বাুৎপতি লাভ করেন। এই সময়ে তিনি লাশ্নৌ-এর তি কিয়া। কলেজ হটতে **ইউনানী চিকিৎ**সা শারে ডিপ্রী লাভ করেন। অতঃপর দাক্ষিণাতোর হায়দারাবাদ 'উছ্'মাানিয়া। ইউনিভারসিটিতে কিছু দিন গবেষ**ণা**র কা<del>জ করেন</del> । ১৮৯৭ ইং সনে তিনি কলিকাতায় আগমন করেন এবং তথায় রামা-দুণানিয়াঃ মাদ্রাসায় প্রধান শিক্ষক হিসাবে কর্মজীবন আরম্ভ করেন এবং ইউনানী মতে চিকিৎসাও করিতে খাকেন ৷ অন্ধদিনের সংখ্যই তাঁহার অসাধারণ পাণ্ডিতঃ ও চিকিৎসায় বিশেষ দক্ষতার শ্ববর চতুদিকে বিস্তার লাভ করিল। তিনি ধর্মীয় ভটিল প্রবের মৃতিপ্রমাণ প্রয়োগে এমন সনিপুণভাবে জবাব দান করিতেন যে, উহা জন্ধার সহিত গৃহীত **হইত। ইহাতে তাঁহার স্**নাম বৃদ্ধি পাইল এবং তিনি শিক্ষকতার পণ্ডিতে সীমাবদ্ধ থাকিতে পারিলেন না। কলিকাতার ২১/ ২ নং চুনাগরিতে একটি ভি কী দাওয়াখানা ছাগন করিয়া তিনি চিকিৎসং কার্যে প্রাক্ষনিয়োগ করিজেন। সেই সঙ্গে তিনি রাজনীতিতে অংশ গ্রহণ এবং করেকজনকে বিনা পারিপ্রমিকে হণদীছ বিক্ষাদান করিতেন।

একদিকে তখনকার মুসলমানদের রাজনৈতিকও অর্থনৈতিক দূরবয়া, অপ্রদিকে ঔপনিবেশিক প্রাথীনভার কানি তাঁহার সনকে বিষাক্ত করিয়া তুলিল। তিনি "ভারতীর জাতীয় কংগ্রেস"-এর বিশিল্ট নেতৃরুন্দের সলে স্থাধীনতা আন্দোলনে অংশগ্রহণ করিলেন, এবং অরশ্বে মাওলানাা আফুলি-কালাায় আামাদ, মাওলানাা আামাদ সুবৃহণানী, সি. আর. দাশ প্রমুখ নেতৃরুন্দের সঙ্গে ১৯২২ ইং সনে করোবরণত করিয়াছিলেন। কংগ্রেসে থাকিয়া মুসলমানদের স্থার্থ সংরক্ষণ অসম্ভব হইয়া গড়িলে কংগ্রেস নেতৃরুন্দের সঙ্গে তাঁহার মতানৈক্য আরত্ত হইল। অবশেষে ১৯৩৩ ইং সনে তিনি কংগ্রেসের সদস্যাপদ হইতে ইন্তিকা দিলেন। প্রায় তিন বৎসরকাল কংগ্রেস হইতে পৃথক থাকার পর তিনি ১৯৩৬ ইং সনে মুসলিম লীগে যোগদান করিলেন এবং পাকিয়ান আন্দোলনে সক্রিয় অংশ গ্রহণ করিলেন।

তিনি কলিকাতা মুসলিম লীগের সভাপতি নির্বাচিত হইয়াছিলেন এবং মৃত্যুর পূর্ব পর্ষত এই পদে বহাল ছিলেন্।

এতদ্ভিদ তিনি "বোর্ড অব ইউনানী ফেকাল্টি" ও "আজুমান-ই-আতি কাা-ই-বালালাঃ"-এর প্রতিষ্ঠাতা ও সভাপতি ছিলেন। এই সমরে তাঁহার অসংখা বজুতা পুদ্ধিকাকারে প্রকাশিত হইয়াছিল। গাকিস্তান প্রতিষ্ঠার পর ১৯৪৮ ইং সনের প্রারম্ভে রাদ্ধণবাড়িয়ায় তিনি যে সারগুর্ত বজুতা দান করেন উহা পুস্তিকাকারে প্রকাশিত হইয়া সর্বর প্রচারিত ও সমাদৃত হইয়াছিল।

একজন সুলেশক হিসাবেও তিনি বিশেষ সুনাম অর্জন করিয়াছিলেন ৷ ধর্মীয়, রাজনৈতিক, চিকিৎসাবিভান ইত্যাদি বিভিন্ন বিষয়ে
তাঁহার লিখিত ৬১ খানা বই উর্দুতে তাঁহার জীবদশায়ই প্রকাশিত
হইরাহিল: তথাধো আসাহ্ত্ স্-সিয়ার (أصحر المسخر ), ইসলাম
আওর মাদানী মাসাহেল, তির্যাক, আল-বুর্যান, য়াদেলার ও
মাসাহেল কুরবানী প্রভৃতি প্রসিদ্ধ।

তাঁহার সূর্হৎ গ্রন্থাগার ও দাওয়াখানা অদ্যাবধি কলিকাতার চুনাগলিতে তাঁহার নামে বিদ্যুখান রহিয়াছে।

১৯৪৮ ইং সনের ২০ ফেশুদুয়ারী ৮২ বংসর বয়সে তিনি তাঁহার ক্ষিকাতাত্ব বাসভবনে ইন্তিকাল করেন। সানিকতনার পেশাওয়ারী গারস্থানে তাঁহাকে দাফন করা হয়।

মুহালমদ ইয়াকুব শরীফ

'আবদু'র-রাহ মানে ইব্ন 'আওফ ( عرض بن ) বানু মুহ্রাঃ গোলীর, অন্যতম সুপ্রসিদ্ধ সণহণাবী। ইসলাম-পূর্ব মুলে তাঁহার নাম ছিল 'আবৃদ 'আম্র (আল-বুঝারী, কিতাবু'ল-ওয়াকালাঃ, বাাব ২)। তবে আল-ইস্তী'আাব (২৭, ৩৯০)-এ পূর্বে তাঁহার নাম 'আবদু'ল-কা'বাঃ ছিল বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে (আরও ৪. বালামু'রী, আন্সাবু'ল-আশরাফ, ১৬, ২০৬, এবং আম'-মণহারী, সিয়াক আ'লামি'ন-মুবালা', ১৬, ৪৬, ৪৯)। ইসলাম প্রহণের পর হ্যরত (সা) তাঁহার নাম রাখেন 'আবদু'র-রাহ'মান; তাঁহার উপনাম আবু মুহ'ণ্যাদ।

পিতার মত তাঁহার মাতাও ছিলেন বানু বুহ্রাঃ গোল্লের। তাঁহারা ছিলেন চাচাত ভাই-বেনে। বংশ-পরন্পরা ছিল নিজনর গঃ 'আবদু'র-রাই'মান ইব্ন 'আঞ্চ ইব্ন 'আব্দ হব্নি'ল-হাারিছ' ইব্ন শুহ্রাঃ ইব্ন কিলাব। তাঁহার মাতার বংশ-পরপরা হইলঃ আশ-শিক্ষা' বিনত 'আওফ ইব্ন 'আব্দ ইব্নি'ল-হাারিছ'। ষঠ উথ্তল পুক্রম কিলাবি-এর পর্যায়ে হ্যরত (স')-এর বংশের প্রহিত তাহার বংশ মিলিত হ্ইরাছে। এই হিসাবে তিনি হ্যরত (স')-এর তাতি-রাতা ছিলেন। জোক সংখ্যার বা ধন-সম্পদে তাঁহার পোর বানু শুহ্রাঃ কু'রারশ্সের মধ্যে উল্লেখযোগ্য কোন বৈশিল্টোর

অধিকারী ছিল না। কা'বাঃ ও হ'ারাম শারীক্ষের তত্ত্বাবধান সম্পকিত কোন পদ এই গোরের ভাগে গড়ে নাই।

ইব্ন সা'দ উল্লেখ করিয়াছেন, "আমু'ল-কীল অর্থাৎ আব্রাহা (এ.)-র অভিযানের দশ বৎসর পর তিনি অস্ময়হণ করেন। এই হিসাবে হথরত (স') অপেক্ষা নশ বৎসরের ছোট, কিন্তু আসলে তের বৎসরের ছোট ছিলেন এবং 'উমার (রা)-এর প্রায় সমব্যক্ত ছিলেন। আল্ল-ইসাাঝাঃ প্রস্থে ইব্ন হণজারও দেয়াজ মত সমর্থন করিয়াছেন।

তাঁহার পিতা 'আগুফ ছিলেন ব্যবসাজীবী। একবার 'উছ'মান (রা)-এর পিতা 'আফ্ফাান ও খালিদ ইবন গুয়ালীদ (রা)-এর চাচা ফাাকি হু ইব্ন মুগ'ীরাঃ সমভিব্যাবহারে ব্যবসা-বাগদেশে স্লামান গিয়াছিলেন। 'আবৃদ্'র-রাহ'মাানও এই সফরে পিতার সহিত ছিলেন। পথে বানু জুখারুমাঃ গোত্রের লোকদের হাতে তাঁহার পিতা ও ফ্যাকি ভ্ উডয়ই নিহত হন। 'আবদু'র-রাহ'মাান সেই খানেই পিতৃহত্যার বদ্লা লইতে সক্ষম হইয়াছিলেন।

হ্যরত (স') যখন নুবুওওয়াত লাণ্ড হন, তখন 'আবদু'র-রাহ'-মাানের বয়স ছিল সাতাইশ, কি ব্লিশ বংসর। তিনি অত্যক্ত সং ও গবিত্র স্থভাবের অধিকারী ছিলেন। এক বর্ণনা মতে, ইসলাম-পূর্ব মুগেই তিনি মদাপান পরিত্যাগ করিয়াছিলেন।

আবু বাক্র সি দীক (রা)-এর আহ্মন ও প্রচেট্টার তিনি ছিলেন গ্রামোদশতম মুসলিম। তখনও হয়রত (স') আর্কাম (রা)-এর গৃহকে সোপন প্রচারের কেন্দ্ররোপ প্রবেশ করেন নাই।

আবিসিনিয়া ও মদীনা উভয়শ্বানের হিজরতে 'আবদু'র-রাহ'মান রো) শামিল ছিলেন । নুবুওওয়াতের গঞ্চম সনে আবিসিনিয়ার মূহাা-জিরদের প্রথম গনের জনের মধ্যে তিনি ছিলেন জন্যতম। দুই জী ও সভান-সভতিকে মন্ধায় রাখিয়া তিনি একাই হিজরত করেন । কিছুদিন পর তিনি আবিসিনিয়া হইতে মন্ধায় ফিরিয়া আসেন এবং নুবুওওয়াতের ল্লোলেশ সনে মদীনায় হিজরত করেন । ইব্ন ইস্হ'াক'-এয় বর্ণনামতে মদীনায় হিজরতের পর কতিপয় মুহাাজির স'হেশাবীর সহিত তিনিও খাষ্রাজ গোল্লের সা'দ ইব্ন রাবী' (রা)-এয় শৃহে মেহমানদারী কবুল করেন । বুখারী, কিতাাবু'ন-নিকাাহ্', বাাব ৬৮তে-ও এই বর্ণনার সমর্থন বিদামান ।

বুখারী ( কিতাাবু মানাকি বি'ল-আনসণার, বাব ১৫, মুজাখাত )-তে উদ্ত হইরাছে, 'আবদু'র-রাহ মান (রা)-এর এই উজি ঃ "রাসুল (সা) আমার ও সাপি ইব্ম রাবী এর মধ্যে ছাত্ত সম্পর্ক হাপন করিয়া দিঃ।ছিলেন"—এই উজির সমর্থন পাওরা যায়ঃ বুখারী কিতাাবু'ল-বৃহু', বাব ১, এবং কিতাবু'ল-মানাকি ব, বাব ৫০।

আনসাধার সাহাধানীগণের সহিত এই রাতৃত্ব সম্পর্ক হাগনের উদ্দেশ্য ছিল, মুহাাজির সাহাধানগৈণের সাহাধ্য করা। এই বিষয়ে জাবদু'র-রাক মান (রা)-এর আনসাধারী রাতা সাদে ইব্ন রাবী' একটি তুলনাহীন নজীর প্রদর্শন করিয়াছিলেন। 'আবদু'র-'রাহ মান বর্ণনা করেন, সাদে ইব্ন রাবী' আমাকে বলিলেন, "আনসাধারগণের মধ্যে আমি একজন অতি সম্পদশালী ব্যক্তি। আমার অর্থেক সম্পদ আগনাকে দিতেছি আর আমার দুই স্তীর যাহাকে আগনার পসন্দ হয়, তাহাকে আমি তাহাকে দিব, আগনি তাহাকে বিবাহ করিতে পারেন।" 'আবদু'র-রাহখমান উভরে বলিয়াছিলেন, "এইভলির আমার কোন প্রয়োজন নাই। আলাহ আগনার পরিবার-পরিজন ও, ধন-সম্পদে বরকত দিন। ব্যবসা-বাধিজ্যের জন্য এই ছানে কোন বাজার আছে কি?" সাদ

বলিলেন, "হাঁ ক'ায়নুক'া।' বাজার।" 'আবদু'র-রাহ মাান প্রদিন ভোর হইতেই কিছু বি ও পনীর লইয়া ব্যবসা করিছে ভক্ত করেন (বুখারী)। ভাঁহার বাবসায় এত উন্নতি হইতে লাগিল যে, তিনি বলেন, "একটি পাথরের টুকরা হাতে লইলেও মনে হইড ইহাতে ৰৰ্ণ বা টোপা-আমাত হস্তগত হইবে।" (ইব্ন সাদে, ৮৯) একবার তাঁহার এক বাণিজা কাফেলা আসিলে মদীনায় আলোড়নের স্পিট হইয়াছিল। খাদ্য বোঝাই সাত্ৰত উপট্র উক্ত কাঞ্চেরায় ছিল ( সিয়াক আ'লা।মি'ন-মুবালা।',১খ, ৫০ ) । ব্যবসা গুরুর কিছু-দিন পরই তিনি আনসাারদের কু'দাা'ঝাঃ গোরের কন্যা সাহলাঃ বিন্ত 'আ।সি'মের সহিত পরিণয় স্তে আবদ্ধ হন। বুখা।রীর একাধিক বাবে এই বিবাধের উল্লেখ রহিয়াছে। হয়রত (স·) তাঁহার শরীরে বাসর অন্ঠানের রং ( জাফরানী রং : ইব্ন সাা'দ, ৮৯) দর্শন করিয়া বলিলেন, "কি ব্যাপার?" তিনি বলিলেন, "জনৈক। আনসাারী কন্যার সহিত আমার বিবাহ সম্পন্ন হইয়াছে।" হ্যরত (স') বলিলেন, 'মাহর কি দিয়াছ ?" তিনি বলিলেন, "ঋজুঁর বীচি পরিমাণ এক টুকরা রুণ :" হ্যরত (স:) বলিলেন, "একটি বকরী দারা হইবেও ওয়ালীমাঃ কর ( পিয়ারু আ'লামি'ন-নুবালাা' ) '''

'থাবদু'র-রাহ'মানে প্রতিটি গাষওয়ায় হয়রত (স')-এর সহিত অংশগ্রহণ করিয়ছিলেন (ইব্ন সা'দ, ১০)। বাদ্র মুদ্ধে অংশ গ্রহণের কথা বুখারীর স'াহ'ীহ'-এর মাধ্যমে প্রমাণিত। বাদ্র মুদ্ধে অংশগ্রহণকারী স'াহ'াবীগণের ভালিকায়ও ভাঁহার নাম উল্লিখিত হইয়াছে (কিভাাবু'ল-মাগামী, বাাব ১৬)। বাদ্র মুদ্ধে ভাঁহার সহিত সম্পক্তি বহ বিবরণ বিদ্যমান। ভ'মধ্যে দুইটি সম্বিক প্রসিদ্ধঃ (ক) আবু জাহ্লকে হত্যা করিবার জন্য কৃত-সংকল 'আফ্রারে দুই তক্ষণ আবু জাহ্লকে চিহ্নিত করিবার জন্য ভাঁহার সাহায্য লাভ করিয়াছিলেন। (খ) পূর্ব সংখ্যর কারণে 'আবদু'র-রাহ'মানে 'উমায়্যা ইব্ন খাল্ফ ও ভাঁহার প্রের প্রাণ রক্ষা করিবার সাধ্যমত চেল্টা করিয়া বিফল হইয়াছিলেন।

উহু দ মুদ্ধের সময় হয়রত (স')-এর উপর যে আরু মণ হইয়াছিল সেই সময় কতিপয় স'হেণাবী তাঁহার নিকটে ছিলেন : তিনি ছিলেন তাঁহাদের অন্যতম (ইব্ন সা'দ, ৯০)। সেইদিন 'আবদু'র-রাহ মান (রা)-এর শরীরের একুশটি ছানে আঘাত লাগিয়াছিল। পায়ে আঘাতের ফলে বাকী জীবন তাঁহাকে খোঁড়া হইয়া চলিতে হইয়াছিল, (ইস্তী'আাব ২খ, ৩৯১)।

শত শত মুজাহিদসম্বলিত একটি বাহিনীর নেতৃত্বে শা'বানি, ৬/ডিসে., ৬২৭ সালে হ্যরত (সা) তাঁহাকে দূমাতু'ল-জাশাল-এ প্রেল করিয়াছিলেন। ধালার সময় হ্যরত (সা) শ্বহন্তে তাঁহার মাথার কালো বর্ণের একটি পাগড়ী পরাইয়া তাঁহার হাতে একটি পতাকা তুলিয়া দিয়াছিলেন। দূমাঃ পৌছিয়া তিনি তিনদিন পর্যত্ত লোকদিগকে ইসলামের আহখন জানান; কলে খুগ্টান-প্রধান কাল্ব শোরের আস'বাসা ইব্ন 'আম্র ও তাঁহার সভ্পদারের বহু লোক ইসলাম প্রহণ করে। হ্যরত (সা)-এর নির্দেশে আস'বাসা দূহিতা তুমাদির-কে তিনি বিবাহ করেন। এই মহিলার পর্তেই সুপ্রসিদ্ধ হাদীছা বর্ণনাকারী আৰু সাল্মাঃ-এর জাম হইয়াছিল (ইব্ন সাপে)। মন্ত্রা বিজ্যের পর খ্যালিপ ইব্নু'ল-ওয়ালীদ (রা)-কে এবং হণ্যারবিয়্যার স্থির পর 'আবদু'র-রাহ'মানকে হ্যরত (সা) ইসলাম প্রচারের জন্য বানু জাযীমাঃ-র নিকট প্রেরণ করিয়াছিলেন।

সণহ হৈ মুসলিমের কিতাাবু'স'-স'ালাাঃ ও কিতাাবু'ত'-

তণহারিঃ-য় উলিখিত বিবরণ দারা প্রমাণ হয় যে, 'আবদু'র-রাহ্মান গণায়ওয়াঃ তাব্ক-এ অংশগ্রহণ করিয়াছিলেন। মুসনাদ আহ্মান ( ৩খ, ১৩০, সংখ্যা ১৬৬৫)-এর উল্লেখ আছে যে. তাব্ক্-এ হ্যরত (স')-এর দেরী দেখিয়া একদিন তিনি ফাজ্রের সালোত-এ ইমাামাতের দায়িছ পালন করিয়াছিলেন। হ্যরত (স') ফিরিয়া তাঁহার পিছনে সণলাতে আদায় করিলেন।

হযরত (স')-এর পর তিনি ধানীফাঃ আবু বাক্রের ঘনিচ সহচর ছিলেন। উসাামাঃ বাহিনীকে বিদায় জানাইবার জন্য (হি. ১১) আবু বাক্র (রা) যখন ছাউনীতে যান. 'আবদু'র-রাহ'মানও তাঁহার বাহনের লাগাম ধরিয়া পদরজে তাঁহার সাবে সিয়াছিলেন (আত'-ত'বারী, ১/৪খ, ১৮৫০)।

হি. ১১ সনে আনুবাক্র (রা) নিজে হণজে-এ ষাইতে পারেন নাই। এক বর্ণনায় ঐ বৎসর তিনি 'রাবদু'র-রাহ'মানি (রা)∹কে আমীক'ন-হ'জ নিষ্কু করিয়াছিলেন (আত'-ত'বারী, ১/৪খ, ২০১৫)। কিন্তু পরবতী সনে কে আমীরু'ল-হণজ্ঞ নিযুক্ত হইয়াছিলেন, এই সম্পর্কে মতবিরোধ রহিয়াছে। একটি বর্গনায় জানা যায়, ঐ বৎসরও তিনি আমীরু'ল-হ'াজছ ছিলেন (পৃ. গ্র., ২০৭৮)। হি. ১৩ সনে ইন্তিকালের পূর্বে আধু বাক্র (রা) যখন 'উমার (রা)-কে তাঁহার স্বলাভিষিক্ত করার ইচ্ছা করেন তখন তিনি এই বিষয়ে জনাদের মধ্যে 'আবদু'র–রাহ মাান (রা)-এর সহিত পরামর্শ করিয়াছিলেন। হি. ১৩ সনে 'উমার (রা) হ'া<del>জে</del> যাইতে পারেন নাই। তিনিও ঐ বৎসর 'আবদু'র-রাহ্ণমানেকে আমীরু'ল-হ'ক্ষে নিযুক্ত করিয়াছিলেন। ( পু. প্র., ২১৪৬, ২২১২ )। 'উমার (রা)-এর খিলাফোডকালে 'উছ'মানি (রা)-এর মত 'আবদু'র-রাহণমানে (রা)-কে খানীফার সর্বাধিক ঘনিষ্ঠ বলিয়া মনে করা হইত। খালীফার নিকট কোন শুরুত্বপূর্ণ কথা জিজাসা করিতে হইলে সাধারণত এই দুইজনের মারফতই ভাহা করা হইত (পূ. গ্র., ২২১২)। 'উমার (রা)-এর পঠিত সর্বোচ্চ পরিষদ (মাজ্লিসু'শ-শুরাা)-এর তিনি ছিলেন অত্যত প্রভাবশালী এবং সক্রিয় সদস্য। ইধ্ন সা'দ তিনজন আন্স'াারীর নামের সহিত 'আবদু'র-রাহ মানের নামেরও উলেখ করিয়াছেন।

হি. ১৪ সনে যে বিরাট মুসলিম বাহিনী ইরাকে প্রেরিড হইরাছিল 'আবদু'র-রাহ'মান ইহার দক্ষিণ বাহর সেনাপতি নিষুজ হইয়াছিলেন । ঐ সময় লোকেরা সম্পূর্ণ বাহিনীর সেনাপতিত প্রহণের জন্য 'উমার (রা)-এর উপর চাণ দিতেছিল। কিন্তু তৎসময়ে অনুষ্ঠিত পরামর্শ-সভায় 'আবদু'র-রাহণমান (রা) এই প্রভাবের বিরোধিতায় বলিয়া-ছিলেন, "এামীক্ল'ল-মু'মিনীন! এই দায়িত্ব আমার উপর ছাড়িয়া দিন ৷ আপনি মদীনায় অবস্থান করিয়া সৈন্যদল প্রের্ব থাকুন। আপনার জানা আছে, আলাাহ্ মুসলিম সেনাদলকে কিরপ সাহাষ্য করিয়া থাকেন। সেনাদল ধদি পরাজিত হইয়া খায়, তবে উহা আপনার পরাজয় বলিয়া রূপ্য হইবে না। কিন্তু আপনি যদি উদস্থিত থাকেন, তবে প্রাজিত হইলে বা শহীদ হইলে আমার আৰংকা হয় বে, ৰুসনিমদিসের উন্নতি বন্ধ হইরা ষাইবে।" ভীহার এই ভাষণের যৌক্তিকতা সকরেই বীকার করিয়া লইয়াছিলেন। কিন্ত এই বিরাট দারিত্ব কাহার উপর প্রদান করা যার, তাহা চিন্তার বিষয় হইয়া দাঁড়াইন। 'উমার (রা) এই বিষয়ে দোদুল্যমান হইয়া পড়িয়াছিলেন। এমন সময় তাঁহার নিকট নাজ্প হইতে সা'দ ইর্ন আবী ওয়াক্-কণাস (রা)-এর চিঠি পৌছিল। 'আবদু'র-রাহণ্মান তখন এই দায়িছের জন্য সা'দ (রা)-এর নাম প্রভাব *ক*রেন। স**কলেই**  ভাহা প্রহণ করিলেন (আত:-তাবারী, ১/৪খ, ২২১৩-১৫)।

রারমুকের যুদ্ধেও তিনি অত্যন্ত উৎসাহ প্রদান করিয়াছিলেন। এইবার তিনি 'উমার (রা)-কে সেনাগতির দায়িত্ব লইয়া মুদ্ধে শরীক হওয়ার প্রভাব করিয়াছিলেন, কিন্ত অপরাপর সাহানারীগণ তাঁহার এই প্রভাবের বিরোধিতা করেন এবং সিদ্ধান্ত হয় যে, 'উমার (রা) মদীনায় অবহান করিয়া সেনাদল প্রেরণ করিবেন (আল-ফাারাকা, ১১৫, ফুত্হ'শ-শাম-এর বরাতসহ)। এই সময় তিনি জিহাদে যোলদানের উদ্ধেশ্যে শাম যায়া করিয়াছিলেন ৷

বারতু'ল-মাক্ দিস (বা মূক'দিস) জরের পর যে চুক্তি হইরা-ছিল, 'আবদু'র-রাহ'মান ইহাতে একজন সান্ধী হিসাবে দশুখত করিয়াছিলেন। হি. ১৫ সালে জাবিয়াঃ নামক ছানে 'উমার (রা)-এর উপস্থিতিতে এই চুক্তি স্বাক্ষরিত হ'ইয়াছিল (আত'-ত'াবারী, ২৪০৬)।

এই বৎসরেই দীওয়ান (সরকারী ভাতা প্রাপকদের তালিকা)
প্রণয়নকালে 'আলী (রা) এবং তাঁহার প্রস্তাব ছিল, দীওয়াানের সর্বপ্রথম নাম হইবে আমীরু'ল-মু'মিনীন হযরত 'উমার (রা)-এর। কিন্তু
'উমার (রা) হযরত (স')-এর পিতৃব্য 'আব্লাস (রা)-এর নাম সর্বপ্রথম
এবং হযরতের নিকট-আত্মীরপনকে তাঁহাদের নৈকটাক্রমে দীওয়াানে
ভান দান করিলেন (পু. গ্র., ২৪১২)।

তাা'উন 'আম্ওয়াাস ('আম্ওয়াাস নামক ছানে সেনাছাউনীতে মহামারী)-এর সময় 'আবদু'র-রাহ'মাান (রা) শাাম-এ ছিলেন। 'উমার (রা) তখন রাজা পরিদর্শনে সারগ' নামক ছানে পৌছেন। মহামারীর কথা শুনিয়া তিনি আর অগ্রসর না হইয়া ফিরিয়া থাইতে চাহিলেন। কিন্তু আবু 'উবায়দাঃ' প্রমুখ সেনাপতিপণ ইহার বিরোধিতা করেন। 'আবদু'র-রাহ'মাান (রা) হয়য়ত (স')-এর এই হ'দীছ'টি বর্ণনা করেন, 'কোন ছানে মহামারী দেখা দিয়ছে শুনিতে পাইলে সেইখানে যাইও না। আর পূর্ব হইতে সেইখানে অবস্থান করিলে পলায়নের উদ্দেশ্যে বাহির হইও না।" 'উমার (রা) বলিলেন, 'ঝোপনার উপর আনাদের সকলের পূর্ণ আছা আছে।" তিনি আলাাহ্র শুক্র করিলেন এবং সঙ্গীদিগকে লইয়া ফিরিয়া আসিলেন। সাহ'ীহ' বুখাারীতে (কিতাা-বু'ত'-তি'কা) সাালিম ইব্ন 'আব্দিল্লাহ্র উজিতে দেখা যার যে, 'আবদু'র-রাহ'মাান (রা) বণিত এই হ'দিছ'টিই ছিল 'উমার (রা)-এর ফিরিয়া যাওয়ার কারণ (আত'-ত'বোরী, ২৫১৩)।

িনিহাাওয়ান্দ যুদ্ধের বিষয়ে পরামর্ণ-সভার বৈঠকে তিনিও উপস্থিত ছিলেন এবং ব্যক্তিগতভাবে এই যুদ্ধে আমীরু'ল-মু'মিনীনের উপস্থিতির প্রস্তাবের বিরোধিতা করিয়াছিমেন (আত'-ড'াবারী, ২৬১০)। ফাত্-হ'ল-ফুতু'হ্ (নিহাওয়াান্দ)-এর গণনীমাঃ বা মুদ্ধল-ধ সম্পদ মাস্জিদ-ই-নাবাব\*ীতে রাখা হইয়াছিল। 'উমার (রা) ইহার জন্য পাহারার প্রয়োজন ব্যক্ত করিলে কতিপয় স'হে'।াবীকে লইয়া 'আবদু'র-রাহ-মাান (রা) এই দায়িত্ব পালন করিয়াছিলেন (পু. গ্র., ২৬৩০)। হি. ২৩ সনে 'উমার (রা) জীবনের শেষ হ**াজ্জ সম্প**ল্ল করেন। উম্মাহাাতু'ল-মু'মিনীন [হ্যরত (স')-এর স্তীগণ ]-ও এই সফরে **ছিলেন। তাঁহাদের তত্ত্বাবধানের দায়িত্ব 'উছ**'মান (রা) ও 'আব**দু'র**– রা**হ°মান (রা)-কে প্রদান করা হইয়াছিল ( স**াহ'ীহ' বুখারী, কি'ভাাব্ জাষাাইসৃ'-স'ায়দ )। ইহার কিছুদিন পর ২৫ ধূ''ল্-হি'জ্জা-য় মুগ'ীরাঃ ইব্ন অ'বাঃ (রা)-এর দাস ফীরোষ আবু ল'ল্'-এর হাতে ফাজ্রের স**ালাতে ইমাামতকালে** আমী**রু'ল-মু'**মিনীন 'উমার (রা) আহত *হন*, তিনি তখন 'আবদু'র-রাহ্'মান (রা)-কে টানিয়া আনিয়া অব<u>শি</u>স্ট স'ালাতের ইমামাতের জন্য দাঁড় করাইয়া দেন : 'আবদু'র-

রাহামান (রা) সংক্ষিণ্ডভাবে সালাত সম্পূর্ণ করিলেন (বিভারিত বিবরণের জন্য প্র. আতা-ভাবারী, ইব্ন সাদ)। 'উছামান (রা), 'আলী (রা), সাদ (রা), যুবারর (রা) এবং 'আবদুর-রাহামান (রা) এই পাঁচজন সাহাযাবী 'উমার (রা)-এর সূচদেহ কবরে রাখিয়াছিলেন।

শাষ্ট্যালাতের সময় 'উমার (রা) খানীফাঃ নিমুছিরে উদ্দেশ্যে যে ছয়জনকে মনোনীত করিয়া গিয়াছিলেন 'আবদু'র-রাহ'মাান (রা) ছিলেন তাঁহাদের অন্যতম। 'উছ'মাান (রা)-এর খানীফাঃ মনোনয়নের ব্যাপারে তিনি প্রধান ভূমিকা পালন করেন।

হি. ২৪ সনে 'উছ'মান (রা) অসুছতার দক্রন হ'াজে শরীক হইতে পারেন নাই। তিনি সেই বৎসর 'আবদু'র-রাহ'মান (রা)-কে আমীরু'ল-হ'াজ্য নিয়োগ করিয়াছিলেন। হি. ২৯ সনে 'উছ'মান (রা)-এর সহিত তিনিও হ'াজ্যে যোগদান করেন। সেখানে স'ালাত চার রাক'আত—না দুই রাক'আত ইহা লইয়া 'উছ'—মান (রা)-এর সহিত তাঁহার যে আলোচনা হয়, আত'-ত'াবারীতে ইহার বিস্তারিত বিবরণ বিদ্যমান। 'উছ'মান (রা)-এর বিরুদ্ধে বড়মন্তের সময় তিনি 'উছ'মান (রা)-এর বলিণ্ঠ সমর্থন দান করেন ও সর্বদা তাঁহাকে সৎ-পরামর্শ দান করিতে থাকেন।

'আবদু'র-রাহ:মাান (রা) ৭৫ বৎসর বয়সে (ইব্ন সা'দ) ৩৯/ ৬৫২ সালে ইনতিকার করেন। আল্-ইসাাবাঃ-র মৃত্যুকালে তাঁহার বয়স ৭২ বৎসর হইয়াছিল বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে। ইহাই অধিকতর সঠিক বলিয়া অনুমিত হয়। তাঁহার ওয়াসি:য়াত অনু-যায়ী (আল-ইস্তী'জাব) হয়রত 'উছ'মাান (রা) তাঁহার স'লোতে জানাযাঃ-র ইমাামাত করেন। বাক'ী' নামক কবরভানে তাঁহাকে দাফন করা হয়।

'আবদু'র-রাহ'মানে (রা) অতি ধন্শালী সাহায়বী ছিলেন। তাঁহার আরের উৎস ছিল মূলত ব্যবসা-বাণিজ্য, তবে তিনি বিরাট ধামার ও জ্-সম্পত্তিরও মালিক ছিলেন। মদীনার হ'াশ্শ্ ( ইব্ন সা'দ), বানুনাদ'ীর (প্র.) হইতে প্রাণত মুদ্ধলাধ অংশ (পু. প্র.), জুরফ ( ইস্তী-'আনে), এবং মন্ধার পৈতৃক বাসভূমি (আষরাক'ী) ছিল তাঁহার ভ্-সম্পতি। শাম (প্র.) অঞ্চলে সালীল নামক জ্মি হ্যরত (স') নিজে তাঁহার জন্য প্রস্তাব করিয়া গিয়াছিলেন। যেহেতু শাম তখনও বিজিত হয় নাই, সেহেতু উহা তাহার নামে লিখিয়া দিয়া যান নাই (ইব্ন সা'দ)।

তাক ওয়াা, রাসুল (স')-এন প্রতি ভালবাসা, সত্যবাদিতা, সদাচার, দানশীলতা, আত্মভাগে, প্রতিশুহতি রক্ষা, আমাানাতদাারী, বিনয়, কোম-লতা, রুগ্নের সেবা. সাহস ইত্যাদি ছিল তাঁহার চরিছের প্রধান বৈশিক্টা। তাঁহার দানশীলতা ও আরাহের পঞে বায়ের প্রণ্ঠা ছিল প্রবাদের মত। জাতীয় ও ধর্মীয় কাজে অনেক বিরাট অংকের অর্থ তিনি দান করিয়া সিয়াছেন। তাব্কের যুদ্ধের জনা তিনি চার-**হাজার** নিরহাম দান ক**রিয়াছিলেন। দুই দুই** বার তিনি চরিশ হাজার দীনার ( স্বর্ণমুদ্রা ) ওয়াক্ ফ করিয়াছিলেন । জিহাদের জন্য পাঁচশত ঘোড়া এবং শাঁচশত উক্ত দিয়াছিলেন (উস্দু'ল-গণাবাঃ)। একবার \*উছ∵াান (রা)-এর নিকট একটি ভূখও চলিশ হাজার দীনাারে বিরুষ করির: সমূদর অর্থ বানু মুখ্রাঃ-এর দরির লোকদিগের মধ্যে এবং উম্মু'র-মু'মিনীনগণের মধ্যে বশ্টন ক্রিয়াছিলেন (ইংন সাং:)। মৃত্যুকালে তিনি পঞাৰ হাজার ঘোড়া আলাহ্য রাভায় ওয়াক্:ফ করিয়া গি**য়াছিলেন এবং বাদ্র যুদ্ধে অংশগ্রহণ**কারী সণহাণাবীগ**লে**ত প্রতোকের নামে চারিশত দীন্যার করিয়া ওয়াসি মধত করিয়া সিরা-জিলেন ( ঐ সময় 'উছ'মানি (লা)-সহ একশত জন বাদরী সাহবাবী জীবিত ছিলেন; উস্দু'ল-গণাবাঃ)। উম্মু'ল-মু'মিনীনগণের জনা একটি বাগান ওয়াবি'য়াত করিয়াছিলেন। এই বাগানটি চার লক্ষ দিরহামে বিক্রয় হইয়াছিল। সাধারণ দান-থয়রাত ছাড়াও তাঁহার এইরূপ দানের বহু নজীর রহিয়াছে।

হযরত (সা) এবং সাহাাবীগণের নিকট তাঁহার মর্যাদা ছিল অতি উচ্চে। তিনি ছিলেন আল-'আশারতে'ল-ম্বাশ্শারাঃ (৪.)-এর অনা-তম। ওয়াাকি দী-র একটি বর্ণনায় পাওয়া যায়, হ্যরত (স )-এর ষুপ হইতে যাঁহারা ফাডওয়া দিতেন, 'আবদু'র-রাহ মাান ছিলেন তাঁহাদিগের একজন ( ইসণাবাঃ )। আবু বাক্র (রা)-এর খিলাফোত-কালে হয়রত (সণ)-এর মীরাছি সম্পর্কে সমস্যা দেখা দিলে '<mark>আবদু'র-রাহ'মান (</mark>রা)-এর বণিত রিওয়ায়াত অনুযা<mark>রী উহার স</mark>মা-ধান করা হইয়াছিল। আব ন'আয়ম (রা) বর্ণনা করেন: 'আবদু'র-রাহ মানে (রা) প্রমুখাণ্ একটি রিওয়ায়োত বর্ণনাকালে তাঁহার সম্পর্কে 'উমার (রা) মন্তব্য করিয়াছিলেন, "لحد ل الرئي" অর্থাৎ ন্যায়-নিষ্ঠ ও সম্ভোষজনক। 'উমার (রা)-এর বিলাফাতকালে ফিক্'হ শান্ত্রের যে অংশটুকু বিনান্ত হইরাছিল উহাতে 'আবদু'র-রাহ্'মানি (রা)-এর অভিমতও স্থান পাইয়াছিল। তৎকালে ভানকার জন্য মাঝে মাঝে যে সব আলোচনা সভা বসিত, উহাতে তিনি প্রধান ভূমিকা পালন করিতেন ৷ ইনভিকালের সময় 'উমার (রা) 'আবদু'র-রাহ'মানে (রা) -এর সম্পর্কে বলিয়াছিলেন, "তিনি সঠিক মতামত দিয়া থাকেন : আল্লাহ্র **অনুগ্রহে তিনি ভ্রান্তি হইতে রক্ষা পাইয়া থাকেন**। ভিনি **য**দি খালীফাঃ মনোনীত হন, তবে তাঁহার নির্দেশ তোমরা মানিয়া চলিও" ( আত'-ড'াবারী, ২৭৭৯ ) ৷ 'আবদু'র-রাহ'মান (র)-এর সাক্ষা গ্রহণ করিয়া তিনি অগ্নি উপাসকদের নিকট হইতে জিয্য়াঃ কর আদায় করিয়াছিলেন ( বুখারী, কিতাবে'ল-জিষ্যাঃ ওয়া'ল-মুওয়াদা'আঃ মা'আ আহলি'ল-জিষ্যাঃ ওয়া'ল-হণরূব, বাবে ১)।

তিনি ২০ পুত্র ও ৮ কন্যা সন্তানের জনক ছিলেন বলিয়া বর্ণনায় পাওয়া যায়।

গ্রন্থ কী ঃ (১) ইব্ন সাল, ১/৩খ, ৮৭-৯৭; (২) জাতা-তাবারী, নির্ঘণ্ট; (৩) ইব্নুল-আছানির, উস্দুল-সাবাঃ, ৩খ, ৩১৩-১৭; (৪) ইব্ন হাজার, আল-ইসাবাঃ, ২খ, ১৯৭-১০০১; (৫) সিয়াক আলামিন্-নুবালাা, ১খ, ৪৬-৬১; (৬) আয্-যারকানি, আল-আলাম ; (৭) আল-বালামুরী, আনসাবুল-আশরাফে, ১, নির্ঘণ্ট; (৮) মুর্মুন্দিন দান নাদাবাী, সিয়াক্রাস্ন-সাহানবাঃ, ২; (১) মুহাজিরীন, প্রথম বঙ, আজোমগড়, ১৯৫১।

সাঈদ অনেসারী (দা.মা.ই.)/ফরীদ উদীন মাসউদ আবদুল ওয়াহ্হাব ( عبد الوهاب :--- 'আব্দ আল-ওয়াহ্-হাাব ) মওলানা, ১৮৯০—১৯৭৬। প্রশাস্ত 'আলিম ও আধ্যাত্তিক নেতা, সাধারণত 'শীরজী হজুর' নামে পরিচিত। তিনি কুমিলা জিলার হোমনা থানার অস্তর্গত রামকৃষ্ণপুর প্রামের এক সভাত পরি-বারে জন্মপ্রকৃষ্ণ করেন। তাঁহার পিতা মুন্শী আহ্সানুলাহ একজন ধর্মতীক লোক ছিলেন।

নিজ প্রামে প্রাথমিক শিক্ষা সমাগনের পর তিনি চাকার মুহ্সিনিয়া মাদ্রাসার অধ্যয়ন করেন। উচ্চশিক্ষা লাভ করার উদ্দেশ্য
তিনি দেওবান্দ গমন করেন এবং তথার হ'াদীছ'ও কানুনাত
(মান্তি-ক', হি'কমাত ইত্যাদি) অধ্যয়ন করেন। প্রসিদ্ধ 'আালিম
আনওয়ার শাহ কাশ্মীরী হ'াদীছে' তাহার উস্তাদে ছিলেন।
প্রসিদ্ধ ক'ারী 'আবদু'ল-ওয়াহি'দ এলাহাবাদী দেওবাশীর নিকট তিনি

'ইল্ম-ই-কি**'রাজাত শিক্ষা করেন**। তিনি শারী'আতের **ভান অর্জন** করার সাথে সাথে 'ই'ল্ম-**ই**-মা'রিফাত শিক্ষার প্রতিও বিশেষ মনোযোগ<sup>়</sup> দান করেন। এই ক্ষেত্রে 'ইল্ম অর্জনেও ব্রতী হন এবং মাওলাানাা জাঞ্চর আহ**ানদ 'উছ**'মানী (র) তাঁহার উসতাাদ **হিলেন। মাওলানা**। 'উহ্'মানীর মাধামে উপমহাদেশের বিশিশ্ট 'আালিম ও ওয়ালী মাও-লানা আশরাফ 'আলী থানাব'ী (র) হইতেও মা'রিফাত-ভান (পর-বিনিময় দারা) লাভ করিয়াছিলেন। তিনি কিছুদিন বাক্সণবাড়িয়া যুনুসিয়াঃ মাদ্রাসায় শিক্ষকতা করেন। বাংলা ১৩৩১ সনে তাঁহার প্রচেল্টার ভাকার বড় কাটারায় হ'সায়নিয়্যাঃ আনরাফু'ল-'উল্ম মাদ্রাসা প্রতিষ্ঠিত হয়। এই প্রতিষ্ঠানের তিনি মুহ্তামিম ( অধ্যক) ছিলেন। এই প্রতিষ্ঠান হইতে শিক্ষাপ্রাপ্ত বহু 'আালিম দেশ-বিদেশে ধর্মীর কাজে ব্যাপ্ত আছেন। বিদ'আত, সামাজিক কু**সংস্কার ও কুপ্র**থা উচ্ছেদে মাওলানার যথেষ্ট অবদান রহিয়াছে। জীবনের প্রতিক্ষেত্র তিনি নি॰ঠার সহিত সুলাতের⊹অনুসরণ করিতেন। ভী-প্ভ-পরিজন লইয়া তিনি একটি অনাড়ছর আদর্শ জীবন যাপন করিয়া গিয়াছেন। ১৯৭৬ খৃ. ২৯শে সেপ্টেম্বর ঢাকায় তিনি ইন্তিকাল **করেন।** (চাকার) আজিমপুর গোরস্তানে তাঁহাকে দাফন করা হয়।

গ্রস্থপঞ্জী : (১) মাওলানা নূর মুহাম্মদ আজমী, হাদীছের তত্ত্ব ও ইতিহাস, ঢাকা, ১৯৬৬, পৃ. ২৯৮; (২) মাসিক তাহ্যীব, ৪র্থ বর্ষ, বিশেষ উলামা স্মৃতি সংখ্যা, ১৩৮৩ বলাক।

মুহালমদ মুফাজেল হসাইন খান

धावपूत कदीय (عبد الكريم 'आव्प वात-कादीय ) সাহিত্য-বিশারদ, ১৮৭১—১৯৫৩ খ্রু চট্টপ্রাম জিলার পটিয়া থানার অন্তর্গত সূচক্রদণ্ডী গ্রামে জনগ্রহণ করেন। তাঁহার পিতার নাম মুনশী নুক়'দৌন এবং পিতামহের নাম মুহাশমদ নবী চৌধুরী∤ ডিনি যে বংশে জন্মগ্রহণ করেন তাহা কণাদির রাজার বংশ নামে শ্যাত। শেখ জাতীয় মল বংশের আদি পুরুষ হাবিলাস মল এক সময়ে চটু-গ্রামের কাছাক।ছি এক দীপে আসিয়া বসতি ছাপন করেন। ইহারই নামানুসারে এই দ্বীপের নাম হয় হাবিলাস। কয়েক পুরুষ পরে এই বংশেরই 'আবদু'ল-কণাদির ওরফে কণাদির রাজা হাবিলাস দ্বীপ হইতে সূচক্রদভীতে আসিয়া **বাস** করেন। তাঁহারই পৌর আবদুল **করী**মের পিতামহ মুহাশমদ নবী চৌধুরী : আবদুল করীমের জন্মের আগেই তাঁহার পিতা ইন্তিকাল করেন। শৈশবে আবদুর করীম পিতামহ, পিতামহী, মাতা ও চাচার আদরে লাখিত হন। তাঁহার দাদার বর্তমানে তাঁহার পিতার মৃত্যু হয় বলিয়া সম্পতিতে ওয়ারিছে হওয়ার পথে বাধা স্পিট হয়। তাই সিতামহ মুহাম্মদ নবী চৌধুরী তাহার অপর পুর মুনশী মুহাণ্মদ 'আয়নু'দৌন চৌধুরীর জোণ্ঠা কন্যার সহিত মাত্র এগার বৎসর বয়ক্ত আবদু**ল করীমের বিবাহ দেন। ইহার গাঁচ বৎসর** পর আবদুর করীমের মাতা ইন্তিকা**ল করেন**।

শৈশবে আবদুৰ করীন বাড়ীতে 'প্রারবী পড়েন এবং পরে গ্রামের মধ্যবস কুলে বাংলা নিখেন। অতঃপর পটিয়া উক্চ ইংরেজী বিদ্যালয় ইইতে ১৮৯৩ সালে দিতীয় বিভাসে াবশিকা পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন। ইহার পর এক. এ. পঞ্চিবার জনা চারাম সরকারী কলেন্তে ভতি হন। দুই বংসর রেখাগড়া করার পর শারিকি অসুখ্তার কারণে পরীক্ষা না দিয়াই ভাঁহাকে শিক্ষা সমাশ্ত কাঃতে হয়।

এই সময় চট্টপ্রাম মিউনিসিগাল কুলে কিছুদিন চাকুরী করার পর সীতাকুণ্ড মধ্য ইংরেজী জুলে অছ্। ঐপর শিক্ষকের কাজ প্রহণ করেন। অলপ দিন পরে তিনি চট্টা। প্রথম সাব-জজের আদালতে শিক্ষানবীশ (এপ্রেণ্টিস) পদে যোল দেন। ১৮৯৭ সালে তিনি দিতীয় মুন্সেফের আদালতে বদলী **হট্যা গটিয়া গমন করে**ন।

বাল্যকাল হইতেই আবদুল করীমের পুঁথি-পত্র ও সামন্ত্রিক পরি-কাদি পাঠে সভীর মনোযোগ ও আগ্রহ ছিল। তিনি বিভীয় প্রেণীতে পড়ার সমন্ত্র হইতেই পত্রিকাদি পাঠে মন দেন এবং নবম দ্রেণীতে পড়ার সমন্ত্র তিনি ইংরেজী সাণ্ডাহিক 'দি হোপ' (The Hope), 'প্রকৃতি' ও 'অনুসন্ধান' নামক দুইখানি বাংলা সাণ্ডাহিক এবং একখানি মাসিক পত্রিকার নির্মিত গ্রাহক ছিলেন। তাঁহার জীবনে একমাত্র সম্ব ছিল সামন্ত্রিক পত্রিকার গ্রাহক হওরা। সামন্ত্রিক পত্রিকার জনা তিনি এত উৎসাহী ছিলেন যে, কোখাও হইতে কোন অর্থ পাইলেই তিনি নূতন পত্রিকার গ্রাহক হইতেন। এমন কি এক সমন্ত্রে তিনি একই সংগ্রে চিন্নিশ্বানি পত্র-পত্রিকার গ্রাহক ছিলেন। তিনি এই সকল পত্রিকা সমত্বে রাখিয়া দিতেন এবং মনোযোগ সহকারে পাঠ করিতেন।

আবদুল করীমের সাহিত্যিক জীবনে পঞ্জিকা পাঠের মতই আরও একটি সম্ব ছিল পূঁথি-পর সংগ্রহ ও ইহার তথ্য অনুসন্ধান করা। তিনি পূঁথি সংগ্রহের এই অনুপ্রেরণা পাইয়াছিলেন ভাঁহার পিতামহ মুহাল্মদ নবী চৌধুরীর কাছে। পিতামহ কিছু হাতের লেখা পূঁথি সংগ্রহ করিয়াছিলেন। সেইগুলি দেখিয়াই আবদুল করীমের দৃল্টি প্রাচীন সাহিত্যের দিকে আকৃণ্ট হয় এবং তিনি এই সাহিত্যের প্রেমণার মনোনিবেশ করেন। এই প্রেমণাই ভাঁহাকে উত্তরকালে প্রাচীন বাংলা সাহিত্যের অন্যতম শ্রেষ্ঠ সেবক হিসাবে প্রতিষ্ঠিত করিতে সহায়ক হয়।

পিতামহের সংগ্রহ হইতে চণ্ডীদাসের কিছু পদ সংকলিত করিয়া 'অপ্রকানিত প্রাচীন পদাবলী' শিরোনামে অক্ষয় চন্দ্র সরকার সম্পাদিত পত্তিকায় তিনি একটি প্রবন্ধ প্রকাশ করেন। কবি নবীন চন্দ্র সেন তথন আলীপুরের ডেপুটি ম্যাজিন্ট্রেট। তিনি তাঁহার প্রবন্ধ পাঠ করিয়া পদ্ধ লিখিয়া তাঁহার সহিত সখ্যতা ছাপন করেম। তাঁহাদের এই বন্ধুত্ব আজীবন অক্ষুণ্ধ ছিল। কলেজে অধ্যয়নকালে তিনি 'আলো' পত্রিকায় 'আলাওল গ্রছাবলীর কাল নির্ণয়' শীর্ষক একটি প্রবন্ধ লিখেন। শরৎচন্দ্র দাস তাঁহার এই প্রবন্ধটি পড়িয়া ভবিষাদ্বাণী করেন যে, এই তক্ষপ কালে একজন যশস্বী লেখক হইতে পারিবেন।

তিনি যখন পটিয়ায় দিতীয় মৃশ্সেফের আদালতে চাকুরী করিতেছিলেন, তখন নবীনচন্দ্র সেন কমিশনারের গর্সেনাল এ্যাসিস্ট্যান্ট
হইয়া চট্টগ্রামে বদলী হন। তিনি নিজে সাহিত্যিক ছিলেন এবং
আবদুল করীমের সাহিত্য-প্রচেশ্টাকে তিনি ল্লার চোখে দেখিতেন।
তাই তিনি আবদুল করীমকে কমিশনার অফিসে এ্যাকটিং ক্লাকরিপে
বদলী করাইয়া আনিলেন। ১৮৯৮ সালে আবদুল করীম এখানে
যোগদান করেন। কিন্ত হিতে বিগরীত হইল। নবীনচাল্ডের
কর্মান্তি বিরোধী দল তাঁহাকে কুমিক্লায় বদলী করাইলেন। সঙ্গে সঙ্গে
আবদুল করীমের চাকরীও গেল।

এই সময় চট্টগ্রামের আনোয়ারা মধ্য ইংরেজী কুলের প্রধান শিক্ষকের পদ খালি হয়। আবদুল করীম সেই চাকুরী লাভ করেন এবং সাত বৎসর সেখানে বকার থাকেন। তাঁহার মতে এইখানেই তাঁহার চাকুরী ও সাহিত্য সাধনার খণ্ডুগ কাটে। তখনকার দিনে প্রায় এমন কোন সাময়িক-পর ছিল না যাহাতে তাঁহার লেখা প্রকাশিত হয় নাই। এমনকি এককালে তাঁহার লেখা প্রায় প্রিশ্বানি পত্রিকার প্রকাশিত হইত। তাঁহার বহ লেখা 'সাহিত্য', 'সাহিত্য সংহতি', 'সুধা', 'পূর্ণিমা' 'অর্চনা', 'ভারত-সূক্রন', 'অবসর', 'আলো', 'প্রদীপ', 'বীরভূমি', 'সাহিত্য পরিষৎ প্রিকাশ', 'প্রকৃতি', 'আরতি', 'আলা',

'জোজি', 'নবনুর', 'কোহিনুর', 'ইসলাম প্রচারক', 'এডুকেশন সেজেট', ইডাদি পরিকার ছড়াইয়া রহিয়াছে।

আবদুল করীম কতকণ্ডলি পরিকা সম্পাদনাও করেন । সৈয়দ এমদাদ আলীর সম্পাদনায় 'নবনুর' প্রকাশিত হয়। তিনি তাহার অন্যতম সম্পাদক ছিলেন। পরে সৈয়দ এমদাদ আলী অসুহ হইয়া পড়িলে আবদুল করীমের সম্পাদনায়ই ইহা বাহির হয়। 'সঙ্গাত' পরিকাও তিনি কিছুদিন সম্পাদনা করেন। 'পূজারী' নামক একটি পরিকা এবং চট্টপ্রামে 'সাধনা' পরিকাও তিনি যোগাতার সহিত সম্পাদনা করেন। 'কোহিনুর' পরিকার সম্পাদনার সহিতও তিনি অভিত ছিলেন।

সাহিত্য অনুশীলনীর ক্ষেপ্রে আবুল করীমের প্রধান কীর্তি পুঁথি-পর ও প্রাচীন কবি সাহিভ্যিকদের বিবরণ সংগ্রহ। তিনি এই কাজে নিরজস পরিত্রম করিয়া গিয়াছেন। তিনি চটুগ্রাম, কুমিস্কা, নোয়াখালী, বাধরসজ, পাবনা, বঙড়া, রংপুর প্রভৃতি জিলা হইতে পুঁথি সংগ্রহ করিয়াছেন। পুঁথি সংপ্রহ করিতে তাঁহাকে আশেষ লাণ্ছনা-পজনা সহা করিতে হইয়াছে। কিন্তু কোন প্রতিক্ষতাই তাঁহাকে বিচলিত করিতে পারে নাই। বাংলা সাহিত্যের ইতিহাস রচনায়, বিশেষত মুসলিম বাংলা সাহিত্যের পরিচিতি লিখিবার জন্য আবদুল করীমের মূলাবান সংগ্রহ ভবিষ্যৎ গবেষককে পথ নির্দেশ করিতে সহায়ক হইবে। ভাঁহার কর্মস্থা, উদাম ও উৎসাহ এত প্রবল ছিল যে, তিনি যখনই কোন পূঁথি পাইতেন, তখনই তাহা পড়া ওরু করিয়া দিতেন এবং তাঁহার পরিচায়িকা লিখিয়া রাখিতেন। কোন পুঁথি মৃল্যবান মনে হইলে সেই সম্বন্ধে প্রবন্ধ লিখিয়া গর-পরিকায় প্রকাশ করিতেন। এইডাবে সংরা জীবন ধরিয়া এক একটি করিয়া পূঁখি পরিচায়িকা লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। এই পরিচায়িকা মধাযুগের মুসলিম বাংলা সাহিত্যের প্রবেশ দারের কুজিকা ও প্রদীপন্বরূপ।

তিনি ভাঁহারই সংগৃহীত প্রায় ছরশত হস্তলিখিত পুঁথি চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রস্থাগারে দিয়া দিয়াছেন। এইওলি পণ্ডিতদের সম্পাদনার কোন দিন প্রকাশিত হইলে বাংলা সাহিত্যের এক নব দিগত উশোচিত হইবে। আবদুল করীমের প্রচেণ্টার যথোপযুক্ত উপাদান সংগৃহীত হওয়ায় বাংলা সাহিত্যে মুসলমানের অবদানের সম্যক্র মূল্যায়ন সন্তবপর হইয়াছে। বাংলার মুসলিমদের যে সাহিত্যিক প্রতিহা ছিল, তাঁহাদেরও যে নিজস্ব প্রতিহা-চেতনা ও সাংকৃতিক পরিচয় ছিল, তাহা আবদুল করীমই অক্লাভ পরিলম ও একনিষ্ঠ সাধনার বলে বিদ্লের দরবারে তুলিয়া ধরিয়াছেন। বাজি জীবনে বহু ক্লেশ ও তাগে স্বীকার করিয়া এবং আজীবন অসক্লেতার মধ্যে থাকিয়াও তিনি ছিলেন ভাঁহার সাধনায় নিবেদিতপ্রাণ। বস্তুত আবদুল করীমের কর্মোদ্যমের উৎসই ছিল ঐতিহ্যবোধ ও সংকৃতি-প্রতিত এবং ভাঁহার ক্লেছা ছিল সেই ঐতিহ্যবোধ ও সংকৃতি-প্রীতি এবং ভাঁহার ক্লেছা ছিল সেই ঐতিহ্যের সংরক্ষণ।

১৯০৬ সালে চট্টামে বিভাগীয় জুল ইনস্পেক্টর মৌলবী আবদুল করীমের সহায়তায় আবদুল করীম ইন্স্পেক্টর অফিসে কেরানীর চাকুরী লাভ করেন। ইহার পর তিনি আর চাকুরী পরিবর্তন করেন নাই। ২৮ বংসর এইখানে চাকুরী করিয়া ১৯৩৪ সালে ১৫ ফেণ্টুয়ারী অবসর গ্রহণ করেন। ইহার পরও আম্ত্যু তিনি সাহিত্য সংগ্রহ ও সাহিত্য করিয়া হান।

বাংলার অনেক বিশিক্ট সাহিত্য ও সংশ্বৃতি প্রতিক্ঠানের সহিত তিনি যুক্ত ছিলেন। আর প্রতিটি প্রতিষ্ঠানই তাঁহার সহযোগিতায় লাভবান হইয়াছে। তাঁহার উৎসাহে অনেক শিক্ষিত তরুণ সাহিত্য সেবায় মন দিয়া সাফল্য অর্ছন করিয়াছে।

আবদুল করীবের রচিত নিজহ কোন স্টিটনীল সাহিত্য বা মৌলিক প্রস্থ নাই। তিনি প্রাচীন কবিদের অনেকওলি পূঁষি সম্পাদনা করিয়াছেন। 'জারাকান রাজসভায় বাজালা সাহিতা' তিনি ও ডক্টর মুহ্তমদ এনামুল হক দুইজনেই মিলিতভাবে রচনা করিয়াছেন। তিনি ষাহা কিছু প্রবেষণা করিয়াছেন তাহাই পত্র-পত্রিকায় প্রকাশ করিয়াছেন, তাই তাহার রচনা প্রবন্ধাকারে বিভিন্ন পর্র-পত্রিকায় ইতত্ত বিক্ষিণ্ড রহিয়াছে। তিনি সেইওলি ওছাইয়া পুস্তকাকারে প্রকাশের অবকাশ পান নাই। কিন্তু মৌলিক রচনা না থাকিলেও তাহার সম্পাদিত পুঁষিগছ তাহার পাভিত্যের পরিচয় বহন করে। এই সকলের মধ্যে তাহার অকৃত্রিম প্রবেষণা মঞ্জি, অপরিসীম সাধনা এবং গভীর পাভিত্য ও বিল্লেষণ ও আলোচনায় যে মধ্যেউ মৌলিকত্ব রহিয়াছে। তাহার বিচার-বিশ্লেষণ ও আলোচনায় যে মধ্যেউ মৌলিকত্ব রহিয়াছে। তাহার বিচার-বিশ্লেষণ ও আলোচনায় যে মধ্যেউট মৌলিকত্ব রহিয়াছে হাহাতে কাহারও কোন বিমৃত্য নাই।

করেকখানি প্রাচীন প্রস্থ তাঁহার সম্পাদনায় বিভিন্ন প্রতিষ্ঠান হইতে প্রকাশিত হয়: তদ্মধ্যে এই বারখানি পুঁথি সাহিত্য পরিষদ কর্তৃক প্রকাশিত হয়: (১) রাথিকার মানভর্গ-নারায়প ঠাকুর, ১৯০১ খ্.; (২) বালালা প্রাচীন পুঁথির বিবরণ, ১ম খন্ত, ১ম সংখ্যা, ১৩২৬ বিসাদে; (৩) ঐ, ১ম খন্ত, ২য় সংখ্যা, ১৩২৬; (৪ সত্য নারায়ণের পূঁথি—কবি বছাত, ১৩২২; (৫) মূললুখ্য—বিজ রভি দেব. ১৩২২; (৬) মূললুখ্য সংবাদ—রাম রাজা, ১৩২২; (৭) প্রশা মঙ্গল—বিজ—মাধব, ১৩২৬; (৮) জান সাগর—আলীরাজা গুরুকে কানু ফকীর, ১৩২৪; (১) শ্রী গৌরাল সন্ধ্যাস—বাস্থানে ঘোষ, ১৩২৪; (১০) সারদা মঙ্গল—মুজারাম সেন, ১৩২৪; (১১) সোরক্ষ বিজর—শেষ ক্ষমজ্লাহ, ১৩২৬; (১২) আরাকান রাজ সভায় বালালা সাহিত্য, ১৩২৫।

'ইসলামাবাদ' প্রস্থানি সৈয়দ মুর্জনা আলীর সম্পাদনার প্রকাশিত হয়। ১৯৫৮ সালে চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের বাংলা বিভাগ আবদুল করীমের সংকলিত 'পুঁথি পরিচিডি' ও চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আবদুল করীম কর্তৃক প্রদত্ত বাংলা পুঁথির পরিচায়িকা' প্রকাশ করিয়া ওাঁহার সংগ্হীত লুংত খনির সন্ধান সুধী সমাজে তুলিয়া ধরে। প্রস্থানির একটি ইংরেজী অনুবাদও প্রকাশিত হইয়াছে। ওাঁহার সম্পাদিত 'দ্যাবতী' প্রস্থানি চট্টগ্রম বিশ্ববিদ্যালয়ের বাংলা বিভাগ প্রকাশ করিয়াছে। ইহা ছাড়াও তিনি পাঁচ শতাধিক প্রবন্ধ লিখিয়াছেন। চাকা বিশ্ববিদ্যালয় কর্তৃক প্রকাশিত 'পুঁথি পরিচিতি' প্রছের পরিশিতেট সেইওলির শিরোনাম ও প্রকাশকাল উল্লেখ করা হইয়াছে।

আবদুল করীমের সাহিত্য-সাধনার ছীকৃতিবরূপ ১৯০৩ সালে বরীয় সাহিত্য পরিষদ তাঁহাকে বিশিল্ট সদস্য দদে বরণ করেন এবং এক সময় তিনি ইহার সহ-সভাপতির পদও অলংকৃত করেন। গরিরদের জন্য তিনি অভার্ত্ত পরিশ্রম করেন। ১৩২৫ বসালে বসীয় মুসলমান সাহিত্য সমিতির তৃতীর বাষিক সমেলনে তিনি অভার্থনা সমিতির সভাপতি হিলেন। ১৯৩৮ সালে এই সমিতির বাষিক সম্পেলনে তিনি ছিলেন মূল সভাপতি। ১৯০৯ সালে চইপ্রান্থের সাহিত্য প্রতিষ্ঠান চট্টল ধর্মমন্তরী তাঁহাকে 'সাহিত্য বিশারদ' উপাধিতে ভূষিত করে। ইহার পর নদীরার সাহিত্য সভা তাঁহাকে 'সাহিত্য সামর' উপাধি প্রদান করে। তিনি তৎকালীন শিক্ষিত জনগণের কছে বে বীকৃতি ও সম্মান পাইরাছেন তাহার তুলনার এই সকল উপাধি অতি নগণা। বাঙালী সুধী সমাজে তিনি 'সাহিত্য বিশারদ'

নাবেই পরিচিত।

আবদুধ করীমের অবহা কোনদিন স্বন্ধ ছিল না। অভিরিক্ত পরিস্তমের দক্ষন তাঁহার পরীরও কোনদিন খুব ভাল থাকে নাই। তিনি দারিপ্রের নিপীজনে অনেক সময় অনেক কণ্ট করিয়াছেন। কিন্ত কোনদিনই ভালিয়া পড়েন নাই এবং সাহিত্য সাধনায় রত থাকিয়া ধনোপার্জনের লোভকে তিনি ঘুণা করিতেন। তিনি শ্বই অনাড়য়র জীবন যাগন করিতেন, ইহুতে বিলাস বাসনের কোন ছান ছিলনা। তিনি প্রকৃত পঙিতের মৃতই 'সরল জীবন ও উচ্চ চিন্তার আদর্শে বিশ্বাসী ছিলেন।

১৯৫৩ খ্. ৩০শে সেপ্টেম্বর মুত্যাবিক ১৩৬০ বলাবের ১৩ই আরিন এই কালজয়ী মহাপুরুষ ইন্তিকাল করেন। মরপকালে তাঁহার বয়স হইয়াহিল ৮৩ বৎসর।

প্রস্থাপারী ঃ (১) পুঁথি পরিচিতি, চাকা বিশ্ববিদ্যালয়, চাকা ১৯৫৮; (২) সাহিত্য পরিষদ পরিকা, করিকাভা, ১৩০৯, ১৩১২; (৩) বাংলা একাডেমী পরিকা, চাকা ১৯৬৫; (৪) ধারণী, চাকা, ১৯৭৯; (৫) বাংলা বিশ্বকোষ, ২খ, ১৫৬, চাকা, ১৯৭৫; (৬) ডঃ দীনেশচন্দ্র সেন, বাংলা সাহিত্যের ইভিহাস, প্রথম সংকরণ, করিকাভা ১৯২৬; (৭) ডঃ সুকুমার সেন, বাংলা সাহিত্যের ইভিহাস, থিতীয় খণ্ড, করিকাভা ১৯৪৩; (৮) ডঃ কাজী দীন মুহুল্মদ, বাংলা সাহিত্যের ইভিহাস, ১-৪খ, চাকা ১৯৬৮; (৯) মুহুল্মদ আবদুল হাই ও সৈয়দ আলী আহসান, বাংলা সাহিত্যের ইভিহাত, প্রথম সংকরণ, চাকা ১৯৫৬; (১০) ডঃ মুহুল্মদ শহীদুলাহ, বাংলা সাহিত্যের করা, চাকা ১৯৬৪।

ভঃ কাজী দীন মুহত্যদ 'আবদু'ল কাদির আল-জীলী ( জীলানী বা গীলানী ), (الجيلي) তাঁহার পূর্ণ নাম মুহ্ গ্লিদ্-দীন আৰু মুহালমাদ ইব্ন আবী সাজিহা মংগী দোক (র)। ইনি একজন সূকী ও প্রচারক, তাঁহার নামে কাদিরিয়াা তারীকার নামকরণ হইয়ছে। ৪৭০/১০৭৮৮ সনে জন্ম ও ৫৬১/১১৬৬ সালে মৃত্যু। তাঁহার জীবন-চরিত্তলি বিবিধ কাহিনীতে পরিপূর্ণ। তবে তাহা হইতে ঐতিহাসিক তথ্য সংগ্রহ করা যায়। গিতৃকুলে তিনি হ্যরত (সা)-এর দৌহির হাসান (রা)-এর সরাসরি বংশধর ছিলেন বিলিয়া দাবী করা হয়।

'আবদুলাত্ আস্'-স'ওয়াই-র কন্যা ফাভি মাঃ ভাঁহার জননী ছিলেন বলিয়া কথিত হর , তাঁহারা দুইজনই দরবেশ ছিলেন বলিয়া বণিত হইয়াছে। তিনি ষে প্রামে জন্মহত্প করেন, তাহার নাম বলা হইয়াছে নীফ বা নারঞ , উহা কাঙিগরান সাগরের দক্ষিপে গীলান (জীলানি ) জিলার অবহিত। আঠার বৎসর বরসে তিনি গড়ান্তনার জন্য বাস দাদে প্রেরিত হন ; সেখানে প্রথমে, মাতাই ভাঁহার খর্চ-পত্র চালাইতেন। তিনি ভিবরীয়ী ( মৃ. ৫০২/১১০৯ খৃ.)-এর নিকট ভাষাতত্ত্ব এবং কয়েকজন শায়ৰ বা উন্তাদের নিকট হণছালী (মতান্তরে শামি<sup>শ্</sup>র) ফি<del>ক্</del>'হ <del>অধায়ন</del> করেন। তাঁহার গ্রন্থাবলীতে তিনি সাধারণত হিবাতুলাহ্ ভাল-মুবাারাক ও আবু-নাস র মুহণ্শমদে ইবন্'ল-বালা-এর নাধ্যমে প্রাণ্ড হণদীছা উদ্ভ করেন। ভাঁহার ৪৮৮/ ১০৯৫ এবং ৫২১/১১২৭ সনের মধ্যবতীকানীন জীবন সম্বচ্ছে এইটুকু পাল <del>জা</del>না যায় যে, এই সময় তিনি সম্ভবত হণ**জ্ঞ ক**রেন, বিবা**হ**ও করেন: কারণ তাঁহার পূত্র কন্যার মধ্যে একজনের জন্ম ৫০৮/১১১৪-৫ সনে ৷ কোন কোন প্রস্থকারের মতে তিনি ইমানে আবৃ হণনীফা-র-কবরের খাপিম ছিলেন। আবু'ল-খায়র মুহ'। সমাদ ইব্ন মুসলিম জাল-

\*

দাববাস (মৃ. ৫২৫/১১৩১ খৃ. )-এর নিকট তিনি সুফৌবাদ শিক্ষা <del>করেন ।</del> সরবেশ বলিয়া যথেপ্ট খাতি থাকায় 'আর্লামাঃ শা'রাানী-র ভালিকার ভাঁহার নাম আছে। এক সাক্ষাৎকারে ইনি স্থির দৃষ্টিতে তাকাইবেই 'আবদু'ল–কণাদির সূফৌমতে দীক্ষিত হইয়া পড়েন বলিয়া ক্রকাশ। আবু'ল-**খায়রের নিকট শিক্ষা গ্রহণ করিতে ত**াহার **যথেক্ট** ত্রম বীকার করিতে হয়। আবু'ল-খায়রের খান্ক'।াহ্-র মধ্যে একজন আইনজ ব্যক্তির অনুপ্রবেশ অন্যান্য শিক্ষারত সাধকদের ক্ষোভ প্রকাশের কারণ হইয়াহিল বলিয়া খনে হয়। কিছুকাল পরে 'আবদু'ল-ক'াাদির সূ:কী পরিচ্চেদ (খিরকণঃ) লাভের উপযুক্ত বলিয়া বিবেচিড হন। বাস'-দাদের বাাৰু'ল্-আযজ্জ-এর নিকট হণছালী ফিক্'হের একটি মাণ্রাসা ছিল। সেই মাদ্রাসার অধ্যক্ষ ক'াদ**ী আব্সা'দ মুবাারাক আল্-**মুখারিমী ভাঁহাকে খিরকণঃ দান করেন। ৫২১/১১২৭ সনে সূ:को ষুসুফ আল্-হামষাানী-র (৪৪০-৫৩৫/১০৪৮-১১৪০) উপদেশে তিনি প্রকাশ্যে প্রচার কার্য আরম্ভ করেন। প্রথমে তাঁহার শ্রোতার সংখ্যা ছিল অংপঃ ক্রমণ তাহাদের সংখ্যা র্দ্ধি পাওয়ায় তিনি বাস'দাদের হ'াল্বা-বারের বজুতা কক্ষে আসন গ্রহণ করেন। কিন্তু ল্রোভার সংখ্যা ক্রমাগত বাড়িয়া চলায় ভাঁহাকে দরজার বাহিরে যাইতে হয়। সেখানে ভাঁহার ছানা একটা রিবাতে (খ্যানকণাছ) নিমিত হয়। ৫২৮/১১৩৩-৪ সনে জনসাধারণের চাঁদায় পার্মবর্তী অট্টালিকাঙলি মুবারোক আল্-মুখারিমী-র (সম্ভবত তখন মৃত বা অবসরপ্রাণ্ড) মাদ্রাসার এলাকার **অন্তর্ভু করিয়া 'আবদু'ল-ক'াদিরকে উহার অধ্যক্ষ** নিযুক্ত করা হয়। তাঁহার কার্য প্রণালীর প্রকৃতি ছিল সম্ভবত জামাালু'দ-দীন আল-জাওষীর অনুরূপ । ইবনু জুবায়র তাঁহার অতি সুস্সণ্ট বিবরণ রাখিয়া গিয়াছেন । <u>ওক্রবার প্রাতে ও সোমবার সন্ধ্যাম তিনি তাঁহার মাদ্রাসাতে</u> ওয়া'জ' করিতেন, রবিবারে প্রাতে করিতেন তাঁহার খাান্কণাহ্য। তাঁহার অসংখ্য হাজের মধ্যে অনেকেই পরবতীকালে দরবেশ বলিয়া বিখ্যাত, কেহ বা (যেমন জীবন-চরিত লেখক সার্মাজানী ) অন্যরূপ খ্যাতি লাভ করেন। তাঁহার ধর্মোপদেশ প্রবণে অনেক য়াহূদী ও খুস্টান ইসলামে দীক্ষিত হয় বলিয়া ক্ষিত আছে, অনেক মুসলমানও ইহাতে উচ্চতর জীবন লাভ করেন। বহ ছানে তাঁহার সৃখ্যাতি ছড়াইয়া পড়ে। সেই সকল ছান হইতে তাঁহার নিকট প্রায়ই প্রচুর নাযু র-নিয়ায়ে আসিত । ইহার ধারা তাহার ভক্ত ও দর্শনাথী দর মেহুমানদারীর ব্যবহা করা হইত। দেশের সকল অংশ হইতে তাঁহার নিকট আইন-সংক্রান্ত প্রন্ন প্রেরিড হইত ; তিনি সঙ্গে সঙ্গেই এইগুলির উন্তর দিতেন বনিয়া কথিত আছে। খালীফাগণ ও ওয়াযীরগণ ভাঁহার অনুরক্তদের অভর্জ হিলেন বলিয়া অনুমিত হয়।

'আবদু'ল-কণাদির (র)-এর সমস্ত গ্রন্থই ধর্ম সংক্রান্ত এবং প্রধাণত জীহার ধর্মোগদেশ বা বজুতা সম্বলিত। তাঁহার রচিত নিম্ন-বিশিত পুত্তকগুলির কথা জানা যায়:

(১) আল্-ভ ন্য়াতু লি-ত'ালিবি ত'রৌকি'ল-হ্'াক্'ক', ধর্মানুষ্ঠান ও নাতিশাল বিষয়ক পৃত্তক (কায়রো-১২৮৮)। (২) আল-ফাতহু'র-রাব্লানী, ৫৪৫-৫৪৬/১১৫০-১১৫২ সালে লদত ৬২টি ধর্মোপ-দেশ, পরিশিশ্টসহ (কায়রো ১৩০২), পাঙ্লিপিতে সময় সময় 'সিভীন মাছলিস' নাম দৃশ্ট হয়। (৩) ফুতূহু'ল-স'ায়ব, বিভিন্ন বিদ্ধের প্রদত্ত ও তাঁহার পূল 'আবদু'র-রাম্থাক' কর্ক সছলিত ৭৮টি ধর্মোপদেশ। শেষভাগে তাঁহার মৃত্যুকালীন ওয়াসি'য়াত, পিত্কুল ও মাত্কুলে তাঁহার বংশ বিবরণ, হমরত আবৃ বাক্র ও উমার (রা)-এর মহিত তাঁহার সম্পর্কের প্রমাণ, তাঁহার ধর্মত ও তাঁহার

**ক্ষেকটি** কবিভা আছে (আশ-শাত্তানাওফী-এর বাহ্লাতু'ল-আস্রারের হণাশিয়া, কাশ্বরে ১৩০৪ )। (৪) হিণ্যু বাশাইরি'ল-<del>যাররাত—সৃ</del>ফৌ মতে প্রার্থনা (আলেক্জান্দিরা ১৩০৪)। (৫) দালালু'ল-খাতি'র ( হণাজ্জী ধানীফা কর্তৃক উল্লিখিত), ধর্মোপদেশ-সংগ্রহ; ইহার প্রথমটি ও ৫৯-তমটির তারিছ একই এবং শেষটিও দিতীয় পুস্ককের ৫৭তম নং বক্তৃতা অভিন্ন, সম্ভবত ইহা একই পুতকের অপর নাম। (৬) আ**র**-মাওয়াহিব্'র-রাহ'মানিয়াঃ **भू**जृङ् 'द-दाक्तानिका: की মারা।তিবি'ল-আখ্লাকি-'ল-সানীয়াঃ ওয়া'ল-মাক শামাতু'ল-'ইরফাানিয়্যাঃ, ইহা রাওদ'শতু'ল-জালাাতের ৪৪১ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত, সম্ভবত ২ বা ৩ নং পুস্তকের সহিত অভিন্ন। (৭) য়াওয়াকে•ীতু'ল-হিংকাম (হণাজ্জী ধালীফা কর্তৃক উল্লিখিত )। (৮) আল-ফুয়ুদণাতু'র-রাক্যানিয়্যাঃ ফ্লি'ল-আওরাাদি'ল-কণাদিরিয়াঃ, প্রার্থনা-সংগ্রহ ( কায়রো ১৩০৩ )। (৯) বা**হ্জাতু'**র-আস্রাার ও অন্যান্য জীবন-চরিত বিষয়ক পুতকের অভর্জ ধর্মোপদেশ (ইবিয়া অফিসের হস্তলিখিত পুস্তকের তালিকার ৬২২ নং পুস্তক ইহার অসম্পূর্ণ প্রতিলিগি ; পারসিক জেখকেরা সাধারণত এই-ভনিকে 'মান্তফুজণাত-ই-কণাদিরী' নামে অভিহিত করিয়া থাকেন ) ।

এই সকল গ্রন্থে 'আবদু'ল-কণাদির (র) একজন সুযোগ্য ধর্মশান্তবিদ এবং আগ্রহী, অকপট ও বাগ্মী প্রচারকরাপে প্রতিভাত হইয়াছেন। বহ ধর্মোপদেশ তীহার 'ও'নয়া'র অভর্জুজ করা হইয়াছে, তাহাতে দশ ভাগে বিভক্ত ৭৩টি ইসলামী ফির্কণ-র (ধর্ম সম্প্রদায়) বিবরণ প্রদত্ত হইয়াছে। সময় সময় তিনি মুবার্রাদ প্রভৃতি বৈয়াকরণিকের উল্লেখ করিয়াছেন, কিন্ত কু'রআানের প্রাচীন ভাষ্যকার ও সুংকী দরবেশদের উল্লেখ অধিক করিয়াছেন। এই পুস্তকে সর্বন্ন সংযতভাবে তিনি কড়াকড়ি সুন্নী মতবাদ ব্যক্ত করিয়াছেন, কু রজানের কয়েকটি গৃঢ়ার্থবোধক বাাখ্যা দিয়াছেন এবং বিৰেষ পদ্ধতিতে কতকণ্ডলি 'ষি'ক্র' ৫০ বা ১০০ বার পড়িবার সুপারিশও ইহাতে করা হইয়াছে। দিতীয় পুরুকের ধর্মোপদেশগুলি মুসলিম সাহিত্যের ভতি উৎকৃষ্ট সম্পদ। এইগুলির মর্মবাণী হইতেছে দান-খয়রাত ও বিশ্বপ্রেম । তাঁহার বক্তৃতায় সূ:ফী পরিভাষার ব্যবহার নিতাৰ বিরল, সাধারণ লোতাদের পক্ষে বুঝিতে খুব অসুবিধা হুইবে এমন শব্দ একটিও নাই , বকুতাগুলির সাধারণ আলোচা বিষয় হইল কিছুকাল ষুহ্দ অর্থাৎ ত্যাপ ব্রত পালনের প্রয়োজনীয়তা, এই সময়ের মধ্যে সাধক যেন নিজেকে পৃথিবীর আসজিমুজ করিতে গারে, তৎপর সংসারে প্রত্যাবর্তন করিয়া বিষয় ডোগ ও অন্যান্যকে দীক্ষা দান করিতে গারে। ইহলোকের পুরস্কারই হউক আর পর-লোকের পুরস্কারই হউক, প্রত্যেকটি বস্তই হইতেছে সাধক ও আরা।হের মধ্যে পদা এবং সাধকের চিন্তা কেবল আল্লাহ্র দিকেই ধাবিত হওয়া উচিত---এই সু<sup>্</sup>ঞী মতবাদও তাঁহার **লেখা**র একটি প্রসন্ধ। এমনকি নিজেদের গরিজনকে বাদ দিয়াও দরবেশদিগকে দান করার জন্য শ্রোতাদের প্রতি উপদেশ প্রদত্ত হইয়াছে। বড়শ নিজের কথা ্ষুব কমই ৰনিয়াছেন এবং তাহাও খুব সংযতভাবে। তিনি নিজেকে 'পৃথিবীর লোকের স্পর্শমণি' বলিয়াছেন। অর্থঃ ডাঁহার ভ্রোতাদের মধ্যে কে উদাসীন, কে সমূৎসূক–তিনি পৃথক করিতে পারেন। পক্ষান্তরে তিনি জোরের সহিত দাবী করেন যে, কেবল আ**রাাহ্**র **অনুমতি** লাভের গরেই ভিনি বজুতা দেন।

'আৰদু'ল-ক'।।দির (র) সক্ষর্কে তাঁহার শিষ্য 'আবদুলাহে ইব্ন মুহ্ণভমাদ আল-বাল্দাদী, 'আবদু'ল-মুহ্ণিন আল-বাস্ণরী ও 'আবদুলাহে ইব্ন নাস্বে, আল-সি:জীক'ী প্রদন্ত বিবরণ (আন্-ভয়াক্র'ন-নাজিব নামে অভিহিত, বাহ্জাতু'ল-আসরারি ১০১ প্ঠার উভ্ত ) বর্তমানে পাওয়া হার না।

সাম'আনী-র চরিতাভিধানে 'জীন' নিরোনামের নিল্নে তাঁহার নাম বিষয়া পরে খানিকটা জারগা খালি রাখা হইয়াছে। সাম'আনীর পুর তাঁহার যে বিবরণ দিয়াছেন তাহা রক্ষিত আছে ; তাহা সম্মান-সূচক, কিন্তু উচ্ছাুসপূর্ণ নহে। মুওয়াফ্ফাকু"দ-দীন 'আবদুরাহ আল-মাক দিসী ভাঁহার জীবনের শেষ ৫০ দিন ভাঁহার সঙ্গে **অতিবাহিত করেন।** তিনি লিখিয়াছেন যে, বাস'দাদের **লোকে**রা শায়খ **সাহেবকে** অত্যন্ত সম্মান করিত। তিনি অনেক কারামত দেখাইয়াছেন ৰবিয়াও ভাহারা প্রকাশ করে ; কিন্তু বেখক নিজে একটিও পেখেন নাই। ভাঁহার সমসাময়িক আৰু'ল-ফারাজ ইব্নু'ল-জাওয়ী বজা হিসাবে তাঁহার সফলতার কথা বর্ণনা করিয়াছেন , ডাবাবেগে **তাঁহার কতিপয় ল্রোতার মৃত্যু ঘটে। এই লেখকের পৌর** 'মিরআতু'য− ষামাান"-এ শায়ধ সাহেবের কয়েকটি কারামতের কথা লিপিবছ করেন। ইব্ন 'জারাবী ( জন্ম ৫৬০/১১৬৫ খৃ. )-এর প্রছে তাঁহাকে "নায়বান, তদীয় যামানায় কু'ড্'ব ( আল-কুড্হ'াাডু'ল-মাক্সিয়াঃ, ১খ, ২৬২ পু.), এই তণারীকণঃ-র বাদশাত্, মানুষের ক্ষমতাপ্রাণ্ড বিচারক (ঐ ২খ, ২৪ পৃ.) ও একজন মালাামাতিয়াঃ (৩খ, 88 পৃ.) বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে। 'আবদু'ল-কণাদির (র) মাতৃপর্ভে থাকিতেই আলাহের তা'রীফ করেন, এই বর্ণনাও ইব্ন 'আরাবীর বরাত দিয়া উদ্ধৃত করা হয়। ৭১৩ হিন্ধরীতে (১৩১৪ খৃ. ) মৃত জনৈক প্রস্থকারের 'বাহজাতু'ল-আসরাার' নামক প্রস্থে 'আবদু'ল-ক'গাদির (র) দারা সম্পাদিত এমন বহু কারামাতের বিবরণ আছে যাহা বহু সাক্ষী-পরম্পরা দ্বারা সমগ্রিত। তদ্দল্লে ইবুন তারমিয়াঃ ( মৃ. ৭২৮/১৩২৮ খৃ. ) ঘোষণা করেন যে, বিশ্বাসযোগ্যতা প্রমাণের জন্য যাহা যাহা দরকার, এই বর্ণনাগুলিতে তাঁহার সবই রহিয়াছে ; তবে অন্যেরা ততটা বিশ্বাস করেন না। অনীক কাহিনী আছে বলিয়া য'হোবী পুস্তকখানা পাঠের অযোগ্য বলিয়া ঘোষণা করেন, পক্ষারেরে ইব্নু'ল-ওয়ার্দী (তা'রীখ. ২খ, ৭০ ও ৭১ গৃ.) তাঁহার <del>পুতকে ঐসকল</del> কাহিনী বর্ণনা করেন**ঃ শারখের মুখে নানা দাভিক** উক্তি তুলিয়া দিয়া কেহ কেহ আরও অধিক বিরক্তির কারণ **ষটাইয়াছেন। দৃল্টাভয়ক্লপ বলা খাই**তে পারে যে, বাহ্জাতৃ'ল-আস্রারে প্রথমে কথাওলি লোকের তালিকা দিয়া বলা হইয়াছে যে, **ভাঁহারা শায়দকে বলিতে ওনেন, "আমার গা প্রত্যেক দারব**ীশের <del>গলার উপর।" অনুরূপভাবে তিনি নাকি দাবী</del> করিয়াছেন যে, ডিনি <del>তানের সতরটি বারের ( বাহার এক একটা বর্গ-মর্তের দূরত অপেকা</del> **অধিকতর প্রশন্ত ) অধিকারী ইত্যাদি। 'আবদু'ল-কণাদির (র)-এর** বরবতীকালের অনুসারিখণ যেমন ফারসী পুস্তক মাখাযিন্'ল-ক্যাদিরিয়্যার ( রুটিশ যাদুঘরের ২৪৮ নং পাগুলিভি ) লেখক প্রথমোক্ত <del>উজিটির সার্বজনীন প্রয়োগ সীমাবছ করিয়া প্রমাণ করার চেল্টা</del> করিয়াছেন যে, ইহা বলা তাঁহার পঞ্চে ন্যায়সলতই হইয়াড়ে। অধি-ক্তর ধর্মনিষ্ঠ শেষকেরা ( যথা, দামীরী ১খ, ৩২০ পৃ. ) ইহাতে শুর্ ভাঁহার উচ্চ মর্যাদারই সাক্ষ্য দেখিতে পান। 'আবদু'ল-কণাদির (র)-এর প্রামাণ্য রচনায় এই ত্রেণীর উল্ভি গাওয়া বায় বলিয়া বোধ হয় না ( তবে ভাঁহার প্রতি আরোদিত কয়েকটি কবিভায় অনুরূপ **উক্তি ভাছে ) ; এই**গুলি স**ভবত তাঁহার ডগ্রন্থর গু**ণ্ডি উৎসাহের **হুল। তাঁহারা তাহাকে 'দারব'ীশদের সুলত**্যান' বলিয়া অভিহিত

করেন এবং মুশাহিদুলাহ্, আমকলাহ্, ফাদ'লুলাহ্, আমানুলাহ্, नुक्रजार्, कृष्ट् वृद्धार्, जाञ्चक्रजार्, कावभानुबार्, वृत्ररानुबार, আয়াতৃলাহ্, পাওছু'লাহ্, আল-গণওছু''ল-আ'জ'াম এই সকল প্রশংসাসূচক শব্দাবলীর কোন একটির যোগ ডিল্ল কখনও তাঁহার নাম উচ্চারণ করেন না। বাংলাদেশের লোকেরা ভাঁহাকে **'বড়**পীর সাহেব' নামে অভিহিত করিয়া **থাকেন।** তাঁহার সন্তানদের মধ্যে নিম্নোক এপারজন গিতার পদার অনুসর্থ করেন বলিয়া বাহ্জাতু'ল-আসরারে উল্লেখিত হইয়াছে: 'ঈসাা ( মিসরে মৃ. ৫৭৩/১১৭৭-৮ ). 'আবদুলাাহ্ ( বাগদাদে মৃ. ৫৮৯/১১৯৩ ), ইব্রাহীম (ভ্রাসিতে মৃ. ৫১২/১১১৬ ), 'আবপু'ল-ওয়াহ্যাব ( ৰাগদাদে মৃ. ৫১৬/১১১৭ ). য়াহ্ য়া ও মৃহ ালমাদ ( বাগদাদে মৃ. ৬০০/১২০৪ ), আবদু র-ক্সাধ্যাকি ( বাগদাদে মৃ. ৬০৬/১২০৭ ), মূসা ( দামিশ্বে মৃ. ৬১৮/ ১২২১ ), 'আবদু'ল-'আমীয় ( সিন্জারের অবর্গত জিয়াল হামে হিজরত করিয়া মৃ. ৬০২/১২০৫ ), 'ভাবদু'র-রাহ্ মানি ( মৃ. ৫৮৭/১১৯১ ও ভাবদু'ল-জাব্বাার (মৃ. ৫৭৫/১১৭৯-৮০)। পিতা সম্বাস্থানানা কিংবদন্তির প্রসারে তাঁহার সন্তানদেরও অবদান রহিয়াছে।

সিব্ত ইব্নু'জ-জাওষীর মতে ছালীঞা নাাসি'রের রাজছে ভাঁহার ওয়ামীর আবু মূনুসের দাবীতে 'আবদু'ল-কণাদির (র)-এর পরিবার সামরিকভাবে বাগদাদ হইতে নির্বাসিত হন। মঙ্গোলেরা বাগদাদ অধিকার করিলে তাঁহাদের করেকজন নিহত হন, কিন্তু উলিখিত ব্যক্তাল ভিন্ন কণাদিরিয়া। তণারীকণার কেন্দ্র বরাবর বাগদাদেই রহিয়াছে।

**श्चलको ३** (১) Ahlwardt 'बावमु'ब-कगानित (र)-अर स्रोवन চরিত গ্রন্থের একটি তালিকা ভাঁহার Verz. der arab. Handschr., Nos. 10072-92-এ দিয়াছেন। তন্ত্রধ্যে জীবন-চরিতসমূহ প্রকাশিত হইয়ছে তাহা এই : (২) আশ-শাত<sup>া</sup>নাও**ঞ্চী, বাহ্জাতু'ল-আস্**রাার (কায়রো ১৩০৪); (৩) মূহণখ্মাদ ইব্ন য়াহ্'য়াা আত-আদাফী, কণলাইদু'ল-জাওয়াহির (কায়রো ১৩০৬), (৪) মুহ'াদমাদ আদু-দিলাই, নাতীজাঃ আত-তাহ্•ক'ীক' (ফাাস ১৩০৯), অনুবাদ কৃত Weir. in JRAS, 1903 ৷ এতৰ্তীত (৫) গি'ব্ত'তু'ন-নাজি'র, ইব্ন হণজার কর্তুক রটিত বলিয়া কথিত (Ahiwardt-এর তা**লিকায় নাই**) E. D. Ross কর্ত্র সম্পাদিত (কনিকাতা ১৯০৩)। সম্ভবত মণহাবী র ভা'রীধু'ল ইসলাম গ্রন্থে প্রদত্ত জীবনীই সর্বোৎকু<del>ল্ট</del>। ইহার অধিকাংশই ইব্নি'ন-নাজ্জারের (JRAS-এ প্রকাশিত ১৯০৭ পৃ. ২৬৭) বর্ণনার উপর প্রতিষ্ঠিত। সম্প্রতি শায়খ সানুসী 'আবদু'ল–কণাদির (র)–এর একখানি জীবনী লিখিয়াছেন ব্রহ্মিয়া কথিত। যে সমন্ত আধুনিক যুরোপীয় লেখক 'আবদু'ল-ক'াদির (র) ও ভাঁহার ক'াদিরী ড'ারীক'াঃ সম্পর্কে আলোচনা করিয়াছেন তাঁহারা হইলেন : (৬) L. Rinn, Marabouts et Khouan (Paris 1884): (9) A. Le Chatelier, Confreries Musulmanes du Hedjaz (Paris 1887), (b) Depont et Coppolani Confreries religieuses Musulmanes (Algiers 1897), (5) Carra de Vaux, Gazali (Paris 1902), (50) W. Braune, Die Futuh al-Gaib des 'Abd al-Qadir, Berlin 1933; (88) M.A. Aini, Un grand Saint de l'Islam, Abd al-Qadir Guilani, Paris 1938, (52) G.W.J. Drewes and Poerbatjaraka, De mirakelen Van Abdoelkadir Djaelani, Bandoeng 1938, (රාල) Brockelmann. GAL\*, i 560 พ. , (58) Suppl. i. 777 พ.

'আবদু'ল-কারীম ইব্ন ইব্রাহীম ञाल-कीली বাগন্যাদের অৱর্ণত স্বীরা (عيد الكرغم بن ابراهيم الجيلي) নামক স্থানের বিখ্যাত মুসলিম সংকী। জন্ম ৭৬৭/১৬৬৫—৬ সনের কাহাকাছি। ভাঁহার হতার তারিখ সম্ভবত ৮১১-৮২০/১৪০৮-১৪১৭ সনের মাঝামাঝি হইবে ৷ তাঁহার জীবনের কোন সঠিক তথ্য পাওয়া ষায় নাই । তাঁহার গ্রেছ তিনি শার**ফু'দ্-দীন ইসরাম্বিল ইব্ন ইব্রাহীয়** ভাল-ভাবারতী-কৈ ভাঁহার মুরশিদ (ভক্ন) বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন বঁহার সঙ্গে ভিনি হাষানের অন্তর্গত যাবীদ-এ বাস করেন। এই সম্পর্কে ভিনি ভিনষ্টি সনের, কথা ৭৯৬/১৩১৩-৪, ৭৯১/১৬৯৬-৭ এবং ৮০৫/ ১৪০২-৩ উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি মুহ'য়ি'দ-দীন ইখনি'ল-'আরাবীর (ইবনি'ল-'আরাবী দ্র.) সৃংফী মতের অনসরণ করেন এবং ভাঁহার র্বছাবলীর ভাষ্য লিখেন। এই ভাষ্যে তিনি কতেক খটিনাট বিষয়ে বিষয়ত প্রকাশ করেন। তাঁহার বহু সংখ্যক পুরুকের (g. Brockelmann, GAL3, ii. 264) मध्य "जाल-ইনসান'त-कार्मित की मा'-রিকাতি'ল-আওয়াৰের ওয়া'ল-জাওয়াাইল" মুপ্রিত হইয়াছে। তিনি ইবনু'ল-'আরাবীর নিকট হইতে "ইনসাানু'ল-কাামিল" বা পরিপর্ণ মানবের ধারণা ও নামটি ধার করেন। পরিপূর্ণ মানব উচ্চতর স্তরের একটি ক্রুদ্র জগৎ বিশেষ, যাহার মধ্যে দর্গণের নামে প্রাকৃতিক শক্তি এবং ঐশী শক্তি---উভয়ই প্লতিবিদ্নিত হয়। তিনি মহণাল্মাদ (সং)-কে (৬০তম অধ্যায়ে) এইরূপ পরিপর্ণ মানবের প্রতীকরূপে বুর্থনা করিয়াহেন। মানব জাতির অপর সকল ব্যক্তির আতার মধ্যেও ঐশী শক্তি বিদ্যমান, তবে 'আবদু'ল-কারীমের বর্ণনায় এই সকল আছা এক একটি 'নুস্থাঃ' ( নকল, অনুকৃতি ) মার। স**ংকী উপপাদ্য**গুলি বিলেখণের ফাঁকে ফাঁকে প্রায়ই তিনি কাল্পনিক সফী উপাধ্যানসমহ প্রথিত করিয়া দিয়া থাকেন। প্রছের ডমিকায় তিনি একটি "মাকামা:" ভূড়িয়া দিয়াছেন। মুসলিম জগতের অধিকাংশ ছানে বিশেষত ইন্দো-নেশিকার প্রচলিত সুংক্ষী মতবাস বিকাশের ধারায় তাঁহার প্রস্তের প্রভাব সুপরিস্ফুট (তৃ. আর-ইনসাান্'র-কাামির প্রবন্ধ)।

প্রমুগজী: (১) Brockelmann, GAL<sup>2</sup> ii. 264: (২) Suppl. ii, 283 প.; (৩) আল-জীলী, আল্-ইনসান্'ল-কামিল, ব্য. ৪৬; (৪) হণাজনী খালীকা; (ed. Flugel), No. 10989; India Office Cat., No. 666; (৫) Vollers Leipz. Katal., p. 69; (৬) Schreiner, in ZDMG, iii, 520; (৭) C. Snouck Hurgronje, studies in Islamic, Mysticism, Cambridge 1921, p. 77-142.

J. Goldziher (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুর কাদের 'ছাবাদু'ল-মুড'ানিব ইব্ন হাাশিম ( ماشر مبد العللب ابن ) মুহ'াল্মাদ (স')-এর গিতামই। তিনি পূর 'আবদুলাহ-এর সূত্যর পর গোঁর বালক মুহ'াল্মাদ (স')-এর প্রতিপালনের দারিত্ব প্রহণ করেন। মৃত সভান 'আবদুলাহ্ব প্রতি তিনি অভ্যত্ত অনুরত্ত ছিলেন। ভাঁহার সভানটি প্রশংসিত (২) ব্যক্তিংহর অধিকারী হউক, এইরূপ আকাছায় 'আবদু'ল-মুত্'ভানিব গোঁরের নাম রাখিরাছিলেন মুহ'াল্মাদ। 'আবদু'ল-মুত্'ভানিব-এর প্রক্ত নাম ছিল শায়বাঃ। ভাঁহার লাভা সাল্মা ছিলেন মদীনার বানু নাজ্যার সোরের মেরে। শারবার গিতা হ্যাশিমের সহিত সাল্মার এই চুতি' হয় মে, সভান ভূমিলট হওরার সমর সাল্মা মদীনার আকিবেন। অলিন পর প্রমণকালে হ্যাশিমের মৃত্যু হয়। শারবাঃ মদীনার জন্ম-গ্রহণ করিবা বড় হইতে থাকে। গরে ভাঁহার চাচা মুত্'ভ'ানিব প্রাত্তশ্বর

ৰাজক শায়বাকে মন্ত্ৰায় লইষা আসেন। মন্ত্ৰায় লোক অপব্লিচিত বালক শায়বাকে মনে করিল, সে মৃত্ ত'ালিব-এর দাস। সূতরাং ভাঁহার নাম হইয়া পড়িল ভাবদু'ল-মত তালিব। নাওফাল নামে আবদু'ল-মুভ ডণালিবের এক চাচা গাঁহাকে পৈতৃক সম্পত্তি হইতে বঞ্চিত করিতে **চাহেন : কিন্তু তাঁহার মাতৃকুলের আত্মীয়গণ নাওফালকে উহা দিতে** ৰাধা করেন। 'আবদু'ল-মৃত্তালিব স্বপ্নাদিল্ট হইয়া ক্লছ গুৰু সম্সম কুপটি পুনর্থনন করান এবং কু:রায়শ গোছের অন্যান্য লোকদের বিরোধিতা সত্ত্বেও তাহাতে নিজের মালিকানা বহাল রাখিতে সমর্থ হন। ইহার ফলে তিনি তীর্থবান্নীদিপের মধ্যে পানি বিভরণের অধিকার লাভ করেন (তু. শায়বা: প্রবদ্ধ )। আবরাহা-র মঙ্কা অভিযানের সময় তিনি কু'রায়শদের শায়খ এবং তাহাদের দৃতরূপে আবরাহা-র নিকট অতান্ত সম্মানজনক বাবহায় প্রাণ্ড হন। য়াক বীর গ্রন্থে ( Houtsma, সন্দা, ২খ, ৮ গ. ) তাঁহার সন্দর্কে কতক অতিবৃত্তিত উপাধান পাওয়া যায় . এমনকি তাঁহাকে ধর্ম-সংভারকরপেও চিত্রিত করা হইয়াছে এবং বলা হইয়াছে যে, তিনি বহু রীতিনীতির প্রবর্তন করেন, যাহা কুরুআান ও হণদীছে বহাল রাখা হয়। গ্রাহার উপনাম দেওয়া হইয়াছে আব্'ল-হ'াারিছ'। বিলেষ উল্লেখযোগ্য বিষয় এই যে, আল-মাসণ্টদী তাঁহার মুরুজে ( প্যারিসে সম্পা. ৪খ, ১২১ ) মন্ধার গোরগুলির মধ্যে বানু'ল-হণারিছ: ইবন 'আবদি'ল-মৃত্তালিব-কে বানু হাাশিম ও বানু মৃত্তালিবের অধন্তন পোন্ধ বলিয়াছেন, অথচ সাধারণ বংশ বিবরণ অনুধায়ী বানু'ল-হণারিছ হাাশিমীদের শাখা হিসাবে বানু মৃত তণলিবের সমান্তরাল

প্রস্থানী ঃ (১) তাবারী, ১খ, ১৩৭ গ., ১৮০, ১০৮২ গ., ১৯৮৭ গ., (২) ইব্ন হিশাম, ১খ, ৩৩ গ., ৭১, ৯১ গ., ১০৭ গ., (৩) ইব্ন সাদ, ১খ, ৪৮ গ., (৪) Sprenger, Das Leben und die Lehre des Mohammad, iii, p. cxliv, (৫) Wustenfeld, in ZDMG, vii 30—35, (৬) Caussin de Perceval Essai Sur l'histoire des Arabes avant l'islàmisme, i. 259, (৭) Muir, The Life of Mahomet (Ist ed.), i., p. ccli. গ., (৮) Caetani, Annali dell' Islam, i, 110—120, (১) Buhl, Das Leben Muhammeds. p. 113 গ.

দের অবাদুল লাতীফ, নবাব ( عبد اللطيف الوالي : নাওওয়াবি
'লাবদ লাত ফ ) ১৮২৮—১৮১১, বালালী মুসলিমদের জন্যতম
নেতা, ফরিদপুর জিলার রাজাপুর প্রামের কণাদে । পরিবারের সন্ধান ;
গাঁহার পূর্বপুরুষ 'জাবদুল-ওয়াহি'দ ( বা ওয়াহ'ীদ ) বাদশাহ
আওরস্থীবের নিকট হইতে লা-খারাজ বার খাদা ( ১৬ বিঘায় এক
খাদা ) জমি প্রাণ্ড হন ; ইহাতে প্রামটি বারোখাদিয়া নামে পরিচিত
হয় । কণাদে । পরিবারের ক্রুত বংশবিস্তারের ফলে পারিবারিক
সম্পত্তি বহু অংশে বিভক্ত হয় এবং আবদুল লতীকের পিতা ফকীর
মুহাল্মদ অভাবের তাড়নার বাধ্য হইয়া কলিকাতায় প্রস্থান করেন
এবং তাহার আখায় সদর দীওয়ানী 'আদালতের উকীল মুন্দী
বাকায় উল্লাহ্-এর নিকট আগ্রয় লাভ করেন।

করিকাতার আবণুর নতীকের অংশ। তিনি গিতার মধ্যম পূর। কনিষ্ঠ রাতা আবদুর পক্রের সহিত তিনি করিকাতা মাদ্রাসার বিদ্যাত্যাস করেন এবং আরবী, কার্সী ও ইংরেজীত বিশেষ বৃংগতি লাভ করেন। রাজা-রাজত হয়পকারী ঔগনিবেশিক

শাসকদের প্রতি বিরাপ মনোভাবের কারণে, বিশেষত ইংরেজ প্রব-তিত শিক্ষা ব্যবস্থার পরোক্ষ কুফল লক্ষ্য করিয়া মুসলিম উলামা। ষম্মন ইংরেজী শিক্ষার বিরুদ্ধে মত প্রকাশ করিলেন ত্থন মুসলিম জনগপ ইংরেজী শিক্ষা 'হ'ারাম' বলিয়া মনে করিতে লাগিল। যে কয়েকজন লোক এই প্রতিকূল আবহাওয়ায় ইংরেজী শিক্ষা লাভ করেন এবং অবস্থাদৃণ্টে উহা অপরিহার্য বলিয়া বুঝিতে পারেন, এই দুই ভাই তাঁহাদের মধ্যে উল্লেখযোগ্য। শিক্ষা সমাপ্ত করিয়া আবদুল-লতীফ চাকা করেজিয়েট ভুলে শিক্ষকের পদে নিযুক্ত হন ; তৎপর তিনি কলিকাতা মাদরাসায় ইংরেজী শিক্ষকের পদ লাভ করেন। সূত্রী চেহারা, মাজিত আচরণও পরিপাটি পোশাক এবং তৎসহ ইংরেজী শিক্ষার দরুন ডিনি ইভিমধ্যেই উচ্চতর ইংরেজ মহলের দৃষ্টি আকর্মণে সমর্থ হন। ফলে বালালার ডেপুটী গডর্মর স্যার **হার্বাট ম্যাডক ভাঁহাকে ডেপুটী ম্যাজিস্টেটের** পদে নিযুক্ত করেন। ১৮৫২ **খৃস্টাব্দে তিনি ডেপুটী মাজিস্টেটের পূর্ণ ক্ষমতা লাভ** করেন। তিন মাস পরে তিনি বালালা, বিহার ও উড়িফ্যার Justice of the Peace নিৰুক্ত হন ৷ পরবভী জানুষাধীতে ভাঁহার উপর নবগঠিত কলারোয়া (পঞ্জে সাজ্জীয়া) মহকুমার শাসনভার নাস্ত করা হয়, কিন্ত কিছু দিন পর (১৮৫৪) তাঁহাকে হগনী জিলার কুখ্যাত মহকুমা ভাহানাবাদে বদলী করা হয়। সেখানে দুস্কৃতিকারীদের দমনে তিনি বিশেষ দক্ষতার পরিচয় দেন। ফলে ১৮৫৯ খ্. তিনি আলীপুরে বদলী হন। ১৮৬৪ খৃ. ডিনি নব-প্রতিষ্ঠিত আলীপুর পুলিব কোর্টের ম্যাজিস্টেট নিযুক্ত হন। শেষের নিকে কিছুকাল তিনি প্লেসিভেসী মাজিস্টেট গদেও কাছ করেন। অভঃপর তাঁহাকে শিরালদহ পুলিশ কোটে বদলী করা হয় (১৮৭৭ খু.)। ছন্ত্রিশ বৎসর চাঁকুরীর পর এই পদ হইতেই ভিনি অবসর প্রহণ করেন (১৮৮৫ খৃ.)।

সরকার তাঁহাকে ৫০০ টাকা হারে বিশেষ পেনশন দানের ব্যবস্থা করেন। অবসর গ্রহণের পর তিনি কিছুকাল ভূগালের নবাবের প্রধান মন্ত্রীর পদেও কাল্প করেন।

যোগাতার দর্মন আবদুর রতীফ অনেক বে-সরকারী পদে কান্ত করার ু সুযোগ প্রাণ্ড হন। সারে সাহি।দ আইু মাদ (আহমাদ খান ৪.)-এর নায় তিনি ছিলেন নবা-পদ্ধী বালালী মুসলিমদের নেতা। কর্তৃপক্ষের সুনজরে থাকায় তাঁহাদিপের উপর প্রভাব বিভার করিয়া সায়িাদ আহ্'মাদ খাানের ন্যায় ডিনিও মুসলিম-দের যথেক্ট উপকার করিতে সমর্থ হন। তিনি মুগলিম বিবাহ ও ত'ালাকি' রেজেস্ট্রী জাইন পাস করাইবার জন্য যথেষ্ট প্রম স্বীকার করেন। এই আইনের জাওভার কণাদ े — Marriago Registrar )-এর শদ সৃষ্টি হওয়ার বহু বেকার জারবী শিক্ষিত মুসলমানের কর্মসংখান হয়। তিনি ছিলেন এই আইন পরিচালনার জন্য নিযুক্ত হায়ী কমিটির অন্যতম সদস্য। ' 'সেণ্টাল ইপ্যামিনেশান কমিটি', ইনকামট্যালের 'ব্বার্ড অব কমিশনার্স', আজীপুর রিফর্মেটারী ভুরের "বোর্ড অব ম্যানেজমেন্ট"-এর সভা হিসাবেও তিনি যোগাতার সহিত কাজ করেন। তাঁহার **চেল্টার** কলিকাতা মাদ্রাসায় অ্যাংলো-পাসিয়ান বিভাগ স্থাপিত হয়। সেখানে মুসরিম ছারগণ এন্ট্রানস (প্রবেশিকা) পরীক্ষার সম্মানের ইংরেজী পড়িতে পারিত। প্রেসিডেন্সি করেছ স্থাপনের তিনি একজন প্রধান উদ্যোক্তা ছিরেন। হ'াজী মুহণাস্মাদ মুহ্ সিনের বিরাট ওয়াক্স্ফ সম্পত্তির আয়ে ইইতে বাষিক্ ৫০,৪০০ টাকা বগদী কলেৰে ব্যয়িত হইত। আৰদুৰ ব্যতীফের চেম্টায় সরকারী তহবিগ হইতে উক্ত পরিমাণ টাকা কলেজের জন্য বরাশ করা হয়, হণাজী মুহ'সিনের ওয়াকৃক্ষ সম্পত্তির আরের দারা ঢাকা, চট্টগ্রাম ও হগলীতে তিনটি মাদ্রাসা ছাগিত ও গরিচালিত হয় এবং মুসলিম হাঙ্গিগের রতি ইত্যাদির ব্যবস্থা হয়।

বিবাহিত দেশীয় লোকেরা খৃস্টান ধর্ম প্রহম করিলে তাহাদের দার।তর গ্রহণ বৈধ করার জনা যে আইন রচিত হয় (১৮৬৫ খৃ.) ইহার বিরুদ্ধে মুসরিম সমাজে তীব্র বিজ্ঞোতের সঞ্চার হইলে আবদুল লডীফের চেল্টায় সরকার মুসরিমদিসকে এই আইনের আওতা হইতে অব্যাহতি দান করেন। তিনি করিকাতা ও হসলী মাদ্রাসার সংজ্ঞার কার্যেও যথেপট সহায়তা করেন।

ইংরেজী শিক্ষার প্রতি মুসলমানদের বিতৃক্ষা দূর করার উক্ষেশ্যে ১৮৬৩ খৃ. তিনি 'মোহামেডান লিটারারি সোসাইটি' নামে একটি সমিতি গঠন করেন। স্যার সায়্যিল অ্যহ্'মাদ খানে এই সমিতির এক অধিবেশনে বজুতা দেন। আলীপুরে প্রথম কৃষি প্রদর্শনী (১৮৬৩ খু.) ও কলিকাডায় প্রথম আদমশুমারী (১৮৬৫ খু.) ওপলক্ষে নানা ওজবের সৃষ্টি হঠলে তিমি ইশ্তাহার ক্ষারী করিরা ভাষা প্রশমিত করেন। সায়্রিাদ আহ্'মাদ বেরেলাব'ী-র নেতৃত্বে ভারতে ব্রট্টিশ শাসনের বিক্লছে প্রবল আন্দোলন দানা বাধিরা উঠিলে আলিমগণ ভারতবর্ষকে 'দ্যাক্লল-হ'ার্ব' (ম.) ঘোষণা করেন। মুল্লাহিদগণ প্রথমে শিষ ও গরে ইংরেজের বিক্লছে অর ধারণ করে। এই বিগদে ইংরেজরা আবদুল লতীক্ষের শর্মাপের হইলে ঠিনি জৌনপুরের মাওলাানাা কারামাত 'আলী (র)-এর নিকট হইতে এক ফাতৃওরা প্রকাশের ব্যবহা করেন যাহাতে ভারতবর্ষ পাক্লে'ছ-ইসল্লাম স্লগে চিম্লিত হয়। ফলে এক লেশীর মুসন্ধিম স্থনগণ কতকটা শান্ত হয় (১৮৭০ পু.)।

বনকান বুছের সমর (১৮৭৬ খু.) ভারতীয় মুসজিমগণ ভূরকের পক্ষে বুছে বোসদানের জনা উদ্প্রীব হইজে আবদুর লভীক এক সভা ডাকিয়া আহত তুকী সৈনাদের জন্য জর্ম সাহাযোর প্রস্তাব পাস করাইয়া ও বুছে বোসদানের জন্য মহারাশীর নিকট এক আবেদন পাঠাইবার ব্যবহা করিয়া আর একবার মুস্থিমসপ্তকে শাভ রাশিতে সক্ষম হন।

প্রতিদানে ইংরেজরা তাঁহাকে নানা সম্মানে ভ্রিত করিছে থাকে।
তিনবার (১৮৬২, ১৮৭০, ১৮৭২ খু.) তিনি ফাবছাগক সভার
সরকারী সদস্য মনোনীত হন। ১৮৬৩ খু. হইতে ১৮৭১ খু. পর্বত্ত
তিনি কলিকাতা কর্গোরেশনের ও ১৮৬৪ সন হইতে ১৮৮৫ পর্যত্ত
শহরতলীর মিউনিসিগ্যালিটি-সদস্য ছিলেন। ১৮৮২ খু. তিনি
বরানগর মিউনিসিগ্যালিটির চেয়ারম্যান ও বেঞ্চের প্রেসিডেন্ট নিমুজ
হন। ১৮৭৭ খু. তাঁহাকে খান বাহাদুর, ১৮৮০ খু. নবাব, ১৮৮৩ খু.
সি. আই. ই. উপাধিতে ভূষিত করা হয় ;

- আবদুল নতাফের পিতা ছিলেন একজন সুসাহিত্যিক।
তিনি 'জামি'উ'ত-ভাওয়ারীয়' নামে কার্মীতে বিশ্ব ইণ্ডিহাসের
একখানা সংক্রিণ্ড-সার প্রথমন করেন। আবদুল-মতীফ উত্যাধিকারসুরে পিতার এই সাহিত্যিক গুণ প্রান্ত হন। শু-প্রতিতিঠত
সাহিত্য সভায় তিনি করেকটি গাল্ডিডাপুর্ল প্রবন্ধ পাঠ করেন।
এশিরাটিক সোসাইটি-তে যোগদান করিয়া ( ১৮৬০ ) পরে তিনি উহার
কাউন্সিলের সভ্য নিযুক্ত হন। সোলার সায়েক্স প্রসোসিয়েশনের
তিনি হিলেন সেক্রেটারী। পাতিয়ারার মহারাক্স ভারার রভাবে ডাঃ
মহেন্দ্র নাম্ব বিস্তান সভার জন্য ৫০,০০০ টাকা দান করেন।
বস্তুত বিনিধ জনহিত্যকর প্রতিচানের সহিত্য যুক্ত থাকিয়া তিনি
অমুসরিমদেরও মধেন্ট উপকার করিয়া মান।

আবদুর বভীকের সুনাম বাংলার সীমা ছাড়াইয়া ভারতবর্ষের অন্যান্য স্থানেও বিভ্ত হয় ।

প্রস্থানীঃ হাবীবুলাহ্ বাহার প্রণীত 'নওয়াব লতীফ' ও বিভিন্ন সামন্ত্রিকী।

ডঃ এম. আবদুল কাদের

ভাবিদুল হামিদ খান ভাসানী, পিতৃ-প্রদত্ত নাম আবদুর হামিদ খান (المومد المومد : 'আব্দ ভাল-হণামীদ খান). মাওরানা ভাসানী নামেই দেশ-বিদেশে সুপরিচিত। বিপ্রবী জননেতা, জনসপের কল্যাণে নিবেদিত সংগ্রামী রাজনীতিবিদ, শিক্ষানুরাগী, বহ প্রতিষ্ঠান ও সংগঠনের প্রতিষ্ঠাতা, বাংলাদেশে রাক্ষানী হ'কুমাত প্রতিষ্ঠার খালিক। পাবনা জিলার সিরাজগঞ্জ মহকুমার ধানগড়া প্রামে ১৮৮০ সালে একটি কৃষিজীবী পরিবারে জন্ম। তিনি তাঁহার পিভামাতার তিন পুরের অনাতম। তাঁহার একজন ভগ্নিও ছিলেন। ভাবদুল হামিদ খান হয় বৎসর খয়সে পিতৃহীন হন। তাঁহার পিতা শরাকত জালী খানের মৃত্যুর জন্ম কালের মধ্যেই তাঁহার সকল ভাতা-ভল্লি মারা যান। আবদুল হামিদ খানের লালন-পালনের দায়িত্ব অপিত হর তাঁহার মাতা ও চাচাদের উপর।

আবদুর হামিদ খানের অভিভাবকগল তাঁহাকে সিরাজগঞ্জের একটি মাদ্রাসার ভতি করিয়া দিয়াহিলেন। কিন্তু প্রকৃতিগতভাবে চকল বালক আবদুর হামিদ খানের পক্ষে বেলী দুর লেখাপড়া করা সম্ভব হইল না। লাঠিখেলা, যায়া ও কবিগানের আসর তাঁহাকে মাদ্রাসার গভি হইতে বাহির করিয়া লইয়া যাইত। সেইকালে যায়া ও কবিগান ছিল প্রধানত প্রচারমূলক ও কোন কোন ক্ষেত্রে রুটিশ বিরোধী। আবদুর হামিদ খানের কিশোর মন ইহাতে আকৃত্ট ও উদুদ্দ হর। ইহাতে জনগণের সুখ-দুঃখের সহিত কৈশোর হইতেই তাঁহার একাক্ষতাবোধ জন্ম। এই সময়ে তিনি প্রাজন ভাষার চিত্তগাহী বজুতার শক্তি উপকৃথিধ করেন।

তিনি যে পরিবেশে জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন, তাহাতে শৈশব হইতেই জমিদার ও মহাজনদের নির্মম শোষণ ও বঞ্চনার সহিত তাঁহার পরিচয় ঘটে। ইহাদের শোষণ ও জুলুম হইতে দেশের মজলুম ও বঞ্চিত খানুষকে বাঁচাইবার একটি দৃচ প্রতিজ্ঞা তাঁহার অন্তরে সূল্টি হইতে থাকে। সংপ্রামী চেতনা তাঁহাকে বিপ্লবের প্রতি আপ্রহী করিয়া তোলে। এই সম্মরে শ্বানীর জমিদার মহাজনগণ তরুণ আবদূর হামিদ খানের বিরুদ্ধে চক্রান্তে লিণ্ড হইলে তাঁহার শিক্ষক মাওলানা আবদূর বাকীর পরামর্শ তিনি সিরাজগঞ্জ ত্যাস করেন। ইহার পর খ্যাহ সায়িদে নাাসি'-ক্শ্-দীন বাসন্দাদীর সাহচর্যে তিনি প্রথমে মোমেন্থাহীর উপকর্ণে কাস্পা প্রামে সাড়ে তিন বংসর জতিবাহিত করেন। অতঃপর তাঁহার সঙ্গেই তিনি চব্বিশ বংসর বয়সে আসামের ধুবড়ী মহকুমার জলেবর বায়া করেন। তিনি জলেবর থাকাকালে তাঁহার মাতৃ বিরোগ ঘটে। তাঁহার মূর্ণদ শাহে সাহেৰ ছিলেন একজন ক্যামিল সূক্ষী; আবদূর হামিদ খনের তরুণ বয়সে শ্যাহ সাহেরের দীর্ম সাহচর্য তাঁহার চিওকে আধ্যান্ধিক জালোকে জালোকিত করিয়া তোলে।

আনুষ্ঠানিক ৰিক্ষা লাভের জনা আবদুক হামিদ খান ১৯০৭ খ্.
দেওবন্দ (দ্ৰ.) খান। এইখানে দুই বৎসর অবহানকালে তিনি শাহে
ওয়ালিকুলাহ্ দিহ্লাব<sup>া</sup>-র রাজনৈতিক চিহাধারার সহিত পরিচিত
হন। ১৯০৯ খ্. জলেবর ফিরিয়া আসিরা তিনি রাজনৈতিক
কর্মসূচী প্রথম করেন। আবদুর হামিদ খান বুবিতে পারিজেন,
ইসলাম একটি পূর্ণার জীবন-বাবহা; মানব জীবনের সঞ্জে সম্প্রকিত

সকল ক্রিয়াকাণ্ডই ইহার পরিমণ্ডলে পড়ে। তাই রাজনীতিকে বাদ দিয়া ইসলামের জীবন পছতি সফল হইতে গারে না। এইজন্য রাজনৈতিক জান্দোলনের মাধ্যমে মানবতার মুক্তি আনমনের জন্য তিনি সংপ্রামে অবতীর্গ হন। ১৯১৮ খু. জীবনের প্রথম হ'লফ উদ্যাপনের পর তিনি দেশে ফিরিয়া রাজনৈতিক আন্দোলনে পূর্ণ উদামে অংশপ্রহণ করেন। স্বরাজ আন্দোলন, কংগ্রেসের অসহযোগ আন্দোলন ও খিলাফাত আন্দোলন তখন প্রবল। মাওলানা এই সব আন্দোলনে অংশপ্রহণ করিয়া সর্বভারতীয় রাজনীতির সঙ্গে সন্পর্কিত হন। রাজনৈতিক কার্যকরাগের জন্য তিনি জীবনের প্রথম কারাবরণ করেন ১৯১৯ খু.। ১৯২৩ খু. জনেমর ভাসেন চরে অবস্থানকালে তিনি কিছু কাল ঘাসনারীর গহন জঙ্গলে অতিবাহিত করেন।

প্রকৃতপক্ষে মাওলানার আসাম জীবনের সকল রাজনৈতিক, সামাজিক ও তামানুনিক ক্রিয়াকলাপের কেন্দ্র ছিল এই ভাগান চর। এই ভাসান চর হইতেই গরবতীকালে তাঁহার নামের সঙ্গে 'ডাসানী' শব্দটি মুক্ত হইয়াছে। জমিদার মহাজনের শোষণ-জুলুম, বাড়ী-ধর উৎসাদিত ও নদী-ভাজনে সবঁহারা রংপুর, দিনাজপুর, মোমেনশাহী ও ফরিদপুর জিলার হাষার হাষার ছিলমূল কৃষক বিশ শতকের দিতীয় দশক হইতে আসামে প্রবেশ করিতে গুরু করে। কোথাও বাজ্বন কাটিয়া পতিত জমি আবাদ করিয়া, কোধাও বা জমি খরিদ করিয়া তাহারা আসামে বসবাস করিতে থাকে। আসামে লক্ষ লক্ষ একর জমি অনাবাদ পড়িয়া আছে---সরকারী-বেসরকারী পর্যায়ে এই শবর প্রচারিত হইতে থাকিলে ঝাডাবিকভাবেই বহিরা-গতদের সংখ্যা রৃদ্ধি পাইতে খাকে। আসামের বিভিন্ন জিলায় বহিরাসতরা বসতি স্থাপন করিয়া আসংমকে শসাসভারে সমৃদ্ধ করিয়া তোজে। খাদ্য উৎপাদন বৃদ্ধির জন্য প্রথম দিকে ইহাদের আগমন অভিনশিত হইলেও কালক্রমে আসামের কায়েমী স্বার্থের প্রতিভূ বেণীটি আত্তিত হইয়া উঠে এবং স্থানীয় জনসাধারণ ও আদি অ্থিবাসীদিগকে ইহাদের বিরুদ্ধে ক্লেগাইয়া তুলিতে থাকে। সরকারকে ইহাদের বিরুদ্ধে ব্যবস্থা গ্রহণের জন্য এই ল্রেণীটি চাপ সৃষ্টি করে। আসাম সরকার তথন আসামের আদি অধিবাসীদের বার্থে একটি 'কলোনাইজেশন জীম' প্রবর্তন করেন। এই জীম অনুযায়ী বহিরাগতরা কোথায় বসতি ছাগন করিবে তাহা চিহ্নিত করিবার দায়িত্ব কলোনাইজেশন অফিসারের উপর অর্গিত হয়। এখান হইতেই 'লাইন প্রথার' সূচনা। ২৬ ফেব্রুনারী, ১৯১১ তারিখের এক পরে দেখা খায়, কামরূপের ডেপুটি কমিশনার এক সীমারেখা টানিয়া বহিরাগতদের বাসের জন্য এলাকা চিহ্নিত করিয়া দেন। ১৯১৯-এর ৫ই মার্চ ভারিখের আর একটি পরে দেখা যার, নওগাঁর ভেদুটি কমিশনারও অনুরাপ নির্দেশ জারী করিয়াছেন। সংক্রেপে ইহাই কুখাত 'নাইন প্রধার' পটভূমিকা ( এ. জেড. আবদুরাহ, নাইন প্রথার গটভূমিকা )।

বিশ-শতকের চতুর্থ দশকে ডোটাধিকারের ক্ষেরে বাাপক পরিবর্তন সূচিত হয়। বরহুদের ভোটাধিকার ভারতীয় রাজনীতি চিভাভাবনার উপর বিপুল প্রভাব বিভার করে। নাইন প্রথা ভারা আবাদ নিয়জিত হইল বটে, কিন্তু সর্বহারা বহিরাসভদের আগমন ও বসতি ছাপন ছান বিশেষে সীমাবদ্ধ রাখা সন্তব হইল না। আইনত ভারতের যে কোন নামরিককেরই ভারতের যে কোন প্রদেশে সম্পত্তি কর ও বসতি ছাপনের অধিকার আর্হ। সর্বহারার দল বাংলাদেশ হইতে এই

অধিকারেই জীবন 🕉 জীবিকার তাগিদে অস্মামের অনাবাদী ও প্রতি**ত** অঞ্চরগুলিতে প্রবেশ করিতে থাকে। ইহাতে স্থানীয় কায়েমী স্বার্গান্ধ সাশ্রদায়িক সোণঠী ভাহাদের রাজনৈতিক ভবিষ্যৎ ভাবিয়া ভীত হইয়া পড়ে এবং বহিরাগতদের নিকট জমি বিক্রয় সম্পূর্ণ নিষি**ত্** করার জন্য দাবী ভোলে। বহিরাগতদের শতকরা নকাই জনই মুসলমান। ইহাদের প্রবেশ ব**র করিতে না** পারিলে বয়ঙ্কদের ডোটাধিকারভিত্তিক রাজনীতি তথা গণতাত্ত্রিক ব্যবস্থায় আসামে শুসলিম প্রাধান্য অনিবার্য হইয়া উঠিবে—এই আশহায় তাহারা বহিরা− প্রতদিগকে আসাম হইতে বিভাড়নের জনা 'বংগাল খেদা' আন্দোলন ক্তরু করে এবং সর্বপ্র লাইন প্রথা প্রবর্তনের জন্য উঠিয়া পড়িয়া লাগে। করে গহন অরণ্য সাক্ষ করিয়া, মারেরিয়া ও কারাজরের সাথে মরণগণ बড়াই করিয়া যাহার। আসামের গতিত, মনুষ্যবাসের অনুগ্যোগী **অঞ্চলম্বরিকে মনেশ্যন্যে সোনার এলাকার রাগান্তরিত করিয়াছিল,** ভালারা ইতিহাসের জন্মাভ্যম নির্মিতার শিকার হইয়া পড়িল। মাও-ন্ধানা ভাসানী এই বিগদ মানবলোচীর অধিকার রক্ষার জন্য অমিড-বিরুমে সংখ্যমে বাঁপাইয়া পড়েন ৷ এই সংগ্রামের শুরুতে ইহাদিখকে সংগঠিত করিয়া একটি দুর্বার রাজনৈতিক শক্তিতে পরিপত করা ছিল ভাঁহার সংগঠনী প্রতিভাও নেত্ছের এক অনন্য নিদর্শন (পূ. జ. )।

এই সময় আসামের সৌরীপুরের হিন্দু মহারাজা তাঁহার ভবিদারীতে গরু জবাই বছা করিয়া দিলে মাওলানা প্রাসানী মুসলমানদের
ধর্মীয় ও নাগরিক অধিকার রক্ষাক্তে তুমুল আন্দোলন গুরু করেন
এবং লাইন প্রথা ভঙ্গ করেন। ১৯৩৮ ইইতে ১৯৪৭ খৃ. পর্যন্ত প্রায়
দল বৎসর লাইন প্রথা বিরোধী আন্দোলন চলিতে থাকে। মাওলানা
ছিলেন আসাম প্রাদেশিক মুসলিম লীগের সভাগতি। তাঁহার ডাকে
প্রাদেশিক মুসলিম লীগ লাইন প্রথার বিশ্বতে সারা প্রদেশে জাইন
অমান্য আন্দোলন গুরু করে এবং মাওলানাসহ হাষার হাষার
কর্মী কারাবরণ করেন। আসামে তখন কংগ্রেসী শাসন চলিতেছে।
রিলেটে কোতয়ালী থানার লীগ প্রতাকা উন্থোলন করিতে পিয়া
ভারকাছ নামক এক ক্রমী কংগ্রেসী সরকারের গুলীতে শহীদ হন।

ষজনুষ মানুষের হার্থ ও অধিকার আদায়ের লক্ষ্যে তিনি জীবনে বহু সন্দেরন সংগঠন করেন। ভাসান চরের ১৯২৩ খু.-র সন্দেরন ইহুদের অন্যান। তথন হইতেই তিনি ভাসান চরের মাওলানা তথা 'মাওলানা ভাসানী' নামে পরিচিত হইয়া উঠেন। তাহার পরবর্তী সন্দেরনাওলার মধ্যে সিরাজগঞ্জের ঐতিহাসিক কাওয়াখোলা সন্দেরন (১৯৩২), গোড়াবাড়ী সন্দেরন (১৯৪৬), কাগমারী সন্দেরন (ফেব্রুয়ারী, ১৯৫৭), মহীগুর ও সাবেক গণ্ডিম পাকিভানের টোরাটেকসিং সন্দেরন (১৯৭০), পূর্ব পাকিভান শিক্ষা ও কৃতিই সন্দেরন (১৯৭১), মন্তোষে রাখীন পূর্ব পাকিভান সন্দেরন (৯ জানুয়ারী, '৭১), ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয় (১২ ডিসেমর, '৭৩) ও চামী সন্দেরনন (২০-১২-৭৫) এবং ভাঁহার জীবনের সর্বশেষ 'খোদায়ী খিদমতগার' সন্দেরনন (২৩-১১-৭৬) বিশেষ উল্লেখযোগ্য।

মাওলানা ভাসানী আসাথে বসতি ছাপন করিবেও রাজনৈতিক কারণে ও কার্যবাগদেশে তিনি বিভিন্ন সময়ে বর্তমান বাংলাদেশ, পশ্চিম বঙ্গ, শিলী, বোছাই, দেওবন্দ, রামপুর, আমরুহা, লাহোর, ভূপাল প্রভৃতি ছানে অবদ্বান করিরাছেন। তিনি একাদিক্রমে এগার বংসর আসাম আইন সভার সদস্য ছিলেন। তাঁহার তেল্টার আসাম ক্রদেশিক পরিষদে বাঙ্গালীদের জনা নরাই আসন সংস্কৃতি হয়। তিনি আসামে কুল, করেজ, মাদ্রাসা, পরা হাসপাভালসহ তেন্তিপটি প্রতিষ্ঠান গঠন করেন। তাঁহার ভজরা ঘাপমারীর নামকরণ করেন 'হামিদাবাদ'। কংগ্রেসের সাম্পুদায়িক চরিপ্রে বীতপ্রশ্ধ হইশ্বা তিনি ১৯৩৬ খৃ. কংগ্রেসের সহিত সম্পর্ক ছেদ করেন। ১৯৩৫ খৃ. আমক্রহার 'উলামাা সম্মেরনের পর তিনি মুসলিম লীপে যোগদান করেন। ১৯৩৭ খৃ. ছইতে আসাম মুসলিম লীপের সভাপতি থাকাকালে তাঁহার নেতৃভের প্রভাবে আসাম মুসলিম লীপ সাম্রাজ্যবাদ বিরোধী জনগদের এক দুর্বার আম্পেলনের কেন্দ্র হইয়া উঠে। ১৯৪০ খৃ. ঐতিহাসিক লাহোর সম্মেলনে যোগদানের পর তিনি পাকিস্তান আম্পোলনে বাঁগাইশ্বা পড়েন। ঐ বংসরই তিনি বিতীয়বার হাক্ক করেন। ১৯৪৬ সনে পাকিস্তান অথবা ভারতভূতির ব্যাপারে মিলেটে গলভোট অনুবিঠত হয়। উক্ত গপভোটে সিলেট পাকিস্তানের সাথে যোগ দেব। এই সময় সিলেটে যে অভূতপূর্ব পণজাগরণ দেখা গিরাছিল ভাহার যুলে ছিক্ক মাওলানার দীর্ঘ দিনের শ্রম এবং যারিষ্ঠ নেতৃত্ব।

১৯৪৭ খৃ. গাকিস্তান প্রতিষ্ঠিত হওয়ার পরেও মাওলানা ভাসানী আসামে অবস্থান করিতেছিলেন। গাকিস্তান প্রতিষ্ঠার পরপরই আসামের কংগ্রেসী বরদলই সরকার মাওলানাকে কারাক্সছ করে। ১৯৪৭ খৃ.-র শেষ দিকে তাঁহাকে আসাম হইতে বহিচার করা হয়। ১৯৪৮ খৃ.-র প্রথমদিকে তিনি পাকিস্তানের পূর্বাঞ্চল পূর্ব বঙ্গে আসমন করেন।

পাকিভান প্রতিষ্ঠার পর ক্ষমতাসীন মুসলিম লীব জনসাধারবের আশা-আকাশা প্রণে বার্থ হইলে তাঁহার নেতৃত্বে আওয়ামী মুসলিম লীস নামে এক রাজনৈতিক সংগঠন গঠিত হয় (১১ই অক্টোবর, ১৯৪৯)। তিনি এই সময় সাম্তাহিক **ইতেফাক গরিকা প্রকাশ ক**রেনঃ কিছুদিন পর তিনি গ্রেফডার হন (১৬ই অব্টোবর,১৯৪৯)। করেক মাস পর জেলখানায় অনশন ধর্মঘট ওরু করিলে তাঁহাকে মুক্তি দেওয়া হয় (১৯৫০ )! ১৯৫২ খৃ. ডাষা আন্দোলনে অংশ প্রহণের অভিযোগে ভিনি পুনরায় **ত্রেফতার হন। খিলাফতে রক্ষানী পার্টির চেয়ারস্থান** জনাব আবুল হালিম সারা পূর্ব পাকিস্তান সফরের পর ময়খনসিংহে আসিয়া প্রতিক্রিয়াশীল জনগণ বিরোধী মুসলিম গীগ সরকায়ের বিরুছে যুজফ্রণ্ট গঠনের আহ্বন জানান। ১৯৫৩ খু. বেরে বাংলা এ. কে. ফছলুর হক (৪.) হোসেন শহীদ সোহরাওয়াদী (৪.) ও মাওলানা ভাসানী সম্মিলিতভাবে যুজফুটে পঠন করেন ৷ অভঃপর সাধারণ নিবাসনে যুক্তফ্রণ্ট জয়ী হয় (১৯৫৪) এবং পূর্ব বঙ্গে মুসলিম লীগ সরকারের পতন ঘটে। এই বৎসরই মাওলানা ভাসানী য়ুরোল সক্ষর করেন এবং স্টক্রোম শান্তি সভেমলনে খোগ দেন।

১৯৫০ ছ, আওয়ামী মুসলিম লীপ হইতে 'মুসলিম' শব্দটি বাদ্দেওয়া হয়, আওয়ামী লীপ ধর্মনিরপেক্ষ বলিয়া হোষিত হয়। পর্রান্তীনীতির প্রমে একমত হইতে না পারিয়া তিনি আওয়ামী লীপ ত্যাপ করিয়া প্রথমে কৃষক সমিতি (১৯৫৬) এবং পরে নাশনাল আওয়ামী পার্টি [(ন্যাপ) (জুলাই, ১৯৫৭)] পঠন করেন। ১৯৫৮ য়, ৭ অক্টোবর পাকিস্তানের সেনাবাহিনী প্রধান জনারেল আয়ুব খ্যানের নেতৃত্বে সামরিক অভ্যাধান ঘটিলে তিনি অরমীশ হল। মুক্তি লাভের পর তিনি মহাতীন সফর করেন (১৯৬৬) এবং পর বৎসর হাভানার বিশ্ব শাভি সম্মেলনে যোগদান করেন (১৯৬৪)। ঐ বৎসরই জানুয়ায়ী মাসে তিনি প্রসিতেন্ট আয়ুব প্রবৃত্তি মৌলিক লগতছের ছলে সার্বজনীন ভোটাধিকার প্রবর্তনের ডাক দেন। পরে পাকিজ্ঞানের প্রেসিডেন্ট নির্বাচনে সন্মিলিত বিরোধী প্রার্থী হিসাবে তিনি মুহ ভারামাঃ ফ্যাতি মাঃ জিল্লাহ্র নাম প্রভাব করেন। ১৯৬৮-৬১ খ্নার তদানীতন সামরিক শাসনের বিরুদ্ধে প্রশালনেও মাওলানা ভাসানী নেতৃত্ব দান করেন। এই

আনোজন প্রেনিয়েক্ট আয়ুর আনের গশুনকে ছরান্তিত করে। পরে গতির গাকিডানী নেজুয়ের প্রতি বীজনে ক্টরা চিনি পূর্ব পাকিডানকে গতির গাকিডান ক্টণ্ডে বিদিশে করার ইঙ্গিত দেন ( ৪ঠা ভিসেইর, ১৯৭০)।

১৯৭১ সনের ২৫শে মার্চ গাকিস্তানী সামরিক সমকার সাবেক পূর্ব পাকিস্তা,নর নিরম্ভ জনসংধারণের উপর নিবিচারে হত্যান্তীনা চারাইজে তিনি দেশ ত্যাপ করিয়া (১৬ই এপ্রির, ১৯৭১) ভারতে মান এবং সেই-খানে প্রায় নয় মাস ঠাহাকে নথারবন্দী অবস্থার কাটাইতে হয়। স্বাধীন বাংলাদেশের অস্থাদয়ের পর তিনি দেশে প্রভাবর্তন করেন (২২শে खानुशारी, ১৯৭২)। ७९ मधीन जबकाराब क्रियानवार्थ ७ अनाजनिक বাৰ্থতায় মাওলানা ভাসানী বিশ্বুণ্ধ হন এবং সরকারের বিক্লছে প্রতিবাদ আপোলন গড়িয়া তোলেন। এই আন্দোসনের স্বণ্ডস্করণ তিনি 'হক-কথা' নামে একটি সাণ্ডাহিক পঢ়িকা প্রকাশ করেন। এই প্রকার মাধ্যমে তিনি দেশবাসীর সামনে তুলিয়া ধয়েন যে, ভারত ্ খাষীনভা মুদ্ধে সহযোগিতার নামে বাংলাদেশকে শোষণ করিতেছে। এডঘাতীত অবাধ চোরাচাঝানের মাধ্যম এদেশের সম্পদ ভারতে গাচার হট্যা বাইতেহে। ধর্মনিরপেক্ষতার নামে আওয়ামী লীগ কর্তক মানুরাসা শিক্ষা উচ্ছেদের ব্যবহা, বিভিন্ন ধরনের প্রতিষ্ঠানের নাম হইতে ইসভাষ ও মুসবিষ শব্দ তুলিয়া দেওয়া, রেডিও-টেবিভিশনে কুর'আনে ডিলাওয়াত বন্ধ করা প্রভৃতি পদক্ষেপের বিরুদ্ধে সাওলানা ডাসানী জোরারো প্রতিবাদ করেন। এই সকল কার্নে তদানীরন সরকরে তাঁহাকে সভাষে গৃহবন্দী করিয়া রাখে। পুহবন্দী আকাকালে দলীয় রাজনীতি তাঙ্গ করিয়া তিনি তাঁহার আজীবন লাভিড জীবন দর্শনের ব্যব্তর রূপায়ণের জন্য 'হ'কুমাত-ই রাক্যানীয়া' সমিতি গঠন করেন (১৯৭৪)। রাক্যানী দর্শনের দার্শনিক 'আল্লামা; আমাদ সূৰ্হণানী (ए.)-এর নিকট যাওলানা ভাসানী পাকিস্তান আন্দোলনের ওক্লতে এই দশনের ডিডিডে একটি শোষপহীন ইস্থামী সমাজ কায়ে-মের খনা প্রতিক্ষাবন্ধ হন (১৯৪৬)। তরুণ বয়স হইতেই মাওলানা **ऐजनामस्य अक्षी जामानानी, लायन ७ जून्य निर्दायी जायधिक** জীবন-বাক্সা হিসাবে বিশ্বাস করিয়া আসিয়াছেন। সর্বহারাদের মুক্তির সংখ্রামে শুসন্ধিম রাজনৈতিক দলভলির নিস্পৃৎতার দক্ষন তিনি বাম-পন্থীদেরকে সংগঠিত করিয়া সংগ্রাম পরিচালনা করেন। বামপন্থিপণ बार्च रहेरब जिसि जोरात जीवरनत त्यम भयोस ताब्दानी अभाज बावहा কারেমের জনা উপরিউজ সমিতি গঠন করেন। তিনি বলিতেন, "এব কিছুরই মৌসুম আছে। পুঁজিবাদের উপর সমাজতন্তের গ্রেচত্ব প্রমাণিত হ্ট্রাছে। এখন স্মাজ্তরের উপর ইসলামের গ্রেচঃ প্রমাণের সময় উপস্থিত :" ভারত হইতে প্রভাবের্তনের পর সন্তোষে ভাঁহার সহচয় ও কর্মাদের প্রথম বৈঠকে তিনি প্রকাশ্যে তাহার এই অভিনত স্যক্ত कार्यन : रेजिशार्व कीरनद्र कमिडेनिग्डे विश्वावद्र महानाश्च माउन्छन-তুং-এর সাথে সাক্ষাৎকালে তিনি মাও-দে-তুং-কে বলিয়াছিলেন, জীবনের রুহ্ণানী দিক জর্মাৎ আরাহুর প্রতি ইমানেকে বাদ দিয়া বিশ্বব ক্ষনত চিত্রহায়ী সাফলা লাভ করিতে পারে না । মাওলানা বলিয়া-ছিলেন যে, ভাঁহার একাবে মাও-সে-ডুং একটা বিশ্বধর্ম সম্মেলন আইখনের ইব্ছা প্রকাশ করিয়াছিলেন। স্টকছোম এবং কিউবার বিহৰাতি সংস্মান্ত তিনি বলিচ করে ঘোষণা করেন, ইসজামের প্রন এবং বা**নী বিবে হামী শান্তির নিশ্চয়তা দিতে পা**রে। তাঁহার হ'কুমাতে রাব্যানীয়া সমিতির প্রতিষ্ঠা ছিল ভাঁহার ছীবন-দর্শন রূপারণের পরিগত পদক্ষেপ: সমিতির উদ্দেশ্য ও জন্ধা সম্পর্কে মাওলানা

श्रीवर्ण क्रुबर इ

শহকুমতে রক্ষানিয়ার যুবকথা—আয়াত্র দোত আমাদের দোত, আয়াত্র দুশ্যন আমাদের দুশ্যন। এই সমিতি সমাজতরবাদীদের মত কেবল লা ইলাহা-ই কারেম করিবে না; সেখানে ইলারায়্র বীজৎ কান করিবে। তাহাদের কোন কাজে আছতুলি অথাৎ নফ্রানিয়ত আকিবে না..। এই সমিতি যেখন হছুয়ায় আদায় করিকে ঠিক ভেমনি হছুল এবাদও করিয়া মাইবে। ..ভাই এই সমিতি মানুমের যেমন বৈষত্রিক উমতি ঘটাইবে, সমে সঙ্গে তেমনি আছিব দানুমের যেমন বৈষত্রিক উমতি ঘটাইবে, সমে সঙ্গে তেমনি আছিব দানুমের বেমন বৈষত্রিক উমতি ঘটাইবে, সমে সঙ্গে তেমনি আছিব দানুমের বিকাশও ঘটাইবে। ..আয়ায়্ রবে' ওবে ওলানিবত হইয়া ওছু হণিটই করিয়া ঘাইতেছেন না, সব কিছুকেই বিশেষ উদ্দেশ্যে লালনালান-করিতেছেন। প্রলটার এই পালনবাদের আদর্শই হইল য়বুবিয়ত। সকল কর্মসূচী ও পরিকলনার য়বুবিয়তের আদর্শ যে রাজ্রে প্রয়োগ করা হইবে ভাছাই ছকুমতে রক্ষানিয়া। সে রাজ্রে থাকিবে প্রণটার পালনাবাদ—মানুমের শাসনবাদ নহে" (৪. মঙলানা ভাষানীর ভীবন ও দানন, ৭০-৭১ পু.)। তাঁহার এই জাপ্য প্রচারের জনা তাঁহার সম্পান্নর 'World Peace' নামে একটি পরিকা প্রকাশিত হয় (১৯৭৫)।

আওয়ামী নীপ সরকারের গতনের পর সীমান্তে পৃঞ্তিকারীদের হামন। গুরু হইলে (জানুয়ারী, ১৯৭৬) মওলানা ভাসানী সীমান্ত সকর করিয়া ভনগৰকে এই হামলা প্রতিহত করার জন্য সংগঠিত করেন: ভারত কর্তৃক একতর্কা কারাক্কা বাঁধ নির্মাণের করে বাংলাদেশ প্রয়োজনীয় পরিমাদ পানির জভাবে যে থিপদের সংস্থীন হইয়াছে তাহারে প্রতি বিষেয় দৃশ্টি আকর্ষণ করিবার জনা তিনি ঐতিহাসিক ফারাক্ক। মিছিল সংগঠিত করেন এবং নিজে মিছিল পরিচালনা করেন (মে. ১৯৭৬ )। ১৩ নভেম্বর, ১৯৭৬ খৃ. মাওলানা তাঁহার জীবনের সর্বশেষ সংগঠন খোদায়ী বিদম্ভগার সম্মেলনে আলাব্র স্পিটর যিদমতের এক ব্যাপক ও সুদ্রপ্রসারী কর্মসূচী পেশ করেন ৷ খোদায়ী খিদমতগার সম্মেরনের কয়েকদিন পর হ'াজ করিবার জন্য তিনি মন্ধা শরীফ রঙরানা হইবার প্রবৃতি প্রহণ করেন। কিন্তু হাকের আর যাওয়া হুইল না---মান্ত চারদির পর তিনি চাকা মেডিকেল ক্লেজ হাসপাতালে ৯৬ বৎসর বয়সে ইন্তিকাল করেন। পরদিন সোহরাওয়াদী উদ্যানে কয়েক লক্ষোকাভিভূত ভক্ত ও অনুরাগীর উপস্থিতিতে মারহুণমের সালাত-ই-জানায়াঃ অনুষ্ঠিত হয় এবং পূর্ণ সামরিক ও রাষ্ট্রীর মর্মানার প্রনিন্ট তাঁহাকে তাঁহার অভিম ইচ্ছানুষায়ী সভাষে দাকন कर्ता एस ।

বাংলাদেশে মাওলানা ভাগানীর গঠনমূলক ও ছায়ী কীভিঙ্গির মধ্যে মাওলানা। মুহাদমাদ 'আলী করেছ (কপেমারী), হাাজী মুহ সিন কলেছ (মহীপুর, বঙ্ড়া), হাক্তুণল-ইবাদ মিশন, শেরে বাংলা হাসপাভার (সভার), নজকল সাহিত্য পবেবণা কেন্দ্র, দেশবকু চিডরঙ্গন একাডেমী ও হাছাবাস (সভার), সভার ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয় ও ইহার অধীনশ্ব নাসারী কুল, বালক উচ্চ বিদ্যালয়, বালিকা উচ্চ বিদ্যালয়, ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয় টেকমিক্যাল কলেজ, দীর শাহ সামান পশু হাসপাতাল, উইভিং কুল, সেরিকালচার প্রক্রম্ব উল্লেখযোগ্য।

মাওলানা ভাসানী প্রথম বিবাহ করেন ১৯২৫ খৃস্টাব্দে বওড়ার পাঁচবিবি থানার বীর নগর প্রামে। ইহার পর তিনি আরও দুইবার বিবাহ করেন। কিন্ত দুইজনই মাওলানা ভাসানীর জীব্দশার ইন্তি-কাল করেন। তাঁচার প্রথমা তী আলমা ভাসানী সাওলানার সভোষের বাড়ীতে বাস করিতেছেন। তাঁহার প্রথম ও তৃতীর জীয় শতের সভানাদি রছিয়াছে। গারিবারিক ভাবনে তিনি ছিলেন ভুবই রেহপরায়ণ, সদাবাণী ও হাসায়সিক। তিনি আদর্শিক বাাপারে কঠোর এবং আপোসহীন ছিলেন। মাওলানা ভাসানী সাবেক পূর্ব পাকিভানে আগমনের পর হইতে সভাষেই বসবাস করিতে থাকেন। ঐতিহাসিক চায়াবাড়ী সম্মেলনের পর (১৯৪৬) তিনি পীর শাহ মামান দীঘি দখল করেন। পরপনা খােশনােদপুরে ফ্রা সভাষে নামে পরিচিত হয় উহা ছিল একটি ওয়াক্ফ করিয়া পীর শাহে মামানকে দেওয়া হইয়াছিল। কিন্তু পরে ষড়যত্ত করিয়া উহা প্রভাবশালী এক হিন্দু পরিবার দখল করিয়া লয় এবং সভাষে জমিলায়ীয় পড়ন করে। মাওলানা ভাসানী এই ওয়াক্ফ সম্পতি পুনকভার করেন এবং ইয়লামী বিশ্বিদ্যালয়সহ জনানা ইসলামী প্রতিষ্ঠান গড়িয়া তােলেন।

মাওলানা ভাসানী দীর্ঘদিন রাজনীতি করিয়াছেন, আন্দোলন করিয়াছেন ও বহু বৎসর তিনি আইন পরিষদের সদস্য ছিলেন। তাঁহার আন্দোলনের ফলে অনেক সরকারের উর্থান-পতন ঘটিয়াছে। কিন্তু ধন-কালসা ও পদের মোহ মাওলানাকে কখনো স্পর্ণ করিতে পারে নাই। মহানবী (স')-এর সরলতার আদর্শকে তিনি জীবনে বরণ করিয়া লইয়াছিলেন। আজীবন তিনি পর্ণকৃতিরে বাস করিয়াছেন; লুংমী, থদারের সাঞ্জাবী আর তালসাতার আন্দের ইপি পরিয়া তিনি সকল মহলে বিচরণ করিয়াছেন ও বিদেশের রাষ্ট্রদূতপদকে তাঁহার কৃতিরে অভার্থনা জানাইয়াছেন। ইসলামী সরলতার উজ্জল দৃশ্টান্ত মাওলানা ভাসানীর সালিখ্যে আসিয়া প্রবল্ধ প্রভাগনালী শাসকের। বজার অভিশ্বত হইয়াছেন। কখার নহে, কাজে ও আচেয়পে ইসলামী জীবনাদর্শকে তিনি জীবনে প্রতিক্ষলিত করিতে প্ররাস গাইয়াছিলেন।

উপসহাদেশের ইতিহাসে মাওলানা ভাসানী এক অনন্যসাধারণ ব্যক্তিয়।

প্রস্থানী ঃ (১) আরেছিন বাদর (সন্দা.), মওলানা ভাসানী, ১ম সং, ধানসিঙ্ প্রকা., চাকা ১৯৭৭ খু. (২) ফিরোজ-আল-মুলাহিদ, মাওলানা ভাসানীর জীবন ও দর্শন, ১ম সং., চাকা ১৯৮২ খু. (৬) 'মজলুম জননেতা'. সচির বদেশ, জাকি ইছিন আহমদ ( সন্দা. ). ২র বর্ষ, ৩৬ সংখ্যা, চাকা ; (৪) আবুল কাশেম এডভোকেট ( সন্দা. ) নব লাগরণ, মাওলানা ভাসানীর ৬৬ মৃত্যু বার্ষিকীতে প্রকাশিত ভাসানী সমরণে' সংখ্যা, চাকা-১৭ ; (৫) এ. জেড. আবদুলাহু, লাইন প্রধার পটভূমিকা, সিলেট ১৯৪৬ ; (৬) মাওলানা ভাসানী, রব্ধিরতের ভূমিকা সভোষ, টালাইল ; (৭) ঐ লেখক, ভোমরা রক্ষানী হইরা যাও, সভোষ, টালাইল ; (৭) ঐ লেখক, ভোমরা রক্ষানী হইরা যাও, সভোষ, সভোষ, টালাইল ১৯৭৮ ; (৯) বন্ধকার ইলিরাস, ভাসানী মখন ইউরোগে, ২র সং., মুক্তধারা প্রকাশনী, চাকা ১৯৭৮ ; (১০) দৈনিক দেশ, ১৭ নভেম্বর, চাকা ১৯৮০ ; (১১) আবদুল হাম্মদ খান ভাসানী (সন্দা.), ওরার্যুক্ত পীস, সংভাষ, টালাইল, মার্চ, ১৯৭৫ ঃ

শহেদ ভারী

3

আৰু সাইদ সুহাস্কদ ওসর জানী

'আব্দুরাহে ইবন্ 'উমার ইবনি'ল-খাত ।।ব ربيد الله بن الشكاب (همسر بن الشكاب) ভিতীর বালীকা 'উমার (রা)-এর জার্চপুর, হবরত (মা)-এর সর্বাগেলা সম্বানিত সাহাবিদের অন্যতম, সাধারণত ইবন্ 'উমার নাথে গরিচিত, হিজরতের করেক বংসর পূর্ব অন্তর্হণ করেন। ভালের মাতার নাম বারনাথ বিন্ত মাল''উন। তিনি বালাকালে গিতার সহিত একই সময়ে ইসলামে দীচ্চিত নে। **গুরুবয়ক বলিয়া হয়রত (স**) তাঁহাকে বণ্র ও উহ'দের যুদ্ধে অংশএহণের অনুমাতি দেন সাই, কিছ তিনি খন্দকের যুদ্ধে যোগদান করেন এবং হয়রত (স<sup>.</sup>)-এর **সহি**ত পরবতী সমত মু**ছেই অংশ**গ্রহণ করেন। পরবতী**কারেও সাম**রিক অভিযানের বেলার প্রায়ই তাঁহার নাম উলিবিত হয়: সর্বপ্রয়ম তিনি 'আয়বেয় অভাররে বিপ্লোহী পোরগুলির বিরুদ্ধে বা।বিদ্ ইবন্'ল-ওয়া-লীদের অভিযানে তাঁহার অনুসমন করেন, অতঃপর তিনি নিহাওয়াবের যুক্তে যোগদান করেন (২১/৬৪২)। হবরত উহ খান (রা) মিসরের প্রাদেশিক শাসনকর্তা 'আবদুলাাত্ ইবন সা'<mark>দ ইবন <mark>আৰী সান্নাত্</mark>-এর</mark> সাহায়ার্থে এবং উরর আফ্রিকার অবশি**ন্ট অঞ্চল জান্তাধীন করার** জন্য মদীনা হইতে যে সাহায্যকারী সৈন্দল প্রেরণ করেন, তিনিও তাহার অৱর্তু জ ছিলেন , ইহার অঞ্বলন পরে ৩০ হি. (৬৫০-১ খু. ) -তে সা'দ ইবনু'ল-'আসে'র অধীনে তিনি ত'বারি**স্তানে পথন করেন,** ৪৯/৬৬৯ সালে য়াখীন ইবন মূ'আ।বি'য়ার নেতৃত্বে বায়**যা**ণ্টা**ইনদের** বিষ্ণদ্ধে প্রেরিত অভিযানেও তিনি অংশগ্রহণ করেন। খিলাফতের প্রতিমন্দিতায় তিনি পরম নিষ্ঠার সহিত নিরপেক ভূমিকা পালন করেন। 'উমার (রা) ষথন তাঁহার মৃত্যুপয্যায় নৃতন খলীকা নিবাঁচনের জন্য হয়জন বিশ্বস্ত সাংগাবীকে নিয়োগ করেন, তখন তিনি শ্বীয় পুর 'আবপুরাাহ্কে ভাঁহাদের পরামর্শদাভা মনে।নীত করেন। ৩৮/৬৫৮-৯ সনে 'আলী ও মু'আাবি'য়া 'রো)-এর মধ্যে বিদ্যমান বিবাদ মীয়াংসার জন্য দুষাতু'ল-জান্দালি-এ বে সালিশী সমাবেশ হয়, ডিনি ভাছাতে উপস্থিত ছিলেন, কিন্তু নিজে খিলাফতের দাবীদার ছিলেন না ৷ ডবে, আবু শুসা আল-আশ'আরী (রা) অন্যতম যোগ্য বাজি হিসাবে তাঁহার নাম প্রকাব করেন। কিন্তু তাঁহার প্রভাব বিবেচিত হয় নাই। 'উছ'-মান (রা)-এর শাহাদোতের পর 'বালী (রা) তাঁহাকে বায়'আত প্রহণ (আনুসতা বীকার) করিতে বলিলে তিনি দৃত্তার সহিত ভাহাতে অমীকৃতি জানান এবং ঘোষণা করেন, যুসলিম জনগণ খখন তাঁহার আনুসত্য বীকার করিবে, কেবল তখনই তিনি ভাঁহার আনুগত্য বীকার করিবেন। পরবতীকালে মু'আবি'য়া (রা) তাঁহার পু**র মা**থীদের **জন**। বায়'আত দাবী করিয়াও ভাঁহার নিকট হইতে একই উপ্তর প্রাণ্ড হন। কিও য়াধীদ খিলাকতের মগ্নদে উপবেশন করিলে ইব্ন 'ট্যার তাঁহার আনুগতোর হলফ করেন। ব্যক্তিপতভাবে 'আবদুলাহ্ ইব্ন 'উমার ছিলেন একজন ধর্মপ্রাপ লোক ; মহৎ ও নিঃস্বার্থপর চরিছের জন্য তিনি সর্বল্ল উচ্চ সম্মান পাইতেন । ইসলামের প্রাথমিক ইতিহাসের একজন সর্বাপেক্ষা নির্ভয়খোগ্য। ব্যক্তি-হিসাবেও তিনি একা লাভ করিয়া খাকেন। তাঁহার পুরপণ ও অন্যান্য শিষ্যের মারফত তাঁহার। বনিত হণদীহণসমূহ উত্তরকালে অনুসন্ধানকারীদের হতগত হয়। সাধারণভাবে প্রচল্ডিত বিবরণ অনুযায়ী ৭৩/৬১৩ সনের প্রথম দিকে বা ৭৪ হিজরীতে হাক্ষের পর ৮৪ বৎসর বরসে সভায় তিনি ইন্তিকাল করেন।

প্রস্থানী: (১) ইবন সাপ, ৩: ১ম খণ্ড, ভূমিকা, ৪/১: ১০৫ প., ভাষারী, ১: ১৩৫৮ প., নাওয়ারী পূ. ৩৫৭; (২) Muir, The Caliphate, its Rise, Decline and Fall. ( new ed. of Weir); (৩) Wellhausen, Muhammed in Medina: Baladhuri: (৪) Masudi, Murudj, iv. (৫) Lammens. Etudes sur le regne du calife omaiyade Mo'awia I (MFOB 1908); (৬) Further bibliography by Caetani and Gabrieli, Onomasticon Arabicum, ii. 986.

K. V. Zettersteen (S-E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাণের

'আবদুলাহি ইবনু ওয়াহ্ব আর-রাাসিবী (الراسي । জাবদ আলাহ্ ইব্ন ওচাহ্ব জাল-রাাসিবী) জনৈক খারিজী, ক্রমাগত সিজদার দক্রন কগালে কড়া গড়ার তিনি 'কড়াগড়া লোক' ( ই লু । আদি খারিজীদের মধ্যে 'আবদুলাহে ছিলেন একজন বিখ্যাত ব্যক্তি , তজ্জনা ভাঁহার জনুসরেরা 'আলী (রা) হইতে গ্রুক (খারিজ) হওয়ার গর ৩৭/৬৫৮ সনে ভাঁহাকে ভাহাদের ইমাম মনোনীত করে । সেই বৎসরই নাহ্রাওয়ান-এর রক্তক্ষরী মুজে তিনি নিহত হন ।

প্রস্থাপারী ঃ (১) মুবার্রাদ, কামিল, পৃ. ৫৮৮ প. ; (২) ডাবারী. ১খ, ৩৩৬৩ প. ; (৩) দীনাওয়ারী (Girgas and Rosen সম্পা. ). পৃ. ২১৫ প. ; (৪) Brunnow, Die Charidschiten, পৃ. ১৮ প. ; (৫) Wellhausen. Die religios-politischen Oppositionsparteien, p. 17 প.

'আবদুলাহে ইবনু মারমুন ( عبد الله بن سيمون 'আব্দ আল্লাহ ইব্ন মায়মূন ) হিজেরী চতুর্থ ( খু. দেশম ) শতাব্দীর পূর্বেকার ন্তে—এইরাপ ঐতিহাসিক সূত্র অনুযায়ী ইনি শী'আ সম্প্রদায়ের এক-জন প্রচারক ৷ তিনি ইস্থাপিনী আন্দোলনের প্ররোচনা যোগাইয়াছিলেন এবং উহার সংগঠক ছিলেন। উহার প্রথম আবির্ভাব ঘটিয়াছিল কারামতাী ( প্র. )-দের বিদ্রোহ ও পরবর্তীকালে ফাাতিমৌ শক্তির অভাদরে। তাঁহার জীবনধারা সমকে বহ বিবরণের সার্মর্ম এই যে. আল-আহওয়াাধ-এ তাঁহার জম্ম, তাঁহার পিতা ছিলেন সেহানে একজন পান-পার নির্মাতা ( ক'ান্দাহে )। বার্দেসানিয়া, খাত্'ত'াবিয়া। (৪.) প্রভৃতি নানা প্রকার ধর্মসতের প্রভাবে পড়িয়া তিনি একটি নিজ্ম ধর্মীয় পদ্ধতি উদ্ভাবন করেন এবং অলগসংখ্যক ভণ্ড প্রচারকের সাহায়ে পোপনে প্রচারকার্য চালাইয়া এমন একটি ধ্যীয়-রাজনৈতিক মিশ্রদল প্রতিষ্ঠা করেন, যাহা কোন একজন 'আলী বংশধরের আনুগড়োর নীতি শীকার করিত। 'আস্কার মুক্রাম নামক স্থান ও বসরায় প্রচার কংষের পর তিনি সিরিয়ার অন্তর্গত সালামিয়্যা-র পমন করেন। সেখানে ২৬১ হিজরীর (৮৭৫ খু.) দিকে তাঁহার মৃত্যু ঘটে বলিয়া অনুমিত হয়। ৰুমং সেই প্রস্তাবিত 'আলী বংশধরের ছান অধিকার করিয়া দলের নেতৃত্ব লাড়ই ছিল ভাঁহার প্রকৃত উচ্চাকাওক।। তিনিই ফ্লাভি:মী বংশের প্রকৃত জন্মদাতা, ইহাই ছিল সাধারণ বিশাস ে প্রকৃত প্রস্তাবে ফ্যাতি মীদের আদি সুরুষ ছিলেন সাল।মিয়াারই বাসিন্দা। W. Ivanow-এর সাম্প্রতিক প্রেমণার ফলে প্রমাণিত হইরাছে যে, খুব সম্ভব এই লোকটির জীবন কাহিনী কালনিক উপাখান ডিগ্ল আর কিছুই নহে : কোন ব্যক্তিকে সনাত্য করিবার বেলায় স্তমবশন্ত কিয়া শী'প্রাদের মধ্যে দলীয় কোন্দণের দরান এইরাণ উপাধ্যানের সৃশিষ্ট হুইতে পারে। এই উদাহাানের প্রাচীনতম উৎস হইতেছে ইব্নু'র-রার্যাম . তিনি হিজরী চতুর্থ (খু. দশম ) শতাব্দীর প্রথমার্ধের লোক ও ফিহরিডে প্রদত বিষয়পের মূল বর্ণনাকারী। শী'আ সম্প্রদায়ের হণদীছা সংগ্রহ, বিশেষত আল-কুৰিনী-র "কাফী"-তে দেখা যায় (য়, মায়মন ও তীহার পুর 'আবদুরাহে ছিল ইমাম মুহ'কমাদ আল-বাাকির, ্তৎপুর জাফার আস'-সামিকে'র বিশ্বন্ত অনুচর এবং ওঁহোরাই শেষো<del>জ ইমামের বহ বাণীর</del> মূল সূর। মায়মূন ও তাঁহার প্র বানু মাখ্যুস-এর অরভূকৈ ও আত্রিত (মাওলাা )ছিল বলিয়া কখিত আছে: 'কাবদুর্লাহ হিন জাঞ্চার আস'-সণাদিকে'র সমসাময়িক। সম্ভবত ১৬৫ হিজরীতে (৭৮০ খু.) তাঁহার মৃত্যু হয়: তাঁহার

উপনাম "কণদাহি", অৰ্থ পেয়ালা (কণদহু ) নিৰ্মাণ্ডা বা পেয়ালা সন্দৰ্কীয় কোন কৰ্মের গুরেপ্রাণ্ড বাজি অথবা সন্ধবত শরদন্ত প্রন্তকারী এবং ইহাই ক'ৰেনহ' দৰ্শটির অপেক্ষাকৃত ডাল ব্যাখা ; ( তু. তু'সী-র শী'আ প্রস্থাবর্জার ভালিকা, ৪২৫ নং )। 'মায়মূন' ছিল জা'ফারের পুর ইসমাটের, ৩৭পুর মুহটেমদের ডাক নাম: এই মায়ম্নের নাম হইতে একটা ধর্ম সমাজের নাম হয় মায়মূনিয়া। এই মায়মূনিয়া সমাজের অভিত হইতে একটি ধর্মনৈতিক আন্দোলনের সহিত মায়ম্ন ও ভাঁহার পুরের সংক্রবের কাহিনী উত্ত হইয়া থাকিতে পারে ৷ এই মৃহণ্যমাদের পুত্রের নামও ছিল 'আবদুরাহে। ৰাজ্-ত'।বিষ্যাদের সহিত তাঁহাদের জম্পর্ক খোদ প্রাৰ্'ল-লাভ ভাবের প্রের উপর ইব্নু'ল-ক দ্যাহে র কান্তনিক উপাধ্যান সঠনের ফল হওয়া বিচিত্র নহে। ইমাম আফারের সহিত আবু'ল-খাত্'তণাবের বন্ধুরসুলভ সম্পর্ক ছিল: কিন্তু সুমীদের নায়ে গৌড়া শী'আরাও তাঁহার ভীষণ ধর্মান্ধতা ঘূপা করিতেন। তজ্জনা পরবতীকালে ডাক্ষার তাঁহাকে পরিত্যাস করেন। 'আবদুলাহে নামক কোন এক বার্দেসানীর সহিত ভুল সনাজকরণের ফলে উভ্ত ভার ধারণার বাধে 'আব**দুয়াহকে ( আনেকটা প্রচলিত** ধর্ম-কিরোধী বা ছৈতবাদী) বার্দেস্যানীরূপে চিন্নিত করা হইয়াছে বলিয়া মনে হয়। প্রাথমিক কিংবদ্ধীতে ইমাাম জা'ফারের বিরুদ্ধবাদী হিসাবে ইহার নাম উল্লিখিত হইয়াছে। পরিশেষে 'আবদুল্লাইর জীবন-রুতাত্তে প্রদত্ত কতগুলি সুটিনাটি বিবরণ ইসমাপেলীদের সংত্য ইয়াম ইসমা ঈলের বংশধরণের কর্মভৎপরতার আলোকে ব্যাখ্যা করা যাইতে পারে।

ইসমাণ্ট্রনী মতবাদ এবং ক'রোমাত'ীও ফাতি'মী আন্দোলনের উৎপত্তি-পূর্বে যত অপান্ট বলিয়া অনুমিত হইত, ঐ সকল তাখোর পরিপ্রেক্ষিতে তাহা তদশেক্ষাও অধিকতর অপান্ট হইয়া দাঁড়াইয়াছে। 'আবদুলাহে ইব্ন মাস্কমূন হইতে ফ্লাতি মীদের উত্তবের ফাহিনী আর কিছুতেই সমর্থন করা চলে না। (ইসমাণ্ট্রলিয়া ৪.)।

প্রস্থানী : (১) W. Ivanow, The alleged Founder of Ismailism. বোষে ১৯৪৬ : (২) কিহ্রিস্ক, Flugel সম্পা, পু.. ১৮৬ প. : (৩) নিজ্পামু'ল-মূল্ক, সিলাসাত নামাহ, পৃ. ১৮৪ : (৪) মাক্রীমী, খিডাডে , ১৫. পৃ. ৩৯১ প. : (৫) ইব্নু'ল-আছ্ ীর (Tornberg সম্পা.), ৮:২১ প. : (৬) de Sacy, Expose de la religion des Druses, Preface : (৭) de Goej, Memoire Sur lex Carmathes du Bahrain et les Fatimites, Leiden 1880 : (৮) B. Lewis, The Origins of Ism'ilism, Cambridge 1940.

'আবদুরাহে ইবনু'ষ্-যুবারর ( عبد الله بن الزيوسر )
ইনি যুবায়র ইবনু'ল-'আওওরাম (রা) ও আবু বাক্র (রা)-এর কলা আস্মা। (রা)-এর পূভ ছিলেন । ইজেরতের ১ম বৎসর কু'বা-র জন্মগ্রহণ করেন (ইকমাল ৬০৪)। ইনি মুহাাজির সম্পুদাফের মধ্যে জাত এগম সভান। মাতা-পিতা উভয় কুলের সহিত রাসূল (স)-এর পরিবারের ঘনিষ্ঠ সম্পৃক্ষি (ল।

Anonymus (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের

তিনি বাল্যকালেই পিতার সহিত রার্ম্ক-এর মুদ্ধে (রাজাব. ১৫/
আগগট, ৬৩৬) উপস্থিত ছিলেন। তাঁহার পিতা যখন মিসরে 'আমর
ইযনু'ল-'আস'-এর বাহিনীতে যোগদান করেন, তখন (১৯/৬৪০)
তিনিও তাহাতে খোগদান করেন। তিনি 'আবপুরাহে ইব্ন সাক্ষ ইব্ন
আবা সারাহ্-এর সলে (২৬-৭/৬৪৭) বার্যান্টাইন এবং 'ইক্রিকিম্মা'
অভিযানেও যোগদান করেন। মদীনার প্রত্যাবর্তন করিয়া ওজনিনী
ভাষায় এক বক্তা করিয়া এই অভিযানের ও ইহাতে ভরলাতের

সুসংবাদ প্রদান করেন ( আগণানী, ৬খ, ৫৯, পরবর্তী বর্ণনাঞ্জিরও ডিঙি ইহাই)। তিনি সা'লদ ইবন্'ল-'আস'-এর সলে উত্তর পারস্য অভিযান (২৯-৩০/৬৫০)-ও যোগদান করেন। কু'রব্রান মাজীদ সমীক্ষণ কার্যে অন্যতম বাজি হিসাবে হয়রত 'উছ'মান (রা) তাঁহাকেও নিয়োজিত করেন (Gesch. des. Qorans, ii: 47—55)। হয়রত 'উছ'মান (রা)-এর শাহাাদাতের পর তিনি তাঁহার পিতা ও 'আইলা (রা)-এর সহিত বস্রায় পমন করেন ও 'উস্টের মুদ্ধে' 'আলী (রা)-র বিপক্ষে পদাতিক বাহিনীর সেনাপতিত্ব করেন (১০ জুমাাদা'ছ'-ছ'ানিয়া, ৩৬ হি./৪ ডিসেম্বর, ৬৫৬ খ.)। মুদ্ধের পর তিনি হয়রত 'আইলা সহ মদীনায় ফিরিয়া আসেন। ইহার পর তিনি এই স্হযুদ্ধে আর অংশ গ্রহণ করেন নাই।

মু'আবি য়া (রা)-এর খিলাফতকালে তিনি নিরপেক্ষ থাকেন, কিন্ত তাঁহার উত্তরাধিকারীরূপে য়াষীদের আনুগত্য অদ্বীকার করেন। ৬০/৬৮০ সনে মু'আাবি'য়ার মৃত্যু হইবে তিনি ও হ'সায়ন ইব্ন 'আলী (রা) য়াষীদের হাতে বায়ণভাত করিতে অস্কীকার করেন এবং মার্-ওয়ানের অত্যাচার হইতে রক্ষা পাওয়ার জন্য মক্কায় চলিয়া যান। হ'সায়ন (রা) কারবালায় শহীদ হইলে ইব্ন গুবায়র খিলাফতের দাবীদাররূপে সমর্থন সংগ্রহ করিতে থাকেন। তাঁহাকে গ্রেফতার করার জন্য 'আমর-এর নেতৃত্বে একটি ক্ষুদ্র বাহিনী প্রেরিত হয়। 'আমর পরাজিত ও নিহত হন (৬১/৬৮১)। তখন ইব্ন যুবায়র ঘোষণা করিলেন, য়াষীদকে বর্ষাত্ত করা হইরাছে। খদীনার আনসণার ভাঁহার অনুসরণ করিবেন। ভাঁহারা '**রাক্ডুলাহ** ইব্ন হ'ান্জ'ালাকে (ইব্ন সা'স, ৫খ, ৪৬-৯) ভাঁহাসের নেভা নিৰ্বাচিত করিলেন। সামীদ মুসলিম ইব্ন 'উক্ বাঃ-র অধীনে একটি সিরীয় বাহিনী মদীনার বিরুদ্ধে প্রেরণ করিলেন। এই বাহিনী মদীনাবাসীকে হ'াররাার-র খুদ্ধে (২৭ মু'লহি'চ্ছাঃ, ৬৬/২৭ আগস্ট, ৬৮৩) পরাজিত করে ও মুসলিমের মৃত্যু সন্ত্রেও মঞ্চাতিমুখে রওয়ানা হয় (২৬ মুহ'ার্রাম, ৬৪/২৪ সেপ্টেম্বর, ৬৮৩ )। তাহারা মক্কা অবরোধ করে। ৬৪ দিন পর য়ামীদের মৃত্যু সংবাদে জবরোধের অবসান হয়।

সিরিয়ার পরবর্তী পোলমাল ও শৃহমুদ্ধ ইব্ন যুবায়রের পক্ষে একটি সুযোগ ছিল। তিনি নিজকে জামীক'ল-মু'মিনীন বলিয়া ঘোষণা করিলন। সিরিয়ার উমায়া বিরোধিগণও মিসর, দক্ষিণ 'আরব, কুলা এবং খুরাসানের অধিবাসিগণ তাঁহাকে ছলীকা বলিয়া ঘীকার করিল ( ইক্মাল)। ইরাক জয় (৭২/৬৯৯) করিবার গর 'আবদু'ল-মালিক হ'াজ্যাজ্ঞ ইব্ন মুসুফকে মন্নায় প্রেরণ করেন। ছয়-মাসাধিক কাল মন্নায় জবক্ষ থাকিবার গর ইব্ন মুবায়র তাঁহার মাতার পরামর্শে মুদ্ধে অবতীর্ণ হইয়া (১৭ জুমালা'ছ'-ছ'ানিয়া ৭৩/৬৯২) বীরের নাায় শাহাাদাত বরণ করেন। তাঁহার মৃতদেহ কয়েক দিন ঝুলাইয়া রাখা হয়। জহঃপর ছলীফা 'আবদু'ল-মালিকের আদেশে লাশ ভাঁহার মাতার হলে সমর্পণ করা হইলে তিনি তাঁহাকে মদীনায় স'াফিয়ান-র গৃছে দাকন করেন।

প্রস্থাপারী হ (১) জাগানী, ৬খ, ৫৯; (২) Brockelmann, Gesh. des Qorans ii, 47—55; (৩) ইব্ন সাদ, ৫খ, ৪৬-৯; (৪) ইক্মাল, গ. ৬০৪; (৫) ইসাবাঃ, ৪খ, ৬৯ গৃ., (৬) ভাবারী, ৭খ, ২০২ গৃ.; (৭) ইবন কাছাীর,৮খ, ৩২৯ গৃ.; (৭) উস্দুজকণাবাঃ, ৩খ, ১৬১ গ.। আবুল কাসিম মুক্তমদ আদমুদ্দীন

'জাবদুরাাহ ইব্নু'ল-'জাঝাস ( عبد الله بن العباس । 'আব্দ আলাহ্ ইব্ন আল-'আঝাস), উপনাৰ আৰু'ল-'আঝাস। হয়রত মুহাশ্যাদ (সা)-এর শিত্বা 'আঝাস (রা)-এর পুর। তীহার

মাতা লুবাবোঃ বিন্তু'ল-হ'ারিছ'। ইনি রাস্ল (স')-এর পদ্মী হযরত সামসুনা-র ভন্নী ছিলেন। রাস্ল (সণ)-এর হিজ্পরতের দুই বা তিন বৎসর পূর্বে ব্খন তিনি বান্ হাাশিমের সহিত আৰু তণালিবের উপত্যকায় (شعبي) আটক ছিলেন, তখন ইনি জন্মগ্রহণ করেন। ইমাাম বুখারী (র)-এর মভে 'আকাাস (রা)-এর পূর্বেই তিনি ও তাঁহার মাতা ইসলাম প্রহণ করেন। (৪. আব্লাস ইব্ন 'আব্দু'ল-মুত ত ।। বিব )। 'উহ মান (রা)-এর বিবাসতকারে ডিনি খাতি লাভ করিতে থাকেন। খলীকা ৩৫/৬৫৫-৬ সনে ভাঁছাকে আমীরু'ল-হুংজ্যাজ নিষ্ঠ করেন। হুণাজী**দের নেতা হিসাবে সমায় অবস্থা**ন করিতে থাকায় 'উচ•ানান (রা) বিদ্রোহীপণ কর্তৃ ক নিহন্ত ইওয়ার সময় তিনি মদীনায় হিলেন না। খলীঞা 'আজী (রা) তাঁহাকে বসরার প্রাদেশিক শাসনকর্তা নিযুক্ত করিয়াছিলেন এবং প্রায়ই স্তের দায়িত্ব অর্গণ করিতেন। সিংফ্**ফী.নয় বুদ্ধের পরিণ্ডিতে 'আলী (রা)** খিলাফত সমস্যার সমাধানের জন্য যখন 🗫 বা বিচারক নিখুজির ব্যবস্থা মানিয়া লইতে বাধ্য হন, তখন ভিনি 'আবদুলাহ্ ইব্ন 'আব্বাাস (রা)–কেই ভাঁহার প্রতিনিধি নিষুক্ত করিতে **ইচ্ছা** প্রকাশ করেন, কিন্ত ভাঁহার অনুসারীদের কেহ কেহ আপন্তি করিলে তিনি আৰু মুসা আল-আশ্'আরী (রা)-কে মনোনয়ন দান করেন। যাহা হউক, ইব্ন 'আবলাসে (রা) দুমাতু'ল-জাশালের বৈঠকে আৰু মুসা (রা)-এর সঙ্গে ছিলেন। হমরত 'জানী (রা)-এর শাহাাদাতের পর ইনি মু'আবি'রা (রা)-কে সমর্থন দান করেন। কিন্তু মু'আাবি'রা (রা) তাঁহার পুর য়াথীদ-কে খিলাফতের উত্তরাধিকারী মনোনীত করার ইচ্ছা করিজে তিনি প্রতিবাদ করেন। শেষ জীবনে তিনি দৃশ্টিহীন হইয়া যান (ইক্মাল)। তিনি ত'ায়েকে ৬৮/৬৮৭-৮ (ভিন্ন মতে ৬৯/৭০ ) সনে ৭১ বৎসর বয়সে ইন্ডিকাল করেন।

'আবদুলাহে (রা) তাঁহার রাজনৈতিক কার্যকলাপের জন্য আাত্রমান নহেন বরং তিনি কুরআান, হণাদীছে ও ফিকুছ লাজে পড়ীর জান ও পাওিতাের জন্যই প্রসিদ্ধ ছিলেন। তাঁহাকে 'জাতির মহাজানী' (ক্রুল বিষয় উল্লিখিত হইয়াছে। তাঁহার কুরআান ও সুমায় গড়ীর পাওিতাের বিষয় উল্লিখিত হইয়াছে। তিনি رأس المشرون ক্রুলান ব্যাখ্যাকারীদের শীর্ষ'রূপে খ্যাত। হযরত মুহণশমাদ (সা) এই মহা ধীশজিসম্পন্ন বালকের প্রতিভার পরিচয় লাভ করিয়াছিলেন। 'উমার (রা) তাঁহার গভীর পাওিতাের জন্য নিশ্ধ মজ্লিসে তাঁহাকে বয়ার্ছ সাহাাাবীদের সহিত সম্মানের আসন প্রদান করিতেন এবং গুরুজপূর্ণ বিষয়ে তাঁহার পরামশ লইতেন। ইনি 'আবদুল্লাহ্ নামক পাঁচ জন মহাপণ্ডিত সাহাাাবীর জনতম এবং কুর্জাান সহজে বিশেষত ছিলেন। ( ইক্মানে)।

প্রস্থাপা ঃ (১) ব্যারী ( ed. Krehl ), ১ম. ৩৩৯, ৩৪১;
(২) ইব্ন সাদ, ২ম, ১১৯-১২৪; (৩) জাবারী, ১ম, ৬০৪০, ৩২৭৬,
৩২৮৫ গ., ৩৩১২, ৩৩২৭, ৩৩৩৩, ৩৩৫৪, ৩৩৮৫ ম., ৩৩১২,
৩৯২৭, ৩৩৩০, ৩৩৫৪, ৩৩৫৮ ম., ৩৪১২, ৩৪১৪, ৩৪৫৩,
৩৪৫৫ ম., ২ম, ২, ৭, ১৭৬, ২২৬; ৩ম, ২৩৩৫-২৩৩৮; (৪) মাসউদী, মুম্বর্ব্ব, ৪ম. ৩৫৬ প., ৬৮২; (৫) মাকুরী, ২ম, ২০৪,
২২০, ২২১, ২৫৫; (৬) de Goeje, in ZDMG xzxviii. ৩৯২
ম.; (৭) Wellhausen, Das arab. Reich und sein Sturz,
সু. ৬৯ প.; (৮) লেখক, Reste Arabischen Heiden tums,
২ম সং. সু. ১৪; (৯) ইব্ন হাজার, ইসাবাঃ, ২ম, ৮০২-৮১৬;
(১০) নাওয়াবাী, সু. ৩৫১-৩৫৪. (১১) Spronger, Das Leben

und die Lehre des Mohammad, iii. cvi-cxv; (১২) Caetani, Annali dell' Islam, ১ব. ৪৭-৫১; (১৩) ওয়ালীয়ু'দ-দীন, ইক্নাল, 'আবদুলাহ্ ইব্ন 'আব্যাস। 'বাবদুলাহ্ ইব্ন 'আব্যাস (য়)-এর নামে প্রচলিত তাফগীর সম্পর্কে ৪. (১৪) Brockelmann, GAL, Suppl, ১ব, ৩৩১; (১৫) Goldziher, Richtungen der Islamischen Koranauslegung, ৬৫-৭৪;

F. Buhlls (E.I.)/আব্র কাসিম মুহল্মদ আগমুদীন 'আবসুরাহি ইবনু'ল-মুবারাক ( عبد الله بن المبارك ) প্রসিত্ত হণদীহ'বেও। ও হণদীহ' কনিকারী :

১১৮ হি. মার্ব' (﴿﴿﴿﴿﴾)-﴿﴿ ख्याश्रदंश করেন। বাল্য শিক্ষা সমাশ্চির পর হিশাম ইবন 'উর্জ্ঞাঃ (৬১—১৪৬ হি.), ইমাাম মালিক (৯৫—১৯৯ হি.), সুফরাান আছ'-ছ'।ওরী (৯৯—১৬১ হি.) গু'বাঃ (৮২—১০৪ হি.), আওয়াা'ই প্রমুখ প্রসিদ্ধ মুহান্দিছ'লপের নিকট হ'াদীছ' শিক্ষা করেন ও বর্গনা শোনেন। করেকবার বাগদাদ আগমন করেন ও সেখানে হ'াদীছ' শিক্ষা দেন। ইনি অভিশয় ধর্মপরায়ণ ছিলেন। এইজনা সুফীগণ কর্তৃক গ্রাহার সম্বন্ধে বহ ভিত্তিহীন লল্ল রচিত ও প্রশারিত হইয়াছে। তিনি ১৮১ হি. সনেইন্ডিকাল করেন।

গ্রন্থ স্থান কী আস্মাই'র-রিজার, নিশকা-তু'ল-মাসণাবীহ'-এর পরিশিষ্ট, পৃ. ৬০৮--১; (২) ইবন কাছণীর, ১০ব, ১৭৭।

আবদুলাহিল কাফী, মাওলানা মুহাত্মাদ ( েটি। ক্রিটা করেন। ক্রিটার ক্রিটার করেন। ক্রিটার ক্রিটার ক্রিটার করেন। ক্রেটার ক্রিটার ক্রিটা

১৯২১ পুস্টাব্দে তিনি মওলানা আকরম খানের উদ্ধিনিক 'যামাানাঃ'-র স্পাদনা বিভাগে যোগদান করেন। মওলানা আকরম খানের কারাভোগকালে তিনি দক্ষ হস্তে সম্পাদকের দায়িত্ত পালন করেন।

১৯২২ সাজে মাওলানা 'আব্দুরাছিল-কাফী 'জাম'ইয়াতু 'উলামা-ই-বাংগালাঃ" নামক প্রতিষ্ঠানের সহ-সম্পাদক নিমুক্ত হন। ১৯২৪ সালের ডিসেম্বর মাসে নিজ পরিচালনায় তিনি সাম্তাহিক "সত্যাগ্রহী' প্রকাশ করেন।

১৯২৬ বৃদ্ধীন্দে শহীদ সুধ্রাওয়ারদী-র সহকারীরূপে তিনি Independent Party-র সংগঠন কার্যে আছনিয়োগ করেন ও উহার দেক্রেটারী নির্বাচিত হন। একই সঙ্গে তাঁহার তাব্দ্দীরা বা ইসলাম প্রচারের তহপরতাও চলিতে খাকে। ১৯২৯ খ. পর্যন্ত সারা বাংলায় বহু তাব্দীগা বিল্লায় তানগর্ত বজুতার মাধ্যমে তিনি কুব্রজান ও সুরাহর বালী প্রচার করেন এবং শির্ক ও বিশ্বভাতের বিরুদ্ধে সংগ্রাম চালাইরা যান। এই সময়ে তিনি আহ্ন হণদীছ জামাণেরতের জভাতনীণ সংশোধন এবং সংগঠন কার্যেও ঠাহার কর্মপ্রতিভা নিয়োগ করেন। সিরাজগঞ্জ মহকুমার কামারবন্দ 'আলিয়াা মাদ্রাসাঃ এবং ছামালপুর জিলায় বালিফুড়ী মাদ্রাসাঃ তাঁহার প্রতিশিঠত মাদ্রাসাঃ-সমূহের মধ্যে বিশেষভাবে উল্লেখগোগা।

কংছেস গরিচালিত আইন-অমান্য আন্দোলনে যোগদান করিয়া তিনি ১৯৬১-৬২ সাজে রাজ্যোহিতামূলক ভাষণ দানের অভিযোগে দুইবার কার্মাণত ভোগ করেন। অভঃগর মওলানা কাফী সক্রিয় রাজনীতি হইতে দূরে থাকিয়া ভৃত্যকাল সর্বত্ত একনিচভাবে ধর্ম-চর্চা, গ্রন্থ রচনা এবং আহ্ল হাদীছা জামাণ্ডলাভের সংগঠন-উন্নয়ন কার্যে আত্মনিয়োগ করেন।

অগণিত ধর্মগভার ভারজদান এবং বৈঠকী আলোচনার মাধ্যমে সাধারণভাবে সমগ্র মুসলিম সমাজ এবং বিশেষভাবে আইল হণাদীছা ভাষাণা আভকে তিনি ধনীর চেতনার ও কর্তবাবোধে উদ্বুদ্ধ করিতে থাকেন। এতখাতীত প্রধানত ভাঁহারই উদ্যোগে ১৯২৯ খৃ. বভড়া করের বওড়া কিলা আহ্ল হণাদীছা কন্কারেণ্স এবং ১৯৬৫ খৃ. রংপুর জিলার হারাগাছ বন্দরে উত্তরবন্ধ আহ্ল হণাদীছা কন্ফারেণ্স অনুনিঠত হয়। ১৯৪৫ খৃ. ভাহার সভাগতিছে পাবনা জিলা আহ্ল হণাদীছা কন্ফারেণ্স এবং ১৯৪৬ খৃ. হারাগাছ বন্দরে নিজিল বন্ধ ও আসাম আহ্ল হণাদীছা কন্ফারেণ্স অনুভিত হয়। শেষাক্ত কনফারেণ্স "নিখিল বন্ধ ও আসাম ভামত্রাত অংহল হাদীছা" পঠিত হয় এবং তিনিই উহার সভাগতি নির্বাচিত হন। ক্রিকাভার জামাইয়াভের দক্ষতর ছাপিত হয়। ১৯৪৮ সালে পাবনা শহরে উক্ত দক্ষতর ছানাভরিত হইলে তিনি পাবনাতে আসিয়া বন্ধবাস করিতে থাকেন।

১৯৪৯ খৃ. তাঁহার চেণ্টার জামাইর।তের পক্ষ হইতে "রাহ্ন হানীছ' প্রিন্টিং এও পাবলিশিং হাউর" নামে একটি সুপ্রণালয় ও প্রকাশনী প্রতিষ্ঠান স্থাপিত হয় এবং উক্ত সালেই আমইবাাতের মুখপররাপে তাঁহার সুযোগা সম্পাদনায় মাসিক "তরভুমানুর-হানীছ" আজ্মরকাশ করে। সেই সালেই তাঁহার সভাপতিত্বে রাজশাহীতে পুনরায় নিখিল বস ও জাসাম আহ্ল হানীছ' কনকারেণ্স অনুষ্ঠিত হয়।

এই সময় হইতে ১৯৫৬ ষ্. পর্যন্ত পাবনা হইতে নিয়মিত ভাবে মাসিক তরজুমানুল-হাদীছ প্রকাশ ছাড়াও মওলানার নেতৃক্তে তদানীত্তন পাকিভানে প্রকৃত ইসলামী শাসন প্রবর্তনের আন্দোলন জোরদার হইরা ওঠে। ১৯৫৫ ষ্ণটান্দের ভিসেম্বর মাসে এই উল্লেখিই তাঁহার উদ্যোগে তদানীত্তন প্রাদেশিক মুস্লিম লীসের সভাপতি মওলবী তমী মুদ-দীন খানের সভাপতিরে পাবনার প্রদেশের বিভিন্ন ইসলামী দলের সমবারে এক ঐতিহাসিক "ইসলামী ফ্রণ্ট কন্ফারেণ্স" অনুষ্ঠিত হয়।

১৯৫৬ খৃণ্টাব্দের পেষের দিকে জাম'ইরাত প্রেস ও তরজুমানের দক্ষত্র লকার খানাথরিত হয়। এই সমর হইতে স্তুর অবধি জাম'ইরাতের কর্মক্ষেত্রের প্রসার, সংগঠন এবং তৎসহ ইসমারী দলসমূহের ঐবদ সাধনের জন্য তিনি তাঁহার সমত্র শক্তি নিম্নোজিত করে। এই উদ্দেশ্য সাধনের সহায়করুপে ১৯৫৭ খৃণ্টাব্দে প অক্টোবর তাঁহার সম্পাদনার সাংভাধিক 'জারাফাতে' জাখপ্রকাশ করে। ১৯৫৮ খৃ. তাঁহার উদ্যোগে ভাকার নাজিরা বাজারে 'আগ্রাসাভূত-ছ'লীছ' নামে একটি ধ্যীয় শিক্ষাগারও প্রতিশিঠত হয়।

ইসরামী বিষয়ে তাহার রচিত বহু পুন্তক-পুন্তিকা রহিয়াছে।
ইহাদের মধ্যে বিশেষ উল্লেখযোগ্য হইতেছে— (১) পাকিস্থানের শাসন
সংবিধান, ১২২ পু., পাকিস্তানে প্রবর্তনযোগ্য ইসরামী শাসনতারের
মূলনীতি ও উহার বিশ্লেষণ ও বিস্তৃত ব্যাখ্যা, গাবনা। (২) নুকুওত-ই
মুহাল্মদা, কেশুদুরারী, ১৯৫৬ পাবনা, ৩২৬ পু.। (৩) ফিরকাবদ্যী
বনাম অনুসরণীয় ইনামগণের নীতি, ডিসেম্বর, চাকা, পু. ১৭৮।

উপরে উল্লেখিত গ্রহ্সমূহ হাড়া ভরক্তুঝানুর-হালীছ (১৯৪৯-৫৯)-এ ধর্ম, সমাজ, সাহিত্য, ইতিহাস, অর্থনীতি, রাজনীতি, তামাদুন গ্রন্থতি বিষয়ে তাঁহার অজন প্রবদ্ধ প্রকাশিত হইয়াছে। 'আরাফাতে প্রকাশিত তাহার প্রবদ্ধের সংখ্যাও নগণা নহে। কু-রআন ও হাণীছের তরক্তমা এবং খুলাফাা' রাশিদীনের আদর্শ সম্পর্কিত রচনা বিশেষভাবে উল্লেখযোগা। ধর্মীর সাহিত্য ক্ষেপ্তে তাহার সর্বত্রেচ কীতি সূরা' ফাতিহার তাহ্নসীর। ভরক্তমানের মোট ৫১৪ পূচায় ৫৮ কিছিতে এই ভাক্সীর প্রকাশিত হইয়াছে। তাঁহার জীবন বাাগী ধর্মীর সাহিত্য সাধনা ও ক্ষরেণার খীক্তিব্রক্তা ১৯৫৯ খু, বাংলা একাডেমী তাঁহাকে সাহিত্য পুরকার প্রদানে করে।

দেশ ও মিরাতের বিদমতে উৎসলিতপ্রাণ, চিরকুমার মওলানা 'আবদুরাহিল-কাফী ১৯৬০ খৃস্টাব্দের ৪ঠা জুন এই মরজগত হইতে চিরবিদায় প্রহণ করেন। দিনাজপুর ন্রুল-হণা প্রামে পিতা, মাতা ও দ্রাতার কবরের সাথে ওাঁহাকে সমাধিত্ব করা হয়।

প্রস্থাপাই (১) সাংভাহিক সভাস্থাই, বাসিক ভরজুবানুক-হাদীছ ও 'আগ্রাফাতের পুরাতন সংখ্যাসমূহ। (২) অধ্যাপক আ. কা. মুহুল্মদ আদমুদ্দীন সঞ্জাতি সংক্ষিণ্ড বিজ্ঞান, ১ৰ এও, ২য় সংখ্যা।

মোধাশমদ আৰুদুর রহ্যান

মাওলানা মুহাদ্মদ 'আবদুরাহিল-বাকী ১৮৮৬ খৃ. বীর মাতুলালার বর্ধমান জিলার টুব প্রামে জনপ্রহণ করেন। রংপুর জিলার বদরগঞ্জ খানার অধীনে লালবাড়ী যাদ্রাসার পিতার সালিখ্যে এবং মাওলানাা 'আবদু'ল-ওরাহ্ছাব নাাবীনা দেহ্লাব'ীর নিকট প্রাথমিক শিক্ষা প্রহণের পর উত্তর ভারতের কানপুর মাদ্রাসার ধর্মীর উচ্চ শিক্ষা প্রহণ এবং 'আরবী সাহিত্য অধ্যয়ন করেন। ১৯০৬ খৃ. শিতার মৃত্যুর পর মার ফুড়ি বংসর বরুসে উত্তর করেন বিরাট আহ্ল হ'াদীছ ভাষাা'লাতের নেতৃত্বভার ভাঁহার উপর নাত্ত হয়।

বাংলার 'আলিম সমাজ ও মুসলিম অনসংখর জড়তা ও দুর্গনা
দর্শনে তাঁহার আলা বাবিত হইয়া উঠে। তাই তিনি তদানীকন
দেশবরেণ) 'আলিম ও নেতা মওলানা লোহাশমদ আক্রম বা, মওলানা
মুনীরুম্-বামান ইসল্লাখাদী, ডক্টর মুহ্মমদ শহীদুলাই অনুখর
সহযোগিতার 'আঞুমান 'উলামা বালালা'-র প্রতিটার আভনিরোধ
করেন এবং উহার কর্মতংগরতার বিশিস্ট ভূমিকা সামন করেন।

১৯১৯ থৃ. র্টেশ শাসনের বিরুদ্ধে সুসন্ধিনদের বিজ্ঞান্ত কথন বিল্লাকত কালোলনের আকারে আকারকাশ করে, তথন বাংবা- লেশে এই আনোলনের নেতৃত্ব দানে যাঁহারা আগাইরা আসেন, মাওবানা 'আবদুর্ছাইল-বাকী ছিলেন তাঁহাদের অন্যতম। সঙ্গে সঙ্গে ভারতীয় কংগ্রেমের অসহযোগ আন্দোলনেও তিনি সক্রিয় অংশগ্রহণ করেন। তিনি দীর্ঘদিন দিনাকপুর জিলা কংগ্রেম কমিটির সভাগতি ছিলেন। ১৯৩২ খ্. তিনি আইন অমান্য আন্দোলনে যোগদানের জন্য দুইবার কারাবরণ করেন।

শেষবার জেল হইতে বাহির হইরা মাওলানা 'আবদুলাহিল-বাকী প্রজা আন্দোলনে যোগদান করেন। প্রজা পার্টির মনোনীত প্রাধীরাণে তিনি ১৯৪৩ বৃ. ভারতীয় কেন্দ্রীয় ব্যবস্থা পরিমদের সদস্য নির্বাচিত হন। পরবর্তীকালে তিনি নিখিলবদ কৃষকপ্রজা সমিতির সহকারী সভাপতি এবং পরে সভাপতি নির্বাচিত হন।

মাওলানা সাহেব ১৯৪৩ খৃ. ম্সলিম লীসে আনুষ্ঠানিকভাবে বােমদান পূর্বক পাকিন্তান আন্দালনে সক্রিয় অংশগ্রহণ করেন। তিনি ১৯৪৬ খৃ. বল্লীয় প্রাদেশিক আইন পরিষদের সদস্য নির্বাচিত হন। পাকিন্তান অর্জনের পর তিনি মুগপৎ পূর্ব পাকিন্তান আইন পরিষদ এবং পাকিন্তান লগপরিষদ—এর সদস্যরূপে কাক্স করেন। তিনি বিজ্ঞালপূর্ব, বলীয় প্রাদেশিক মুসলিম লীগের ভাইস প্রেসিডেন্ট, বিভাগোভর পূর্ব পাকিন্তান মুসলিম লীগের ভাইস প্রেসিডেন্ট এবং কিছুকাল প্রেসিডেন্ট পদেও অধিন্ঠিত ছিলেন। এতবাতীত তিনি পাকিন্তান মুসলিম লীগের ভাইস প্রেসিডেন্ট প্রবিধ্বার ভাইস প্রেসিডেন্ট এবং কেন্দ্রীয় পার্লামেন্টারী বোর্ডের সদস্যও নির্বাচিত হন।

মাওলানা বাকী-র রাজনৈতিক জীবনের মূল আগর্ণ, ছিল নিঃবার্য দেশ সেবা এবং এইজনাই তিনি সকল মহবের অকুঠ এছা অর্জনে সক্ষম হইরাছিলেন। প্রথম গণগরিষদে পৃথীত জাদর্শ-মূলক প্রভাব এবং মূলনীতি কমিটির রিগোটে কুশ্বজানে ও সুলাহ্কে গাকিভানের ভাবী শাসনতত্তে পূর্ণ ঘীকৃতি দেওরার কথা হয়। উহার মূলে মাওলানা 'আবদুলাহিল-বাকী এর সংগ্রামী অবদান অনবীকার্য।

মাওলানা 'আবদুলাহিল-বাকী তাঁহার কর্মলীবনের রুহতর আংশ রাজনীতির চর্চায় ব্যক্তিত করিলেও ধর্মীর ও আমাপ্রাতী কার্যক্রম এবং সাহিত্য-চর্চা হুইতে নিজেকে নিলিপ্ত রাখেন নাই। তিনি ১৯২৯ খৃ. বঙড়া জিলা আহল হালীছ কন্কারেশেস এবং ১৯৩৫ খৃ. রংপুর জিলার হারাসাহে অনুন্ঠিত উত্তর বল আহ্ল হালীছ কন্কারেশেস সভাপতিছ করেন। তিনি বরাবর অধুনারুপত আজুমান আহল হালীছ বালালাঃ ও আসাম'-এর কার্যকরী সংসদের সদস্য এবং কখনও কখনও সহ-সভাপতি ছিলেন। ১৯৪৬ খৃশ্টাব্দে হারাগাছে অনুন্তিত আহল হালীছ কন্ফারেশেস বোল্লান করিয়া তিনি নিবিল্লবর ও আসাম জাম'ইয়াত (পরে পূর্ব-পাক্তিনান আম্বিয়াত) আহ্ল হালীছ-এর গোড়ালগুনে বিশেষ সহায়তা করেন।

অক্লার জান সাধক মওবানা 'বাবসুক্সাধিক-বাকী-এর 'আরবী, কারসী ও উদ্ ভাষার পাটিতা ছিল অসাধারক। দর্শনদার এবং ইতিহসেরও তিনি ছিলেন উৎসাহী পাঠক। তিনি শেষ বরুসে ইংরাজী দিক্ষা করেন। প্রসিদ্ধ 'আর-ইস্কার' পরিকার প্রকাশিত ওাঁহার গবেষণাবৃত্তক ইসকার বিষয়ক প্রবক্ষরাজি বাংগার ইসকারী সাহিত্যের অক্সা সম্পন।

১৯৫২ মৃস্টাব্দের ১ ডিসেম্বর রাওবানা বাকী ইঙিকাল করেন। তাঁহাকে তাঁহাদের গারিবারিক গোরভানে তাঁহার গিতানাতার কররের গারে গাকন করা হর।

अञ्चलकी ३ (১) छत्रसूमान्'ल-शामेक, ७३ वर्ग, ১১/১২។ नश्याः

২ ডিসেগ্বর, ১৯৫২ এবং পরবর্তী করেক দিবসের দৈনিক আছাদ, মিল্লাত, সংবাদ, Morning News প্রভৃতি সংবাদপত্র। (২) জ্বধারু আ. কা. মূহত্মদ আদমুদ্দীন সংকলিত সংক্রিণ্ড বিশ্বকোর, ১খ, ২য় সংখ্যা।

মোহাম্মদ আবদুর রহমান

'खाकाात (عباس على 'धाकाात 'खानो ) माख्नाना ইং ১৮৫৯/বাং ১২৬৬ সালে তদানীয়ন বন্ধ প্রদেশের চৰিব-গরগণা জিলার বলিরহাট মহকুমার অভ্যন্ত অনুষ্ঠ, বিক্লা-দীকার গন্তাপদ চতীপুর প্রামে জরগ্রহণ করেন। তাঁহার পিতার নাম তমীযুঁদ-দীন। তিনি কিছুকাল গ্রাম্য পাঠশালায় বিদ্যা শিক্ষা লাভ করেন। অতঃপর তাহার চাচা বিখাতে ওয়া।'ইজ (बोबी) ও মুহণদিছে মাওলানা মুনীক্ল'দ-দীনের নিকট 'আরবী, ফারসী ও উর্লু শিক্ষা করেন। ৰছ বৎসর যাবং ভদানীভন বাংলার বিভিন্ন মাদ্রাসায় শিক্ষালাভ করিরা অবশেষে টাঙ্গাইন্দের করটিরা জমিদার বাড়ীতে প্রতি-তিঠত মাদ্রাসায় ভঙি হন এবং বিখাত মুহাদিছে, 'আরবী ভাষায় সুপণ্ডিত মাওলান।। 'আবদু'র-রাহ্'মান ক'ম্পাহারীর নিকট ১৫ বৎসর কাল 'আরবী সাহিত্য, কুরুজানি, হণানীছ' ও ডাক্ষমীর অধারন করেন। অতঃপর উক্ত মাদ্রাসাতেই ১৫ বংসর কাল নিষ্ককত। করার পর তিনি স্বীয় বাসভূমিতে আসিরা জভ, মুর্খ কুসংক্রারাক্ষ দেশবাসীকে ইসলামী শিক্ষায় উৰুদ্ধ করেন। চক্রিশ পরপণা, খশোর. খুলনা; হাওড়া, হরলী. বর্ধমান প্রভৃতি জিলার বহু লোক ভাঁহার হতে বায়'আত প্রহণ করেন।

ইসলামী পুজকাবলীর অভাব প্রণের জন্য তিনি তৎকারীন প্রচলি কি পুঁধির ভাষায় বই লিখিতে আরজ করেন। তাওহাঁদি শিক্ষা নিবার জন্য তিনি "বার্কু'ল-মৃওয়াহ্ছিদীন" (الموحدات) শীর্ষক পুজক এবং মাসাইল শিক্ষার জন্য 'মাসাইল দ'রেরীয়্যাঃ' সংকলন করেন। এই পুজকদয়ে কুরেলানেও হাদীছের 'আরবী উদ্ভি থাকায় মূদ্রণ সমস্যার সমাধান কদেশ তিনি কলিকাতার তাঁতী বাগান নিবাসী হাজী 'আবদ্রাহ্র সহারতায় নূর 'আলী লেনে, 'আলতাফী প্রস' নামক মূদ্রণালয় ছাপন করেন। উক্ত প্রেসে তিনি তাঁহার লিখিত পুজকদয় এবং তৎপূর্বে তাঁহার চাচা মাওলানা মুনীরু'দ-দীন সাহেব লিখিত পুজক 'মুনীরুল-হলা'র মূদ্রণ ব্যবহা করেন। মুসলিম জনগণের মধ্যে জিহাদের অনুপ্ররণা হল্টির জন্য তিনি ঐতিহাসিক সিরিয়া, ইরাক এবং মিসর বিজয়ের উপর ভিতি করিয়া তিনভানি পুঞ্ক রচনা এবং জুমু'আর খৃত'বাঃ প্রথমন করেন। এই সকল পুজকের ভাষা ইসলামী ভাবধারার রঞ্জিত ছিল। উপরোজ্য আলতাফী প্রেসে পুজকগুলি মূদ্রিত হুইয়াছিল।

তখনকার দিনে বাংলার বিরাট মুসলিম সম্পুদারের মধ্যে মাসলেম হিতৈমী' (সাংতাহিক) ও 'মিছির-স্থাকর' (মাসিক) নামক মান্ত দুইখানি সংবাদগরে ছল। হিন্দু সম্প্রদার কর্তৃক প্রকাশিত বহু সংখ্যক সংবাদগরের তুলনার এই দুইখানি সন্তিকা ছিল খুবই নগণা এবং ইহাদের প্রাহক সংখ্যাও ছিল খুবই সীমিত। মুসলিম সমাজের এই বিরাট অভাব দ্রীকরণার্থ তিনি 'যোহালমদী' নামক দুই পাতাবিশিল্ট একটি মাসিক পরিকা উক্ত প্রেস হইতে প্রকাশ করিতে থাকেন। কিছুদিন গর উহাকে সাংখ্যা কৃতি পরিশার মানসে চকিন্দু গরগণা ক্রিলার হাকিমশুর প্রাম নিবাসী জনাব মঙলানা মোহালমদ খাকরম খানকে উক্ত পরিকার সাক্ষাদক নিযুক্ত করেন। তৎকালে

বাংলা ভাষার পূর্ণ কু"রজানি মাজীদের কোন মুসলিমের কৃত অনুবাদ ছিল না---বরং এক শ্রেণীর 'জালিমগণ জন্য কোন ডাযায় কু'রজানের জনুৰাদ কভকটা অনভিপ্ৰেভ বা অবাস্তব কৰ্ম মনে করিভেন। মুস্তিম-লশ লাভ্য সমাজ সদস্য পিরিশ চন্তা সেনের রুত কুরুজানের বাংলা **অনুবাদ অথবা খৃ**স্টান মিশনারীদের বি**∌**ত বাংলা তরজমা পড়িতে বাধা **ধ্টত। তৎকালে** মওলবী ন'ঈম্'দ-দীন সাহেব কু'রজানের করেক পারার তামসীরসহ বাংলা অনুবাদ করিয়াছিলেন বটে: **কিন্ত ভাষা অসম্পূর্ণ রহিরা সেল। সাণ্ডাহিক যোহাত্যদী পরিকার** ভার **সংকানা আক্রম খা-র উ**পর অর্পণ করিয়া মর্চ্ম 'রাফাস 'खाबो कू'ब्रब्शान माकोरमत्र भूमं ब्रिम भाषात्र वाश्वा व्यनुवाम कतिराज अवर হ'পৌছে'র আলোকে তাহার চীকা নিশিতে মনোনিবেশ করেন : এই ক্ষজ তাঁহাকে ক:চক বৎসর পর্যন্ত কঠোর পরিত্রম করিতে হইয়া-ছি**ন। এক**কভাবে আলতাফী প্রেস পরিচালনা, যোহাস্মদী কাগ<del>রের</del> প্রকাশনা বায় বহন ও বহু সংখ্যক পুস্তক প্রণয়ন ও প্রকাশনের দায়িত্ব পালনের জন্য তাঁহাকে যে অবিয়াস পরিভ্রম করিতে হইয়াছিল, উহার ঞ্চলে তাঁহার স্বাস্থ্য ভঙ্গ হয়। শেষ বয়সে ভিদি পন্নী জীবনে ফিরিয়া যান। কিন্তু সেখানেও তিনি বিশ্রাম প্রহণ করিতে পারেন নাই। হৃদ্ধাবস্থায় বহ পরিজ্ঞান নিজ গ্রামে তিনি একটি ইসলামী মাণ্রাসাঃ ছাপন করেন अवर प्रम-विष्मुत्मक महिल हाइएम्ब स्मा विमा वादा शिक्वांक वावसा

দেশবাসীর যাতারাতের সুবাবছা করিবার গরজে তিনি বশিরহাট বোকার বোর্ডের সদস্য পদ এবং শ্বানীর ইউনিয়ন বোর্ডের চেয়ারম্যান পদ প্রহণ করিতে বাধ্য হন। বর্তমান মসকশশুর তেতুঁ বিয়া রোড নামক বিরাট রাজ্যাট তাঁহার অমর কীতি। এই রাজা নির্মাণের জন্য প্রয়োজনীয় জমি সংগ্রহের সময় তাঁহাকে এক অমিদার তনয়ের বশুকের ভলীর সভমুখীন হইতে হইরাছিল।

দীর্ঘদিন রোগ ভোগের পর ৭৬ বংসর বয়গে ইং ১৯৩২ সালে তিনি ইন্তিকাল করেন।

তিনি মাষ্ট্রী কোলল পঙ্গল করিতেন না, প্রচলিত চারি মাষ্ট্রের কোন একটিকে মানিয়া জন্য তিনটির প্রতি তাজিলা বা বিরূপ ভাব প্রদর্শন করিতেন না। একাধারে তিনি নিজেকে মুক্টাল্মালী, আহ্র হণাদীছা ও আহর্ত্বপ্রন্সারিগণ মাষ্ট্রেরী প্রলাপনি ভূরিয়া মার। এইরূপ সন্মানির অবসান ঘটানই ছিল তাঁহার জীবনের সাধনা। এই ঐক্য সাধনার প্রথম জীবনে তাঁহাকে বহু বিপদের সম্প্রীন এবং বাধা বিশ্ব জতিক্রম করিতে হইয়াছিল। অবশেষে তিনি বছলাংশে সক্ষকাম হইতে গারিয়াছিলেন। বনিরহাট ও বারাসাত মহকুমার হানাকী, মুহ্টাল্মালী, শীলা ও ফাকটার প্রভৃতি সভ্রদায় ও মার্ট্রাহের লোক তাঁহাকে আগনজন মনে করিয়া ভক্তি করিতেন। কেবল মুসলমানদের মধ্যে নহে, বরং আগন অঞ্চলের হিন্দু ও মুসলমানদের মধ্যেও তিনি ঐকা শ্বাপন করিতে সমর্থ ইইয়াছিলেন। তাঁহার ইন্তিকালের পর বহু বংসর অতীত হইয়াছে, তথালি হিন্দুগণ প্রদার মহিত আজ্ও তাঁহার নাম সমর্বণ করিয়া থাকেন।

যোঃ অবিদূল মার্মান আর-সাহহারী

'আকাাস ইব্ন 'জাবদি'ল-মুড়'ালিব ( عباس بن عبد ) উপনাম আৰ্'ল-ফাদ্'ল, হয়রত মুহা স্মাদ (স')-এর
চাচা। তাঁহার মাডা ছিলেন আন-নাস্র বংশের মহিলা, তিনিই
সর্বপ্রথম রেশন ও কিংখাব নিমিত সি'লাকে কা'বাঃ গৃহ আরত করার

প্রথা প্রবৃতিত করেন। কথিত আছে, একবার বাল্যে 'আব্যাস (রা) হারাইয়া পিয়াছিলেন, তজ্জন্য তাঁহার মাতা মানত করেন যে, ছেলেটকে পাওয়া গেলে কা'বাকে পি'লাফি মন্তিত করিবেন। 'জাক্যাস (রা)-কে শাইয়া তিনি তাঁহার মানত পূর্ণ করেন। ইবন হ'াজারের মতে তিনি হষরত (স<sup>.</sup>)-এর মার দুই বৎসরের বড়। তিনি সওলাগরী করিয়া বিপুল অর্থ উপার্জন করেন। ইবন হিশাস (১৫৩ পু.) ও তাবারীর (১খ, ১৭৩১ পু.) মতে তিনি প্রাচীন রাজবংশীয়দের ন্যায় জাঁক-জমকের সহিত বাণিজ্ঞ সফরে বাহির হইতেন। **উ**ত্তরাধি**কারস্তে** 'আব্যাস (রা) মন্ত্রায় আগত তীর্থধারীদের মধ্যে পানীয় সরবরাহের অধিকার লাভ করিয়াছিলেন ৷ খ্যম্ম কপের পানির সহিত তিনি ভাঁহার ভণাইফছিত বাগানে উৎপন্ন কিস্মিস মিশাইয়া দিভেন। রাস্ত (সা) ইসলাম প্রচারে অপ্রসর হইলে বিন্দুমার বিরোধিতা না করিয়া তিনি পরোক্ষে তাঁহার পক্ষ সমর্থন করেন। কাহারও মতে তিনি মনে-প্রাপে ইসলাম প্রহণ করিলেও জাগতিক কারণে যতদিন প্রয়োজন বোধ করিয়াছিলেন, তত্দিন তাহা সোপন রাখিয়াছিলেন। আব তণালিবের মৃত্যুর পর তিনি প্রাতুলপুরের রঞ্চক হইয়া দাঁড়োন। হাজের সময় রাছ'রিববাসী নবনীক্ষিত মুসলিমগণের সহিত 'আক'বাঃ নামক ছানের গোপন নৈশ সম্মেলনে তিনি হয়রত (সণ)-এর পঞ্জে কভেক প্রভাময় কথা বলেন, ইহার উল্লেখ হণদীছে: আছে। অনিচ্ছাকৃত-ভাবে মুসলিমদের বিক্লছে বদ্রের যুদ্ধাভিষানে যোগদান করিয়া তিনি वनी दन এवर किनशाः अमान मुक्ति लाङ कविशा महाग्र किविशा यान । তিনি তাঁহার প্রাতুগপুরের শুরুত শক্তির্ভি সহানুষ্ঠতির চক্ষে নির্রাক্ষণ করিতেন। সণ্ডম হিজরীতে (৬২৮-৯) মৃহণ¤মাদ (সা) 'উমরা সম্পা-দনের জন্য মঞ্চা পমন করিলে 'আব্যাস (রা) তাঁহার স্যাজিকা বিধবা মায়মুনাকে ভাঁহার নিকট বিবাহ দেন: পর বৎসর হয়রত (সা)-এর মঞা অভিযান শহরের সম্মুখে উপস্থিত হওয়ার পুর্বেই আবু স্ফ্রান সহ 'আব্যাস (রা) ভাঁহার সহিত যোগদান করেন। হাজ্জ মৌস্মে গানি-সরবরাহের যে অধিকার 'আক্যাস (রা)-এর ছিল, মক্কা বিজয়ের পর হ্যরত (সা) তাঁহার সেই অধিকার বহাল রাখেন ৷ হানায়নের যুদ্ধে তিনি হয়রত (সা)-এর পার্মে ছিলেন। ছর্ডস মুসলিম বাহিনীকে পুনরায় পতাকাতলে একন্ত্রিত করিবার ব্যাপারে ভাঁহার উচ্চ কঠে যথেক্ট সাহায্য করে। তাঁহার বিস্তর ধন-সম্পদও সংকটকালে হয়বুড (সা)-এর সহায়ক হইয়াছিল। মক্কার কুনীন (الْرِبا) বাবসায়ীদের মধ্যে তিনি ছিলেন অন্যতম। বিদায় হ'াক্ষের প্রসিদ্ধ ভাষণে অঞ্চকার যুগের কুশীদ (إِبَا الْجِاهِلَية) রহিত ঘোষণা করিয়া হয়রত (স∙) দৃল্টার ছলে স্বগোত্রীয় 'আকাাস (রা)-এর প্রাপ্তা স্থদের দাবী সর্বসাকুল্যে বাতিল করিয়া দিয়াছিলেন। হযরত (স<sup>\*</sup>)-এর মৃতদেহের গোসলের কাজেও তিনি শরীক হন। ইহার পরে তাঁহার উল্লেখ পাওয়া যায় না বলিলেই হয়। হথরত 'উমার (রা) কর্তুক প্রবৃত্তি রুত্তি বাবস্থায় বায়তুল মাাল হইতে তিনিও একটি বুডি কাড করেন। এই খলীফার শাসনকালে মদীনার মসজিদের আয়তন রন্ধির জন্য 'আব্যাস (রা) নিজের গৃহ দান করেন। তিনি হযরত 'উমার (রা)-কে পারসিকদের বিক্রছে স্বয়ং রপারণে সমন হইতে নির্ভ রাখেন বলিয়া কথিত আরে। হ্যরত 'উমার (রা)-এর উত্তরাধিকারী নির্বাচনে কোন অংশ প্রহণ না করার জনা ডিনি হয়রত 'জালী (রা)-কে উপদেশ দেন , কিন্তু ভাঁচার চেল্টা বার্ষ হয়। ৩২ হিজরীর ১২ রাজাব **গুরুবার (৬৫২-**৩ খৃ.) ৮৮ বৎসর বয়সে মদীনায় তাঁহার মৃত্যু হয় ও জালাভুল বাক**ী**তে তিনি সমাহিত হন। 'আব্যাসী **গৰীকাগণ তাঁহার পুর 'আ**বদু**রা**াহ্র वर्ष्यस्य ।

প্রস্থানী : (১) ইব্ন হিশান ; (২) ইব্ন-হণজার, ২খ, ৬৬৮ ; (৩) নাওয়াবা, তাহ্যাবু'ল-আস্মাা, ৩৩১ পৃ.; (৪) ভণবারী, ১ম, প্রেজ ; (৫) বালায্রী, ফুত্হ'ল-বুলদান, ৬, ২৮, ৫৬, ২৫৫ ; (৬) য়াক্রী (ed. Houtsama), ২খ, পৃ. ৪৭ ; (৭) ওয়াকিণী, কিডাাবু'ল-মাগণানী (ed. Wellhauson); (৮) ইবন সাদ, ৪খ, ১-২১ ; (৯) Goldziher Muhamm. Stud. ii. 108 প.; (১০) Noldeke in ZDMG, lii. 21-27; (১১) Buhl, Das Leben Muhammeds, p. 247 প., 306 প.; (১২) ইভ্যাল, 'আব্যাস ইবন 'আবদ্'ল-মৃত্তভণনিব প্রবদ্ধ।

F. Buhl. (S. E. I.)/তঃ এম. আবসুল কালের
আব্রাহাঃ (ন্রাঃ) খৃস্টার ষষ্ঠ শতাকীর মধাকাসে
দক্ষিণ 'আরবের একজন খৃষ্টান বাদশাহ। ইসলামের ইতিহাসে
তাঁহার প্রসিদ্ধি এইজন্য যে, তিনি একটি য়ামানী বাহিনী লইয়া
রাসুল (সা)-এর জন বৎসরে অর্থাৎ ৫৭০ খৃ. মকা আক্রমণ করিতে
সিমাছিলেন (৮. সুরাঃ ফীল)।

আবরাহা সমক্ষে বিস্তারিত বিবরপের জন্য Procopius [বায়-যানটিয়াম সম্ভাট জান্টিনিয়ন (রাজত্বকালঃ ৫২৭—৫৬৫)-এর দরবারী ঐতিহাসিক ]-এর গ্রন্থসমূহ ও হি:ময়ারী প্রাচীন লিপিসমূহের তথ্য অবগত হওয়া দরকার। Procopius-এর মতে আবিসিনীয় সমাট Hellestheaios (ইস্তামুনের বিপিতে خلص 'L' SHH সংখ্যা ৭৬০৮ পুনক্রক) ৫৩১ খু.-এর করেক বংসর গুর্বে সঞ্জিপ আরব আক্রমণ করেন ৷ তিনি সেখানকার বাদণাহকে হত্যা করেন এবং তদহবে Esimiphaios (বিশিয় SMYF-سميفعر) নামক একজনকে নামেয়ার শাসনকর্তা নিযুক্ত করিয়া নিজে জাবিসিনিয়ায় চলিয়া যান। উহার পর আবিসিনিয়ার পলাতক সৈন্যুপ্র যাহারা দক্ষিণ 'আরবে রহিয়া গিয়াছিল তাহারা Esimiphaios-এর বিক্তমে বিপ্রোহ করে এবং তাহার ছানে আব্রাহাকে সিংহাসনে অধিনিঠত করে। এই আব্রাহা আসলে 'আধুনিস ( আবিসিনিয়ার একটি বন্ধর )-এর বায়ষান্তীয় একজন বণিকের ক্রীতদাস ছিলেন : আহিসিনীয় সমাষ্ট Hellastheaios বিল্লোহীদের বিরুদ্ধে দুইটি অভিযান প্রেরৰ করেন, কিন্তু তাহা বার্থ হয় এবং আব্রাহা রাজা থাকিয়া যান। বায়যানটিয়াম সম্রাট Justinian আব্রাহাকে ইরান আক্রমণের জন্য উত্তেজিত করিতে চেল্টা করেন। কিন্তু তাহা বার্থ হয়, কারণ আব্রাহা জন্ম কিছু প্র উত্তর দিকে আসিয়া প্রত্যাবর্তন করেন। বঙ্গিন Hellastheaios জীবিত ছিলেন ততদিন আবরাহাঃ আবিসিনিয়াকে কর দিতে জন্মকার করিতে থাকেন। কিন্ত তাঁহার ছরাধিকারীকে কর দিতে সংমত হন।

আব্রাহার দীর্ঘ একটি লিদিই আমাদের এধান উৎকীর্থ লিপিসূর। ইহা মা'আরিব-এর বাঁধের দেরালে লাগানো রহিয়াছে (Corpus
inser. Sem ৪: ৫৪১)। এই লিদিতে একটি বিশ্রোহ দমনের
উল্লেখ আছে। ইহা সাবাা'ই অব্দের ৬৫৭ সালে অর্থাৎ ৫৪০--৫৫০ খৃ
মধ্যবর্তী সময়ে সংঘটিত হইরাছিল। ইহা বাতীত এই লিপিতে
বাঁধ মেরামতের করাও উল্লেখিত হইরাছে— ষাহা সেই বৎসরেই
কিছুকাল পরে করা হইরাছিল। তাহা ছাড়া আবিসিনিরা, বায়মানচিরাম, ইরান, হ ীরা—এই সমন্ত দেশের এবং গাসসান গোর প্রধান
হণারিছা ইয়ন জাবালাঃ-এর দৃত্সণের অভ্যর্থনা ও তৎপরবর্তী
বৎসর মা'আরিব বাঁধের মেরামত শেষ হওয়ার ক্যান্ড উহাতে
রহিয়াছে। আর একটি লিপি (Ryckmans ৫০৬ দ্র. 'le Museon
১৯৫৬, ২৭৫-২৮৪), যাহা upper তাছালীছা উপত্যকার পূর্বে
মুরারগান নামক ছানে পাওয়া পিয়াছে, তাহাতে ৬৬২ সাবাা'ই

অব্দে আব্রাহার উত্তর 'ভারবের মা'ভাস গোরকে প্রাভিত করার বিষয় বুণিত হইয়াছে। কিন্ত Martarium Arthae আছে জিভিত আছে যে, ৫২৫ বৃ. দিভীয় আঞ্জনৰ এবং যু'নুওয়ামসর স্বার কর গরেই জাল-আস বাহ'াঃ ( Procopius বাহাকে Helicatheaios নামে অভিহিত করেন ) আব্রাহাকে যামানে ভাঁহার প্রতিনিধি নিম্ভা করেন । আব্রাহা gregontius কে অশাফারে এর বিশব নিমুক্ত করেন । এই বিশপ রচিত হি সায়ার-এর জন্য আইন Leges Homeritarum-এ অনুরূপ বর্ণনা পাওয়া যায়। "আরুব্ ঐতিহাসিক্ষণও প্রায় অনুরূপ কথাই বলেন। ডবে তাঁহাদের বর্ণনা অধিকতর খুঁটনাট-বহল ও সুজিসসত। তাঁহাদের মতে আব্রাহা সান্তায়ে একটি গির্জা নির্মাণ করিয়া য়ামানের 'আরবদিগকে মন্তার পরিবর্তে সেখানে হণক করিতে আসিতে আহণন করিলেন। তাঁহার। অস্ত্রীকার করিলে তিনি ক্লব্ধ ধ্ইয়া আনিসিনীয় সমাটের নিকট হইতে হাতী আনয়ন क्रान अवर ৫৭০ थुं. यका श्राक्तभण करतन । या अभन्न 'सार्थि গোল বিপক্ষে দখায়মান হইব তাহাদিপকে তিনি পরাজিত করিলেন এবং হণরামের নিকট আল-মগণত্মাস নামক ছানে অবতরণ করিবেন। আবরাহার আদেশে হণ্ডী বাহিনী কা'বা আক্রমণে উদ্যত হইল, কিন্ত क्यो जन्न रहेत ना। এই रखी वाहिनीत शतिवास कि रहेत, छाटा কু-রুজ্যান মাঞ্চীদের সূরা আল্ল-ক্ষীলে বশিত আছে, মাহার মর্ম এই ঃ (হে নবী!) আপনার কি জানা নাই যে, আপনার প্রতিপালক হন্দীবাহিনীর স্থিত কিরাপ ব্যবহার করিয়াছেন ! তাহাদের চক্রাণ্ড কি তিনি সন্দর্গরূপে বার্থ করিয়া দেন নাই? এবং তিনি তাহাদের উপর খাকে ঝাকে গন্ধীকুল প্রেরণ করিলেন, যাহারা ভাহাদের উপর কছর জাতীর মন্তরসমূহ নিক্ষেপ করিতেছিল। অনন্তর আল্লাহ তাহাদিপকে চর্বিত ওপতুলা করিয়া দিলেন।

খুস্টান ছেখকসণ আব্রাহার মনা অভিযানকে একটি কিংবদতী বিল্লা মন্তবা করিয়াছেন এবং উহার সন্ত্যাসতা সন্দর্কে প্রমের অবভারণা করিয়াছেন। কিন্তু এই ঘটনাটের প্রতিবাদ বর্তমান খুস্টানসল অপেক্ষা মন্ধার পৌডলিকসণই অধিকতর উত্তমরূপে করিছে গারিতেন। নবী (স')-এর নুবুওয়াত প্রান্তির প্রথমদিকে ঐ ঘটনার বহু চাক্ষুম সাক্ষী বর্তমান হিল। কু'রআানকে নানাভাবে সমালোচনা ও উপহাস করার অসংখ্য কাহিনী (১৫ ঃ ৯৫ ; বালামু'রী। আন্সাব, ১খ, ১২৫-১৫০ ; ইব্ন হ'বৌব ঃ আল-মুহ'বিনর ১৫৮—১৬০) বিভারিতভাবে বর্ণিত হটমাছে। এই সমস্ত প্রতিবাদ নানা প্রকারের ; কিন্তু সরা আল-ফীল সন্পর্কে কেহু কখনো কোন কথা বলে নাই।

প্রস্থাপ্তী ঃ (১) সুলারমান নাদবা, আর্দু'ল-কুর্ঝান ১খ, ৩১৬, প্রথম সং , (২) মুহাল্মাদ হামীদ্রাাহ্, রাসুলে আকরাম কী সিয়াসী যিপেগী, (৩) জাওয়াদ আরী, কিতাাবুল-জাব্রাহা (আর্-মাজ্মাউ'ল-'ইল্ম আল-'ইরাক') পরিকার ১৩৭৫/১৯৫৬ : ৪খ, ১৮৬-২১৯); (৪) নাবীহ মু'আয়িদ আল-ভালাম, রিহ'লাও ইলা বিলাদি'ল-'আরাব আস-সাইলাঃ, কায়রো ১৯৬৫ খৃ (৫) আল-ভামরাক'ী, আখবারে মায়া, ৮৮ (য়ুরোপীয় সং ); (৬) ইব্ন-ছিলাম, সীরাত-ই-রাসুলিলাহ্, ২৮-৪৯, ১৭৮ (য়ুরোপীয় সং ); (৭) ড'বোরী, ডা'রীখ ১খ, ১৬০-৯৪৫ ; (৮) য়, তাফ্সীর, স্বাঃ আল-ব্রুক্ত ও সুরাঃ আল-ফার। (১) ইব্ন কাছ'ীর, ভারসীর ৪খ, ৪২৫ ; ৫৪৯ প. ; (১০) লাক্ভ, মু'লামু'ল-ব্রুলান (মা'জারিক' প্রবল্প); (১১) আবু'ল-কারাক আল-ইস-বাহানী, আল-আলনানী (প্রথম সং ), ১৬খ, ৭২ ; (১২) আল-হ্যবদ্যানী,

चान-वेक्कोस, वश्यास्त्र । (५७) जत्रकाचीन कवित्रम (क प्रज वेक्निक-वाक ीया ) मीक्सन, ed. Kowalski क । ज ोमा 58; (58) শারহণ দীওয়ানে মাবীদ, কুয়েত ১৯৬২, ৩৩৫ গু. ) কণয়স ইব্নি'র-ইবন হিলামে উদ্ভ গু. ৩১, ১৭৮: আসলাত, সীক্রাত (১৫) 'আবদুলাক ইব্নি'ল-যিব'আরী, সীরাত ইব্ন হিশাম, পু. ৩১ : (5%) Jaques Rykmans, L'Institution monarchique en Arabie meridionale avant l'Islam, 239-245. 320-325 (59) J. Rykmans Suppl. in Museon, 1953, 66 : 339-342, (a) G. Ryckmans Inscriptions sud-arabes in Museon, 66/267-317; (35) Glaser, Zwei Inschriften in Mitt d. Vorderasiat. Gesell 1897 p. 360-488, (20) Th. Noldeke, Geschichte der Perser und Araber Z. Zeit d. Sassaniden, आईएजन, 5595, (35) A.F.L. Beeston, Notes on Mureighan Inscription BSO(A) S. 16/2: 389-392; (33) Lippens, Expedition on Arabie Centrale, Paris 1956, (36) A. Jamme, Classification descriptive general des inscriptions Sud-arabes 1948; (38) Ahmed Fakhry. An Archaeological Journey to Yemen, তিন খত, কামবো, 1952: (3g) Conti-Rossini, Storia d'Etiopia, 186-195 (39) Procopius, De bello persico, Part 1. ch. 20.

মুহণশমাদ হণমীদুলাহ ( দা.মা.ই. )/আবুল কাসিম মৃহশমদ আদম্মীন

আবুল হালিম (ابر الهاشم) ঃ আবুল হালিম), জন্ম ১৯০৫ মৃ. ২৭লে আনুয়ারী পশ্চিম বংলের বর্ধমান জিলার। তাঁহার গিতা মৌলবী আবুল কাসিম একজন প্রসিদ্ধ রাজনৈতিক নেতা ছিলেন। নওয়াব আবদুল জাকার ছিলেন তাঁহার পিতাসহ। বিহারের বিখ্যাত কামিল পুরুষ পীর বাদরু'শ্বীন তাঁহার পূর্বপুরুষ ছিলেন।

ভাবুল হাশিম কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয় হইতে বি. এ. এবং বি. এল. পাস করেন। শৈশবে বিশিষ্ট 'আলিমদের তত্ত্বাবধানে তিনি ধর্মবিষয়ক প্রাথমিক শিক্ষালাভ করেন। তরুপ বরস ইইতেই তিনি ইসলাম সম্পর্কে ব্যাপক এবং গঙীর অধ্যয়নে আত্মনিয়োগ করেন এবং ধূপণৎ প্রাচা ও গান্টাতা দর্শন, আধুনিক সমাজতান্তিক মতবাদ, জীব-বিভান, সমাজ-বিভান ও ইতিহাস পাঠে ব্রতী হন। এই খেধারনের কলে ইসলামের মৌলিকও ও প্রেচিড সম্বন্ধে তাঁহার দৃঢ় প্রত্য়ে ভংগম। তিনি এক শ্বন্ধ ও বৈপ্রবিক দৃষ্টিভানির অধিকারী হন। পরবর্তীকালে তাঁহার সম্বন্ধ রাজনৈতিক, সামাজিক, সাংকৃতিক ও সাহিত্যিক কার্যকলাপে তাঁহার এই অনন্য মৌলিক পৃষ্টিভানীর অভিয়াক্তিক হার্যকলাপে তাঁহার এই অনন্য মৌলিক পৃষ্টিভানীর অভিযাক্তিক হার্যকলাপে তাঁহার এই অনন্য মৌলিক পৃষ্টিভানীর অভিযাক্তিক হার্য

আবুল হাশিম ১৯৩৬ খৃ.-এ প্রথম অখন্ত বংগের আইন সভার সদস্য নির্বাচিত হন। ১৯৩৭ খৃ.-এ তিনি মুগলিম লীগে যোগদান করেন। ১৯৪১ খৃ.-এ তিনি বংগীর প্রাদেশিক মুসলিম লীগের উল্লাক্তির সদস্য এবং ১৯৪৬ খৃ.-এ বংগীর প্রাদেশিক মুসলিম লীগের সম্পাদক নির্বাচিত হন। এই সময় তিনি রাক্যানী দর্শনের ব্যাখ্যাতা মাওলানা। আয়াদ, সূব্যগানী (৪.)-র আহ্পানে খুলাকাা'-ই-রাশিমার আদর্শে এই মুগের পরিপ্রেক্তিত একটি নূতন ইসভাষী সমাক্ত প্রভিন্নর আওল্লাক ভোকেন মুসলিম লীগের ক্লাক্সরম হইতে। ইসভাষী আন্দোলনের জনা কর্মী স্থিতির উদ্দেশ্যে তিনি কুংর্জান প্রথম ব্যাক্ষামান ক্লাম

প্রবর্তন করেন এবং তিনি নিজেই শিক্ষকতার দায়িত্ব প্রহণ করেন।
ইহাতে মুসলিম তরুলদের মধ্যে নব-জাসর্বের সাড়া পড়িয়া যায়
এবং সারাদেশে শিক্তিত মুসলিমদের মধ্যে এক নব চেতনার সূচনা
হয়। ইসলামের এই রূপকে লক্ষা হিসাবে সম্মুখে রাখিয়াই আবৃত্ত
হালিম পাকিস্তান আন্দোলনে বাঁপাইয়া পড়েন। ফলে ভারতের
পূর্বাঞ্চলে পাকিস্তান আন্দোলন একটি গণ আন্দোলনের রূপ গ্রহণ করে।
আবৃল হালিম তাঁহার পরিচালিত ইসলামী সমাজ বাবছার বালী
ঘরে ঘরে গৌছাইয়া দিবার জনা তাঁহার নিজের সম্পাদনায় সাম্ভাহিক
'মিয়াত' নামক একটি চিন্তামূলক পঞ্জকা প্রকাশ করেন। তিনি রুটিশ
ভারতের বিধান-সভার সপসা নির্বাচিত হইয়াছিলেন। রাজনৈতিক
মত, আইন সভা, আদ্শিক আলোচনা সভা এবং ঘরোয়া বৈঠকে
আবৃল হালিম তাঁহার সুগভীর প্রভাষ, অপূর্ব বাগিমতাও ক্রুমার
যুক্তির ঘরা। প্রতিপক্ষকে সহজেই জয় করিয়া নিতে পারিতেন।

১৯৪৭ দু.-এ পাকিস্তান প্রতিষ্ঠার পর তিনি পশ্চিম বংগের অসহায় মুসলমানদের নেতৃত্বদানের জন্য তারতে থাকিয়া বান। পরে তাঁহার বাড়ীযর পোড়াইয়া দেওয়া হইলে তিনি রিস্তু অবস্থায় ১৯৫০ খু.-এ পাকিস্তানে হিজরত করেন। বাল্যকাল হইতেই তিনি ক্ষীণ দৃশ্চির অধিকারী ছিলেন। ১৯৪৯ খু.-এর আগেই তাঁহার দৃশ্চিস্তিক সম্পূর্ব লেগে পায়।

আবুল হাশিম ভাঁহার জীবংকারে এই দেশের রাজনৈতিক, সামাজিক ও আদর্শিক আন্দোলনের নীরব সাক্ষী হইরা চুপ করিরা থাকেন নাই। ১৯৫২ খৃ.-এ তিনি ভাষা আন্দোলনে সক্রির অংশ প্রহণ করেন ও নেতৃত্ব দেন। এইজনা ভাঁহাকে যোলা মাস বিনা বিচারে কারাভোগ করিতে হয়। ভাঁহার জেলে থাকা কারেই বিলাক্ত রকানী পার্টি গঠিত হয়। ইসলামের রাক্যানী দর্শনের ভিত্তিতে একটি সুমম শোষপমুক্ত সমাজ প্রতিষ্ঠার লক্ষো প্রতিষ্ঠিত এই পার্টিতে তিনি যোগদান করেন কারামুক্তির পর। ১৯৫৬ খৃ. পর্যন্ত তিনি এই পার্টির চেয়ার্যানি ছিলেন।

১৯৬০ খ্-এ আবুল হাদিম চাকার ইসলামিক একাডেমীর প্রথম পরিচালক নিযুক্ত হন এবং ১৯৭০ খ্-এর ৩১শে মার্চ পর্যন্ত তিনি এই দায়িছে ছিলেন। প্রয়োজনীয় অর্থানুকলোয় অভাব সপ্তেও আবুল হাদিম তাঁহার সুযোগ্য পরিচালনায় ইসলামিক একাডেমীকে এক অন্যা প্রতিচানে পরিণত করেন। একাডেমীর পরিচালক হিসাবে তাঁহার মহোড্ম কীর্তি সুযোগ্য 'উলামাা'র সম্পাদনায় কুর্বানের একটি নির্ভর্যোগ্য বাংলা ভর্জমা প্রকৃত ও প্রকাশ করা। তাঁহার বাজিগত ভ্রাবধানে, তাঁহার সভাগতিত্ব একটি সর্বোচ্চ পর্যায়ের বার্ডি কর্তৃক এই ভ্রজমা সম্পন্ন হয়। বাংলা ভ্রাহার এই ভ্রজমা স্বর্গত হা বাংলা ভ্রাহার এই ভ্রজমা স্বর্গত হা বাংলা

ইসলামিক একাডেমীর গরিচানক পদে অধিন্ঠিত থাকাকালে তিনি পাকিস্তান সরকারের ইসলামিক আইডিওলজি কাউন্সিলের সদস্য নিযুক্ত হন এবং বহু অটিন প্রসের সঠিক ও যুগোগবোগী ইসলামী সমাধান নির্দেশের ব্যাপারে অন্তনীর ভূমিকা পালন করেন। পিতামহের জীবদ্ধশার পিতা মৃত্যুবরণ করিলে গৌর-গৌরী এবং দৌহির-দৌহিরী উত্তরাধিকার হুইতে বঞ্চিত হুইত। এই অসহার স্থাতীমদের উত্তরাধিকার আইনগও বীকৃতি বাভের খ্যাপারে আযুল হানিমের সক্রির ভূমিকা রহিরাছে।

আবুর হাশিম অতুরনীয় সংগঠক ও বাস্মী পুরুষ হিরেন। কির ভাঁহার ত্রেষ্ঠ পরিচয় ভিনি রাঝানিয়্যতের একছন শক্তিশালী বাছাতা। ইসলামী চিভাষারার রাজানী দর্শন একট বিল্লবী দর্শন।
আল্লালাঃ আবাদে সুবহণানীর মতে, আবুল হাশিবের The Creed
of Islam নামক প্রস্কৃতি এই দর্শনের উপর ছাপিত এবং গোঁড়ামী ও
কুসংকারমুক্ত বিষয়কত চিভার অছ্ নির্মল আকাশে উচ্ছল নক্ষমের
মত জলজন করিতেছে। ভাঁষার এই অসামান্য বইটি ইসলামী
চিভার জলতে এক মৌলিক অবদান হিসাবে ছীকৃত। ইতিমধ্যেই
বইটির বাংলা, 'আরবী ও উদু' তরক্সা হইয়াহে এবং বাংলা ও
'আরবী তরজমা প্রকাশিত হইয়াছে। ভাঁহার অন্যান্য বিশ্বাত
পুক্তকঃ As I see it, In Retrospection, Arabic Made
Easy, How to Begin, রব্বানী দৃশ্টিতে, ইজতিহাদ, কারকী
খিলাকত, আভিশ্যের শেষ পরিপতি, অর্থনৈতিক সমস্যা ও ইসলাম।
চিভার জগতে এই পুক্তকাল মৌলিকতায় অনন্য ও অসাধারখ।
আবুল হাশিম ১৯৭৪ খু.-এর ৫ অক্টোবর চাকায় ইন্তিকাল
করেন।

প্রস্থাপা : (১) Abul Hashim, The Creed of Islam, Dacca, 1970. (২) ঐ লেখক. In Retrospection, Dacca, 1972; (৩) এস. এম. মুজিবুরাহ, আবুল হালিম ও তার দর্শন, ইসলামিক ফাউণ্ডেশন প্রিকা, বাইশ বর্য, দ্বিতীয় সংখ্যা।

শাহেদ আলী

ত্থাবুল হোসেন (ابوالحسن । হ আবুল হ সায়ন ) ভট্টাচার্ম।
ইংরেজী ১৯১৬ সালে ফরিদপুর জিলার পোসাইর হাট খানার
দাসের জঙ্গল গ্রামের এক রাজণ পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁহার
পিতার নাম দলীকাত ভট্টাচার্ম। ইসলাম গ্রহণের পূর্বে আবুল হোসেন
ভট্টাচার্যের নাম হিল সুদর্শন ভট্টাচার্য। দাসের জঙ্গল গ্রামের পাঠশালাতেই ভাঁহার প্রাথমিক শিক্ষা সমাণত হয়। ১৯৩৭ সালে ২১
বৎসর বয়সে সুদর্শন ভট্টাচার্য ইসলাম গ্রহণ করেন। তাঁহার ইসলামী
নাম রাখা হয় আবুল হোসেন। কিন্ত পৈতৃক পদবী 'ভট্টাচার্য' যুক্ত
করিয়া তিনি সব সময় নিজের নাম লিখিতেন এবং বলিতেন, "য়ায়া
হিল্মু ধর্ম ত্যাগ করে ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করে থাকেন ভাঁহাদের
সকলেই হিল্মুজাতির ভফ্লিলী সন্সুদায়ভুক্ত, এটা যে সর্বাংশে সত্য
নয় তা প্রমাণ করার জন্য নিজ নামের শেষে আমি হিল্মু পদবী
ব্যবহার করি।"

আবুর হেসেন ভট্টাচার্য কেন ইসলাম গ্রহণ করিবেন ইহার বিস্তারিত জালোচনা রহিয়াছে তাঁহার নিশ্নোক্ত দুইখানা পুস্তকে, 'আমি কেন ইসলাম গ্রহণ করিবাম' এবং অগরটি 'আমি কেন খ্রীস্টান ধর্ম গ্রহণ করিবাম না'। শিক্তবয়সেই তাঁহার মনে বিষম্রভাটার সংখ্যা সম্পর্কে নানা প্রবের উদর হয়। তিনি যখন পাঠশালাতে লেখাগড়া করিতেন তখন পাঠশালায় এক মুসলমান শিক্ষকের প্রভাব ঠাহার উপর পড়ে। সেই শিক্ষক একদিন শিশু সুদর্শন ভট্টাচার্যকে এক প্রশ্নের উত্তরে বলিয়াহিলেন, "কর্তা বেশী হলে পোলমাল বাধে। সারে জাহানের কর্তা একজনই। আগরা মুসলমানরা সব কিছুর মুল হিসাথে একজন কর্তাকেই মানি। তুমি একজনকে খুঁলতে চেল্টা করবে।" তাঁহার প্রজের শিক্ষকের এই কথা তাঁহার শিশু মনে শিক্ত গাড়িয়া বসিল এবং ভাঁহার জিন্ডাসা প্রবল্ধ হইয়া উঠিল। এই ব্যাকুলতাই ভাঁহাকে বিভিন্ন খুল্টান ও মুসলিম পণ্ডিলেরে সায়িধ্যে টানিয়া আনে। অবশেষে ইসলামের মধ্যেই তিনি ভাঁহার জিন্ডাসার জ্বাব খুঁজিয়া পান।

তিনি মরহম মওবানা আকরম বার সালিধাও আসেন। মও-লানা আকরম বার পাভিত্যপূর্ণ আলোচনা ও পরামর্শ আবুল হোসেলকে ইসনাম কৰুন করিতে ৰিলেমভাবে প্রভাবিত করিয়াছিল।

ইসলাম গ্রহণের পর আবুল হোজেন ভট্টাচার্য রংপুর জিলার মহিমা-গঙ 'আলিয়াঃ মাদ্রাসায় দীনী শিক্ষা বাত করেন। পাইবাকায় অব-স্থানকালে তিনি সেইমনে 'নও-মুগলিম তবলীগ জামাত' নামে একটি সংগঠন গড়িয়া তুলিয়াছিলেন, কিন্ত তৎকানীন বৃ**টিন** সর<del>কার</del> এবং হিন্দ নেভুরুন্দের প্রবল বিরোধিতার ফলে সেই প্রতিষ্ঠানের তৎপরতা অব দিনের মধ্যেই বন্ধ 'হইয়া মায় এবং ভিনি করিকাভা চলিয়া যাইতে বাধ্য হন।

১৯৪৬ খু. তিনি মারদহ জিলায় মহকুমা প্রচার কর্মচারী হিসাবে সর**কারী চাকুরীতে যোগদা**ন করেন**া ১৯৪৭ খ্**. ভারত বিভাগের সাথে আথে আবুল হোসেন ভট্টাচার্য তৎকালীন পূর্ব পাকিস্থানে চলিয়া আসেন। ১৯৭৪ খু. গণ সংযোগ কর্মকর্তা হিসাবে বাংলাদেশ কৃষি তথ্য সংস্থা হুইতে তিনি অবসর গ্রহণ করেন।

১৯৬৮ খু. ঢাকায় 'ইসলাম প্রচার সমিতি' নামে একটি সংগঠন তিনি প্রতিষ্ঠা করেন। মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত আবুল হোসেন ডট্টাচার্য এই সংগঠনের প্রতিষ্ঠাতা সভাপতি ছিলেন। দেশের ১৫টি স্থানে এই সমিতির শাখা কার্যালয় রহিয়াছে। দরির নও-মুসলিম এবং অমুসলিমদিগকে বিনা মূল্যে চিকিৎসার সুযোগ প্রদানের জন্য দেশের বিভিন্ন জিলায় এই সমিতির ১৭টি চিকিৎসা কেন্দ্র কাঞ্জ করিয়া যাইতেছে। উপজাতীয় কতিপয় মেধাবী ছাঙ্কে এই সমিতি নিয়মিত শি**ক্ষা-ভাতা** প্রদান করিতেছে ।

সমিতির প্রধান কার্যালয়ে নও-মুসলিমদের দীনী শিক্ষা ও আখ-। লাকে: গঠনের জন্য স্থায়ী একটি প্রশিক্ষণ কেন্দ্র রথিয়াছে। সেইখানে একটি ছাব্রাবাসও আছে।

ইসলাম প্রচার সমিতি মুখ্যত নও-মুসলিমদের মুসলমান সমাজে পুনবাসিত করিবার লক্ষো গঠিত হইলেও আবুল হোসেন ভট্টাচার্য এই সমিতিকে একটি চার দফা কর্মসূচী বা**ত্ত**বায়নের জন্য সম্পূ-সারিত করেন। প্রথমত, নও-মুসলিমদের পুনর্বাসনঃ দিতীয়ত, অমূসলমানদের মধো ইসলামের দা'ওয়াত পৌঁছাইয়া দেওয়া ৷ তৃতীয়ত, খুস্টান মিশনারীদের লাভ প্রচারণার মুকাবিলা করিয়া উপজাতীয় ভাইদের কাছে ইসলামের সৌন্দর্য তুলিয়া ধরা এবং চতুর্থত, সমাজ সেবামূলক তৎপরতা। চারিটি ক্ষেত্রেই ইসলাম প্রচার সমিতি পূর্ণোদামে কাজ করিয়া যাইতেছে। ইসলাম প্রচার সমিতির মাধ্যমে তিনি বহ নও-যুসলিমকে পুনর্বাসিত করিয়াছেন। ১৯৮৩ সালের ১৬ জানুয়ারীতে ইসলাম প্রচার সমিতির সফর প্রোগ্রাম শেষ করিয়া রংপুর হইতে ঢাকা আসিবার পথে নগর-বাড়ীর নিকটে এক মোটর দুঘটনায় আৰুল হোসেন ভট্টাচার্য মারাত্মকভাবে আহ্ত হন। সম্পূর্ণ অক্তান অবস্থায় তাঁহাকে পি. জি. হাসপাতারে ডভি করা হয়। কয়েকদিন পি.জি.-তে থাকার পর তিনি বেশ সুস্থ হুইয়া উঠেন এবং বাসার চলিয়া খান। পরে আবার তাঁহার স্বাস্থ্যের অবনতি ঘটিতে **থাকে।** চাকার মোহাশ্মদপুরে অবস্থিত রাাবিতণঃ হাসপাতালে তাঁহাকে **ভতি** করা হয়, কিন্ত তাঁহার অবস্থার কোন পরিবর্তন ঘটিল না। ১৮ কেশু-রারী ওক্রবার, ১৯৮৩ সালে বিকালে তিনি ইন্তিকাল করেন। ১**৯ তারিখে প্রথ**মে কলাবাগান খেলার মাঠে ও গরে বায়ত্র মুকাররমে ওঁছার সালোত-ই-জানাাযাঃ অনুষ্ঠিত হয়। বনানী পোরভানে তাঁহাকে দাফন করা হয়।

আবুল হোসেন ভট্টাচার্য ষেমন সুবন্তা ছিলেন তেমন ছিলেন এক-জন শক্তিমান লেখক। তিনি ১১ খানা সূত্তক রচনা করিয়াছেন। উল্লেখযোগ্য পুস্তকের একটি তালিকা ক্লকাৰসহ নিম্নে দেওয়া रदेव :

(১) বিশ্বনবীর বিশ্বসংসার (১৯৪৬) ; (২) রোক্তাতত্ত্ব (১৯৪৬) ; (৩) মক্লব্ৰ কুল (কাবা) (১৯৪৬): (৪) আমি কেন ইসলাম প্ৰহণ করিকাম (১৯৭৬)। (৫) আ।মি কেন খৃস্টান ধর্ম প্রহণ করিলাম না (১৯৭৭)ঃ (৬) একটি সুগভীর চক্রাত্ত ও মুসলমান সমাভ (১৯৭৭): (৭) কারবালার শিক্ষা (১৯৭৮): (৮) উদোর গিণ্ডি ৰুধোর ঘাড়ে (১৯৮০) ; (১) নবী দিবস (১৯৮১) ; (১০) ইভিহাস কথা কর (১৯৮১)। (১১) আর্তনমের অবরালে (১৯৮০)।

সালেহ উদ্দিন আহমদ

ابوعبيدة بن ) खावू 'डेवाम्रभा हेवनू'ल-श्वाव्हाइ ابوعبيدة الجراح) যে দলজন সণহাাবী জায়াতে ধাইবেন বলিয়া হয়রত মুহ'াদমাদ (স') বিশেষভাবে ডবিষ্যথাণী করেন বলিয়া বর্ণিত আছে ('আশারাঃ মুবাশ্শারাঃ छ.) ডিনি তাঁহাদের অন্যতম। ভাঁহার সঠিক নায 'আমির **ইব্ন 'আব্দুলাহ্** ইব্নি'ল-ভার্রাাহ' । তিনি বানু'ল-হণারিছ<sup>.</sup> পরিবারের লোক। তিনি প্রথম দিকে ইসলাম গ্রহণ করিয়া বীরত্ব ও নিঃস্বার্থপরতার জন্য খ্যাতিলাভ করেন। তজ্জনা হয়রত (স') ভাঁহাকে আল্-আমীন উপাধি দেন। উহ্পের জিহাদে তিনি হ্যরত (সণ)-এর সাহাযা।থে **ছুটি**য়া যান। সকল অভিযানে তিনি হয়রত (স<sup>.</sup>)-এর স**গী** ছিলেন। এতথ্ডীত কয়েকটি অভিযানে তিনি সৈন্য পরিচালনাও করেন। পরবতীকালে নাজ্রাান-এর যে সকল পোত্র হযরত (স·)-এর আনুসতা যীকার করে, তাহাদিগকে ইগলামী ব্লীতিনীতি শিক্ষাদানের জন্য তথায় প্রেরিত হন ৷ প্রথম খনীফা নির্বাচনে তিনি বিশিষ্ট ভূমিকা গ্রহণ করেন। একদল সৈনোর সেনাগতিরূপে তিনি আবু বাক্র (রা) কত্কি সিরিয়ার প্রেরিত হন। "উমার (রা) খলীফা নিযুক্ত হওয়ার পর তিনি সিরীয় বাহিনীর প্রধান সেনাপতি নিষ্কু হন এবং তিনি দামিশক। হি মৃস (এমেসা), এন্টিয়ক, আলেণেগা প্রভৃতি জয় করেন। ১৮/৬৩৯ 'আমওয়াসে মহানারীতে তাঁহার মৃহু; ইয়। দাখিশ্কের জাামি' আল্-জাররাাহ'-তে তাঁহার সমাধি অবস্থিত বলিয়া কথিত আছে।

প্রস্থাপারী ঃ (১) ইব্ন-সাপে, ৩খ, ২১৭ প.; (২) ইব্নু'ল-আছ\*ীর, উস্দু'ল-সাবোঃ, ৩খ, ৮৪ ; ৫খ, ২৪১ ; (৩) Sprenger, Das Leben und die Lehre des Mohammad. i. 432 %., (8) Lammens. Le Triumvirat Abou Bakr, 'Omar, et Abou 'Obaida, dans MFOB, iv, p. 113 %.

Anonymous (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের

ভাবু জাহ্ল (ابو جهل) প্রকৃত নাম আবু'ল-হণকাম 'আম্র ইবন হিংশাম ইবনি'ল-মুপ:ীরাঃ ; তাহার মাতার নাম অনু-সারে ইব্ন আল-হ'ানজ'ালিয়াঃ নামেও সে অভিহিত হইভ। মঞ্চার বিখ্যাত কু'রায়ৰ গোভের মাখ্যুম পরিবারের সে ছিল একজন প্রতিপত্তি-শালী ব্যক্তি। এক হাদীছা অনুযায়ী সে এবং হয়রত (স·) ছিলেন প্রার সম বয়ক। ম্ভার অভিজাতদের মধ্যে সি ছিল হ্যরত (স<sup>.</sup>)-এর <del>অন্যতম ঘোর শঙু। সে বয়ং হ্যরত (স</del>')-কে গালিগালা<del>জ সহ নানা-</del> ভাবে নির্যাতন করিত, কেবর অনৌকিক ব্যাপায় দর্শন দারা নিবুড় হওরাতেই তাঁহার দৈহিক ছতি করে নাই . কতিগম ডাঞ্চলরের মতে কু কুআানের ৯৬তম সূরার ৬৮ ও ডৎপরবর্তী আয়াতেও ভাহার প্রতি ইন্সিত রহিয়াছে। হযরত (স') প্রদত্ত দূষধের বিবরণকে উপহাস করায় তাহার সম্পর্কে কু'রআানের ১৭ : ৬০ ও ৪৪ : ৪৩ . আয়াত অবভীর্ণ হয়। হয়রত (সা)-এর হিজরতের অংপ পূর্বে জনুল্ঠিত কুরায়ণদের সম্ভায় সে মন্ধার প্রত্যেক পরিবারের গোক ধারা হবরত (সণ্)-কে হত্যা

করার পরামর্শ দের। হিজরাতের পর সে হ'ন্য্যাঃ-এর নেত্তে প্রেরিত একদল সৈনোর সম্মুখীন হয়, কিন্তু তখন কোন মুদ্ধ হয় নাই। তবে তাহারই শরুতা ও করহলিয়তার দক্ষন বদরে বাজবিকই একটা মুদ্ধ হয়। এই উপলক্ষে 'উৎবা ইবন রাবী'আঃ তাহাকে উপহাস করিয়া সুবাসিত নিত্যমুক্ত ব্যক্তি নাম দেন। হ'াদীছ' অনুসারে মুদ্ধের পূর্বে সে প্রার্থনা করে যে, রক্তের বন্ধন করের বাাপারে যে সর্বাপক্ষা ক্ষিক দায়ী, সে ধ্বংস হউক। এতদ্বারা সে নিজের ধ্বংসই ডাকিয়া ক্ষানে। যুদ্ধে সে মু'আয়ে ইব্ন 'আমর ইবনি'ল-জামুহ' ও মু'আও-বি'বং ইব্ন-'আফ্রা। কর্তৃক মারাম্মকর্ত্রপে আহত এবং 'আবদ্রাহি ইব্ন মাস'উদ কর্তৃক নিহত হয়। তাহার মুহদেহ দর্শনে হ্বরত (স') তাহাকে তাহার জাতির ফির'আওন বলিয়া অভিহিত করেন। মৃত্যার পর মন্ধাবাসীরা তাহার শোক্রীখা রচনা করে। ইহান্তে তাহারা তাহাকে মন্ধার সর্বার, মহানচেতা, উদার লোক, শিল্ট এবং চির নির্মোড-ইত্যাকার ডলে চিরিত করে। হ্বরত 'ইক্রামাঃ তাহার পূর এবং রাস্ল (স')-এর একজন বিখ্যাত সাহাবাবী ছিলেন।

প্রস্থারী: (১) ইব্ন হিশাম, ইব্ন সাপ, ৩খ, ৫৫: ৮খ, ১৯৩; (২) তাবারী, ১, (৩) ঝাকুবী, ২খ, ২৭; (৪) নাওয়াবাী, ৬৮৬ খু.; (৫) Sprenger, Das Leben and die Lehre des Mohammad, ii. 115; (৬) F. Buhl, Das Leben Muhammeds, P. 169; 243.

F. Buhl (S.E.I.)/ড: এম. আবণুল কালের ভাব তালিব (ابوطالب) 'আবদ মানাফ ইব্ন 'আবদু'ল-মুড়ণালিব হধরত (স')-এর চাচা। পিতা <del>'আবদু</del>'ল-মত ।লিবের মৃত্যুর পর তিনি **স্লাতী**ম লাতু**পুর হমরত (স**')-এর ভার গ্রহণ করেন। হ'দিহিছের বর্ণনানুসারে হয়রত (স') তাঁহার ৰাপিক। যাত্ৰায় সজী হইতেন। আৰু ত'াালিব বুছুলেন পরিচ। ভাঁহার পরিবারে বহু লোকজন ছিল। হযরত (সা) তাঁহার পুর 'প্রামীকে স্থপটে প্রাথম-পালন করিয়া তৎপ্রতি কৃতভাতা ভাপন করেন বলিয়া ৰণিত আছে। হযরত (সং)-এর ইসলাম প্রচারের দকুন মন্ধাবাসীরা তাঁহাকে উৎপীড়ন আরম্ভ করিছে ডিনি তাঁহাকে আশ্রয় দেন এবং মহাবাসীদের পূনঃ পুনঃ প্রতিবাদ সত্ত্বেও তিনি কিছতেই পিতব্যসল্ভ কত্বা ত্যাপে সম্মত হন নাই। আৰু লাহাৰ ভিন্ন অন্যান্য হাাশিমীগণও আবু তণালিবের এই দুল্টাভের অনুসর্প ক্রেন: ইহার পরিণামে কু রায়শরা তাঁহাদিগকে সমাজচাত বলিয়া ঘোষণা করিলে তাঁহার। শহরের যে অঞ্জে বাস করিতেন (আনু ভালিবের উপত্যকা): সকলেই সেখানে চলিয়া যান এবং সেখানে বেশ কিছুকাল খুব দুরবন্থার মধ্যে বাস করেন। হিজরতের ভিন বৎসর পূর্বে ও পয়গাধরী লাভের দশ বৎসর পর এই মহান ও বিশ্বন্ত পিতৃব্যের মৃত্যু হয়রত (স')-কে খ্বই জাহাত দিক্লছিল। একটি হ'াদীছে তাঁহাকে কু'রায়দদের সায়িদ বলিয়া আখ্যারিত করা হইরাছে। একাধিক কৃণসীদাঃ তাঁহার রচিত ৰলিয়া বৰ্ণিড আছে ৷ মৃত্যুর পূর্বে তিনি ইসলাংম দীকিড হইয়া-ছিলেন, না কাফির অবস্থায়ই তাঁহার মৃত্যু হইয়াছিল, এই প্রথ পরে বিশেষ অংগ্রাচ্য বিষয় হট্য়া দাঁড়ায়। ভাতৃপ্রের ৪তি সম্পূর্ণ বিষয় ঋকিয়াও তাঁহার প্রচারিত ধর্ম তিনি প্রহণ করেন নাই। ইহাই সাধারণত গৃহীত, নিঃসন্দেহ ও অৱস্ত মত ।

**গ্রন্থপঞ্জী ঃ** (১) ভণবারী, ১খ. ১১২৬, ১৯৭৪ শ., ১১৯৯। (২) ইবন ছিলাম ( od. Wustonfold ), ১খ. ১১৫। ১৬৭ প. ১৭২ প.; (৩) ইব্ন-হাজার, ইসাাবাঃ ৪খ, ২১১—২১৯. (৪) Caetani, Annali del Islam i. 308; (৫) Goldziher, Muhamm. Stud., ii-107; (৬) Noldeke, in ZDMG, lii. 27 প; (৭) F. Buhl, Das Leben Nuhammeds, P. 115—118, 171, 175 181.

আবু দাতিদ আস-সিজিসভানী (ابو داؤد السجناني), আবু দাতিদ সুলায়মান ইব্নু'ল-জাৰ'জাছ একজন হ'লীছ বিশায়দ (মুহ'াদিছ )। তিনি ২০২/৮১৭ সনে জন্মছহণ করেন। জানার্জনের উদ্দেশ্যে তিনি বহু দূর দেশে পরিভ্রমণ করেন এবং জান ও তাক'ওয়াার ক্ষেত্রে বিশেষ খ্যাতি অর্জন করেন। পরিশেষে তিনি বদরতে বসবাস স্থাপন করেন এবং এই কারণেই জনেকে ভূলবশত ধারণা করিয়া থাকেন যে, তাঁহার সম্পর্ক বসরার নিকটবর্তী সিজিজ্যান (অথবা সিজিস্তাানাঃ) নামক একটি গ্রামের সহিত—সিজিস্তাান প্রদেশের সহিত নহে। তিনি শাওওয়ালে, ২২৫/কেপুন, ৮৮৯-তে ইনতিকাল করেন।

আৰু দাটেদ-এর ত্রেঠ গ্রন্থ হইল কিতাবে'স-সুনান, যাহা সুমী মুসলিমগণ কত্কি গৃহীত ছয়টি হ'দৌছ' গ্ৰন্থ (সি'হ'াাহ'সিবাঃ)-এর অন্যতম গ্রহ। ক্ষিত আছে, তিনি এই গ্রহ্খানি আহ্<sup>-</sup>মাপ ইবন হাছাল-এর নিকট পেশ করিলে তিনি ইহা অনুমোদন করেন। ইব্ন দাসোঃ (এই গ্রন্থের জানক রাবিনী) বরেন, আবু দাউেদ দাবী করেন যে, ৪৮০০ হ'দৌছ'সছলিত এই গ্রন্থানি তিনি পাঁচ নাখ হ'ানীছ'সমপ্টি হইতে সংগ্ৰহ করিয়াছেন এবং উহাতে কেবল ঐ সকল হ'াদীছ' শ্বান পাইয়াছে যাহা সাহ'ীহ' অথবা স'াহ'ীহ' বলিয়া অনুমিত কিংবা সাহ'ীহ' হ'দীছ'সমূহের নিকটবতী। তিনি আরও বলিয়াছেন, ''যেই সকল হ'াদীছ' অত্যন্ত দুর্বল উহাদের বর্ণনা এই গ্রন্থে আমি স্পণ্টভাবে প্রদান করিয়াছি এবং যে সকল হাদীছা সম্প্রেক আমি কিছু বলি নাই উহা উত্তম (সাজিই), ষদিও উহার কোন কোন হণদীছ॰ অন্য কোন হণদীছের তুলনায় অধিক বিভন্ন।" ইহা ঐ সকল মন্তব্য সম্পৰ্কে ৰলা হইয়াছে থাহাতে তিনি হ'াদীছ' সম্পর্কে নিজের মত প্রকাশ করি**য়াছেন** । ইমামে মুসলিম (র) হীয় সণহ'হি'-এর তরুতে এক ভূমিকা লিখেন যাহাতে তিনি সমালোচনার কিছু সাধারণ নীতিমালা সক্রকে আলোচনা পেশ করেন, কিন্ত আবু দাউেদ হইলেন প্রথম ব্যক্তি গিনি হ'াদীছে'র বিস্কারিত চীকা লিখেন। ফলে তাঁহার শিষ্য তির্মিয়ণী-র জনা উক্ত হণদীছ সমূহের উপর পৃথকভাবে ও সূচ্ বিন্যাসের সহিত সমালোচনা ও পর্যালোচনার পশ্ব সুপম হয়, যাহা তিনি বীয় গ্রছে স্থান দেন। আবু দাউেদ এমন জনেক রাবি ীর নিকট হইতে হণদীছ বর্ণনা করেন হাঁহাদের উল্লেখ সণহ ীহা হণদীছা প্রস্থাবয়ে (বুখারীও মুসলিম ) নাই, কেননা ভাঁছার নীতি হইল সেই সকল রাাব-ীকে বিশ্বন্ত বলিয়া সপা করা হইবে বাঁহাদের সম্পর্কে অবিশ্বন্ততার কোন যথায়থ প্রমাণ গাওয়া যায় না। তাঁহার সংকলনের সাধারণ নাম হইল 'সুনান' যাহাতে ফার্য, যুবাহে ও হ'ারামি বিষয়সমূহ স্থান পা**ইয়াছে এবং ভাঁহার এই সংকলন উচ্চ** প্রশংসিত হইয়াছে। উদাহর্তমুক্ত বলা মায়, আৰু সা'ঈদ আল-'আরাাবী বলেন, যে ব্যক্তি কুরুরান ও এই প্রস্থ ব্যতিরেকে কিছুই জানেন না, তিনিও একজন বড় 'আলিম বলিয়া পণ্য হইতে পারেন। মুহণদ্মাদ ইব্ন মাৰলাদ বজেন, হ'াদীছ' বিশারণগণ বিনা বিধায় এই গ্রন্থখানি প্রহণ করেন যেমন তাঁহারা কু'রআান গ্রহণ করিয়া খাকেন। কিন্তু আশ্চর্ষের বিষয় হইল যদিও হি. ৪র্থ শতাব্দীর জনেক মনীমী এই প্রছের উচ্চ প্রশংসা করিয়াছেন, তবুও ইব্নু'ন-নাদীবের আজ-ফিহ্রিস্ত-এ উহার **উল্লেখ** পাওয়া যায় না। <del>অবশ্য উহাতে আ</del>ৰু দ্যাউদ কেবৰ ৰীয় পুরের পিতা হিসাবে উল্লিখিত হইয়াছেন। পরবর্তী ৰূপের বোকেরা এই প্রন্থের কিছু কিছু স্বাঞ্চেন। করিয়াছেন। ষেমন, আজ-সুনৰি'রী (মৃ. ৬৫৬/১২৫৮), বিনি আজ-সুত্তাবা নামে এই প্রছের একটি সংক্ষিণ্ড-সার স্কল্ত করেন, এমন কিছু হ'দিহৈ'র সমাজোচনা কয়েন যাহার সহিত চীকা সংযোগ করা হয় নাই এবং ইব্ন কণয়িয়**ম আন-জাওযিয়াঃ আরও কিছু অভি**রিক্ত সমালোচনা করেন। খদিও উক্ত গ্রন্থে কিছু গ্রুটি পরিজন্মিত হয়, তব্ও উহার প্রতি বিশেষ মহাদা প্রদর্শন করাহয়। উক্ত সুনানটি বিভিন্ন সূলে ৰণিত হইরাছে। কোন কোন বর্ণনায় এমন সব হ'াদীছ' পাওয়া যায় যাহা অন্য বর্ণনায় পরিদৃষ্ট হয় না। আল-লু'লু'ঈ-র বিবরণটি বিশেষভাবে সমাদৃত। প্রাচ্যে সুনানখানি একাধিকবার মুদ্রিত হইয়াছে ( a. Brockelmann )। আৰু দাাউদ কর্তৃক সংকলিট আর একটি মুরসাল হ'াদীছে'র জুলু সংকলন আছে যাহা কিভাবু'ল-মারাাসীন নামে কাররো হইতে ১৩১০/১৮৯২ সনে প্রকাশিত হয়। আৰু দা:উদ লিখিত সুনানের উপর কয়েকখানি ভাষা গ্রন্থ

(১) মুহালমাদ আলরাক 'প্রাজ-ীমাবাদী প্রণীত 'আওনু'ল-মা'বৃদ্ (عون المعبود), ১৩২৩ হি. (ভারত); (২) আবু'ল-হাসানাত মুহালমাদ কৃত ভাষা, ১৩১৮ হি. (লক্ষ্ণৌ); (৩) আল্লামাঃ খালীল আহামাদ সাহায়েনপুরী কৃত বাষ্ণ্লু'ল-মাওহ্দ (بَنْل المجبود); (৪) শ্বাত ভাবী (মৃ.৩৮৩ হি.) কৃত মাজ্যালিম্'স-সুনান (مرقاة); (৫) আস্-সুয়ুত কৃত মির্কা।তু'স-সুণ্ডদ (المسنود);

আৰু দাউদের পুত আবু বাক্র 'আবদুরা।ছ (মৃ. ৩১৬ হি.) একজন উচ্চজরের মুহাশিছে ছিলেন, যিনি কিতাাবুল-মাসা।বীহা প্রস্থানি প্রথমন করেন।

প্রস্থাপারী : (১) Brockelmann, I, 168 প , (২) S. I., 266 গ.; (৩) ইবন খাজিকাান, সংখ্যা ২৭১; (৪) ইব্নু'সণ-স'ালাহ'; 'উল্মু'ল-হণদীহ', আলেংগা, ১৩৫০/১৯৩১, পৃ. ৩৮-৪১। (৫) ইব্ন হ'জেরে, ভাহর' বি'ত-তাহম' বৈ, ৪খ, ১৬৯-১৭৩ 🖟 (৬) নাওওয়াব'ী, ভাহয় ীবু'ল-আস্মা।' (Wustenfeld), পু. ৭০৮-৭১২; (৬) হণাজ্জী থালীকাঃ, সংখ্যা ৭২৬৩ ; (৮) Goldziher, Muh. Stud, ii. 250 m., 255 m., (3) W. Marcais in JA, 1900 ¶. PP. 330, 502 ¶., (50) J. Robson, in MW. 1951 খু. pp 167 প. , (১১) ঐ. in BSOS, 1952 খু., 579 প. ; (১২) আহ'-ম'াহাবী, ভাষ্'কিরাতু'ল-হ'ফফাজ', ২খ, ১৫৩; (১৩) ইবুন 'আসাকির, তাহয়'ীব, ৬খ, ২৪৪; (১৪) ডাবাকণাতু'ল-হ'ানাাবিলাঃ, পু. ১১৮, (১৫) তা'রীখ বাগ'দাাদ, ১খ, ৫৫, (১৬) जाब-ब्राक्षिके, विद्वालालू क-जानान, २४, ১৮৯। (১৭) जाय-व द्वी जाः, ১খ. ৩১৬; (১৮) ইব্নুল-'ইমাদ, শাষারাত্র-ষাহাব, ২খ, ১৬৭; (১৯) रेव्न कार्ोेड, जाल-विमाशः ७शा'न-निर्माशः, ১১॥, ८८; (२०) नार 'वारप्'व-'वायीय, बुत्रजान्'व-मूर्शिक्शेन, शृ. ১১৮, प्तं .मा. **रे., वर्ष** ১ ।

J. ROBSON ( E. I. )/মুহাল্মদ ইসলাম গনী আৰু নসক মুহাল্মদ ওক্সাহীদ, শাম্সু'ল-'উলাফা' আৰু নাস্'র মুহাল্মাদ । ابو نصر بهد وسيد ، شمس العلماء ) ভরাহান। তদানীভন বৃটিশ ভারতের আসাম প্রদেশে (সিরেট শহরে ) ১৮৭২ খৃ. অধ্যপ্তহণ করেন। ছানীর সরকারী উচ্চ বিদ্যালয় হইতে ১৮৯২ সনে এনট্রাদ্য গাস করেন, অতঃগর সিরেট সুরারিটাল করেল হইতে কার্লট লার্টাস (উচ্চ সাধ্যমিক) গরীদ্যা গাস করিয়া করিকান্তা রেসিডেন্সি করেছে বি. এ. (সম্মান)-তে ভর্তি হন এবং ওখা হইতে ১৮৯৭ খৃ. 'আববীতে এম. এ. ভিশ্রী লাভ করেন। একভাতীত তিনি তদানীভন ভারতের উত্তর-গতিম সীমাত প্রদেশের অধিবারী একভান খ্যাতনারা 'আলিম এবং তাঁহার ভরিগতি শামসু'ল-উরারাা' 'বাবসু'ল-ওরাত্হায়েবর নিকট 'বারবী, কার্সী ও ইসলামী ভান-বিভানের শিক্ষা লাভ করেন। মাঙলানা 'আবদু'ল ওরাত্হায়েবি সিরেট বসতি খ্যান করিয়াছিলেন এবং যাওলানা ভরাহীদ তাঁহার শিষ্যতে 'আরবী ভাষা ও সাহিতো অসাধারণ বৃহৎগতি লাভ করিয়াছিলেন।

শ্. ১৯০১ সনে তিনি ভৌহাটি কটন কলেজের 'বারবী ও কারসীর অধ্যাপক পদে খোগদান করেন। ১৯০৫ শ্. তিনি চাকা সরকারী সিনিরার মাদ্রাসার অধ্যক্ষ পদে নিযুক্ত হন। কিছুদিন পর তাঁহারই পরিকল্পনান্যায়ী মাদ্রাসাটি (তদানীতন বাংলা প্রদেশের চট্টাম, হগলী ও রাজশাহীতে অবস্থিত অপর তিনটি মাদ্রাসাসহ) পুনর্গঠিত হয়। অতঃপর চাকা, চট্টাম ও হগলীতে অবস্থিত তিনটি মাদ্রাসা ইসলামিক ইন্টারমিডিয়েট কলেজ পর্যায়ে উন্নীত হয়। সরকারী চাকুরী হইতে অবসর প্রহুপের পূর্বক্ষণ পর্যন্থ তিনি চাকা ইসলামিক ইন্টারমিডিয়েট কলেজ (বর্তমান কবি নজকল সরকারী করেজ) এর অধ্যক্ষ পদে বহাল থাকেন।

১৯২১ খৃ. তিনি ইন্ডিয়ান এডুকেশন সার্ভিনে ( I. E. S. ) উন্নীত এবং শামশৃত্ত-'উলামাা' উপাধিতে ছবিত হন।

১৯০৫ খু. যখন তিনি ঢাকা সিনিরর মাদ্রাসার অধাক প্লে অধিশ্ঠিত হন তখন ব্রিটিশ ভারতের মুসলমানদের শিক্ষার সন্তোমজ্বনক ব্যবস্থা কি হইবে উহা ছিল একটি জটিল এবং বহ বিতর্কিত বিষয়। মুসলিম শাসন আমলের মাদ্রাসা শিক্ষা ব্যবস্থায় শিক্ষাপ্রাপ্ত মুসলিম ধূৰকগণের কর্মক্ষেত্র তথন অত্যর সংকুচিড হইয়া পড়িয়াছিল; কারণ হটিশ ভারতের রাষ্ট্রীয় ও সমাজ জীবনের প্রায় সকল ক্ষেত্রে রুটিশ সরকার কর্তৃক প্রবর্তিত স্কুল, কলেজ ও বিশ্ববিদ্যালয়ে ইংরেজী ভাষার মাধ্যমে লব্ধ বিদ্যাই যোগাতার মাপকাঠিরেপে নির্ধারিত হইয়াছিল—'আরবী ও ইসলামী শিক্ষার কোন বীকৃতি ছিল না। কিন্তু মুসলিম সমাজ বৃটিশ শাসকদের প্রবর্তিত শিক্ষা ব্যবস্থাকে ধর্ম বিবর্জিত (বা Godiess) শিক্ষা বরিয়া প্রত্যাখ্যান করিয়াছিল, অখচ অপর সম্প্রদায়গুলি এই ব্যবস্থার পূর্ণ সুষোস প্রহণ করে। অন্যগক্ষে সরকারী আনুক্রা হইতে বঞ্চিত তদানীত্তন বাংলা প্রদেশের মাদ্রাসা শিক্ষা-ক্রেছা প্রায় ভাসিয়া গড়িয়াছিল। সরকার মাদ্রাসার মুগোপধোগী সংস্কারের দায়িত্ব প্রহণ করিল না বরং মাদ্রাসার প্রতি চরম ঔদাসীন্য প্রদর্শন করিল। কলে মুসলিম সম্প্রদায় শিক্ষায় পশ্চাৎপদ হইতে এবং জীবনের সকল ক্ষেত্রে অপর সম্প্রদায়ের পিছনে পড়িতে লাগিল। এই পরিস্থিতি মাওলানা ওয়াহীদকে ব্যকুর করিল। মাদ্রাসা বিকা ব্যবহার পুনর্গঠনের পরিকলনা ডৈরীর গুড়ভিছরূপ প্রাচ্য বিদ্যার প্রধান কেন্ত-গুলি গরিদর্শনের উদ্ধেশ্য প্রাদেশিক ( পূর্ববংগ ও আসাম ) সরকারের মনোনয়নক্রমে তিনি সম্ভৱে বাহিত্র হইলেন। মিসরে উপনীত হইয়া জানিতে গারিজেন যে, কেন্দ্রীর সরকার তাহার সকরসূচী জনুমোদন করে নাই। সধায়াচ্যে তথন স্বস্তীশ বিরোধী পান-ইসলামিক্সস ভৎগর্ভা জোরদার ছিল এবং ভারতে ইহার সংক্রমণ রটিশ শাসকদের অনভিপ্রেড ছিল। সূত্রাং অনুমিত হয় যে, রাজনৈতিক কারণেই মাও-লানা ওয়াহীদের মনোনয়ন বাতিক হইয়াছিল। অসত্যাপকে মাওলানা ছুটির দরখান্ত করিয়া নিজ বায়ে যিসর, সিরিয়া, লেবানন, তুরভ, ইটালী ও ফ্রান্সে তাঁহার প্রায় ছয় মাসবাাপী সকর সমাণ্ড করিলেন।

দেশে ফিরিয়া তিনি মাদ্রাসা নিক্ষা সংক্ষারের একটি প্রকল व्रक्तना करवन । देशव पर्यकथा हित--देजवामी निकाद अहिल देशवर्षी ভাষা ও আধুনিক শিক্ষার সমণুয় সাধন, যাহাতে আধুনিক ভান-বিভানের আলোক লাভ করিতে পিয়া কোন মুসলিম শিক্ষার্থীকে তাঁহার ধর্মীয় ঐতিহা সহজে অক্ত থাকিতে না হয়। শিক্ষাক্ষেত্রে এই পরিকল্পনাই ছিল মাওলানা ওয়াহীদের ত্রেঠ অবদান এবং ইহাকে সার্থক করিবার জন্য তিনি জীবনের অধিকাংশ সময় ব্যস্ত করিয়াছিলেন। এই কাব্দে মাওলানার প্রধান পৃঠপোষক এবং সহযোগী ছিলেন মরহম নওয়াব সলীমুলাহ, নওয়াব সৈয়দ শামসূল হদা, নওয়াব সৈয়দ নওয়াব আলী চৌধুরী এবং জনাব আৰুল কাসেম ফজলুল হক প্ৰমুখ মুসলিম নেত্রক। তদুপরি বেসরকারী প্রচেণ্টায় স্থাপিত বহু মাদ্রাসা পুনর্গঠিত মাদ্রাসার রূপ পরিগ্রহ করিয়া সরকারী সাহাষ্য আভ করে। বিশিণ্ট কয়েকটি সরকারী এবং বেসরকারী মাদ্রাসাকে ইসলামিক ইণ্টারমিডিয়েট কলেৰে উন্নীত করা হয়। ১৯২১ খৃস্টাব্দে প্রকা বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিষ্ঠিত হইলে ইহাতে 'আরবী ও ইসলামিক স্টাডিজ নামক একটি বিভাগ যুক্ত করা হয় এবং পুনর্গঠিত মাদ্রাসার ছারুস্থ ইসলামিক ইন্টার-মিডিয়েট (উক্ত মাধ্যমিক) পরীক্ষা পালের পর বেন এই বিভাগে ভতি হইয়া বিশ্ববিদ্যালয়ের বি. এ. ও এম. এ. ডিন্নী দাভ করিভে পারে, তজ্জনা এই বিভাগের পাঠক্রমকে গুদুগযোগী করিয়া বিনাস্ত করা হয়। মাওলানা ওয়াহীদই অভিরিক্ত কর্তব্যরূপে ১৯২১ হইতে ১৯২৩ শৃ. পর্যন্ত এই বিভাপের অধ্যাপক ও বিভাসীয় প্রধানের পদে অধিষ্ঠিত থাকিয়া ইহার সাংগঠনিক দায়িত্ব পালন করেন।

এই শিক্ষা ব্যবস্থার কল্যাণে বহ রক্ষণশীল মুসলিম পরিবারের শিক্ষার্থী যুগপংভাবে ইসলামিক এবং আধুনিক শিক্ষা গ্রহণ করিয়া জীবনে প্রতিষ্ঠা অর্জনের সুযোগ লাভ করেন।

তিনি বহু বৎসর যাবত কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের সিনিয়ার ফেলো এবং চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের কোর্ট, একাডেমিক কাউন্সিল ও একজিকিউটিভ কাউন্সিলের সদস্য ছিলেন। কিছুকাল তিনি আলীগড় বিশ্ববিদ্যালয় কোর্টেরও সদস্য ছিলেন। ১৯১৪-১৫ খৃস্টাব্দে
যখন গাটনা বিশ্ববিদ্যালয় স্থাপিত হয় তখন তিনি উহার আরবী ও
ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগের পরিকল্পনা প্রস্তুত করেন।

চাকুরী জীবনের প্রারম্ভ হইতে মাওলানা ওরাহীদ মুসলিম দিক্কা-ব্যবস্থা সংস্কার আন্দোলনের সহিত ওতপ্রোতভাবে জড়িত ছিলেন। তিনি ১৯৩৭ খৃ. হইতে রাদেশিক সরকার কর্তৃক গঠিত বিভিন্ন শিক্কা সংক্ষার কমিটির সদস্যক্রমে খান লাভ করেন। ইহুদের মধ্যে উল্লেখযোগ্য হইল: (১) Earle কনকারেণ্স—১৯০৭-৮। (২) মাদরাসা কমিটি ১৯০১-১৩। (৩) Mohammedan Education Advisory (Hornell) কমিটি ১৯৩১—৩৪। (৪) East Bengal Educational Systems Reconstruction (Akram Khan) কমিটি—১৯৪৯-৫১।

পুনর্গঠিত মাদ্রাসার পাঠকমের চাহিদা পুরণের জন্য আধুনিক আহিকে সরল এবং বাহল্য বজিত ভাষায় পাঠাপুত্তক সংকলনে তাঁহার যথেশ্ট অবদান রহিয়াছে। তাঁহার আদর্শ এবং সক্রির সাধাষ্য তাঁহার সহধ্যায়িগণকেও এই কাজে বিভার অনুপ্রেরণা যোগাইয়াছিল। তাঁহার উৎসাহ-উদ্দীপনার চাকার স্বরচিত 'বারবী কবিতার আসর (মুশাা'আরাঃ) বসিত।

১৯২৭ খৃ. তিনি সরকারী চাকুরী হইতে অবসর প্রহণ করেন এবং সিলেটে বাস করিতে থাকেন। ১৯৩৭ খৃন্টাব্দে তিনি আসাম প্রাদেশিক ব্যবহা পরিষদের সদস্য নির্বাচিত এবং শিক্ষামন্তীর দারিছপ্রাণত হন। সুদীর্ঘ কর্মসর জীবনের সমাণিততে ১৯৫৩ খৃ. ৩১ মে, ৮১ বংসর বয়সে চাকার মাওলানা ওয়াহীদের ইত্তিকাল হয় এবং নারিন্দা শাহ্ সাহেব বাড়ীর সোরস্তানে তিনি সমাধিছ হন।

মাওলানা ওয়াহীদ কর্তৃক সম্পাদিত 'আরবী সাহিতা পুস্ককের কয়েকটি আধুনিক সংকলনের নাম নিম্নে দেওয়া হইল ঃ

- ১। মিরকণাতু'ল-আদাব,
- ২। বাক্রাতৃ'ল-আদাব,
- ৩। সালাসিল্'ল-কি'রাাআত,
- ৪। মাদাারিজু'ল-কি রাম্বাত, ১ম ও ২য় বর্ড,
- ৫। নুখাবু'ল-'উলুম, ১ম ও ২য় **মড**।

আৰু বৰুর সিদ্দীকী (ابوبكسر صديق খাৰু বাক্র সি শীক'ী) মাওলানা, শাহ্ (র), হললী জিলার ফুরকুরার জন্মচহ্ণ করেন (জ্ব্ম সন সম্বাস্থ্য মতভেদ আছে, সন ১২৫৩ ব., সংসদ বাঙালী চরিতাভিধান, প্রধান সন্দা, সুৰোধচন্ত্র সেন গুল্ত, সাহিত্য সংসদ, কলিকাতা, ১৯৭৬, খৃ., গৃ. ৪৩ ; সন ১২৬৫ ব., এম. ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, ফেনী ১৯৬৯ খৃ., গৃ. ৩৫ ; সন ১২৬৩ হি. মৃহণদ্মাদ মৃত°ী'উর-রাহণমাান, আটনা-ই-ওয়ায়সী, গাটনা ১৯৭৬ খৃ., পৃ. ২৪২ ; দেওয়ান মুহালমদ ইবাহীম ভর্কবাসীল, হাকীকতে ইনসানিয়ত, রাজশাহী, ১৩৯০ হি., পৃ. ৩)। তিনি প্রথম খালীফাঃ আবু বাক্র সি:দ্বীক (রা)-এর বংশধর। তাঁহার এক পূর্বপুরুষ মানসূণর বাল দাাদী ৭৪১/১৩৪০ সালে বঙ্গদেশে আসেন এবং হগলী জিলার মোলাপাড়া প্রামে বাস করেন (ডক্টর মুহত্মণ শহীদুলাহ্, ইসলাম প্রসপ, ঢাকা ১৯৬৩ খু., পৃ. ১১৭-২৬)। মানস্'র বাগ'দাদীর অধ্তান অণ্টম পুরুষ মুস'ড'াকা৷ মাদানী ছিলেন শার্থ আহ্ মাদ সিরহিন্দী ( র., মৃ. ১০৩৪/১৬২৪)-এর তৃতীর পুছ মাসু ম রাব্যানী-র মুরীদ। কথিত আছে, মা'সূ'ম রাব্যানীর অন্যভ্য মুরীদ ছিলেন সম্রাট আওরস্থেব ( মৃ. ১১১৮/১৭০৭ )। ভিনি মুস ভাষা। মাদানীকে মেদিনীপুর ৰহরে একটি মস্ভিদ সংলয় মহল ও বহ লা-হারাজ (নিক্ষর) সম্পত্তি দান করি**রাছিত্তেন (ইসলাম প্রসৰ** )।

আৰু বকর সিদ্দীকীর বরস যধন মার নর মাস, তখন তাঁহার পিতা 'আবদ'ল-মুক্'তাদির ইন্তিকাল করেন (১২৬৬ ব.)। তাঁহার মাতা মাহ'বেরাত্'ন-নিসা'র আহহে ও কছে ভিনি রাখনিক নিক্ষা লাভ করেন। তিনি ছিলেন অতাভ মেখাবী। সিতাপুর মাদ্রাসা ও পরে হগ্নী মুহ'সিনিয়াঃ মাদ্রাসার তিনি অধারন করেন। স্মেনাজ মাদ্রাসা হইতে তিনি কৃতিছের সহিত আমাশোলাভ উল্লা (ক্যাদি'ল) পাস করেন। অতঃপর তিনি কলিকাতা সিল্লুরিলা পট্টির মস্ভিদে হ'াফিল জামালু'দ্-দীন-এর নিকট ভাফ্সীর, হ'াদীছ' ও কিক্'হ অধারন করেন। হ'াফিল' সাহেব শহীদ সায়িস আহ'মাদ করেনল্ব'ী (র. মৃ. ১২৪৬/১৮৩১)-এর খালীকাঃ ছিলেন। কলিকাতা নাাখোদা মস্ভিদে মাওলানাা বি'লারাভ (র)-এর নিকট তিনি

মানতি ক', হি ক্যাঃ (এক বিজান) ইড়ানি বিষয়ে শিক্ষা প্রহণ করেন।
২৬/২৪ বংগর ব্যাসে তিনি ইসলানী জান-বিজানের বিভিন্ন শাধার
বিশেষ বুংগতি লাভ করিয়াছিলেন। অভঃগর তিনি ফাননা গ্রুমন
করেন। তথার হ'ালীছা অধ্যরন করেন এবং রাওবাঃ-মুবারারক-প্রশ্ন
ধালিব, বিষয়ন্ত 'বারারিম আগ-দালাইল আমীন রিদ'ওয়ান-এর নিকট
হইতে ৪০টি হ'ালীছা প্রহের সনদ লাভ করেন (হাকীক্তে ইনমানিমত, গৃ. ৪; বাংলাদেশের গীর আউবিরাক্ত, গৃ. ৩৬; আবৃ
কাতেমা মোহালফা ইসহাক, মুরফুরার-গীর হ্বরত আবৃ বকর সিমীকী,
ইসলামিক ফাউপ্রেশন ১৯৮০, গৃ. ১০-১১)। তৎগর দেশে প্রত্যাবর্তন
করিয়া একালিরব্য ১৮ বংসর তিনি ব্যক্তিগড়ভাবে অধ্যরন ও গ্রেমণা
করেন ( ফুরফুরার গীর হ্বরত আবৃ বকর সিমীকী, গৃ. ১১)।

**দাঠ্যাবস্থাতেই 'ইবাাদাত-বান্দেগীর প্রতি তাঁ**হার আকর্ষৰ ছিল। রাত্রি জাগিরা তিনি যি ক্র করিতেন। শারী আতের হ কুম-আহ্ ফার্ম সাধ্যমত গালন করিতে তিনি অতিবয় মুম্বান ছিলেন। এইডাবে যখন তিনি নির্জন সাধনায় রড ছিলেন, তখন ক্রিকাতায় বিখ্যাত ওরাজী লাহে সুক্ষী কাত্হ 'আলী (র., মৃ. ১৬০৪/১৮৮৬)-এর সহিত ভাঁহার সাক্ষাৎ হয়। আৰু বকর সিদ্দীকী তাঁহার নিকট বার'বাত রহণ করেন এবং নিষ্ঠার সহিত 'ইল্ম-ই-মা'রিফাঃ শিক্ষা করেন: ভিনি সূ**ক্ষী ফাত্**হ 'আরীর একজন প্রধান খানীফাঃ हिरवन। किन्द्र नाइत छोहा, अधीत जान हिव। विভिन्न किन्दे মাস্থানার সঠিক উত্তর জিভাসা মারই তিনি কিতাব না দেখিয়া বলিরা দিতেন। কৰিত আছে, ছপ্নে তিনি হযরত সুহণদমাদ (সণ)-এর निक्डे क्ट्रियोगी मामुखालाः निका कत्रिशाहित्वन ( वारवामित्व श्रीत আউন্নিরামণ, পৃ. ७৭)। ডিনি দুইবার (১৩১০ ও ১৩৩০ ব..) **হ'াব্দ ব্যাপার করেন** । শেষ বারের হ'াব্দে তাঁহার সঙ্গে প্রায় ১৩০০ **জন মুরীমও ছিলেন (পু. ৪., পু. ৩৮)**। তৎকালে বঙ্গদেশের হ**াজ্য মার্ট্রাপিশকে ব্যেছাই খাইরা ভারাজে আ**রোহণ করিতে হইত। ফলে **ভীহারা বিশেষ দুঃখ-কল্টের সম্মুখীন হই**তেন। তাঁহারই চেল্টার ৰামানী হ'াচ্ছেদৈর জন্য কলিকাতা হইতেই ভাহাজের ব্যবহা করা হয় ( কুরকুরার পীর হযরত আবু বকর সিদৌকী, গৃ. ৩৬—৩৭ )।

তিনি একজন কাামিজ গাঁর ছিজেন। বলদেশের প্রতি এলাকার এবং বানিরেও তাঁহার জনেক শুরীদ রহিয়াছেন। তাঁহার মতে, শারী'প্রাত বাতীত না'রিকাত হয় না। 'ইবাাদাত-বান্দেলীতে, কাজ-কর্মে, চালচ্চলনে, আচার-অনুষ্ঠানে, রীতি-নীতিতে, মোটকথা সকল বাাগারে নিনি শারী'আতের অনুবর্তী হন, তিনিই গাঁর হইতে গারেন। তিনি বজিতেন, কেবল পীরের খংশেই যে গাঁরের জন্ম হইবে, এমন কথা কিতাবে নাই। যে বংশেরই হউক না কেন, যিনি শারী'আত ও মা'রিকাত ইত্যাদিতে কামিল হইবেন, তিনিই গাঁর হইতে গারিবেন (ফলজ জামীন হবলত গাঁর সাহেব কিবলার বিভারিত ভাবনী, গ্রু. ২৪৬-৪৭; হাকীকতে ইনসানিরত, গ্রু. ৯৮-৯৯)!

তিনি ছিলেন একজন সুৰকা। বাংলা ও আসামের শহরে-প্রামে তিনি বহ ধর্মভার ওলাক্তা-নাস হৈ তে করিরাছেন. বিদ্ধাতপদ্মী ও বে-শারালা পীর-ভাকা রিদিশের বিরুদ্ধে তিনি যৌধিক প্রচার ও বেখনীর মাধ্যমে বিরুদ্ধেনি সংগ্রাম করিরাছেন। তৎকালে 'আালিমগণ সাধারণত বাংলা দিখিতেন না এবং বাংলা ভাষার কিছু লিখিতে আগ্রহী ছিলেন বাং সক্তম সরল বাংলা ভাষার সাধারণের বোধসমা করিয়া শারীকাতের বিধি-বিধান তথা ইসলানী বিষয়াদির উপর বই পুতক রচনা করিতে তিনি তাহার 'আজিব ও ইংরেলী নিক্ষিত

ৰু**রীলনগকে উৎসাহিত ক**রেন। ফলে<sup>ক</sup> কুছৰ আমীন (মৃ. ১৯৪৫), সুনিক্লক্ষমন ইসভাষাবাদী (৪.), আৰদুত্ত হাকীম ( বিখাত তাফসীর-कांड ), एक्हेंड मूरण्यन गरीपुडार् (इ.) अयुच चाउउ जानाक अरे <del>কাজে আম্বনিয়োগ করেন। তাঁহারে অনুযোদনরবে অথবা</del> তাঁহার নির্দেশে মিখিত এই ধরনের কিতাব-পুতকের সংখ্যা হামারের অধিক হুইৰে। সাওহানা কুহৰ আমীন একাই প্ৰায় ১৩৫ খানা সুভকের রচরিভা। ভীহার নির্দেশে জিখিত বা অনুমোদনগ্রাণ্ড করেকখানা ব**ইনের নাম উল্লেখ করা** যায়। যখা, আকায়েদে ইসলাম, এলমে তাছা-ওউফ, হিরাকুছ-হাজেকীন, দীর-সুরীদতত্ব, বাতের দরের মতামত, নহী-হতে সিদ্দীকীয়া, ফাত্ঙয়া সিদ্দীকীয়া, ভাজিৰে তরীকত, এরদাদে সিদ্দী– কীয়া ইত্যাদি। ভরীকত দর্শণ বা ভাছাওউক তত্ত্বইট জাবূ বকর সিদ্দীকীর মুখ নিঃস্ত বাদী-সংগ্রহ (হাকীকতে ইনসানিয়ত, প্. ৯৬-৯৭)। তিনি নিজেও একজন সুরেখক ছিলেন। পর-পরিকায় তাঁহার বহ বিবৃতি, কিছু প্রবন্ধ ও নিখিত ভাষণ প্রকাশিত বইয়াছে ( ৪. শরীয়তে এসলাম, আব-এসলাম ও সুরত অব-জামাত গরিকার পুরাতন সংশাশুলি )। তাঁহার রচিত তারিপুল ইসলাম (বাংলা), কণওলুল হণক (উদ্) এবং অহীয়ৎনামা (বাংলা) প্রকাশিত হইয়াছে। তিনি আল-আদিছাত্'ল-মূহ'া=মাদিয়া ঃ নামে 'আয়ৰীডে একটি কিতাবও व्रक्तमा कवित्राहितान, किन्र हिंदा श्रकानित दस नारे [ प्र. क्वाक्ता শরীক্ষের হয়রত পীর সাহেব (র)-এর মত ও দখ, শাবনা হইতে রম্যান আনী কর্ক প্রকাশিত, পৃ. ৬ , বাংনাদেশের পীর আউনিয়াসণ, পୁ. 85-৫১ ] ।

মুসলমানদিপের মধ্যে শিক্ষা বিভারের জন্য তিনি মধেস্ট চেস্টা করেন। মাদরাসার সাঠ্য তাজিকার সংস্কারের জন্য তিনি দাবী জানান। যুগোগযোগী শিক্ষা গ্রহণ করিতে তিনি মুসলমানদিগকে উপদেশ দেন, বিশেষত ইংরেজী শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা ও গুরুত্বের প্রতি তিনি তাহাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করেন। মুসলিম বালক-বালিকাদিগকে ইব্তিদাাই তা'লীম (প্রাথমিক শিক্ষা) ইসলামী ত'ারীকণ অনুষায়ী ও ইসভাষী পরিবেশে পেওয়ার জন্য তিনি জোর তাকীদ করেন। তাঁহার মতে নারী-শিক্ষাও জরুরী, তবে পর্দার সহিত ভাহা-দের জন্য বিশেষত উচ্চত্রেশীর বেলায় পৃথক শিক্ষা প্রতিষ্ঠান গড়িয়া তুলিতে তিনি উপদেশ দেন ( হাকীকতে ইনসানিয়ত, শৃ. ৬৬-৭৪, ১৪০ ; শরিয়তে এসলাম পরিকা, ওয় বর্ষ, ১০ম সংখ্যা )। তাঁহার চেল্টার বঞ্চাশের নানা ছানে প্রায় ৮০০ মাদ্রাসা ও ১১০০ সস্জিদ স্থাপিত হইরাছিল। তাঁহার নিজ প্রামে তিনি একটি 'ওংডস্কীম' ও একটি 'নিউকীম' মাদ্রাসা এবং একটি ভাল প্রছাগার প্রতিষ্ঠা क्तिश्राहित्वन ( पृ. इ., पृ. ७৫-७७ )। ১১২৮ সালে ক্লিকাতা 'আৰিয়াঃ মাদ্রাসা-র প্রথম গড়নিং বড়ি (Governing Body) গঠিত হয় । তিনি উহার সদস্য হিরেন ( আবদু'স-সাভার, আরীখ-ই-মাদ্রাসা-ই-'জালিয়াঃ, ঢাকা ১৯৫৯, পু. ৮৪--৮৫) ৷

সমাজ সংশ্বারক হিসাবে আৰু বঞ্চর সিদীকীর অবদান রহিয়াছে: তিনি মুসলিম সমাজ হইতে শির্ক.বিদ্'আত ও অনৈসলামী কাজকর্ম দৃর করিতে সাধামত চেল্টা করেন। তাহার পরামর্শ ও পৃষ্ঠপোষকতায় ১৩১৭/১৯১১ "আজুমানে ওয়ায়েজীন" নামে একটি সমিতি প্রতিলিঠত হয় (আনিস্জ্বামান, মুসলিম বাংলার সামারিক পরিকা. বাংলা একাডেমী ১৯৬৯, পৃ. ১২৫)। ইহার উদ্দেশ্যবলীয় মধ্যে ছিল মুসলিমগশকে হিদায়াত করার জন্য ওয়া'জ'-নাস' হিণত-এর ব্যবহা করা, গুল্টান মিশনারীদের কার্যকলাপের প্রতিবিধান করা ও অমুসলিমদিসের মধ্যে ইসলাম প্রচার করা। এই আজুমানের প্রচেক্টায় বেশ কিছু অমুসলিম ইসলাম প্রথণ করিয়াছিল ( ইসলাম দশন, ১ম বয<sup>্</sup>, ৪র্খ সংখ্যা, শ্রাবণ, ১৬২৭; মুসলিম বাংলার সাময়িক পর, পৃ. ৩২৫)। সৃত্যু পর্যন্ত তিনি এই আজুমানের সভাপতি ছিলেন।

জান্ইয়্যাত-ই-উজালা-ই-হিল ১৯১৯ বৃ. প্রতিতিন্ত হয়! উহার একটি শাখা জান্ইয়্যাত-ই-উলামাা-ই-বালালাঃ (ও জাসাম)। মাও-লানা সিদ্দীকী শেষাক্ত প্রতিষ্ঠানের সভাপতি ছিলেন এবং আমাদালী আলোলনে অংশ প্রহণ করিয়াছিলেন। ইহার এক অধিবেশনে সভাপতির ভাষপে তিনি বলিয়াছিলেন, "শরিয়ত, তরিকত, হকিকত ও মারেকাতে পূর্ণরাপে আমল্ল করিয়া দেশ ও কাওমের খেদমতের জন্য আলোম-দিগকে রাজনীতি, সমাজনীতি প্রভৃতিতে যোগ দেওয়া আবশ্যক" (শরিয়তে এসলাম, ১০ বর্ষ, ৮ম সংখ্যা ভার, ১৩৪২)। তিনি আরও বলিয়াছিলেন, "রাজনীতি ক্ষের হইতে আংলমদিগের সরিয়া পড়িবার জন্য আজ মুসলিম সমাজে নানাবিধ জন্যায় ও বে-শরা কাজ হইতেছে" (পূ. সা.)।

কলিকাতায় ১৯২৬ খু. জাম্ ইয়াত-ই-উলামার্ণ-ই-হিলের বাহিক সভায় অসহযোগ আন্দোলনের সমর্থনে প্রকাব গৃহীত হইজে তিনি উহার বিরোধিতা করেন ; তিনি এই প্রসঙ্গে বলিয়াছিলেন, আইন অমান্য আন্দোলনের ফলে শান্তি-শুপ্রনা বিনশ্ট ও মহাক্ষতি সাধিত হইতেছে। স্বরাঞ্জ রাধীনতা সকলের কাম্য, উহা লাভ করিবার জনা পূর্ণ যোগ্যতা অর্জন করা অবশ্য প্রয়োজন, নতুবা তাহার ক্ষ হইবে ভয়ংকর বিষমর।ভারতের মুসজমানগণ এই বিষয়ে বহ পশ্চাতে পড়িয়া আছে। তাহারা সামাজিক সংগঠন ও শিক্ষার নিভাভ পশ্চাৎপদ। সূতরাং তাহাদিগকে শিক্ষা, সংগঠন প্রভৃতি বিষয়ে উল্লভ क्रिलि हरेरव, नड्या महाप्रवंतान खनिवार्य । जारेन जमाना खारभावन হইতে সম্পূর্ণ পৃথক থাকা বিংশম হয়োজন। (শরিয়তে এসলাম, ৫ম বর্ষ, আমাঢ় সংখ্যা, পৃ. ১৪২-৪৩।) ১৯৩৮ খুস্টাব্দের প্রাদেশিক নির্বাচনে ভিনি তাঁহার মুরীদান, মু'তাকি:দীন ও সাধারণ মুসলিমগণকে মুসলিম লীগ পার্লামেন্টারী বোর্ড কর্তৃক মনোনীত রাখীদিসের পক্ষে ভোট দিভে জনুরোধ করিয়াছিলেন (ভুরত অর জামাত পরিকা, ৪র্থ বর্ষ, ১ম সংখ্যা, পৃ. ৫৬ , হাকীকতে ইনসা-নিয়ত, পৃ. ২৪৬)।

জাম্'ইর্য়াতের সভাগতি হিসাবে তিনি সা'উণী 'আরবের সুবত'নন 'আবদু'ল-'আর্যীয় ইব্ন সা'উদকে শারী'আত বিরোধী কার্যাদি রোধ সন্দর্কে পরামর্শ প্রদান করিয়া ১৩৫১ হি.-তে পত্র নিজেন। এই বিষয়ে প্ররোজনীয় বাবছা গ্রহণ করা হইয়াছে এবং আরও চেল্টা করা হইবে বলিয়া বাদেশাহ তাহার প্রের জবাব দিয়াছিলেন ( হাকীকতে ইনসানিয়ত, পৃ. ১১৫-১৭)।

তৎকালীন সমাজে সংবাদগন্ত অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা গ্রহণ করিয়াছিল। তিনি এই কথাটি ভালভাবে উপলব্ধি করিয়াছিলেন। তিনি বেশ কিছু গর-গরিকার গৃঠগোষক ছিলেন। আর্থিক সংকটে গতিত হইয়াছে, এমন অনেক গরিকাকে তিনি নিজ তহ্বিল হইজে অথবা চাঁগো সংগ্রহ করিয়া সাহায্য করিয়াছেন (হাকীকতে ইনসানিয়ত, গৃ. ২১)। তাঁহার পূর্চগোষকভায় যে সকল গর-গরিকা প্রকাশিত হইয়াছিল উহার কয়েকটির নাম উল্লেখ করা হইল: (১) মিহির ও সুধাকর (সাংতাহিক), সন্দা. শেখ আবদুর রহিম, ১ম প্রকাশ, ১৮৯৫: (২) নবনুর (মাসিক), সন্দা. সৈয়ণ এমদাদ আলী, ১ম প্রকাশ, ১৯০৬: (৩) মোহাতমণী (সাংতাহিক), সন্দা. মোহাতমদ

আকরম মা, ১ম রকাশ, ১৯০৮; (৪) সোলতান (সাণ্ডাহ্ক), গরবতীকারে দৈনিক, সভা: রাজ্য রেরাজ্মীন আহমদ ও পরে মোহালমদ বুনিরাজ্যানান ইগজাবারাকী, ১ম প্রকাশ, ১৯০২; (৫) মুস-লিম হিতিমী (সাণ্ডাহিক), সভা: বেল জনমুর রহীন, ১ম প্রকাশ, ১৯১১: (৬) ইসলাম কর্মন (মানিক), আকুমান ওরারেলীনের মুনগর, সভা: মোহালমদ ভাবতুর রাকীম ও নুর আহমদ, ১ম প্রকাশ, ১৯২০; (৭) হানাফী (সাণ্ডাহিক), সভা: বোহালমদ রাহর আমীন, ১ম প্রকাশ, ১৯২৬; (৮) শরিক্তের রাজ্যান (মানিক), সভা: আহমদ ভাবতি এনারেডপুরী, ১ম প্রকাশ, ১৯২৬।

তাঁহার খানীফাদের সংখ্যাও অনেক। ইঁছারা ভাঁথার অনুসর্থে কাল করিয়া গিরাছেন। ফরে তাঁহার ইন্তিকালের গরও তাঁহার আর্চ্চ কাজে ছেল গড়ে নাই। তাঁহার গাঁচ পুরঃ এখন পুর শাহ সুকী আবু নসর মুহাত্মদ আবদুল-হাই তাঁহার ছ্যাভিমিক হন। পুরুরা সকলেই 'ইল্ম-ই-শারী'আতে ভানসন্দর এখং তাঁহার খানীকাঃ ছিলেন।

তিনি ১৯৩৪ খৃ. হইতে বহুমূল রেম্প খুমিতেছিলেন। ১৯৩৮ খৃ. তাঁহার আরও কিছু রোগ দেখা দের। ফলে তিনি ফ্রমণ দুর্বল হইরা গড়েন। তখন তিনি চিকিৎসার জন্য কলিকাতা গমন করেন এবং সেইখানে কিছুনিন অবছান করেন। ঐ বৎসরের ডিসেম্বর নাসে তিনি ফুরকুরার ফিরিয়া যান। ১৯৩১ খৃ. মার্চ মাসের ৫, ৬৩ ৭ তারিছের রুসালে-ই-ছ'ডেয়াব অনুষ্ঠানে হাষার হাষার হুজের সঙ্গে তিনি নিরম্মাফিক দেখা সাক্ষাৎ করেন ও তাঁহাদিগকে খখারীতি তাজীম দেন। তিনি মাহ্'ফিলের জাখিরী মুনাজাতও গরিচালনা করেন। ২৫ মুহ'রয়াম, ১৩৫৮ হি./৩ চৈর, ১৩৪৫ ব./১৭ মার্চ, ১৯৩৯ খৃ. গুরুবার প্রাতে তিনি শেষ নিঃমাস ভাগে করেন। ফুরকুরার মিয়াসাড়া মহরার ভাঁহাকে দাফন করা হয়। এখনও প্রতি বহুসর ফাল্ড-নর ২১, ২২ ও ২৬ ভারিখে সেইখানে ইসালে-ই-ছ'ডেয়াব অনুন্ঠিত হইয়া থাকে।

শাহ আবু বকর সিদ্দীকী সেই মুগের একজন প্রেচ হাাদী ও সমাজ সংক্ষারক ছিলেন। কেছ কেহ তাঁহাকে সেই বুগের অন্যতম মুজাদ্দিদ বলিয়াও আখ্যায়িত করিয়াছেন (হাকীকতে ইনসানিয়ভ, পৃ. ১২৫)। তাঁহার কিছু কারামতেয়ও উল্লেখ পাওয়া বার (পৃ. ৪., পৃ. ১৮৫-১৯১)।

গ্রন্থপঞ্জীঃ নিবকে উলিখিত প্রস্থাদি ও সামরিকীসমূহ এবং
(১) হমারুন আবসুল হাই, মুসলিম সংকারক ও সাধক, বাংলা একাডেমী, চাকা, ১৯৬৯, গৃ. ১২৪-২৫, ১৩৬-৯৯, ৩১৭-৩৮, ৩৯৯-৪০০; (২) মুখ্যাফা নূর-উল ইসলাম, সামরিক সম্ম জীবন ও জনমত, বাংলা একাডেমী, চাকা, ১৯৭৭, গৃ. ৪৬৮।

আ. ড. ম. মুহবেই উদীন
ভাৰ বাক্র-সিংদীকং (ابو بكسر المحلفة) (রা) ইসলামের
প্রথম বালীফা; অগর নাম 'আতীক'। ইপ্লীছেং ইহার নানারগ
বাাখ্যা আছে। তাঁহার গ্রহুত নাম ছিল 'আবদুলাহে। তাঁহার পিতা
উছামান, জনা নাম আবু কুহালিছাঃ ও মাতা উপ্রান্ধরর
সাল্মা বিন্ত সাখ্র। উড়মই মজার কাঝ ইব্ন সাংগ ইব্ন ভারম ইব্ন
মুর্গাঃ গরিবারের লোক। প্রচলিত বিবরণ অনুসারী আবু বাক্রের
বয়স ছিল ইষরত (সা)-এর চেরে তিন বংসর কম। তিনি ছিলেন
মজার একজন ধনবান বণিক ও হয়রত (সা)-এর প্রাচীনত্ম সমর্থকদের
অনাতম। অনেকের মতে পুরুষদের মধ্যে তিনিই প্রথম সুসলসাম।

ভাঁহার চরিত্রের রথান বৈশিশ্ট্য হবঁর ইলাহাঁ প্রত্যাদেশ (ওহাং-রি)-এর নির্বাচিত বাধ্যম বলিরা ইবরত (স')-এর প্রতি তাঁহার অটল বিদ্বাস। হবরত (স')-এর মি'রাইছের বিবরণ জনিরা কেহ কেহ সন্দেহ প্রকাশ করে; ছ'লারবিরার সন্ধি সম্পর্কে ইবরত (স')-এর আচরণ কিজেবে প্রথম করিরে জনেকেই বুঝিতে পারিতেছিল না; কিছু হবরত (স)-এর উপর আহার আবু বাক্র (রা) ভছনও ছিজেন অবিচয়। ইব্নইসাই'।কি-এর মতে, এই জবিচুল বিশ্বরসর সর্ক্রনই তিনি "আস'-সিম্মিক" উপাধি প্রাণত হন। ইসজাবের ঐতিহাসিক বিবরণগুলির আদ্যাভ এই উপাধি তাঁহার নামের সহিত জড়িত রহিরাছে। তিনি ছিজেন নয় প্রকৃতির জোক। কু'রজান পার্টের সময় তাঁহার অগ্রনির্বাচ হবঁত। তাঁহার কন্যা বিল্লাহ্ন, হিলরতের সময় হব্রত (স')-এর সম্বে মাইতে পারিকেন গুনিয়া তিনি আনংশ ক্রমন করেন। তিনি ছিজেন সরজ ও চিভাশীল লোক।

হ্মরত (সা)-এর শিক্ষার বিভন্ন নৈতিক উপদেশসমূহ তাঁহার মনে তীর অনুভূতি ভাগার। বহ ক্রীতদাস ধরিদ করিয়া মুজিদান ও অন্যানা **অনুরূপ <del>কার্যথারা</del> তিনি ইহার** প্রমাণ দেন। ইসলামের **ৰাভিরে কোন আন্দ-ভ্যাগই** ভাঁহার নিকট বুব বড় বলিয়া মনে *হ*ইড না। **ইহার কর এই দাঁড়ার যে, তাঁহার ৪০ হাযার দিরহা**ম মুজ্যের সম্পত্তির মধ্যে তিনি মদীনায় মার ৫ হাযার দিরহাম লইয়া **ষাইডে সমর্থ হন। ভীষণ**তম বিপদের মধ্যেও তিনি বিশ্বস্ততার **সহিত তাঁহার বহু ও শিক্ষকের পার্বে দিভায়**মান থাকেন। সর্বাদেকা স্কট্ময় সময়ে বে অভাগ্য সংখ্যক লোক আবিসিনিয়ায় হিজরত করেন নাই, তিনি ছিলেন তাঁহাদের অন্যতম । বানু হাাশিমকে মক্কা সমাজ হইতে বহিষ্ঠ করা হইতে ভখনকার মত কেবল একবার তিনি বিচৰিত হন বৰিয়া কৰিত আছে। তচ্ছন্য তিনি মশ্বা ত্যাগ করেন; **কিন্ত ভানেক প্রতিপত্তিশালী মন্তাবাসীর আত্রয়ে শীঘুই ফিরিয়া আসেন।** তীহার এই রক্ষক তাঁহাকে নিঃসঙ্গ <del>অবহার</del> ত্যাগ করিলেও তথনও তিনি মঞ্চা শহরে অবস্থান করেন। তাঁহার জীবনের চরম গৌরবের দিন আসে যখন হয়রত ( স' ) মদীনায় হিজ্যাত করার সময় তাঁহাকে শীয় সঙ্গী হিসাবে মনোনীত করেন। আরা।াহ্ তা'আালা আল-কু'রআানে 'দুই জনের মধ্যে বিতীয়' (১:80) আখ্যায় তাঁহার নাম অমর করি**রা এই আছত্যাসী মহান ডককে পুরভৃত ক**রেন। পুর 'আবুদু'র-রাহ্মান ব্যতীত তাঁহার পরিবারের অন্যান্য সদস্যও মদীনায় **হিজরাত করেন: 'আব্দু'র-রাহ'ম্যান কাাফির থাকা** অবস্থায় বদ্রে মুসকমানদের বিরুদ্ধে মুদ্ধে অংশ নেন । পরিশেষে তিনিও ইসলামে **দীক্ষিত হইয়া মদীনার হিজরাত করেন। এই নৃতন আবাসে আর-**সুন্হ' শহরতকীতে আৰু বাক্র (রা) অনাড়মর গৃহস্থালি ছাপন করেন। হিজুরতের পূর্বে ৬২০ খৃ. হযরত (স') তাঁহার কন্যা 'আইশার সাণি **প্রহণ করিয়াছিলেন । এই বিবাহের মাধ্যমে উভয়ের** বর্জন আরও দৃচ্ হয় । **আৰু ৰাক্র (রা) প্রায় সর্বদাই হ**ষরত (স<sup>\*</sup>)-এর সঙ্গে থাকিতেন **এবং তাঁহার সমস্ত অভিযানে** তিনি ভাঁহার সঙ্গে পমন করেন। পক্ষাররে তাঁহাকে **কলচিৎ সামরিক অ**ভিযানের পরিচালক নিযুক্ত করা **হইত। ভাৰুক অভিযানে তাঁহার উ**পর পতাকা ধারণের ভার অপিঁত হয় । কিন্তু নৰৰ বিজয়ীতে ( ৬৩১ খৃ. ) হবরত (স') তাঁহাকে হ**াঞ্চ** পরিচারনা **করিতে আমীক'ন হ'ক্ছ হিসাবে ম**কার প্রেরণ করেন। হণদীছে'র বর্ণনানুসারে এই উপলক্ষে 'আলী (রা') কাঞ্চিত্রদের সহিত স**লর্কক্ষেদের আগাত গঠে করিয়া** শোনান। হযরত (স') অসুহ হইগ্না পড়ি**লে তৎগরিকর্ডে আৰু বাক্**র (রা)-এর উপর মসবিদে নাবাব<sup>া</sup>র

ভাষাতিরতে ইমামাত করার ভার নাভ হয়। ৮ই ভুন ৬৩২ খৃ.

হষরত (স')-এর ইভিকাল হইলে 'উমার (রা) ও ওঁছোর বঙ্গুগণ আবৃবাক্র (রা)-এর এই সম্মানের তিভিতে মুসলিস সমাজের প্রধানরাপে
ভাষার নাম প্রভাষ করেন। তিনি কোনরাগেই সমাজে কোন নুডন
ধারণা বা নীতির প্রবর্তন করেন নাই। তিনি হয়রত মুখাল্মাদ
(ম')-এর চতুল্পার্থে যে সকল প্রতিভা সমবেত হন, তাহাদিসকে
ক্রীকাকর রামিতে সবর্থ হন। সরল ভাষ্য দৃচ চরিত্র বাবে তিনি
হয়রত (স)-এর প্রভিক্রণ বলিরা প্রভিগন হন। সর্বাগেকা কঠিন ও
বিশক্ষনক সমাজে নবীন মুসলিম সমাজের পরিচালনা করেন এবং
মৃত্যুকালে উহাকে এত মহবুত ও দুচ্ অবস্থার রাখিয়া খান যে,
উহা শক্তিশালী ও প্রতিভাবান 'উমার (রা)-এর বিব্যাফাত গরিচালনার
গধ সুগম করে।

প্রথমে তিনি হ্যরত (স•)–এর মৃত্যুর পর 'রারবের **আশ**≆াজনক অবছা সংখ্যে যুবক উসাামাঃ–এর অধীনে জর্ডান নদীর পূর্বাঞ্জে পূর্ব নির্ধারিত একটি অভিযান প্রেরপ করিয়া হযরত (স')-এর আদেশের প্রতি পূর্ণ আনুগতোর প্রমাণ দেন। ইতিমধ্যে চতুদিকত্ব অনপদের সোরগুলি মদীনার রাজনৈতিক প্রাধানোর বিরুদ্ধে মাখা তুলিতে আরম্ভ করে। আবু বাক্র (রা) ভাহাদের যাকাত নাকচের দাবী প্রভাখানে করেন ৷ উসামাঃ বাহিনী বদেশে প্রভাবর্তন করিলে তিনি হু'ল-কণস্পণ-র বিরুদ্ধে যুদ্ধারা করেন এবং প্রতিভাশালী সেনাগতি খালিদ ইবনু'ল-ওয়ালীদ্কে আৰু ৰাক্র (রা) সেনাদলের পরিচালক নিৰ্বাচন করেন। খাজিদ আসাদ ও ফায়ারে-কে আল-ব্যাখাঃ-তে পরাজিত ও তামীম গোরকে পদানত করেন ৷ পরিশেষে জালাতু'ল-মাওত-এ আল-আক্রাবাঃ-এর রজক্ষী যুক্তের পর বান্ হণনীফা-কে ইসলামী শক্তির অধীনে আনয়ন করেন। যুদ্ধে তাঁহার এই সাফল্যের দক্রন অন্য সেনাপতিদের পক্ষে বাহ্'রায়ন ও 'উমানের বিয়োহ দমন সভবপর হয়; পরিবেষে 'ইক্রিমাঃ ও আল্-মুহাজির য়ামান ও হণদ্'রামাওত পুনরায় মদীনা রাক্টের অধীনে আনয়ন করেন ৷ হষরত (সং)-এর দৃণ্টাত অনুসরণ করিয়া আবু বাক্র (রা) পরাজিত গোজন্তলির সহিত সদয় ব্যবহার করেন এবং এইডাবে রাজ্যে পুনরার শাক্তি স্থাপন করেন। এক বৎসরেরও কম সমরের মধোই। 'আর্থ-ভূমিতে অভ্যন্তরীণ শান্তি প্রতিন্ঠিত হুইলে ভিনি খ্যানিদ ও জনানা পরীক্ষিত সেনাপতিখনকে রোমক ও পারসিকদের পুনঃ পুনঃ ইসলামী রাস্ট্রে আক্রমণ রোধ করার জন্য পারস্য ও বায়যাশ্টিয়াম সাম্রাক্ষের বিরুদ্ধে প্রেরণ করেন।

শ্বন্ধকানীন শাসনকালের মধ্যেই আবু বাক্র (রা) উত্তর রণাগনে 'আরব বাহিনীর প্রথম বিরাট বিজয় দর্শনে পরিটোষ লাভ করেন। পারস্যের আল-হীরাঃ বিজিত হয় ৬৩৩ খু. মে অথবা জুন মাসে। আর ফিলিন্ডীনের আজনাাদায়ন মুদ্ধে জয়লাত হয় ৬৩৪ খু.; শেষাজ্য সকলতার অল পরেই ১৩ হি. ২২ জুমাাদা'ছ'-ছ'াানী/১৩ আসস্ট, ৬৩৪ খু. তিনি শেষ নিঃখাস তাাগ করেন। হযরত (স')-এর পার্থে তাঁহাকে কবর দেওরা হয়। তাঁহার স্বংসকাল ব্যাণী নেতৃত্ব প্রধানত মুদ্ধেই অভিবাহিত হয় । তাঁহার স্বংসকাল ব্যাণী নেতৃত্ব প্রধানত মুদ্ধেই অভিবাহিত হয় । কাজেই তখন সাধারণ জীবন বালার কোন মুগারকারী পরিবর্তন সূচিত হয় নাই। কু-রক্সান সংরক্ষণে তাঁহার অবদান সম্পর্কে "আল-কু-র্আনে" প্রবন্ধ এ. মানীকাঃ নিমুক্ত হওয়ার পরও তিনি অনাড্যরভাবে প্রথমে আস্কুন্ইছিত তাঁহার হগ্হেই বাস করিতেন। গরে দূরভের দরুন কাজের জসুবিধা ইওয়ায় শহরের মাঝে সরিয়া আসেন। গাঁহার বিনয় এবং

রাজ্বের অর্থে নিজে অর্থনালী হওরার প্রতি এইহার বিভ্না সম্পর্কে হাদীছে বহু বর্ণনা রহিয়াছে। ইহাতে তাঁহার চেহারারও সুকর বর্ণনা রহিয়াছে। তিনি ছিলেন ছিপছিপে গঠনের লোক, একটু নুইরা চলিতেন। তাঁহার চিলা-ডালা পোনাকে উপেক্ষার চিহণ সুপরিস্কুট ছিল। তাঁহার মুখমতল ছিল কিঞ্চিৎ অপ্রশক্ত, কপাল ছিল উল্চ, চুলুছয় কোটরাগত, চুল অকালপর এবং স্মুল মেহদী কিছা তাঁহার সক্ষ হাতের রগগুলি সিরাময় হইয়া ফুলিয়া বাকিত। ডিলা উপলক্ষে তিনি যে সকল বজ্তা দেন, ভাহার কতকগুলি ইতি সের্কিত আছে (Wustenfeld সম্পাদিত ইব্ন হিশামে, ১০১৭ প্রের্কিত আছে (Wustenfeld সম্পাদিত ইব্ন হিশামে, ১০১৭ প্রের্কিত লাছে হইতে তাঁহার চারিছিক পুচ্চা ও ব্যক্তিরের প্রভাব উপলম্প্রিকরা হার।

প্রস্থাপারী : (১) ইব্ন হিশাম, প্. ২৪৫ প., ২৬৪, ৬৯২, ৯১৯ প.;
(২) ইব্ন-সাণদ, ৩ (ক) ১১৯-১৫২, ২০২, ২০৮; (৩) তণবারী, ১ব,
১৯৬৫ প., ১৪৯৬, ১৮২৭, ১৮৮৬, ১৮৯০, ২১২৭ প.; (৪) ইব্ন-হণজার,
ইসাবাঃ, ২ব, ৮২৮-৮৩৫, ৮৩৯; (৫) নাওয়াবণী, পৃ. ৬৫৬-৬৬৯;
(৬) বালাাযুণরী পৃ. ৯৬, ৯৮; ১০২, ৪৫০; (৭) মাস্ভিনী, মুরুজ ৪ব,
১৭৩—১৯০; (৮) Noldeke-Schwally, Gesch. d. Qorans,
ii, ৪1 প.; (৯) Noldeke, in ZDMG lii. 19 প; (১০)
Sachau, in Sb. Pr. Ak, Wiss., 1903, i 16-37; (১১)
Caetani, Annali, 1111, 81—119; (১২) F. Buhl, Das
Leben Muhammeds, P. 150 প., 337 স.1

F. Buhl (S.E.I.)/তঃ এম. আবদুর কাদের আৰু যার্র আল-গিফাারী (রা) (এইন্টের্ডা) প্রখাত বিপ্লবী সাহণাবী। মৃ. ৩২/৬৫২-৫৩-এ মদীনার সমিকট রাবায়ণঃ নামক মক্লপলীতে। আৰু যার্র তাঁহার কুনিয়াত বা উপনায়। এই নামেই তিনি সম্মিক পরিচিত। আসল নাম পুন্দুব ইবন পুনালাঃ। কোন কোন ঐতিহাসিক আসল নাম পুরায়র বিপ্লৱা উল্লেখ করিয়াছেন (ইব্ন হিশাম, সীরাত, সৃ. ৩৪৫)। তাঁহার গোল বানু গিফাার-এর আনি পুক্র ছিলেন গিফাার ইব্ন খালীল ইব্ন দামীর। উর্গ্লিক পঞ্চদশ পুক্রম পর্যন্ত বানু গিফাার ও কুংরায়ল একই পোলের অন্তর্ত ছিল। গিফাার সোলের লোক বলিয়া আবু খার্রকে আল-গিফাারী (রা) বলা হয়। তাঁহার মাতার নাম রাম্লাঃ বিনত্ত-রাকণীকাঃ।

তিনি সত্যানুরাগ, অসভ্যের মুকাবিলাও ইংসাত কঠিন প্র্তা এবং বিলাসস্থ্যমুক্ত চারিপ্রিক বৈশিশ্টোর অধিকারী ছিলেন। এই চারিপ্রিক বৈশিশ্টোর প্রতি ইঙ্গিত করিয়া হয়রত (সা) তাঁহাকে 'মাসীফু হাাষি'হি'ল-উভ্মাঃ (منهم علم الأبية এই উভ্মাতের 'ঈসাা মাসীফ্) বলিয়া ভাকিতেন। তাঁহার উপাধি ছিল 'শারপু'ল-ইসলাম'।

হ্যরত (সা)-এর ন্বুওয়াত ধোষণার পূর্বে যে কলিপয় বালিক্রমধর্মী বালিক নিজদিক দীন-ই-হানীকের উপর প্রতিষ্ঠিত ও জাহিলী কুসংকার এবং যুতিপূজা হইতে মুক্ত রাখিয়া দীন-ই-হাক্-কা-এর অব্বেয়ায় হিলেন, তাঁহাদের মধ্যে আৰু মার্র (রা) অন্যতম। এই সময়ও তিনি সালাতে আদার করিতেন। হারাম মাস সমুহের (الأشهر الحرم) মর্মাস সমুহের (الأشهر الحرم) মর্মাস বিহান করিত বিলয়া তিনি তাঁহার খোরের সহিত সম্কর্জেদ করিয়াছিলেন (ইমাম মুস্রিম, সাহাীহা। ইব্ন সালে, তাবাকালত, ৪ খ, ২১৯-৩৭)।

হৰরত (সা)-এর আবিভাবের কথা ভানিতে পারিয়া প্রথম তিনি ভাঁহার ছোট ভাই আনীস (রা)-কে হ্বরত (সা) সল্পর্কে থোঁজ শবর লওয়ার জনা মন্তার প্রেরণ করিয়াছিলেন। পরে নিজেই তথার সমন করেন এবং 'ভালী (রা. ৪.)-এর মাধামে বর্ণনাররে আবু বাক্র (রা. ৪.) হ্বরত (সা)-এর খিদমতে উপস্থিত হইয়া ইসলাম প্রহণকরেন। মানাাজির আহাসান গাীরানীর মতে ইসলাম প্রহণকারীপের মধ্যে তিনি ছিলেন পঞ্ম (মানাাজির আহাসানে গাীলাানী, আবু বর্ণরুর সিংক্যারী, দেওবন্দ, ১৯৫৬, পু. ৪৭)। তিনি মন্তার কাাকিরাসাকের নির্মানক ও অভ্যাচার উপেক্যা করিয়া কাশবাঃ শারীকের চন্তরে লিয়া ইমনের ঘোষণা দিয়াছিলেন। পরে তিনি হ্বরত (সা)-এর নির্দেশে ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে হীয় গোরে ফিরিয়া মান। তাঁহার প্রচেন্টার আঁছার মাতা, এতা আনীস, বানু সিংকাার ও পার্ছবৈতী গোর বানু আস্লাম ইসলামে দ্যীক্রত হয়।

৫/৬২৬-২৭ সালে আবু যাংরুর মদীনার হিজরত করেন এবং হ্যরত (সা)-এর সংসর্গে বসবাস করিছে থাকেন। তাবুক যুদ্ধে (৯/৬৩০-৩১) তিনি অংশগ্রহণ করিয়াছেন। হাাতুর-রিকাণ (৮৬০) টুটা কুরুর গমনকালে হ্যরত (সা) তাঁহাকে শ্বীর খালীফাঃ হিসাবে মদীনার আমীর নিযুক্ত করিয়াছিলেন। হ্যরত (সা)-এর ইন্তিকালের গর উমার (রা) (৪.)-এর বিলাক্ষাত কাল পর্যন্ত তিনি মদীনার অবহান করেন এবং হ্যরত উছ্মান (রা)-এর বিলাক্ষাতের প্রার্ভে সিরিয়া গ্রমন করেন।

আবু যারর (রা) সম্পদ পূজীভূত রাখার বিরোধী ছিলেন। মুহ'াদিছ' ইব্ন 'আবদি'ল-বার্র উল্লেখ করেন ঃ আৰু ল'ারর (রা) ইইতে এমন বহ বক্তব্য বাণত আছে, যদ্মারা খনে হয় যে, ভাঁহার মতে পানাহার এবং জীবন ধারণের প্রয়োজনীয় সামগ্রী বাতীত धि स्थान जन्मन जन्मन ७ मुजीकुठ कतिया द्वाधिस कुन्द्रसादनद ১: ৩৪-৩৫ আয়াত মৃতাবিক সঞ্যকারী শা**ন্তির যোগ্য হইবে**। সত্রাং তিনি উক্ত আয়াতের আলোকে সকল সঞ্চরকারীরই নিন্দা করিতেন (মানাজির আহ'সান গ'ীলানী, আৰু মারুর গি'ফাারী, দেওবন্দ, ১৯৫৬, গৃ. ১১৪)। তবে ডিনি সম্পদে বাজি নারিকানার বিরোধী ছিলেন না। তাবাকণাত-ই-ইবুন সা**দ-এ উলেব রহিয়াছে** ষে, তিনি নিজে ফসলের মাঠ, বাগান ও বহু উট-বক্রীর পালের মালিক ছিলেন। এমন কি বায়তু'ল-মালি হইতে প্রাণ্ড জাতা দিয়া এক বৎসরের প্রয়োজনীয় জিনিসপত শব্রিদ করিলা হালিতেন (ইবন সা'দ, তাবাক'।ত, ৪খ, ২১১-২৩৬ )। **তাহার সম্পদ অভাবী** জনের প্রয়োজন মিটাইতেই সংগ্রন্ধিত থাকিত। **একবার আনক** জভাবীকে তাঁহার সম্পদের 🗅 ও উটাট দিতে ইতভত করার ভিনি ভাঁহার এক শাস্ত্রিদকে খিদমত **হইতে বহিচার করিয়া দিয়াছিলেন।** 

ইরাক ও সিরিয়া বিজরের পর অনারক্ষের সংস্পর্শে ক্রমাশুয়ে মুসলিমদের মধ্যেও, বিশেষত সিরিয়া ও ইরাক অঞ্জে বসবাসরত নব্য মুসলিমদের মধ্যে বিলাসপ্রিয়তা ও সন্দাদ সকর করার প্রবণতা বৃদ্ধি পাইতেছিল। প্রতদর্শনে আবু ষার্র (রা) একার ক্রুম্ম হন। সিরিয়ার তিনি ৯ঃ ৩৪-৩৫ আয়াতের আলোকে সন্দাদ সকর করার বিক্রছে জনস্বাক্ত স্বত্ত করিতে আরম্ভ করেন। এই বিষয়ে সিরিয়ার তৎকালীন শাসনকর্তা মু'আাবি যাঃ (রা)-এর সহিত তাঁছার বিরোধ বাধে। খালীকা-র অনুরোধে আবু মার্র (রা) মদীনায় ফিরিয়া আসেন। মদীনায়ও তাঁহার নিকট এত লোকের ভীত হুইতে

Ø8

খাকে বে, ভিনি অভিষ্ঠ হইয়া উঠেন এবং উহ'মান (রা)-এর সহিত পরামর্শক্রংয় মদীনার অদ্রক্তী রাবাহণঃ নামক মঙ্গপদ্ধীতে চলিয়া যান। **এই** সম্পর্কে তিনি নিজে বর্ণনা করেনঃ ''আমি সি**রিয়ার** ছিলাম । সেইখানে কু'রআানের কান্য সম্পবিত **একটি আয়াত**,...-এর বিষয়ে মু'আবি'রার সহিত আমার মতানৈকা হয় ৷ তিনি বলেন, উক্ত আয়াত **য়াফুনী-নাস**াকা সম্পর্কে নাঞ্চিল **হইরা**ছে ! আমি **বলিজাব,** য়াহ্দী-নাসণারা। এবং আমাদের সক্ষেত্র সক্ষেত্র আরাভটি ন্যাহিত হইয়াছে। ...তিনি আমার নামে **অভিযো**গ করিরা 'উছ'সান (রা)-এর নিকট পর জিখেন ! 📆ভূ'সালে (মা) আসংকে মদীনার আসিতে লিছিলে আমি মদীনা**য় চলিয়া আমি। এইবানে আ**মার নিকট এত লোকের ভীড় হয় যেন পূর্বে তা**হারা আক্রকে দেখে নাই: 'উছ**'মান (রা)-এর নিকট বিষয়টি বলা **হইল।** তিনি **আন্তঃ**ক বলিলেন, 'ইচ্ছা হইলে। আগনি **একাতে চলিয়া শাইতে গারেন। ইকাতে মদীনার** নিকটে গাঞ্চিতে (ও লোকের উপকার **করিতে** ) পারিবেন।' অতঃপর আমি মদীনা ছাড়ি**রা এই ছানে (ব্রাবামণ) চলিরা আ**সি।" (ইব্ন সাদি, ত'াবাক'াতি, ৪খ, ২২৬ )।

এই রাকাষণতেই তাঁহার ইন্তিকাল হয়। প্রখ্যাত সণহণাবী আবদুলাই ইব্ন বাস্উল (রা) তাঁহার জানাাযার ইলামাত করেন। বহু হণাইছে (২৮১) আবু ধণারর রেয়া বর্ণনা করিয়াছেন। তলমধ্যে ৩১টি হণাইছে বুলারী ও মুসলিম-এর সণহণীহণ-এ ছান লাভ করিয়াছে। তিনি যদিও বদ্র মুদ্ধে শরীক ছিলেন না. তবুও 'উমার (রা) বদরে অংশ গ্রহণকারী সণহণাবীদের সমান ভাতা (পাঁচ হাযার দিরহাম) তাঁহাকে প্রদান করিতেন (ইল্গাবাঃ, প্. ৬৫)। তাঁহাকে ইব্ন মাস্উদের সমতুরা সণহণাবী বলিয়া মনে করা হয়। হয়রত (সণ) বলিয়াছেন : আবু ষণারুর অংপক্ষা সত্যবাদী কাহাকেও আকাশ হায়া দেয় নাই এবং পৃথিবী ধারণ করে নাই (ইব্ন সাণ্দ, তণাবাকণাত)।

প্রস্থান্ত 🕻 (১) ইব্ন সাপ, তাবোকণাত, বৈক্লত, (মূদ্রণ-তারিষ বিহীন), ৪ খ, ২১৯-২৩৭ : (২) ইব্ন কু ভায়বাঃ (Wustenfeld সন্সা.), পৃ. ১৩ ; (৩) আল-মাকু বী, ২ খ. ১৩৮ ; (৪) আল-মাস উলী, মুরুজ, ৪খ, ২৬৮-৭৪ ; (৫) ইৰ্ন 'আৰ্দি'ল-বার্র, আল-ইস্ঠী'আবে, হায়দারাবাদ, হি. ১৩৪৬, পৃ. ৮২ প., ৬৪৫ প.; (৬) ইব্নু'ল-আছ•ীর, উস্দু'ল-গণাবাঃ, ৫ হ, ১৮৬-৮৮ ; (৭) ইব্ন কাছণীর, আল-বিদ্যায়াঃ, ৭ খ, ১৫৫-১৬৪ ; (৮) আন্-নাওয়াব<sup>•</sup>ী, তাহ্য**ীবু'ল-আসমাা' (Wustenfeld** মুম্রণ), পূ. ৭১৪ প. ; (১) আম'-মাহাবী, তাম'কিরাতু'ল-হ'স্ঞাভি', ১খ, ১৭ প.; (১০) ইব্ন হণজার, ইসণাবাঃ, কায়রো, ১৩৫৮/১৯৩১, ৪খ, ৬৩ প.; (১১) ঐ লেখক, তাহ্য ীবুত-তাহ্য ীব, ১২খ, ১০; (১২) আদ-পিক্সারবাক্রী, জারীশু'ল-খামীস, ১ম মুলণ, ফি ১৯০১,২ খ, ২৮৮; (১७) **नार मुजेन्'म-नोन**, मुशाफिद्रोन, २७৮-১० ; (১৪) भानाकि द আহ'সান স'ীলানী, সাওয়ানিহ' আবু-য'ার্র আল-সি'ফাারী, দেওবন্দ, ১৯৫৬: (১৫) করীৰ উদীন মাসউদ, ইসলামের অর্থনৈতিক দর্শন ও হয়রত জানুষর দিক্ষারী (য়া), ইসলামী সাংস্কৃতিক কেন্দ্র, ফরিদপুর, ১৯৮০ : (১৬) দা. খা. ই., লাথোর, ১ম মুদ্রণ, ১৩৮৪/১৯৬৪, ১খ, ৮০৬। **ফরীদ উদ্দীন মা**ন্ডদ

আৰু লাহাৰ (ابو نهب) অৰ্থ অৱিদিখার জনক , মুহণ্টমাদ (সং)-এর চাচা ও ক্রোধাল শহুর উপনাম (১১১ : ১)। তাহার শরীরের রং হিল অলিশিখার মত উচ্ছল, সেহেতু তাহার দিতা তাহাকে এই নামে ডাকিতেন। তাহার প্রকৃত নাম 'আবদু'ল্ 'উধ্যা ইব্ন 'আবদু'ল-মুত্'ভালিব। এই লোকটি ছিল মন্তার হয়রত (সং)-এর সর্বাহ্যকা গৃহস্তিত শঙ্ ! তাহার বী উম্মু খামীল বিন্ত হণার্থ ইবন উমানা ছিল হয়রত (সা)-এর শঙ্কুদের প্রসিদ্ধ নেতা আৰু সুক্রাদের ভাসিনী। হয়রত (মা)-এর প্রতি শঙ্কুতার পরিগমে খামী-জী উভরের শঙ্কি এবং চরুর অবমাননার উল্লেখ করা হইয়াছে সুরাঃ লাহাবে। স্বাহীর ভরতকা এইয়েগঃ (১) আৰু লাহাবের দুই হাত খাংস হউক, সে নিজেও বাংস হউক, (২) তাহার খন-সম্পদ এবং সে যাহা উপার্জন করিয়াছে, তাহাতে ভাহার কোন উপকার হয় নাই, (৩) সে শীগুই শিখাসুক অন্যে প্রবেশ করিবে, (৪) আর ভাহার জী, সেই কার্ছ বহনকারিণী, (৫) তাহার প্রথায় পভিবে অক্রের আঁশের রক্ষু।

উক্ত সূরার শানে নুষুর হিসাবে ইব্ন 'আব্যাস (রা) বলেন. "তোমার নিকট-আম্বীয়গলকে সতর্ক কর" (২৬ ঃ ২১৪), এই আায়াতটি **অবতীর্গ হওয়ার পর হমরত (স⁺) স**াফাা <del>পাহাড়ে আরো**হণ ক**রিরা</del> তাঁহার নিকট-আৰীয়গণকৈ আহ্শন করিলেন এবং তাঁহারা সমবেত হুইলে ভাঁহাদিককে সম্বোধন করিয়া বলিজেন যে, যদি আমি বলি, এই পাহাড়ের আড়ালে শব্রা ডোমাদিগকে আক্রমণ করিবার জন্য সুযোগের প্রতীক্ষার আছে, ডোমরা কি আমার কথায় বিশ্বাস করিবে না? ডাহারা সমন্ত্রে বলিল, অবশাই বিশ্বাস করিব, কারণ তুমি ভ কখনও মিখ্যা বল নাঃ তখন হয়রত (সা) তাহাদিপকে তাহাদের দুরুমের আসল পরম শান্তির কথা গুনাইলেন। তখন আবু লাহাব বলিল, "ভূমি উচ্ছলে যাও (خيالية) ! এই গুনাই কি তুমি আমাদিগকে এখানে ডাকিয়া আনিৱাছ ?" এই উপলক্ষে সূরা: লাহাব অবতীণ হয়। ইৰ্ন ইসহ'।ক' প্ৰদত্ত বিবরণও প্রায় এইরূপ। ইবন হিশা**ম কর্তৃক উদ্ধৃত ইব্ন ইসহণাকে** র অনা এক বৰ্ণনানুষায়ী কোন এক উপলক্ষে হিন্দ বিন্ত 'উত্বার সম্মুখে অভিসম্পাতসূচক ( নি ) শব্দ উকারণ করিয়া আৰু আহাৰ হযরত (স')-এর প্রতি অবভা প্রকাশ করে। "সূরাঃ লাহাব সভায় অবতার্ণ প্রাচীনতম সুরাগুলির অন্তর্ভু জ । Noldeke-৩ এই মত প্রকাশ করেন।

আবু লাহাব অসুত্তার কারণে ( মতান্তরে দুঃব প্রজাত কারণে )
বাদ্রের মুদ্ধে যোগদান করে নাই, পরিবর্তে তাহার সোলাম 'আস'ী
ইব্ন হিশামেকে মুদ্ধে প্রেরণ করে । এই ব্যক্তিকে আবু লাহাব ক্ষেত্রর
দায়ে ক্রীতদাসে গরিগত করে । বাদ্র মুদ্ধের মারাক্ষক পরিপামের
সংবাদে কুদ্ধ হইয়া সে সংবাদদাতা ও তাহার দ্রীর প্রতি দুর্বাবহার
করে । এই মুদ্ধের অংগ দিন ( ইব্ন হিশামের মতে ৭ দিন) পরই বসন্তরাগে তাহার মৃত্যু হয় । তাহার পুরেরা তাহার মৃত্যু হয় । তাহার পুরেরা তাহার মৃত্যু হয় । বাহার প্রেরা তাহার মৃত্যু হয় । তাহার পুরেরা তাহার মৃত্যু হয় ভাইর লাহির সাহায়ে ঠেলিয়া দুরে কইয়া সিয়া মাটি চাদা দেয় । আবু
লাহাবের দ্রী মৃহাত্মাদ (স')-এর কুৎসা রইনা করিয়া বেড়াইত । এই
জন্য রূপক অর্থে তাহাকে ক্রিটামুক্ত কাঠ্ কুড়াইয়া তাহা হ্যরত (স')-এর
যাতারাতের পথে ছড়াইত । থেজুরের অাশে পাকানো রজ্যুতে বাধিয়া
সে কাঠ বহন করিত । একদিন কাঠের বোঝার সেই রজ্ব দুঘটনাক্রমে গলার র্ফাস হইয়া ভাহার মৃত্যু ঘটায় ।

আবু লাহাব বিরাট-বপু, ছুলকার, প্রচুয় বিত্তশালী, অগস ও কোধ-পরায়ণ লোকরপে চিন্নিত হইয়াছে। ভাহার পুর 'উত্বাঃ হযরত (স')-এর এক কন্যা বিবাহ করে। কিন্ত হযরত (স') নিজেকে নবী বলিয়া ঘোষণা করিলে 'উভ্বাঃ ভাঁহার কন্যাকে ড'ালাকে দিয়া নিজে খৃস্ট ধর্ম প্রহণ করে।

প্রস্থপার্কী : (১) ইব্ন হিশাম, ১খ, ৬৯, ২৬১ গ., ২৪৪, ৪৩০, ৪৬১ ; (২) তণবারী, ১খ, ১১৭০, ১২০৪ গ., ১৩২৯ ; ৩খ, ২৬৪৩, (৩) ওয়াকি দী, কিভাাৰু'ল-মাগ'ামী (ed. Wellhausen) পৃ. ৪২, ৩৫১; (৪) বারগ'াব'ী, স্রাঃ ১১১; (৫) ত'াবারী, (ভাফসীর) ৩০খ, ১৯১ প...; (৬) বাগ'াবী (ভাফসীর), বুলারী ও ওয়াকি'দী in Sprenger, Das Leben und die Lehre des Mohammad, ১, ৫২৬; (৭) Noldeke-Schwally, Gesch. d. Qorans, ১২, ৮৯ প... (৮) A. Fischer, Die wert der vorhandenen Koran-Ubersetzungen und Sura ১১১, in Berichte u. d. Verh. d. Sachs. Ak. d. Wiss., ৮৯, ১৯৩৭, Heft. ২; (১) F. Buhl, Das Leben Muhammeds p. 168.

Barth (S.E.I.)/তঃ এম আবদুল কাদের আৰু সুক্রাান ( ابو سفيان ) আবু সুক্রাান বা আবু হ'নেভাবা সুক্রাান ( ابو سفيان ) আবু সুক্রাান বা আবু হ'নেভাবাঃ (মান্ড ) ইব্ন সংগ্র ইব্ন হ'ার্ব ইবন উমায়াঃ কু'রায়শ
বংশীর 'আব্দ মানা।ফ গোল্ঠির অবভুঁল, মুহ'।লমাদ (স')-এর প্রতি
শু লাগরারণ, মভার অভিজাত সম্পুদায়ের একজন নেতা। তাঁহার
মৃত্যু সন (৩১/৬৫১-২) সম্পকীর সাধারণত পৃহীত বর্ণনানুযারী
তিনি হ্ররত (স') হইতে কয়েক বৎসরের (কোন বর্ণনার দশ
বৎসরের) বড় ছিলেন। তিনি ছিলেন ধনবান ও সভাত একজন
বিশিষ। বহুবার তিনি মন্তার সওদায়রী কাফিলার নেতৃত্ব দেন।
অধিকাংশ বড় বলিকের ন্যায় তিনি হ্ররত (স') প্রবতিত
আন্দোলনের প্রতি বৈরী ভাব অবলম্বন করেন। তাঁহার কন্যা উম্মু
হণবীবাঃ হ্ররত (স')-এর জনৈক অনুচরকে বিবাহ করিয়া আমীর
সঙ্গে আবিসিনিয়ায় ছিজরত করেন।

তাঁহার অমতে হইলেও তিনি বণ্র বুদ্ধের অন্যতন কারণ হইরা পড়িয়াছিলেন। তাঁহার নেত্তে সিরিয়া হইতে প্রত্যাবর্তনকারী বাণিজ্য কাজিলার নিরাগড়ার জন্য আৰু সুক্রাান মঞ্চাবাসীদের কাছে সাহায্য চাহিয়া পাঠান। যে মঞ্চাবাহিনী ঐ কাফিলার সাহায্যার্থ অপ্পন্ন হয় তাহারা আৰু সুক্রাানের ইজার বিক্লছে মণীনার উপর আঘাত না হানিয়া প্রত্যাবর্তনে রাজী হইল না। কাফিলাসহ নিরাপদ প্রত্থে আগলনের পর তিনি এই বাহিনীকে বিনাকুছে মঞ্চায় ফিরিতে আদেশ দিয়াছিলেন। বদ্রের মুছে আবু সুফ্রাানের জােচ পুর হণন্জালাঃ নিহত হয়। অপর এক পুর আম্র কণী হয়, তবে বন্দী-বিনিময় প্রথানুসারে পরবতীকালে হয়রত (সা)-এর জনৈক জনুচরের মুজির বিনিময়ে তাহাকে মুজি দেওয়া হয়। এই সাহাাবী হণাজ্ব করিতে পিয়া আবু সুক্রাানের হাতে পড়িয়াছিলেন।

ৰদ্র মুদ্ধের পর আবু সুক্রান মন্ধাবাসীদের নেতৃত্ব প্রহণ করেন এবং প্রতিবোধ প্রহণের সংক্র ঘোষণা করেন। এই প্রতিভানুযায়ী তিনি লাষ্ওরাতৃ'স-সাবা কি: (غُرُوهُ الْسُوبِيُّ ) নামে অভিহিত অভিযান পরিচালনা করেন। হবরত (সা) সাহায়বীসপকে লইরা ময়দানে উপস্থিত হইবার পূর্বেই আবু সুক্ষ্মানের বাহিনী কিছু রসদ ফেলিয়া চলিয়া যায়। এই রসদের যথে। কয়েক বভা ছাতু অভকুড ছিল্ল বলিয়া ইহা "শাষ্ওরাতু'স-স্বিটক" নামে অভিহিত হয়।

পর বৎসরে সংঘটিত উহ দের যুদ্ধের শেবের দিকে হ্যরত (স')-এর
আদেশ ভূলিরা পশ্চাত-রন্ধিগণ জয় চূড়ার হইয়াছে মনে করিয়া
নিজেদের ছান ভ্যাগ করিলে মুসলিম বাহিনী বিশ্বরের সম্পুনীন হয়
এবং হ্যরত (স') নিজেও আহত হন । ইহাতে আবু সুক্রান ও বরাবাসীরা অভ্যন্ত উল্লাসিত হইয়াছিল । বিক্ষিণ্ড মুসলিক সেনা পুনরায়
সংগঠিত হইয়া উঠিলে আবু সুক্রানে হ্যরত (স') ও ভাঁহার অনুসারিগণকে সংলাধন করিয়া পরবর্তী বৎসর বদ্র প্রান্তরে আবার বুদ্ধ
হইবে, এইয়ণ প্রকাশ্য ঘোষণার পর বুদ্ধকরে পরিভ্যাগ করেন।

পর বৎসর থবরত (স') রখাসকরে বন্র রাজরে উপনীত হইয়াছিলেন, কিন্ত সরাকারীরা উপছিত না হতরার মুক্ত হয় নাই। পূর্ববর্তী দুইটি মুক্তর স্বাক্তর আৰু সুক্রানে ও সভাবাসীলের মনোবল ভাঙিরা দিরাছিল। এইজন্য আৰু সুক্রান আও সংমর্ম এড়াইরা বেদুইন গোল্লসমূহ এবং মদীনার রাজুনীকাশের সহারতার শক্তিশারী অভিযান গঠনের প্রতি মনোনিবেশ করেন।

ধেষ হি. (৬২৭) সনে ধাশকের কুছের সময় যে বিরাট সন্মিলিত বাহিনী মদীনার বিরুদ্ধে অপ্রসর হর, আৰু সুকুষ্ণান ইবার একংশ পরিচালনা করেন। কিন্ত কিছুকাল পরে অবস্থেষর নৈয়ালাকাক অবহা দর্শনে এবং প্রাকৃতিক দুর্যোগের মুখে তিনি তীয়ার সৈন্যাকাক প্রত্যাবর্তনের নির্দেশ দেন; অচিরেই সমগ্র বাহিনী হয়তম হইরা যায়।

ভহি সনে 'উম্বার উদ্দেশ্যে মন্ধার পথে হ্মরত (স') জাঁহার জন্চরব্দ সহ হ'দানবিরাা পৌছিলে তথায় যে সন্ধিপর আক্রিক হয়,
ভাহাতে আবু সুফ্রানের কোন প্রত্যক্ষ ভ্রিকা পরিবাদিত হয়,
ভাহাতে আবু সুফ্রানের কোন প্রত্যক্ষ ভ্রিকা পরিবাদিত হয় নাই।
অতঃপর কুরারণ যখন তাঁহাদের মির বানু বাক্রকে হ্মরত (স')এর মির খুম্য'আঃ-র উপর অতর্কিত আক্রমপের জনো পোশনে সাহার্য্য
সহায়তা করিয়া উজ্প সন্ধি ভল করিলে, তখন আরু সুক্রানি সন্ধার
পরিণাম সম্বাভ শন্ধিত হইয়া ব্যাপারটির আপোস রক্ষা করিবার
জন্য মদীনায় সমন করিয়াছিজেন বটে, তবে সাফল্য লাভ করিতে
পারেন নাই। মন্ধা বিজয়ের গোড়ার দিকে হ্মরত (স') সাধারণ
নিরাপভার যে ঘোষণা করিয়াছিজেন ভল্মহা একটি ঘোষণা এই ছিল
যে, আবু সুক্রানের স্থে যাহারা আশ্রের প্রথমণা ভারা আবু
সুক্রানের হৃদের ভয় করিবার প্রশ্নাস পাইয়াছিজেন।

মরা বিজয়ের দিন আব্ সুক্য়ান ইসলাম গ্রহণ করেন। হাওয়া-বিন গোরের বিরুদ্ধে অভিযানে আব্ সুক্য়ান হ্যরত (স')-এর সঙ্গে গখন করেন। জয়লাভের পর আব্ সুক্য়ানের চিডজয়ের জন্য হয়রত (স') তাঁহাকে প্রত্ব বছলব্ধ সামগ্রী প্রদান করিয়াছিলেন।

ত ।।ইফ অবরেধের সময় (ত । বারীর মতে য়য়মুকের মুক্তে, ১খ, ২১০২ পৃ.) আবৃ সুফ্রানের একটি চফু নল্ট হয়। আবৃ বাক্র (রা) তাঁহাকে নাজরান ও হিজাযের শাসনকর্তা নিবৃক্ত করেন (তু. বালায় রী, ed. de Goeje, ১০৩ পৃ.; ইব্ন হ । ভার, ইসাবোঃ, ২খ, ৪৭৭ প.)। সচরাচর পৃথীত বর্ণনানুযায়ী ৮৮ বংসর বর্মের (৩১/৬৫১-২) তাঁহার মৃত্যু হয়। কেহ কেহ তাঁহার মৃত্যু ভারিম ৬২, ৬৬ বা ৩৪ ছি. (৬৫২-৫৫ খু.) বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন।

প্রস্থাপারী : (১) ত'বোরী ১খ। (২) ইব্ন হিলান, ১খ, ৪৬৩ গ.. ৫৪৩ গ.. ৫৮৩, ৬৬৬, ৭৫৩, ৮০৭. ৯৯৩। (৩) ইবন সা'দ, ৮খ, ৭০। (৪) বালাযুরী, পৃ. ৫৬. ১৬৫। (৫) ইব্ন হ'াজার, ইসাবোং, ২খ. ৪৭৭ গ.। (৬) নাওয়াব'ী, পৃ. ৭২৬। (৭) মাস'উনী, মুক্তজ, ৪খ. ১৭৯ গ.। (৮) Cactani, Annali ১খ. ২য়, ৩য়, খড, সুচী ৪.। (৯) F. Buhl, Das Leben Mohammeds. পৃ. ২৩১ গ., ৩০৬ গ.)।

F. Buhl (S. E. I)/ডঃ এম. আবদুর কাদের
ভাবু হানীফাঃ (ابو حنينة) আন-নুমান ইবন ছানিত
ইব্ন মৃতা। ইরাকের নেতৃ-হানীর কাকাীয়ৄ। তাঁহার নামানুসারে
হানাফী মার্হাবের নামকরণ হইয়াছে (হানাফী য়.)। ৮১/৭০০
সনে কুফার তাঁহার জন্ম। তাঁহার পিতামহ কাবুলে বলী হইরা
দাসকলে কুফার নীত হন। পরে তিনি মাওলা। ভ্রমাৎ ভারিত

রূপে ভারমুন্ধান্থ গোরের সহিত যুক্ত হন। করেকজন জীবন-চরিত জেখকের মতে তিনি পারস্যের প্রাচীন রাজাদের বংশধর। আন-নাওয়ারণী জিথিয়াছেন যে, হযরত 'আলী (রা) ভাঁছার পিতা ছণাবিত ও ভাঁহার বংশধরদের জন্য দু'আা করেন ৷ ইহাতে মনে হয়, ছণাবিত সম্ভবত 'আলী (রা)-এর বংশধরদের সমর্থক ছিলেন।

আৰু হণনীকাঃ (র) সমগ্র জীবন ক্ষিক্ত চর্চায় অভিবাহিত করেন ; তাঁহার মজনিসে বিশ্ব সংখ্যক শ্রেভসমাগ্রম ভুইত। তিনি কাপড়ের বাবসার করিয়া জীবিকা নির্বাহ করি:চন ৷ পরবর্তীকালে খাঁহারা তাঁহার জীবন-চরিত রচনা করিয়াছেন ভাঁহাদের সধ্যে জনেকেই লিখিয়াছেন যে, কুজার উমারগঃ শাসনকর্তা য়াযীদ ইবন 'উমার ইবন হবাররাঃ ও পরে খালীকা আল-মানুস্তর তাঁহাকে কণাদণীর প্রদু দানের প্রস্তাব করিলে তিনি পুহতার সহিত তাহা প্রত্যাখ্যান করেন। এই অবীকৃতির **দরুন তাঁহাকে দৈহিক** শান্তি ও কারাদত্ত ভোগ করিতে হয় , ফলে ১৫০/৭৬৭ সনে কারাগারে তিনি মৃত্যুবরণ করেন। সেই যগের ষে সকল ধামিক লোক অধাসিক রাজাদের অধীনে চাকুরী প্রহণ অন্যায় ব্ৰিয়া মনে ক্রিভেন, ভাঁহাদের সম্পর্কেও অনুরূপ বর্ণনা পাওয়া যায় (Goldziher, Muh. stud. ২৭, ৩১) ৷ যায়দিয়্যা সূত্র হুইতে ভাঁহার কারবোস ও মৃত্যুর অপর একটি কারণ জানা যায়; আবু হণানীফাঃ (র) ছিলেন যায়িদয়ায় ইমায়ে ইব্রাহীয় ইব্ন মুহ'ায়য়াদের সময়্ব
য় তিনি ১৪৫/৭৬০ সনে 'জাব্বাাসীদের বিরুদ্ধে বসরায় বিদ্রোহগতাকা উত্তোলন করেন (Van Arendonk, De opkomst van het Zaidietische imamaat, p. 288)। খুব সন্তব, ক্লায় আনী বংশীয়দের সমর্থক পরিবারে জন্ম-হেতু প্রথমে আবু হণানীফাঃ (র) 'আব্বাসিদের প্ররেটিত বিপ্লবী আন্দোলনের প্রতি সহানুভূতি পোষ্ণ করিতেন ; কিন্তু পরে 'আজী (রা)-এর পরিবারের সমর্থকদের মত তিনিও হতাশাগ্রন্থ হইয়া পড়েন এবং নৃতন রাজবংশের বিরুদ্ধবাদী হইয়া যান।

আৰু হ'ানীফা: (র)-এর কোন প্রামাণ্য লেখা বর্তমান নাই। তথাপি আইনগত প্রবে প্রামাণ্য ব্যক্তি হিসাবে তাঁহার প্রভাবের ফলে ইরাকী ফিক্ হী মাথ হাবের সূল্টি হইয়াছিল। ফিক্ হ সংক্রান্ত ব্যাপারে কু বু-আন, হণদীছা ও ইজ্মাণি-এর আলোকে বিপুল পরিমাণে ব্যক্তিগত মত (রায়) ব্যবহার করার যেই যুজিবাদ হণনাফী সম্পদায়ের বৈশিষ্ট্য আবু হ'ানীষ্ণাঃ (র) স্বয়ং উহ র প্রতিষ্ঠাতা হইতে পারেন। কিন্তু ব্রাব্র তিনি হ'াদীছ' উপেক্ষা করেন বলিয়া পরবতীকালের হি'জাাষী আালিয়-গণ তাঁহার যে তীব্র সমালোচনা করিয়া গিয়াছেন, ভাহা ভিত্তিহীন। তিনি যে সকল হ'াদীছে'র ব্যবহার ও ব্যাখ্যা করেন, "মুস্নাদু আবী হণনীফাঃ" সেই হণদীছ ভলির সংগ্রহ : তাঁহার শাগিরুদ ও পরবর্তী-কালের হানাফীরা ইহা সঙ্কলন করেন। কেবল একখানি নহে, বরং এই প্রকারের বহ মুসনাদের উল্লেখ করাই শ্রেম ; ইহাদের প্রায় দশ-খানা অদাপি বর্তমান আছে ( GAL, Suppl. i. 286-7 ) ৷ তাঁহাদের উস্তাদ যে সৰুল হ'াদীছ'কে দলীল 'রূপে বাবহার করিতেন, বিরুদ্ধ-বাদীদের নিকট সেইগুলি সপ্রমাণ করার উদ্দেশ্যে হণনাফীদের ইচ্ছা ও প্রচেম্টার এই মুস্নাদগুলি সন্ধলিত হয় (Goldziher, Muh. Stud. ii. 230 ) 1

ইসলামী 'আক'।াইদের উপরও আবু হ'নীফাঃ (র) যথেত প্রভাব বিভার করিপ্লাছিলেন। বিশেষত, মাত্রীদী মাঘ'হাব এবং এই মায'হাবের প্রসিদ্ধ প্রবক্তাসদ সামারক'বেল আবু হ'নীফার 'আক'।াইদ সম্প্রকীয় ঐতিহ্য রক্ষার দায়িত্ব বহন করিয়াছিলেন। আবু হ'নীফাঃ- কৃত মাত্র একখানা প্রশাপিক দলীল অর্থাৎ 'উছ'মান আল-বাতীকে লিখিত তাঁহার একখানা গর (অসম্পাদিত) আমাদের হত্তগত হইরাছে। এই পরে তিনি মাজিতভাবে তাঁহার মতের সমর্থন করেন।

ইক্ন নাদীম-এর "কিহ্রিজ" এবং গরবতী জন্দুতি জনুষারী "কিক্ধ্ আক্রার" (২র) নামক যে গ্রন্থটি ইমামে আবু হ'ানীয়াঃ (র) কর্ক রচিত হয়, ভাহাতে কাজাম শারের উৎপত্তির প্রারত্তিক অবছার ইসজামী 'জাক'।ইদের স্লগরেষা মেমন ছিল ভাহাই বিধ্ত হইয়াছে। ইহা সভবত খৃস্টীয় দশম শতাকীর প্রথমার্থে রচিত। আরও একষানা বতর "কিক্'হ্ আক্রার" (১ম) একষানা ভাষোর অবর্তু ত' (মূল ও ভাষা ১৩২১ সনে হারদরাবাদে মুদ্রিত) অবছায় রহিয়াছে; বিভন্ম মূল গ্রন্থ আমাদের হভগত হয় নাই। একই নামের অগর প্রন্থটি হইতে পৃথক করিবার জন্য ইহাকে ফিক্'হ আক্রার (১ম) বলা হয়। ইহার মূল কথাওলিকে ভাষা হইতে পৃথক করিলে দেখা যায় য়ে, ইহাতে খ্যারিজী, ক'াদারী, শী'আঃ ও জাহামীদের 'আক'।ইদের বিগরীত সন্থী মতান্যায়ী ঈমানের দ্পটি দক্ষা স্থিবেশিত হইয়াছে।

দিতীয় একটি পুস্তক হইল ফিক্'হ আব্সাত' (অসংকলিড) মাহার মধ্যে ফিক্'হ আক্বার (১ম) অন্তর্জ'। আৰু হ'ানীফাঃ (র) জাঁহার শাগির্দ আৰু মৃত'ী' 'আল্-বাল্দীর (মৃ. ১৮৩/৭৯৯) প্রশাবলীর উত্তরে যে সকল সৃদ্ধা 'আক'।।ইদ সম্পর্কীয় প্রশ্নের বা।খ্যা করেন, এই পুস্তকটিতে সেই সকল বা।খ্যা রহিয়ছে। একটি ব্যতীহ ফিক্'হ্ আক্বার (১ম) এর সমস্ভ দফা ইহাতে গাওয়া যায়।

এই অবস্থার প্রেক্ষিতে, রচনা সম্পর্কে না হইলেও ফিক্ হ্ আক্বার (১ম)-এর বিরেষণের সূত্র এবং ইহার প্রামাণিকতা সম্বন্ধ কোন সন্দেহ থাকে না। অনতিকালেই সেই দশ দফার আরও বিশদ বিরেষণের প্রয়োজন অনুভূত হয়। "ওয়াস'ীয়াাতু আবী হ'ানীফাঃ" নামক এক খানা বতত্র পুস্তকে ইহা সম্পর করা হয়। কোন কোন পাণুনিপিতে ইহা শিষ্যদের প্রতি আবৃ হ'ানীফাঃ (র)-এর অন্তিম ওয়াসি য়াত রূপে সমিবিল্ট হইয়াছে। "ফিক্ হ্ আবসাত"—এ "ফিক্ হ্ আকবার" (১ম)-এর নয়াটি দফার ব্যাখ্যা ছাড়াও তখনকার দিনে বিত্রকিত করেকটি অকথাইদম্বক প্রশ্নে আবৃ হ'ানীফাঃ (র)-এর উজির উরেখ আছে। তাঁহার "কিত্যাবু'ল—'আালিম ওয়া'ল মুতা'আাল্লম"—এর কয়েকটি উল্লেখ্যার রন্ধা পাইয়াছে বলিয়া মনে হয়। এই কিতাবের উল্লিও আবৃ হ'ানীফাঃ (র)-এর প্রতি আব্ হ'ানীফাঃ (র)-এর প্রতি আব্ হ'ানীফাঃ (র)-এর প্রতি আবারাপিত অন্যান্য লেখাণ্ডনি কয়েকটি সংগ্রহে রচিত হয়; সবণ্ডলি একই কিয়েরে লিখিত।

প্রস্থানী ঃ (১) আল-খাত' বৈ আল-বাস দাদৌ, তা'নীখু বাস দাদে. ১৩৯, ৩২৩-৪২৫; (২) আল-আশ'আরী, মাক'।।লাাতু'ল-ইসলামিয়াীন, ১৬, ১৩৮-৯; (৬) ইব্ন খালিকানে, ৭৩৬ নং (transl. de Slane, ৩২, ৫৫৫ ৫৬৫); (৪) A.V. Kremer, Culturgesch, des Orients unter den Chalifen, i. 491—497; (৫) I. Goldziher, Sitz, Ber. Wien, xxviii, 500, ন. (৬) do. Die Zahiriten, p. 3, 12 ন.; (৭) Snouck Hurgronje, Verspr. Geschr. ii. 46, 55, 312 ন., 323; (৮) A. Sprenger, Zeitschr, fur virgl. Rechtswissenschaft, x. 15 ন.; (৯) F. Kern, MSOS As., 1916 p. 141 ন.; (১০) Wensinck, The Muslim Creed, Cambridge 1932; (১১) J. Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, Oxford 1950; (১২) Brockelmann, GAL<sup>2</sup> i. 176 ন.; (১৩) Suppl. i. 284 ন. i
T.W. Juynboll and A.J. Wensinck (S.E.I)/

আৰু হ্রায়রাঃ (ابو هريرة), রাসূন (গা)-এর অন্যতম সহচর এবং তাঁহার বাক্য ও কর্মের উৎসাহী প্রচারক।

তিনি দক্ষিণ 'আরবের আয্দ্ গোরের সুলারম ইব্ন কার্য বংশোড়ত। "আবু হরায়রাঃ" উপনামে তিনি সমধিক পরিচিত। তাঁহার প্রকৃত নাম সম্বন্ধ পরস্পরবিরোধী বর্ণনা দৃষ্ট হয়। অধিক্তর বিষম্ভ বিবরণ মতে তাঁহার নাম 'আবদু'র-য়াহ'মান ইব্ন সাহ্র (নাওয়াব'ী, Wustenfeld সংকলিত, ৭৬০ পৃ.) অথবা 'উমায়র ইব্ন 'আমির (ইব্ন দুরায়দ, কিতাাযু'ল-ইশ্ভিক'।ক', ২৯৫ পৃ.)। বিড়ালের প্রতি লেহাথিকোর জন্য তিনি আৰু হরায়রাঃ (অর্থাণ্ডাই বিড়ালের পিতা) নামে অভিহিত হন। এই উপনামের জনপ্রিয়ার্তা তাঁহার আসল নামটিকে আড়াল করিয়ার্দাড়ায়।

আৰু হুরায়রাঃ (রা) হ'দায়বিয়ার সন্ধি এবং খায়বার (৭/৬২৯) যুদ্ধের অন্তর্বতী সময়ে মদীনায় আগমন করিয়। ইসলাম গ্রহণ করেন। তখন তাঁহার বয়স ভিশ বৎসরের মত। তখন হুইতে তিনি রাসুল (স')-এর পবির সাহচর্য অবলম্বন করেন এবং "আস'হ'াবু'স্'- সু'ফ্ফাঃ"-র অবর্ভুক্ত হন।

প্রথম দিকে তিনি ক্ষুন্তির জন্য যতটুকু প্রয়োজন গুণু ততটুকু পরিমাণ মজুরের কাজ করিতেন। যথা, জন্ম হইতে জালানি সংগ্রহ, মনিবের উটের রশি টানিয়া চলা ইত্যাদি। কিন্তু পরে রাস্ত্র (সা)-এর বিদ্যাতের প্রত্যেকটি সুযোগ প্রহণ মানসে এবং তাঁহার পৰিছ মুখ-নিঃস্ত বাণী শোনার ঐকাত্তিক আগ্রহে আরু হ্যাররাঃ (মা) সর্বদা হায়ার ন্যার তাঁহার অনুপামী হন, এখন কি তিনি প্রায়ই হ্যারত (মা)-এর উষু এবং শৌচের জন্য পানির পার অইয়া জালাইরা যাইতেন (আবু পাতেদ), হাজে এবং জিহাাদে তাঁহার অনুপামী ইইতেন।

রাসূল (স') যে-খাদ্য হাদিয়া ( উপহার ) পাইতেন, প্রান্ধ সময়ই তাহা আসংহাাবু'স্'-সু:ফ্ফার মধ্যে বন্টন করিয়া দিতেন। আবু হরায়রাঃ (রা)-এর ভাগে যতটুকু পড়িত, অত্যন্ত অপর্যাণ্ড হইলেও তাহা খাইয়াই তিনি দিন কাটাইয়া দিতেন। স'হাবীপল তাঁহাকে কথনও ছুধায় কাতর দেখিলে নিজেদের প্রে ভাকিয়া আনিয়া আহার করাইতেন। একদা জা'ফার ইব্ন আবী ত'াছিব ভাহাকে সপ্রে লইয়া যান, কিন্ত ঘরে কিছু না খাকায় ঘি-এর শূন্য পার্মন্তি হাযির করিলেন। আবু হরায়রাঃ (রা) ভাহাই চাটয়া ছুয়র্বান্তর প্রশ্নাস গাইলেন। অনেক সময় ভূষ্ খেলুর আর গানি খাইয়াই তিনি দিনের গর দিন কাটাইয়া দিতেন। কথনও কথনও প্রেট গাধর বাঁধিয়া ভাইয়া খাকিতেন, কিন্ত কোনদিন কাহারো নিকট কিছু চাহিতেন না। এই শ্রেণীর সাহাবিরাপরের সম্পর্কে ২ ঃ ২৭৬ আয়তে উল্লেখ্ব রহিয়াছে।

আৰু হরায়রাঃ (রা) সর্বাপেকা অধিক হাদীছা বর্ণনা করিয়াছেন। ওঁহার বণিত হাদীছোর মোট সংখ্যা ৫৩৭৫ ( পাঁচ হাষার তিনশত পঁচারর)। তদ্ধধ্য সাহাীহা কুখারী এবং সাহাীহা সুসলিম—উভয় প্রছে হান পাইয়াছে মোট ৩২৫টি হাদীছা, একক ভাবে বুখারীওে রহিয়াছে ৭৯টি আর মুসলিমে ৭৩টি হাদীছা (ইব্ন হাজার আসকালানী, 'তাকারীবৃ'ত-তাহ্যানি, হাদিয়াঃ, পৃ. ৪৪১)।

সাহানীদের যুগেই আবু হরায়রাঃ (রা) কর্তৃক অগর সকলের অপেকা অধিকতর হাদীছা বর্ণনা সন্দর্কে ক্সম উআগিত হয়। উত্তরে আবু হরায়রাঃ বরং কলেন ঃ "আমার সম্মে অভিযোগ, আমি কেমন করিয়া এত অধিক সংখ্যক হাদীছা বর্ণনা করি। ইহার কারণ, মুহাজিরসদ কমন তাঁহাদের ব্যবসা-বাণিজ্যের, আর জানসাার কমন

ভাঁহাদের ক্ষেত্ৰ-মানরের কাজে বাহিরে থাকিতেন, তথন কেবন আহার ইত্যাদির সময় বাদে আমি হয়রত (স')-এর সাহচর্যে থাকিতাম, ভাঁহার হ'দৌহ' গুনিভাম ও মুখ্য করিয়া মইতাম।"

আৰু হরাররাঃ (রা)-এর আমাধারণ স্বৃত্তিবৃত্তি সম্পর্কে নিম্মোড় হ'াদীছ'টি প্রণিধানখোগ্য। একদা আৰু হুরাররাঃ (রা) রাসুল (স') কে বলিলেন । আমি আগনার নিকট বহু হ'দীছ' ছনি, কিন্তু ভূলিরা যাই । রাসুল (স') তাঁহাক বলিলেন । ভোষার গালের চাদর মেলিরা ধর । তিনি উহা মেলিয়া ধরিলেন, আর রাসুল (স') কথা বলিরা গেলেন । অতঃপর হ্বরত (স')-এর নির্দেশ আৰু হ্রাররাঃ (রা) চাদরটি ভূটাইয়া লইয়া নিজ বল্কে চাদিরা ধরিলেন । আবু হ্রাররাঃ (রা) বলেন, অতঃপর আমি আর কোন দিন কোন হ'দিছি' ভূলি নাই । সামান্য শালিক পার্থক্যসহ এই হ'দিছি'টি বুখাারী, মুসলিম ও জন্যান্য হ'দিছি' প্রছে এবং রিজালে (হ'দিছি' বর্ণনাকারীদের জীবনী-প্রছ্)- এর কিতাাবসমূহে হান রাভ করিয়াছে।

কোন সাহাণাৰী আৰু হরাররাঃ (রা)-এর উপরোজ উজির প্রতিবাদ করেন নাই। তিনি বলিতেন ঃ 'আবদুলাহু ইব্ন আম্র (রা) বাতীত আমার চেয়ে অধিক হণাদীছ' আর কেহই জানে না (বুখারি)। কিন্ত ইব্ন 'আম্র (রা) বলিরাছেন ঃ হণাদীছে আৰু হরাররাঃ (রা) আমার চেয়ে অধিক জান রাখেন। স্বরং 'উমার (রা) সাক্ষ্য দিরাছেন বে, আব্ হরাররাঃ হাদীছ' ত্রুবের অধিকতর সুযোগ লাভ করিরাছেন এবং ভাষার অসাধারণ সমৃতিশক্তি ছিল (ইব্ন হণালার, আল-ইসণাবাঃ)।

আৰু হরাররাঃ (রা)-এর একটি জভ্যাস বিশেষভাবে উল্লেখযোগা। ভিনি হ'াদীছ' বর্ণনার পূর্বে বরাবর রাসূত্র (স')-এর এই সতর্কবাণী উচ্চারণ করিতেন, "যে ব্যক্তি ইচ্ছাপূর্বক আমার নামে মিখ্যা হ'াদীছ' বর্ণনা করিবে, সে জাহালামের আশুনে তাহার বাস্থান রচনা করিবে।"

রাসূল (সা)-এর নিকট হইতে সরাসরি হাদীছা প্রবণ ছাড়াও আবু হরায়রাঃ (রা) বিশিক্ট সাহাাবীগণের মধ্যে আবু বাক্র, 'উমার, ফাদাল ইব্ন 'আব্দাস, উবারা ইব্ন কা'ব, উসামাঃ, কা'ব আল-আহাবার, 'আইশাঃ সিন্দীকাাঃ (রা) প্রমুখ হইতে হাদীছা প্রহণ করেন এবং উহা বর্ণনা করিয়াছেন। অপর পক্ষে বুখারির বর্ণনা মতে আটশত রাাবা তিহার নিকট হইতে হাদীছা প্রহণ করিয়াছেন। সাহাাাবীগণের মধ্যে 'আবদুল্লাহ ইব্ন 'আব্যাস, ইবন উমার, জাবির, আনাস, ওয়াসালৈ ইবন আসাফা (রা) প্রমুখ তাঁহার নিকট হইতে হাদীছা গুনিয়াছেন। অনেক সময় হয়রত 'উমার, 'উছিমান, 'আবী, ডালহা ও বুবায়র (রা) প্রয়েছনে ভাঁহার কাছে হাদীছার অনুসন্ধান করিছেন। তাঁহার নিকট যে সকল ভাবি দি (র.) হাদীছা ওনিয়াছেন, ইব্ন হাজার আস্কালানী 'আল ইসাবাশ্নয় ভাঁহাদের মধ্যে বিশিক্ট ব্যক্তিদের একটি সুদীর্ঘ ভাজিকা প্রদান করিয়াছেন।

আবু হরাররাঃ (রা)-এর দেহের রং ছিল পৌর , অগর এক বর্ণনার কিঞিত নৈরিক, দুই কাঁথ ছিল প্রশন্ত, যেবাজ বিনয়, ডাল কালে তিনি ছিলেন উদ্যোগী, মেহমানদারীতে তিনি ছিলেন অপ্রণী। রাসূল (স')-এর সমরে সংসার বিরাষীরূপে চরম দারিপ্রো দিন কাটাইলেও পরবর্তী তাঁবনে তিনি বিবাহ করিয়া সংসারী হন, সন্তান-সন্ততির গিতা এবং ধন-সন্দপের অধিকারী হন। প্রাচুর্বের সময় অভাবের কথা সমরণ করিয়া তিনি আলাাহ্র প্রতি কৃতজ্তা প্রকাশ করিতেন। আবু হরাররাঃ (রা) অতি ধর্মজীক এবং রাসূল (স')-এর সুলাতের একনির্চ্চ অনুসারী ছিলেন।

ইসলামী শারী'আতে তাঁহার বাংগরি এবং বিদ্যাবৃদ্ধি ও রক্তার
'উমার (রা)-এর গভীর আহা ছিল। তিনি তাঁহাকে বাই'রায়ন রুদ্ধের
শাসনকর্তা নিযুক্ত করিরাছিলেন, অর্থ সঞ্চয়ের অপবাদে তাঁহাকে
বরখান্ত করেন। ধথাবিহিত অনুসন্ধানের মাধ্যমে সক্ষেম্থ দূর হইকে
পরে তাঁহাকে পুনরার উক্ত পদ প্রহণের অনুরোধ জ্ঞানান, কিন্ত আর্
হরায়রাঃ (রা)-এর আহত আয়সভ্রমবোধ উক্ত পদ পুনঃ প্রক্রম তাঁহাকে নিরুৎসায় করিয়া তালো। কলে তিনি তাহা প্রত্যাধান করেন। মু'আাবি'রার বিলাফোত কুসে ফ্রনীনার শাসনকর্তা মারওস্থান আরু হরায়রাঃ (রা)-এর হ'দিছি: কর্ম্বের রাধিবার অন্তুত শক্তি এবং হবহ বর্থনার আশ্চর্য ক্রমতা অভাত্তে পরীক্ষা করিয়া তাঁহার প্রতি অতিশয় ভ্রছালীর হইয়াছিলেন।

হযরত উমার (রা) হইতে মু'আাবি য়া পর্যন্ত প্রত্যেক খালীকা তাঁহার নিকট হ'াদীছ' অনুসন্ধান করিতেন এবং সাহ'াবী ও তাাবিঈ'পণ যে কোন প্রন্নের মীমাংসার জনা তাঁহার নিকট ষাইতেন। ইহাতে নিঃসংদহে প্রমাণিত হয় যে, আবু ছরায়রাঃ (রা) ছিলেন একজন নারী'আতবিদ প্রজাশীন এবং মূহ'াক্ কি ক ( ফুলাতিসূল্ল তত্ত্বানী) কাক হৈ। তাঁহার সরলতা, সততা এবং বিশ্বন্ধতা ছিল প্রমাতীত। পরবতীকালে কেহ কেহ তাঁহাকে "সামর কাক হৈ" (অভদৃত্তিহীন) আখ্যা দান করিয়াছেন এবং বর্তমানে যাহারা হ'াদীছে র ওকত্ব খীকার করেন না, তাঁহারা আবু হরায়রাঃ (রা) হইতে বলিত হ'াদীছে র সংখ্যাধিকোর জনা তাঁহার হ'াদীছ' সাধারণত অপ্রাহা মনে করেন। কিন্ত ইহার পশ্চাতে কোন গ্রহণযোগ্য মূজি নাই। বর্ত রাসুল (স')—এর বহু ওকত্বপূর্ণ হ'াদীছ' তথা ইসলামের বহু অমূল্য শিক্ষার প্রচারে তাঁহার অতুলনীয় ভূমিকা কৃতজ্বতার সহিত্ব চিরস্মরণীয় খাকিবে। তাঁহার বলিত হ'াদীছ'সমূহ অপ্রাহা করিলে ইসলামী শারী'আতে বড় একটি শ্নাতার স্থিট হইবে।

তাঁহার মৃত্যু সন সম্পর্কে মতভেদ রহিয়াছে। তিনি ৫৭, ৫৮, ৫৯

হি., সনে ইতিকাল করেন। মৃত্যুকালে তাঁহার বয়স হইয়াছিল
আটাভরের কাছাকাছি। ওয়ালীদ ইব্ন 'উক বাঃ ইব্ন আবী সুক্রান ভাঁহার জানাাযায় ইমাামাত করেন। সাহাাবীদের মধ্যে ইব্ন 'উমার এবং আবু সাংসদ আল-খুদরী উহাতে শরীক হন। মদীনার অদ্বে কাসবা নামক ছানে তাঁহার মৃত্যু ঘটে। তথা হইতে তাঁহার লাশ মদীনায় আনিয়া দাক্ষন করা হয়।

প্রমুপন্ধীঃ (১) ইব্ন সাদ, ২খ. ১১৭-১১৯, ৪খ. ৫২-৬৪;
(২) ইবনু'ল-আছ' রি, উস্দু'ল-গণাবাং, ৫খ, ৩১৫; (৩) Sprenger,
Das Leben und die Lehre des Muhammad, iii. Lxxx,
iii.; (৪) Goldziher, Abh. Zur Arabphillogie, i, 49;
(৫) do. in ZDMG i. 487; (৬) D. S. Margoliouth,
Mohammad, p. 352; (৭) মুসলিম, সণহ' হিং, ৫খ, ২২; (৮)
সাহ' বুখারী, ফাত্হু'ল-বারী সহ; (১) সিংহাহে সিভার জন্মান
হ'লিছ' কছ; (১০) ইব্ন হ'ডোর 'আস্ক'লানী, ডাক্রীবু'ডতাহ্য' বি এবং আল-ইসণাবাঃ ফী তাম্রীধি'সং-সংহণাবাঃ;
(১১) 'আবদু'স-সালাাম নাদুৰ' ন, উস্ওয়া-ই-সণহণাবাঃ।

মুহস্মদ আবদুর রহমান

'জাম্র ইব্ন 'উবায়দ জাবু 'উল্লু-মানি (ابو عثمان) প্রচীনতম মু'তাষিবীদের অনাতম । প্রথমে ছিলেন হ'াসান আল-বাস রী (রা)-এর সু'ক্ট্র সমাজের অনুবর্তী। পরে, কোন মুগলিম পাপাচরণ করিলে তাহার অবহা কি হইবে, এই প্রবে তিনি

ওমাসি ক ইবন 'আডণ' (রা)-র মত প্রহণ করেন। তাঁহার সাহিত্য-চর্চা সহতে কিছুই জানা নাই তবে তাঁহার সমসামরিকদের মধ্যে তিনি নৈতিক ঔৎসূক্য ও ধর্মপরায়ণভার জনা বিখ্যাত হিলেন। দিতীয় ওমানীদের মডিদ্রুদ্ধী হিসাবে তৃতীয় য়ামীদ খিলাকত দ্বৌ করিলে তিনি ধর্মনিষ্ঠার ভাজিদে রামীদের দলে যোগদান করেন। 'আব্যাসী খালীফা আল-বান্সুদ্রের সহিত তাঁহার অত্যন্ত বন্ধুছপূর্ণ সম্পর্ক হিল। হণজ্জ হইতে কিরিরা আসার পর ১৪৫/৭৬২ সালে মার্বান নামক স্থানে তাঁহার কুত্যু হর।

প্রস্থানী: (১) ইবন স্থান্তরা:, সা'আারিফ (Wustenf.), ২৪৪ গৃ.; (২) ইবন থারিকান, ৫১৪ নং. (৩) Arnold. al-Mutazilah, p. 22 গ.; (৪) মাস্'উনী, মুক্তর. ৬খ. ২২১; (৫) Houtsma, De strijd over het dogma, p. 51. গ. Anonymoys (S.E.I.)/ভঃ এম. আবদুর কাদের

⁴অন্র ইবনু'ল-'আসে· আস্-সাহ্মী (حسرو أين হ্যরত (স:)–এর সমসাময়িক জনৈক কু'রায়ব বংশজাত বিচক্ষণ লোক ছিলেন। কৃটকৌশলে নাজ্ঞাশীর আলয় হইতে নও-মুসলিমগণকে ফিরাইয়া আনিবার জন্য কুরায়ণ সদারসণ তাঁহাকে (এবং 'আবদুলাহ্ ইবন 'আৰী রাৰী'আ-কে') দৌতা কার্ষের জন্য আবিসিনিয়ায় পাঠাইয়াছিলেন। দৌত্য কাজে সফলতা লাভ হইল না, অথচ আবিসিনিয়ার খৃষ্টান অধিপতি নাজ্ঞানী ইসলামের প্রতি আকৃণ্ট হইলেন, 'আম্র (রা)-এর মনের উপর এই **অভাবনীর** ঘটনাটি দার কাটিয়াছিল। চতুর্থ হি<del>ঙা</del>রীতে সম্মিলিত 'আর্ফ বাহিনীর (আহ্'মাাব) মদীনা অবরোধ বার্থ হইবার পর দ্রদ্ভিটসম্পন্ন 'আম্র বুঝিতে পারিলেন, ইসলামের জয় আসন। তিনি মদীনায় আগমন করিয়া (খালিপ ইব্ন ওয়ালীদ (রা) এবং উছ'মান ইৰ্ন ভ'লহ'াঃ (রা)-এর সহিত একষোদে ) ৫ম হিজরীতে ইসলাম প্রধণ করেন। হষরত (সণ) তাঁহাকে প্রথমে করেকটি কুর পর্যবেক্ষণ অভিযানের দায়িত্ব অর্পণ করেন। অবশেষে 'উমানের হুণ্ম শাসক দুই ছাতা জায়ফার এবং 'আবলাদ ইব্ন জুলান্দাাঃ-এর সকাশে ইসলামের প্রতি আহ্বানমূলক একটি চিঠি সহকারে হয়রত (স') 'আম্র (রা)-কে 'উমানে প্রেরণ করেন। তাঁহার নিশুণ দৌতাকার্যে উভয় লাতা ইসলাম প্রহণ করেন এবং ভাঁহাদের সহিত সম্মানজনক শর্তে সন্ধি ছাপিত হয়। অতঃপর 'আম্র (রা) 'উমানের শাসনকর্তার পদে অধিষ্ঠিত হন। হষরত (স-)-এর অভর্ধান অবধি 'আম্র (রা) 'উমানেই ছিলেন। তারপর তিনি মদীনায় আসিলে আবু বাক্র (রা) তাঁহাকে সম্বত ১২/৬৩৩ সনে ফিলিকীন অভিযানে প্রেরণ করেন। এই অভিযানে 'আম্র (রা) ভরুজপুর্ণ অংশ গ্রহণ করেন। জড়ান নদীর পশ্চিম অঞ্জ জয় করার কৃতিছ বিশেষভাবে তাঁহারই। আজ্নাাদারন ও রারমূকের বুদ্ধে এবং দিমাশ্ক জয়ের অভিযানেও তিনি অংশ প্রহণ करत्रन ।

হবরত 'উমার (রা)-এর সমর মিসর ভার ছিল তাঁহার সর্বাপেক।
বড় কৃতিত । তিনি 'ফুস্তাাত' ( হাউনী নসর ) প্রতিষ্ঠিত করেন,
বাহা পরবর্তীতে "মিস্র' এবং ৪র্থ/১০ম শতাব্দীতে "আল্-কণাহিরাঃ"
( কাররো ) নামে প্রসিদ্ধি আভ করে। আজও পুরাতন কাররোর
মসন্ধিদ তাঁহার নাম বহন করিতেছে। অসের পর হইতে 'উমার (রা)এর সময়ে এবং হর্ষরত 'উছ'মান (রা)-এর বিল্লাফাতের গুরুতে প্রাচ
চারি বৎসর যাবৎ 'আমর (রা) বিসরের প্রক্রির পদে অধিষ্ঠিত থাকেন :

'উছ'মান (রা) জভঃপর তাঁহাকে এই দদ হইতে অপসারিত করেন। উন্ত্র-যুদ্ধের পর 'আলী (রা) ও মু'জাবি'য়া (রা)-এর প্রতি-র্থান্থতায় তিনি মুখ্যাবি য়া (রা)-এর পক্ষ অবলয়ন করেন। সিংফফীন-এর যুদ্ধে তিনি মু'আবি'য়া (রা)-এর অশ্বারোহী সিরীয় বাহিনীর পরিচালনা করেন। যুদ্ধের সতি 'আলী (রা)-এর অনুৰুৱ দেৰিয়া তিনিই বশাঁৱ মাথায় কু:ঃগ্লানেয় পাড়া গাঁথিয়া যুদ্ধরত পক্ষমরকে আল্লাহর সিদ্ধান্তের প্রতি আহম্নের রব তুলিবার ক্টকৌশলটি উদ্ভাবন করিয়া 'আমী (রা)-এর বাহিনীতে বিভেদের সৃষ্টপাত ঘটাইয়াছিলেন। ইহাতে অমীমাংসিতভাবে মুদ্ধের বিরতি ঘটে। পরবতীতে যে সালিসী বোর্ড পঠিত হয়, ভাহাতে 'আম্র (রা) মু'আবি'য়া (রা)-এর প**ক্ষে সালিস মনোনীত হন**। তাহার ক্টকৌশলে 'আলী (রা)-এর প্রতিনিধি ভাবু মুসা৷ আল্-আং'আরী (রা) জনসমক্ষে দাঁড়াইয়া 'আরী (রা) এবং মু'আাবি য়া (রা) উভয়কেই খিলাফাতের অযোগ্য বলিয়া হোমণা করেন। অতঃপর 'আম্র (রা) 'আলী (রা)-এর অযোগ্যতার পক্ষে রায় দেন এবং মু'আাবি য়া (রা)-এর অনুক্লে মত প্রকাশ করিয়া জনসংগর মধ্যে বিজ্ঞান্তির সৃষ্টি করেন। ইহাতে 'আলী (রা)-এর অনুসরীদের মধো বিভেদ তীরতর আকার ধারণ করে, বিরোধী **খা**রি**জী** দরের স্থান্ট হয় এবং মু'আ।বি'য়া (রা)-এর শ**ক্তি র্দ্ধি হয়। মিসরের তৎকালীন** শাসনকতা ছিলেন 'আলী (য়া) পক্ষীয় মুহণ্**শমা**দ **ইব্ন আৰু বাক্র**। তাহাকে পরাজিত করিয়া 'আম্র (রা) **শক্তি র্ছিভে মৃ'আরি'রা (রা)**-এর সহায়ক হন এবং শুনরায় মিসরের শাসনকর্তা গদে অধিশিঠভ হন (৩৮/৬৫৮)। তিনি মৃত্যু পর্যন্ত সেই পদে বহাল থাকেন।

তিনজন ধর্মান্ধ খাারিজী একট দিনের ফাজ্রের সালাভের সময় 'আলী (রা), মু'আাবি ফা (রা) এবং 'জামর ইব্নু'ল-'জাসে (রা) এই তিন বাজিকে একখোলে হত্যা করিয়া সকল দদ-কোলাহলের অবসান ঘটাইবার মানসে মদীনা, দিমাশ্ব ও ফুস্ত যাতে র মসজিদে অবস্থান লহণ করে। 'আম্র (রা) সেইদিন অস্থতার দরুন খাারিজাঃ ইব্ন হুয়াকোকে ইমাামাতের জন্য মনোনীত করেন। ফলে ইব্ন হুয়াকোকে ইমাামাতের জন্য মনোনীত করেন। ফলে ইব্ন হুয়াকোঃ মারাজকভাবে আহত হন এবং 'আম্র (রা) বাঁচিয়া যান (৪০/৬৬১, ১৫ রামাদণান/২২ জানুমারী)।

হিজরী ৪৩ সনে ১০ বৎসর বয়সে মিগরে এই বিচক্ষণ রণ্কৌশলী,
দক্ষ শাসনকর্তা ও "পাাহিয়াঃ আল-'আরাব'' অর্থাৎ 'আর্বদের কুটনীতিবিদরণে খ্যাত 'আম্র (রা)-এর মৃত্যু হয়। ক্ষিত আছে,
শেষ বয়সে তিনি মু'আাবি'য়ার পক্ষ অব্রথনের জন্য অনুতপ্ত হন।

প্রমূপজীঃ (১) ইব্ন হাজার, ইসাাবাঃ ২খ, ১ গ.;
(২) ইব্নু'ল-আছার, উস্দু'ল-গাবাঃ (কাররো ১২৮৬) ৪খ,
১১৫। (৩) নাওয়াবা, পু. ৪৭৮। (৪) বাজাারুয়া, সূচী ৪.;
(৫) ভাবারী সূচী ৪.; (৬) ইব্ন সাপ, ভক, ২১।
(৫) Wustenfeld, Die Statthalter von Agypton (Abh. G. W. Gott., XX.); (৮) Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiton, vi. 51, গ., ৪৭ গ.; (১) রাক্ষ্মী, সূচী ৪.;
(১০) Caetani, Annali dell' Islam; (১১) Butler, The Arab Conquest of Egypt (London 1902); (১২) S. Lane poole, A History of Egypt (London 1901) ৬;
(১৬) ইব্ন কুভারবাঃ, মান্ধারিফ (ed. Wustenfeld), P. 145;
(১৪) G. Wiet, L'Egypte arabe (Paris 1937);

A. J. Wensinck (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুর কাদের

শামিনাঃ (মানা) নবী কারীম (সা)-এর মাতা। ইহার
পিতা ছিলেন ওরাহ্ব ইব্ন 'জাবদ মানাফ ইব্ন যুহরাঃ আলকুরারণী এবং মাতা বার্রা' আবদ'ল-উহ্যা ইব্ন উছ মান ইব্ন
'আব্দু'দ-দাার। তাঁহার চার্চা উহারব ইব্ন 'আব্দু মানাফ তাঁহার ওলী
কলে 'আবদুরাাহ্ ইব্ন 'আবদ'ল-মুভ ভালিব-এর সহিত আমিনার
বিবাহ দেন (ইবন সা'দ ১/১ ঃ ৫৮)। মনে হয় য়ে, বিবাহের পর
কিছুদিন আমিনাঃ পিরালয়েই অবহান করিছেন। 'আবদুরাহে নাবী
(সা)-এর জামের গুরেই পরলোকগমন করেন। এক বর্ণনা মতে (ইব্ন
হিশান, গ্. ১০২) যখন হয়রত আমিনাঃ অভঃসভা ছিলেন, ভখন
এক রারিতে তিনি হালে দেখিলেন যে, একটি জোতিঃ যেন তাঁহার
দেহ হইতে হহির্গত হইল এবং উহাতে সিরিয়ার বুল্রা শহরের
মহলাওলি পর্যন্ত উভাসিত হইল।

বেদুইন ধারী হ'লীমা-র গৃহ হইতে প্রত্যাবর্তনের পর ব্রন্তানন তাঁহার মাতা জীবিত ছিলেন ততদিন বালক মূহ'ল্মাদ (স') মাতার নিকট মন্ধার অবস্থান করিয়াছিলেন। ছয় বৎসর বয়ক সভানকে লইয়া হবরত আমিনাঃ মদীনায় ওাঁহার স্থামীর মাযার দর্শন এবং আজীর-স্কর্নদের সহিত সাক্ষাৎ করিতে যান। মন্ত্রায় প্রত্যাবর্তন কালে মন্ত্রা ও মদীনার মধ্যবতী আব্ওয়া' নামক স্থানে তিনি ইনতিকাল করেন উদ্মু আন্থ্যান নালনী এক পরিচারিকা সঙ্গে গিয়াছিল, সে বালক মুহ'ল্মাদ (স')-কে মন্ত্রায় আনিয়া 'আবদু'ল-মুত'ত'লিবের হাতে সোগ্য করে।

শ্রম্পঞ্জী ঃ (১) ইব্ন হিশামে, গৃ. ৭০, ১০০-১০২, ১০৭ । (২) ইব্ন সা'ল, ১/১৭, ৬০, ৭৩ । (৩) ড'বারী, ১খ, ৯৮০ । ১০৭৮-১০৮১ । (৪) মুগ'জাব আহ-মুবায়রী, নাসারু কু'রায়ল, কায়রো ১৯৫৩, খৃ., গৃ. ৬২১ । (৫) মুহ'াম্মাদ ইব্ন হ'াবীব আল-মুহ'াব্যার । (৬) ইবন হ'াজার আল-'আসক'ালাানী, আল-ইস'াবাঃ, কলিকাতা, ১খ, ৭২৬, নং ১৮১৮ । (৭) Cactani, Annali, ১খ, ১১৯,১৫০,১৫৬।

W. Montgomery (দা.মা.ই.)/আবুল কাসিম মুহত্যদ আদম্মীন

'আমীমু'ল–ইহ্ সানি (عمان ) : মুক্তী সায়িদ মুহ দমাদ 'আমীমু'ল-ইহ্ সানি আল-মুজাদিদী আল-বারাকাতী. ২২ মুহণররাম, ১৩২১/২৪ জানুয়ারী, ১৯১১ সনে বিহার প্রদেশের মুলের জিলার পাচনা গ্রামে জন্মগ্রহণ করেন।

মুফ্তী সাহেবের নাম মৃহণাদ্দাদ 'আমীষ্'ল-ইছ্'সান এবং
মুফ্তী হিসাবে তিনি পরিচিত। তিনি মুক্তাদিদী তারীকণভুক্ত
সায়িদ আবু মুহণাদ্দাদ বারাকাত 'আলী শাহে সহেক্রের মরীদ ও
কামাতা ছিলেন বলিয়া নিজ নামের সহিত 'মুক্তাদিদী'ও 'বারা-কাতী' এই পুইটি লাকণাব (قَبْنَ) যোল করিকেন। তাঁহার বংশ-পরশ্রের হ্যরত হ'সায়ন (রা) পর্যন্ত গৌহার, এই দাবীতে তিনি নিজকে হ'সায়নী সায়িদ বজিয়া মনে করিকেন।

মুক্তী সাহেবের পিতা মাওলাব<sup>1</sup> হণকীম সায়িদ আবু'ল-'আবীম মুহ'াশ্মাদ 'আবদু'ল-মানান কলিকাতার জালিয়াটুলী মহলায় বীয় বসতি, একটি বসভিদ, একটি লাওয়াখানা ৩ একটি হ'াল্ক'।-ই-মিক্র স্থাপন করেন। এই স্থানেই বালক 'আমীমু'ল-ইহ'সানে মাঙ ৫ বংসর ব্যাস কুর'আ।ন মাজীদ খত্ম করেন এবং বীর চাচা শাহে 'আবদু'দ-দায়ান সাহেবের নিক্ট ফারসী ও উদু শিক্ষা করেন। অতঃগর করেকজন প্রসিদ্ধ 'আনিহানের নিক্ট 'আরবী, কু'রআান, হ'াদীছ'

ফিক্'হ, কালাম, মান্ডি'ক' এবং তাস'ওউফের শিক্ষা লাভ করেন।
১৯২৭ খৃ. গিতার মৃত্যুর গর মুক্তী সাহেব মার ১৬ বংসর বরুসে
তদহলে মসছিদ, দাওরাখানা ও হ'লেক'-ই-বি'ক্র গরিতালনার
নারিছভার গ্রহণ করেন। কলিকাতা 'আলীয়া: মান্রাসা হইতে তিনি
১৯৬১ খৃ. ফাাদি'ল ও ১৯৩৩ খৃ. কাামিল (হ'লৌছ') গরীকা
গাস করেন। উভর গরীক্ষাতে তিনি প্রথম লেনীতে প্রথম খ্যান
অধিকার করেন।

অতঃগর তিনি অবসর সমরে কিশেব ফাবছার শান্সুর-উঝানা। মাওলানা। রাহারা। সাহেবের নিকট 'ইল্ম "হারাতে" এবং শান্সু'ল-'উয়ামা।' মাওলানা। সূলতান আহ্মাদ কানপুরী সাহেবের নিকট "মাকু'লাতে" শিকা করেন। আধাাদিক সাধনার ক্লেরে তিনি বিশেষ সাকল্যের সহিত নাক্'শাবান্দী, মুজাদিদী ত'ারীক'ার জনুসরণ করিতেন।

ভিনি ১৯৩৪ খৃ. করিকাভায় কর্টোলাছিত 'নাখোদা' মস্জিদের মাদ্রাসার প্রধান মুদার্রিস পদে নিযুক্ত হন। পরবর্তী বংসর তিনি ঐ মস্জিদের "দাারু'ল-ইক্তাা" বা ফাত্ওয়া বিভাসের মুক্তীর পদে নিযুক্ত হন। ভদানীত্তন বাংলার প্রাদেশিক সরকার ভাঁহাকে কণাদেশীর পদে নিযুক্ত করেন।

১৯৪৬ খু. তিনি কৰিকাতা 'আলীয়াঃ মাদ্রাসার শিক্ষকের পদে নিযুক্ত হন এবং কণাদ:ী পদ হইতে ইন্তিফা দেন।

১৯৪৭ খৃ. দেশ বিভাসের পর যখন চাকায় মাদ্রাসা 'আজীয়াঃ খানাছরিত হয়, তখন জন্যান্য শিক্ষকদের সঙ্গে মুফ্জী সাহেবও চাকার আসেন এবং চাকা শহরের কলুটোলার মসজিদ সংবল্প বাড়ীতে বসতি ছালন করেন। তিনি মসজিদটির সংকার সাধন করেন ও তৎসতে একটি মাদ্রাসাও প্রতিষ্ঠা করেন।

১৯৪৯ খৃ. পাকিস্তান সরকার তাঁহাকে ধর্মীর উপদেশ্টা পরি
যদের সদস্য মনোনীত করেন। ১৯৫৪ খৃ. তিনি ঢাকা 'আলীয়াঃ

মাদ্রাসার হেত্ মাওলানাার পদে উদ্লীত হন এবং ১৯৬৯ খৃ.-এর

সেশ্টেম্বর পর্যন্ত উক্ত পদে বহাল থাকেন। ১৯৬৪ খৃ. হইতে মৃত্যু পর্যন্ত

মুক্তী সাহেব ঢাকার 'বায়তু'ল-মুকার্রাম' মসজিদের খাত ীবের

দায়িত্ব পালন করেন।

মুক্তী-সাহেবের ব্যক্তিগত প্রস্থাগারে বহু মূল্যবান কিতাবি ও পাণ্ড্রিপি সংগৃহীত হইয়াছিল। বরচিত অপ্রকাশিত কতিগয় পাণ্ড্রিপিও তাঁহার কুতুবখানার রক্ষিত আছে। তিনি ছিলেন পাক-ভারত-বাংলা উপমহাদেশের একজন খাতিনামা 'আালিম, মূহ'াদিছ', কাক'ীত ও মুক্তী। মঙা ও মদীনা শরীফ যিয়ারতকালে তাঁহার অসংখ্য ওপপ্রাহীর অনুরোধে কা'বার চত্তরে ও মসজিদে নাবাব'ী-তে তিনি হ'দৌছে'র দার্স প্রদান করেন। লেখা-পড়াই ছিল তাঁহার সার্ব-ছাধিক কর্ম। তিনি প্রায় একশত পুস্তক-পুত্তিকার রচয়িতা বা সংকলক। অধিকাংশ পুত্তক তিনি উদ্ ভাষায় লিখেন; 'আরবী ভাষার রচিত তাঁহার কতকওলি মূল্যবান প্রস্থ দেশ-বিদেশে খ্যাতি লাভ করিয়াছে। তাঁহার কতিগর মূল্যবান গ্রন্থের নাম নিশ্নে প্রদত্ত হুইল হ

فقد السنن و الاثار - قواعد الفقد - التشرف لا داب المعنى - او جز السور - تاريخ علم العديث - التتويسر في الوق التفسير - ميزان الاخبار - سيسرة حبيب السه - هديسة المصلين -

সুষ্ণতী সাহেব চাকা শহরে কলুটোলার অবস্থিত নিজ গৃহে ১০ শাউওরাল, ১৩১৪, ২৭ অক্টোবর ১৯৭৪ সনে ইতিকাল করেন এবং উপরোক্ত মসজিদের সন্ধিণ পার্মের কামরার তাঁহাকে কবরছ করা হয়।

ড়ঃ সিরাজুল হক

আমীর 'জালী, সায়িদে (المصل المصر على), সায়িদ আমীর 'জালীর জন্ম হয় ১৮৪১ খৃণ্টাব্দের ও এপ্রিল উড়িমার কটক শহরে। ভাঁহার পূর্বপুরুষদের আদি বাস ছিল ইরানে। আমীর 'আলীর পূর্বপুরুষ আহ্ কাল আকদণার খান ইরান হইতে নাদির লাহের সঙ্গে সেনানারকরূপে ১৭৩১ খৃণ্টাব্দে ভারতে আসেন। নাদির শাহে ভারত ভাগে করিয়া চলিয়া পেলে আফদণার খান মোগল সমাটের অধীনে চাকুরী লইয়া ভারতেই রহিয়া যান। ভারতের প্রাকৃতিক সৌদ্দর্ম ও আবহাওয়া ভাঁহাকে আরুণ্ট করিয়াছিল।

আফ্দাল খানের পুর সা'আদাত 'আলী খান সম্বাপ্রের (মধাপ্রদেশ) সভাব জমিদার শাম্সু'দ-দীনের কন্যাকে বিবাহ করেন। সা'আদাত 'আলী কটকে ইউনানী মতে চিকিৎসা করিতেন। 'আরবী ও ফারসী ভাষায় ছিল তাঁহার পড়ীর ভান। তাঁহার অকাল মৃত্যুর অব্যবহিত পূর্ববতী সময় পর্যব তিনি হয়রত মুহ'াল্মাদ (স')-এর জীবনী প্রণয়নে ব্যন্ত হিলেন। উত্তরকালে তাঁহার সুযোগ্য সভান আমীর 'আলী অভ্যন্ত কৃতিছের সঙ্গে এই কাজ সুল্গন্ন করেন।

অতঃপর সাংআাদাত 'আনী হগনীতে চলিয়া আসিনেন। আমীর 'আনীর বয়স যখন সাত বৎসর তখন তাঁহার পিতা মারা যান। তাঁহ, সর অবস্থা সন্থল ছিল। আমীর 'আনী হগনী কলেজ হইতে ১৮৬৭ খৃ. বি. এ. পাস করেন। ১৮৬৮ খৃ. তিনি ইতিহাসে এম. এ. তিগ্রী লাভ করেন। কলিকাতা বিখবিদ্যালয়ের তিনিই ছিলেন প্রথম মুসলিম এম. এ.। ১৮৬৯ খৃণ্টাব্দে বি. এল. পাস করিয়া আমীর 'আনী আইন বাবসায় গুলু করেন। সরকারী রুত্তি লাভ করিয়া আমীর 'আনী ১৮৭০ খৃণ্টাব্দে বিলাতে যান। ১৮৭৬ খৃ. Inner Temple হুইতে ব্যারিস্টারী পাস করিয়া তিনি কলিকাতা হাইকোর্টে যোগ দেন। তাঁহার পূর্বে কলিকাতা হাইকোর্টে মার তিনজন এই দেশীয় লোক ব্যারিস্টারয়পে যোগদান করিয়াছিলেন। তিনিই ছিলেন কলিকাতা হাইকোর্টের য়খম মুসলিম ব্যারিস্টার । মুসলিম আইন সম্বন্ধে গঙীর ভানে তাঁহাকে বাবসা ক্ষেপ্তে সুপ্রতিন্ঠিত করে।

১৮৭৪ খ্. তিনি কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের কেলো মনোনীত হন। তিনি প্রেসিডেন্সী কলেজের মুসলিম আইনের অধ্যাপক নিযুক্ত হন ইহার পরের বছর। ১৮৭৮ খ্. তিনি প্রেসিডেন্সী ম্যাজিন্টেট প্রে নিযুক্ত হন। পরে তাঁহাকে ছারী ভাবে চীফ প্রেসিডেন্সী ম্যাজিন্টেট পদে উন্নাত করা হয়। আমীর 'আলী ছিলেন উচ্চাকাঙ্কী ও আছেবিশ্বসী। ১৮৮১ খ্. চাকুরীতে ইভিকা দিয়া তিনি হাইকোর্টে আইন ব্যবসায়ে কিরিয়া আসেন।

এই সমর হইতে তিনি তৎকালীন মুসলিম সমাজের নেতারপে খ্যাতি অর্জন করেন। ১৮৭৭ খৃ. তিনি সেন্টাল নেশনাল মোহামেজান এসোসিয়েশন" খাপন করিয়া মুসলিম সমাজের রাজনৈতিক চেতনার উশ্বেষ সাধন করেন। এই সমিতি ভারতীয় মুসলিমদের প্রথম রাজনিতিক প্রতিষ্ঠান। সারা ভারতে এই সমিতির শাখা খাপিত হইরাছিল। আমীর 'আলী একাদিক্রমে গঁচিশ বৎসর এই সমিতির সম্পাদক ছিলেন। এই সমিতি প্রতিষ্ঠার আট বৎসর পরে ইতিয়ান নেশনাল কংগ্রেস খাপিত হয়।

১৮৭৭ খৃ. আমীর 'আমী বেলল লেজিস্লেটিভ কাউনিসেরে সভ্য মনোনীত হন। ১৮৮৩ খৃ. পর্যন্ত তিনি এই দদে বহাল জ্বনে। ১৮৮৩ খৃ. তিনি ইম্পিরিয়াল লেজিস্লেটিভ কাউনিসেরের সভ্য নিযুক্ত হন। ১৮৭৬ খৃ. তিনি হগলীর ইমামবাড়া কমিটির সভাগতি নিযুক্ত হন এবং দীর্ঘ আটাশ বংসর যাবত এই পদে অধিন্ঠিড ছিলেন। ১৮৮৪ খৃ. তিনি কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের Tagore Law Professor নিযুক্ত হন। আইনভ হিসাবে গারদশিতা ও সমাজ সেবার খীকৃতিয়ারপ র্টিশ সভ্নমেন্ট তাঁহাকে C.I.E. উপাধিতে ভ্রতি করে। ১৯২১ খৃ. কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয় ভাহাকে এল. এল. ডি. উপাধি দান করে।

১৮৯০ খৃ. আমীর 'জালী কলিকাতা হাইকোর্টের বিচারক নিষ্ত হন। তিনিই কলিকাতা হাইকোর্টের প্রথম মুসলিম বিচারপতি ( ইহার পূর্বে সারে সারিদে আহ্ মাদের পুত্র সারিদে মাধ্ মুদ ১৮৮২ খু. এলাহাবাদ হাইকোর্টের বিচারপতি নিষ্কু হইয়াছিলেন )।

বিচারক হিসাবে তিনি নাায়গরায়ণতা ও গঙীর আইনভানের জনা আতি লাভ করেন। ১৯০৪ খু, চাকুরী হইতে অবসর প্রহণ করিয়া তিনি বিলাতের বার্কসায়ারের লেখডেন নামক ইতিহাস প্রসিদ্ধ ভবন কয় করিয়া সেধানে বাস করিতে থাকেন।

বিলাতের স্থায়ী বাসিন্দা হইয়াও আমীর 'আলী অধঃপতিত ভারতীয় মুসলিমসপকে ভূলিলেন না। ১৯০৮ খ্. ভিনি 'মুসলিম নীপ'-এর নওন শাখা স্থাপন করেন। প্রথম হইতেই তিনি এই শাখার সভাপতি ছিলেন। মলি-মি-টো শাসন সংকার প্রবর্তনের সময় এই সমিতি ওক্তরপূর্ণ ভূমিকা গ্রহণ করে। উজ্ঞ শাসন সংকার ব্যবস্থায় মুসলমানকের জন্য বত্ত আসন সংরক্ষণের ক্ষেত্রে আমীর 'ঝালীর ভূমিকা উল্লেখযোগ্য।

আনীর 'আলীর জীবনের সর্বপ্রেষ্ঠ কীর্তি পাশ্চাত্য জগতের কাছে ইসলামের মূলনীতি প্রচার ও বিধে ইসলামের মর্যাদার উল্লয়ন। এই ক্ষেত্রে তাঁহার সর্বশ্রেষ্ঠ অবদান The Spirit of Islam (১৮৯১) নামক টংরেজী গ্রন্থ। সমগ্র মুসলিম জগতে বিলেষত মিসরে ও তুরক্কে এই গ্রন্থ ইসলাম ধর্মের মলনীতির শ্রেষ্ঠতম বিলেমণরূপে খীকৃতি লাভ করিয়াছে এবং কয়েকটি ভাষায় উহা অনুদিত হইয়াছে। আমীর 'আলীর বিতীয় উল্লেখযোগা গ্রন্থ 'A Short History of the Saracons' ১৮১৯ খু. প্রকাশিত হয়। মুসলিম দৃশ্টিভঙ্গিতে ইংরেজী ভাষায় লেখা 'আরবদের ইতিহাস সম্বন্ধ ইহাই প্রথম উল্লেখ-যোগ্য গ্রন্থ। আইনের বিলেষণে তাঁহার সর্বশ্রেষ্ঠ ਤਝ 'The Mohamedan Law' (১৮১৪)। তিনি চার খতে 'হিদাায়াঃ'-র উপ অনবাদ করেন। তাঁহার অন্যান্য প্রস্থ হইন A Critical Examination of the Life and Teachings of Muhammad (3590). The Personal Law of the Mohammedans (১৮৮০) ৷ বিচারপতি উত্তরফের ( woodroffe ) সহযোগিতাম তিনি forces The Law of Evidence Applicable to British India, Civil Procedure Code & A Commentary on the Bengal Tenancy Act.

১৮৮৪ খৃ. আমীর 'আনী এক সজাত ইংরাজ মহিলাকে বিধাহ করেন। তাঁহার দাম্পতা জীবন মধুমর ছিল। তীহার দুই সন্ধান। জাঠ সায়িদ ওয়ারিছ আনী C.I.E. (জন ১৮৮৬ খৃ.) ১৯২৯ খৃ. Indian Civil Service হইতে অবসর প্রহণ করেন। বিভীন্ন পুল সার ডগারিক আমীর 'আলী (জন ১৮৯১ খৃ.) ১৯৪৪ খৃ. ক্রিকাতা হাইকোর্টের বিচারপতির সদ হইতে অবসর প্রহণ করেন। ভিনি অখারী প্রধান বিচারগতি হিজেন। ওগ্নারিছ<sup>, '</sup>আজী ও ভাারিক' 'আ<mark>জী বিজাতে</mark> -বসবাস করেন।

আমীর 'আলীর অবসর ছীবনের প্রধান কীর্তি ১৯১১ খুন্টাব্দে Red Crescent Society ছাবন। ১৯০৯ খ্. তিনি প্রিটি কাউন্সিরের জুডিনিয়াল কমিটির সদস্য হন। ভারতবাসীদের মধ্যে তিনিই প্রথম এই সৌরবজনক পদ লাভ করেন। ভাঁহার গভীর আইনভান ও বিচার বিভাগে অভিভাতার সাহাব্যে তিনি প্রিটি কাউন্সিরে দুর্নভ আতির অধিকারী হন। ১৯০৪ খ্. বিলাতের স্থায়ী বাসিন্দা হওয়ার পর হইতে আমীর 'আলী ছিলেন বিশ্ব-মুসলিম বার্ধের জভন্ত প্রক্রী। তিনি ছিলেন দুরদনী রাজনীতিক। মুসলিমদের শিক্ষার উম্লভির জন্য আমীর 'আলী আজীবন চেণ্টা করেন। ১৮৯৯ খ্. তিনি নিছিল ভারত মুসলিম শিক্ষা সম্পেলনের সভাপতি ছিলেন।

এই দেশপ্রাপ নেতার শেষ জীবন অনাবিল শান্তিতে কাটে। পরিবার-পরিজন পরিহৃত অবস্থায় তিনি ১৯২৮ খৃস্টাব্দের ও আলস্ট ইন্তিকাল করেন। তাঁহার জানাাযায় দরীক হন পৃথিবীর বিভিন্ন মুসলিম দেশের প্রতিনিধিগণ। ইহাদের মধ্যে ছিলেন মাওলাানাা মুহাম্মাদ 'আলী, স্যার 'আকাাস 'আলী বেগ, স্যার যি-য়াউদ্দীন আন্ধ্যাদ প্রভৃতি। ব্রক্ষ-উডের কবরগাহে তাঁহাকে কবর দেওয়া হয়।

1934—35), Eminent Mussalmans (GA Water & Co. Madras 1926); (২) Calcutta Weekly Notes 1928, (৩) W. C. Smith, Modern Islam in India, London 1947. Index; (৪) H.R.A. Gibb, Modern Trends in Islam, Chicago 1948, Index.

रिजयन गुर्जका जाती

खांभीकृत-मानिनीन ( أمير المؤمنين ) वर्धार विद्यानीएनत নেতা। 'উমার (রা)-ই প্রথম এই উপাধি গ্রহণ করেন। মুসলিম সাম্রাজ্যের পর্বাঞ্লে উমায়্যা ও 'আক্ষাসী খলীফাপণ তাঁহার দুল্টাত অনুসর্গ করেন এবং ভাঁহাদের বিরুদ্ধবাদী যাঁহারা নিজ্পিগকে বিবাফতের দাবীদার বলিয়া মনে করিতেন (যথা, 'আঙ্গী-ফ্লাতি'মাঃ বংশধরস্প ) তাঁহারাও এই উপাধি প্রহণ করেন। বা**গদাদের** পতন (৬৫৬/১২৫৮) না হওয়া পর্যন্ত পর্বা**ঞ্**লের শাসকলপ আমীরু'ল-ম'মিনীন উপাধি ধারণ করেন নাই। সুসলিম সাম্লাজ্যের পশ্চিমাঞ্চলে এই উপাধির ব্যবহার অধিকভর দৃষ্ট হয়। ক্রজামিক্যা, আগ'লাবিয়্যা, যিরিয়া, হণ্শ্মাদিক্যা, ৩১৬/১২৮ সনের পর হইতে উমায়াগণ এবং আরও কয়েকজন ৰূপ্ৰ স্পেনীয় শাসক এই উপাধি ধারণ করেন। পক্ষান্তরে আর-ব্রামিত প্রভৃতি যে-সকর রাজবংশ 'আব্যাসীদের প্রাধান্য স্বীকার করিতেন, ঠাহারা 'আমীরু'ল-মুসলিমীন' উপাধিতেই ভূম্<mark>ত থাকেন। ভাঁহাদের প্রতিদম্বী আ</mark>ল-মঙ্মাহ হিপান প্ৰব্যায় আফ্ৰিকায় স্বাধীন বিআকতের প্ৰতিষ্ঠা করিয়া 'আমীরু'ল-মু'মিনীন' উপাধি খারুদ করেন। আংশিকভাবে হ'াক্স'ীয়, মারীনীয় এবং যার্যানীয়গণও ভাছাই করেন। মরভার শরীকলণ বহদিন পৰ্যন্ত 'আমীরু'র-মু'মিনীন' উপাধিতে ভূমিত হ্ইয়াহেন।

প্রস্থাকী t M. Van Berchem, Titres califiens d'Occident (J. A. Series X., XI. 245-335) বাহাতে পূর্ণ প্রস্থানীর বরতে দেওরা হইবাছে।

A. J. Wensinck (S.E.L.)/ডঃ এব. আবলুল কাদের 
'ক্লাযরাট্টেল ( هزرائيل ) মৃত্যুর কিরিশতার নাম, চারিক্সন
প্রধান ফিরিশতার (জিবরাাইল, মীকাাইল, ইস্রাাফীল এবং

আবরারিল) মধ্যে অন্যতম। কুর'আনে (৩২ : ১১) "মালাকু'ল-সাওত" অর্থাৎ মৃত্যুর ফিরিশতার উল্লেখ যেমন দেখা যার, তের্মনি জীবন হরণকারী ফিরিশতা সল্পর্কে বহবচনে "মালাইকাঃ" (৪ : ১৭ ) এবং "ফুসুল" (৬ : ৬১)—এই দুইটি শব্দের ব্যবহারও অঞ্চলীর। ৭৯ তর সূরার ১ম ও ২র আরাতে উল্লেখিত মধারুমে 'আন-নামি'আত' এবং 'আন-নামিত'।ত' সম্বন্ধে মুক্তাস্পৃতিরীন করেন, ই হারা জীবনহুদ্ধকারী দুই দল ফিরিশ্তা। প্রথম দলের ফিরিশ্তারা কেননামরকর্তমন্ত গাগাচারীদের রহে বাহির করেন; ভিতীর মন্ত মৃত্যু আর্কর্মণ ভাষা করেন। ইহাতে প্রতীরকান হয় 'আন্ত্রাসিল একরার মৃত্যু অন্তর্মণ তারা নহেন, বরং বহু ফিরিশ্তা এই কালে নিরোভিত। নিদিন্ট সম্বন্ধ আসিবার পূর্বে 'আবরাটারও জানেন না কথন কাহার মৃত্যু হইবে।

ফিরিশতারা অশরীরী জ্যোতির্ময় জীব। ভাঁহাদের দুই, ভিন, চার কিবো তদৰিক ভানা (৩৫ : ১) আছে যক্ষারা আল্লাহর আনেশে তাঁহারা অভি ক্ষিপ্রসভিতে সর্বন্ধ বিচরণ করেন। সুতরাং 'আয্রাাইনও ইত্যাকার একজন ফিরিশ্তা । রাহ্দী সুঙ্গে রাণ্ড উপাখ্যানসমূহে মৃত্যুর দুত 'আষ্রাজনের আঞ্তি, অবহান এবং জীবন হরণ প্রণালী সহছে বহ চমকল্প বিবরণ গাওয়া যায়। যথা, চতুর্ধ বা পঞ্চম আকাশে ভাঁহার একটি আসন আছে যাহাতে ভাঁহার একখানি পা স্থাপিত, ভাঁহার অপর পা রহিয়াছে বেহেশত ও দোষধের মধবর্ডী সেতুর উপর; বর্ণনাতরে ভাঁহার সাত হাজার পায়ের উল্লেখ দেখা যায় ; তাঁহার চারি হাজার ডানা আছে এবং সমত শরীর চক্ষু ও জিহ্লয় আকীর্ণ। জীবন হরণ করিতে পিয়া কোন কোন কেরে ডিনি বাধাপ্রাপ্ত হন এবং আল্লাহ্র নির্দেশে বিভিন্ন উপায়ে সেই বাধা অভিক্রম করেন। शामित्रकः मुजा (का) जशक अमन अकि विवयन विशिवक खाइ । मजा ('আ) সেপটামাতে 'আমরাাইজের একটি চোখ খেতলাইয়া দিলে 'আমরাা-উত্ত **আরাহ্**র নিকট নালিশ করেন। আরাহ তাঁহার চোহের স্থাভাবিক व्यवद्य कितारेश मिल्लम अवर मुजा ('वा)-अत्र कार्क्स विवेदा शाठीरेखन, তিনি যদি এখন মরিতে ইচ্ছুক না খন তবে তিনি একটি হাঁড়ের পিঠে হাত রাখিতে পারেন, মাঁড়টির যতগুলি লোম তাঁহার হাতের তলায় পড়িবে ততগুলি বৎসর ভাঁহার বধিত আয়ুকালরূপে পণ্য হইবে। এই বার্চা গুনিয়া মুসাা ('আ) জিভাসা করিবেন "ভারপর" ? উত্তরে বলা হইল, "ভারণর মৃত্যু", অভঃগর মুসা (আ) তখনই মৃত্যুবরণ ক্সিডে বাৰী হইবেন।

প্রশ্নকার্টাঃ (১) কু'ললানি নালাদের ৬ ঃ ৬১, ৬২ ঃ ১৯ এবং
৭৯ ঃ ১ আয়াতগুলির ব্যাখ্যা ৪. । (২) M. Wolfi, Muhammedanische Escatologie, P. 11 গ. ১৯৫৭ গু., গ. ১৬৫ । (৬)
আধ-লণবলালী, আদ-সূর্রাত্ব'ল-ফ্যাবিরাঃ, ed. L. Gautier, p. 7
গ. । (৪) আল-কিলালী, 'আলাইবু'ল-মালাাকুড, Leiden MS. 538,
Warn., গ. 26. গ. । (৫) আড'-ড'বারাই, ১খ, ৮৭ । (৬) আল-মাল'উনী,
১৬, ৪১ । (৭) ইবনু'ল-আছ' হি, ১খ, ২০ । (৮) আদ-দির্রার বাক্রী,
ভারীবু'ল-বার্না (কাররো ১২৮৩), ১খ, ৬৬ । (১) আছ'-হ'া'লাবী,
কি'লানু'ল-আবিরাা' (কাররো ১২৮৩), গ্. ২৩, ২১৬ ই. । (১০)
বুলীবু'ল-নীন আল হ'ালারী, কিভাবু'ল-উন্নু'ল-লারীল (কাররো
১২৮৩) ১খ, ১৬ই. । (১১) আল-বুগারী, আল-লানাাইব, বাবে ৬৯ ।
(১২) বুড'াত্রার ইবন ড'াহির আল-মাল'দিনী, কিভাবু'ল-বাদ্উ'ডভা'রীখ, ed. Huart, ১ল, '১৭৫, ২খ, ২১৪ । (১৩) আলব্রিড'নিব আভ-ভারানীই, নিন্দাত্র-আল-মানীহ', দিরী, ১৬৪ গ. ।
(১৪) Bodenschatz, Kirchliche Verfassung der hontin-

gen Juden (Erlangen 1748), iii 93, (5e) Eisenmenger, Entekles Judenthum (Konigsberg 1711), i., Chap XIX, ii. 333.

A. J. Wensinck (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের
আমাদ, আমুল কালাম, মওলানা (الر الكلام محى আমাদ, আমুল কালাম মুহ্'রি'দ্-দীন আহ্'মাদ
আমাদ), আবদ' জাহার কবি নাম। জাহার পরিবারে
ভিনটি গৃথক বংশবারা একভিত হইয়াছিল। এই বংশবার ছিল
ছি'জাব ও ভদানীতন ভারতের বিশিষ্ট শিক্ষারতী সীরবংশ।

আমাদের গিড়া মাওলানা খারক'দ-দীন অন্ধ বয়সেই গিড়ার বেহছারা হইতে বঞ্চিত হন, তিনি মান্তামহের গৃহেই প্রতিগালিত হন এবং তাঁহারই নিকট শিক্ষালাড করেন। ১৮৫৭ খ্-এর ছাধীনতা আন্দোলনের গুর্বই তিনি নানার সন্ধিত মক্ষার হিজরতের উদ্দেশ্যে যারা করেন। বোছাইরে পৌছিরা ভাঁহার নানা ইন্ধিকাল করেন। মাওলানাা খারক'দ-দীন মক্ষার বসবাস করিতে হাকিলেন। তিনি মদীনার বিবাহ করেন। বোছাই, কলিকাতা ও রেলুনে তাঁহার অসংখ্য মুরীদ ছিল। ইঁহাদের জন্মই তাঁহাকে ভারতে মাতারাত করিতে হইত। ১২৯৫/১২৫৮ সালে নাহ্র-ই-ব্রায়দার সংজ্ঞার করিতে হইত। ১২৯৫/১২৫৮ সালে নাহ্র-ই-ব্রায়দার সংজ্ঞার করেন। ১৮৯৮ খ্- মুরীদদের সনিবঁদ্ধ অনুরোধে তিনি কলিকাতার চরিরা আসেন এবং সেলানেই ১৯০৭ খুন্টান্দে ইন্ধিকাল করেন।

ভাষাদ ১৩০৫ হি. যু'ল-হি'জ্লা/ ১৮৮৮ খু. সেপ্টেলর মাসে জন্মগ্রহণ করেন। গৈতৃক ভাষাস দিলীতে, মাতৃকুলের ভাষাস মদীনা মুনাওওলারার, জন্ম মলা মুকাররমার কাদওলাই (১৮৫) মহলার। এই মহলা হ'ারাম দ্রীফের ঝাৰু'স-সালামের সহিত সংলর ছিল (তাধ্কিরাঃ ১ম স. ২৮৭-২৮৯ পূ.)। পাঁচ লাতা-ভন্নীর মধ্যে ইনিই সর্বকনির্চ ছিলেন। দশ বংসর বল্পসে দিতা-মাতার সহিত কলিকাতার আসেন। এক বংসর পর তাহার মাতার ইছিকাল হয়, সেই সময় তিনি ভাষা ভালা উদ্বিলতে গারিতেন।

শিক্ষাঃ পৃথেই তাঁহার শিক্ষা লাভ হয়। পিতা প্রত্যেক বিষয়ে কোন একটি সংকিৎত পুত্তিকা মুখছ করাইয়া দিতেন। ইহাই ছিল শাহ্ ওয়ালীউলাাহ্ মুহ'াজিছ' দেইলাতী পরিবারের শিক্ষা দানের নিয়ম। ১৯০০ খৃ. তিনি প্রচলিত পাঠক্রম অনুযারী ফারসী শিক্ষা সমাণ্ড করেন এবং ১৯০৩ খৃ. দারস নিজামিয়াঃ অনুসারে শিক্ষালাভ সমাণ্ড হয়। অতঃশর তিনি মুনানী চিকিৎসা শালের "কায়নুন" প্রছটি অধ্যয়ন করেন। প্রাচীন শিক্ষাপছতির গাঠক্রমের অভতু জ সবঙলি শিক্ষালীয় বিষয় তিনি পিতার শিক্ষকতায় পূর্ভাবে আয়ত্ব করেন। ইহার পর আমাদ সভীর ব্যক্তিগত অধ্যয়নের মাধ্যমে বিভিন্ন বিদায়ে অসাধারণ বুহুণতি লাভ করেন। মুরোপীয় ভাষাভলির মধ্যে তিনি প্রথমে করাসী এবং পরে ইংরেজী শিক্ষা করেন।

মণ্ডলানা আমাদ এগার বংসর বয়স হইতেই কবিতা রচনা করিতে থাকেন। তাঁহার প্রথম জীবনের লেখা দমলপ্রহ 'আরমুগ'ান-ই-মগরুক্ব,' বোভাইরে এবং 'খিদাদ-ই-নাড'রে' লখ্নেনিতে হাগা হয়। 'নাররংদ-ই-'আালামা' নামে একখানি কাবা-সংগ্রহ তিনি নিজে প্রকাশ করেন। এই সময় তিনি গদা রচনা তাক করেন। তাঁহার প্রথমিক প্রকাশটার 'আহ'সানু'ল-আখ্বারে' ও 'তুবৃ'কা-ই-আহ'মাদিলাঃ'-এ কলিকাতার এবং 'মাখ্যান'-এ লাহেরে প্রকাশিত হইতে থাকে। ২০ নভেছর, ১৯০৬ খৃ. তিনি কলিকাতা হইতে মাদিক 'বিসাানু'স'-

সিংশৃক্ ' প্রকাশ করিতে ওক্ত করেন। ইহা এক বৎসরকাল হলে। তিনি বার বৎসর বর্ষে প্রথম বজ্তা করেন। চার বৎসর বর্ষে প্রথম বজ্তা করেন। চার বৎসর পর (১৯০৪ শু.) আনজুমান-ই-হি মায়াত-ই-ইসলামের (লাহেরে) বার্ষিক সভায় তাঁহার বক্তা সকলের প্রশংসা লাভ করে। এই সভা উপলক্ষেই কবি হ'াালীর সহিত তাঁহার সাক্ষাৎ হয়। হ'াালী প্রথম বিখাসই করিতে পারেন নাই যে, তিনি "লিসাামুস্-সিংগৃক"-এর সম্পাদক। মাওলাানা শিব্লীর সহিত যখন বোমাইয়ে আযাদের প্রথম সাক্ষাৎ হয়, তখন শিব্লী এই তরুপকে মওলানা আযাদ রূপে স্বীকৃতি দান করিতে ইতভত করেন। তারপর শিব্লী তাঁহার প্রতি এতই আকৃষ্ট হন যে, "অ:ন্-নাদওয়ঃ" পত্রিকার সম্পাদনার দায়িছ তাঁহার উপর অর্পণ করেন। অক্টোবর, ১৯০৫ হইতে মার্চ, ১৯০৬ পর্যন্ত উনি এই দায়িছ পালন করেন (হ'ায়াত-ই-শিব্লী ৪৪৪ পু. ও মাকাাতীব-ই-শিব্লী ১খ, ২৬৩ পু.)। ইহার পর তিনি কিছুকাল অমৃতসরের 'ওয়াকীল' পত্রিকার সম্পাদক ছিলেন। শিতার ইতিকালের পর জায় দুই বৎসর তিনি ইরান ও ইরাকে প্রমণ করিয়া কাটান

১৩ জুলাই, ১৯১২ ঘৃ. তিনি কলিকাতা হইতে সাণতাহিক' 'আল-হিলালে' প্রকাশ করেন। এই পরিকা প্রকাশের পরিকল্পনা ছয় বৎসর পূর্বে অমৃতসরে তাঁহার মনে উদয় হয়। ইহার দূইটি উদ্দেশ্য ছিল। সাধারণ উদ্দেশ্য ছিল, উদু তাখায় এমন একখানি উচ্চ-দ্রেণীর পরিকা প্রকাশ করা যাহা কালের সতির সহিত তাল রাখিয়া চলিতে পারে এবং চিন্তাধায়া ও লেখার ছেরে যেন একটি নৃতন ধরন ও উয়ত মানের সূপিট করে। বিশেষ উদ্দেশ্য ছিল, মুসলিবসপকে ছাখীন এবং সংভারমূকভাবে ধর্মীয় আলোচনার প্রেরণা ও চিন্তার উদ্দূদ্ধ করা এবং রাজনীতিতে স্বকীয় মত ও কর্মের ছাখীনকার দিকে তাঁহাদিগকে আহ্ণন করা (আল-হিলাল, ২৪ জুন, ১৯২৭, গৃ. ২)। স্রকৃতগদ্ধে জাল-হিলালে উহার পাঙ্ডিতাসূর্ণ রচনা-সন্থারে, সাহিত্যিক কৃচিতে, চিন্তাধারার নৃতনত্তে এবং রাজনীতিমূলক মত প্রকাশে প্রসিদ্ধি লাভ করে এবং অতি ধীঘুই তদানীন্তন ভারতের অত্যুলনীয় পরিকায় পরিণত হয়। উহার লেখার প্রচারমূলক তলি অভিশন্ন প্রেরণাপূর্ণ ও চিন্তাকর্মক ছিল। মনোরম মুল্লণ্ড উহাকে আক্রমণীয় করে।

১৮ সেপ্টেম্বর, ১৯১৩ খ্. আল-হিলালে পরিকার জনা দুই হাষার টাকা যামানত তলব করা হইরাছিল। প্রথম মুরোপীর মহাধুদ্ধ সম্পর্কে করেকটি প্রবন্ধ প্রকাশের অপরাধে ১৬ নভেম্বর, ১৯১৪ খ্. এই যামানত বাষ্রাক্ত হওয়ায় আল-হিলালে বন্ধ হইয়া যায়। ১৬ নভেম্বর, ১৯১৫ খৃ. আল-হিলালের নামান্তর "আল-বালাদ" প্রকাশিত (এক খণ্ড, নভেম্বর, ১৯১৫-এপ্রিল, ১৯১৬ পর্বন্ধ) হয়। ইহার সহিত গালেক'ল-ইরশাদে" নামক একটি প্রতিষ্ঠান স্থাপিত হয়। ইসলামের সেবায় আছনিয়োলেকু মুবকসপকে এই প্রতিষ্ঠানের মাধ্যমে কুপ্রআানের দার্স্ দেওয়া হইত।

তুরক নির্দ্রশিক্ষর বিরুদ্ধে ১ন বিষযুদ্ধে বোসদান করিয়াছিল।
কলে তদানীত্বন জারতের বৃটিশ সরকার তুরকের প্রতি আহাশীল
বিশিষ্ট সুসরিম নেতাদের প্রতি বিরাপ হইয়া পড়ে। ১৮ থার্চ,
১৯১৬ খৃ, ডিক্রেণ্স প্রাক্টের ভর ধারা মুতাধিক তদানীত্বন বাংলা
সরকার আদেশ ভারি করিজেন বে, আমাদকে চারিপিনের মধ্যে
বাংলার বাহিরে চলিয়া বাইতে হইবে। সুতরাং আল-ক্ষালাভ ও
দারেশন-ইর্শাদে বন্ধ হইয়া গেল। ইহাই ছিল সরকারের উদ্দেশা।
আমাদ রাতী দেলেন। সেখানে ৫ মাস পর তাহাকে বন্ধরণী করা
হয়। নভরবণী থাকা কালে তিনি সরকার হইতে কোন ব্রভি

শ্রহণ করেন নাই। সেই সময় দুইবার রাঁচীতে এবং ভিনবার করিকাতার ভাঁছার পূহে ভালাশী চলে এবং সমাণ্ড ও সমাণ্ডপ্রায় কতকভালি প্রস্থের শাভুলিপি পুলিশ লইয়া যায়। যথা, 'ভাারীব-ই-মুগ্রেমিলাং, "সীরাত-ই-শাছ ওয়ালীয়ুায়াহ্", "খাসাাইসা-ই-মুগ্রিম", 'ভামছ্বাানু'ল-কুরেমান'' (সূরাঃ হৃদ সর্বত), "ভাক্সীক্র'ল-বায়ান" (সূরাঃ নিসা' পর্বত), "ভয়াহ্ণদাত-ই-কাওয়ানীন-ই-কাইনাভি", "কাব্রুমানুশ্র-ই-ইছিলাব-ই-ভাবােই আওর মা'নাবিশ্রাভি-ই-লাইনাভি", পালিবের উর্দু দীওয়ামের সমালোচনা, শারক-ই-জাহাান, কাব্রুমানীর দীওয়ামের সমালোচনা, শারক-ই-জাহাান, কাব্রুমানীর দীওয়ামের সমালোচনা, শারক-ই-জাহাান, কাব্রুমানীর দীওয়ামের সমালোচনা ইভাদি। অধিকাংশ পাতুলিপি এবং এতথাতীত বহ প্রবন্ধ এবং স্থারক্রিপি বিনস্ট হয়। আযাদের ভাষায়ঃ এই পাতুলিপি সমন্টি ছিল ভাঁহার মন্তিক চালনার কসল এবং জীবনের পুঁজি সমন্টি ছিল ভাঁহার মন্তিক চালনার কসল এবং জীবনের পুঁজি স্ক্রিম্নার ভিন্ন শুন্তি শিলালি, ইড্রুম্ন, ১৯২৭, ৩-৪ পূ.)।

নজরবদী থাকাকালে তিনি রাঁচীর মুসলিমদিগকে ইসলামের দা'ওয়াত দিতে থাকেন। সেখানে একটি কুলও প্রতিষ্ঠা করেন। এই কুল পরে একটি ইন্টারমিডিয়েট কলেজে উন্নীত হয়। এখানে তিনি কয়েকখানি প্রস্থ প্রণয়ন করেন। যথা, তায়'কিরাঃ ( দুই খও ), শায়ধ আহ্মাদ সরহিন্দীর জীবনী, (তায়'কিরাঃ ২৩১ পৃ. ), 'সীয়াত-ই-আহ্মাদ ইব্ন হ'খোল (তায়'কিরাঃ ১৯৬ পৃ.), "শয়্হ্-ই-হ'দীছে ও'য়্বাত" (তায়'কিরাঃ, ২৫৪, পৃ.)। তায়'কিরাঃ ১ম খঙ বাতীত সবঙ্বি প্রস্থই পরে খানা-ভালানীর সমর নস্ট হইয়া সিয়াছিল।

জানুরারী, ১৯২০-এ তিনি নজরবন্দী হইতে মুক্তি লাভ করিলেন।
তথ্ব দেশে বাধীনতা অর্জন ও বিলাফত রক্ষার জন্য আন্দোলন
তক্ষ হইতেছিল। ফেন্টুরারী, ১৯২০ খ্, "বসীয় প্রানেশিক খিলাফত
কনফারেলস"-এর সভাগতি হিসাবে তিনি "বিলাফত সমস্যা ও
"জারীরাতু'ল-'আরব" সম্পর্কে একটি সারগর্ভ বজ্তা প্রদান করেন।
এই বিষয়ে তাঁহার বক্তবা চূড়াক কথা হিসাবে খীকৃতি লাভ করিয়াছিল। এই বজুতাতে প্রথমে মুসলিমদিগকে সরকারের সহিত অসহযোগের আহ্শন জানান হয়। তারগর তিনি সর্বপ্রকারে এই আন্দোলনে
আত্মনিয়োগ করেন এবং সাধারণভাবে প্রচারে প্রচেট্টা ছাড়াও
বিভিন্ন কনফারেলেস বজ্তা দেন। আন্দোলনে আহ্শনের জন্য তিনি
সাশ্চাহিক "গায়গাম" প্রকাশ করেন।

এই সমরে তিনি জনসাধারণের অনুরোধে ইমাামান্তর বার আত ( আনুগত্য লগথ ) গ্রহণ করিতে গুরু করেন। ইহার গাঁচটি বর্ত ছিল (১) সংকার্যের আদেল, অসং কার্যের নিষেধ ও বৈর্মের উপদেশ, (২) আলাাত্র জন্য প্রেম এবং আলাাত্র জনাই শন্ত্রা, (৩) আলাাত্র আদিন্ট কার্যে সর্বপ্রকার লোকনিন্দা উপেক্ষা করা অর্থাৎ সভ্যের গথে মাবতীয় বিক্লম শক্তির প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শন, (৪) আলাাত্ এবং তাঁহার শারী আতকে দুনিয়ার বাবতীর সলক ইইটে বেশী প্রিপ্ত তান করা (৫) সংকার্যে আনুগত্য। তদানীকন ভারতের সমভ ক্রদেনেই বার আত-ই-ইয়ামাত প্রবল্প তক্ত ইইয়া সিয়াছিল। কিছু আযাদের বন্দী ধাকাকালে অবহার পরিবর্তনে ইহাও বন্ধ হইয়া বার।

১০ ভিসেম্বর ১৯২৯ খু. তাঁহাকে প্রেক্তার করা এবং তাঁহার বিক্রছে মোকক্ষা চালান হয়। কলে তাঁহার এক বৎসরের কারান্ত হয়। এই মোকক্ষার তিনি যে বিরুতি দিয়াছিলেন তাহা 'কাওল-ই-কারস'ল' নাবে খ্যাত হইরাছিল। ইহার 'আরবী তরজমা এক বংগারী ভিন্ত বার্বাছিল। ইহার 'আরবী তরজমা এক বংগারী। (হিন্দু বা ভারতের রাজনৈতিক বিরুব) শিরোনাবে ১৩৪১ হি, কাররোয় "আল-বানাার" রেসে ছাগা হয়। ৬ ফেশুনারী,

১৯২৩ খ্. তিনি জেল হইতে সুজিলাত করেন। সেই সময় হইতে তিনি রাজনৈতিক আন্দোলনে সক্রিয় এবং তৎসহ তান্যর্চায় নিয়োজিত থাকেন। জুন, ১৯২৭ খৃ. মিতীয়বার তিনি আল-হিলারে প্রকাশ করেন। উহার অর্থেক টাইপে এবং অর্থেক লিখোগ্রাফে ছাক্স হইত (এক বঙ জুন হইতে ডিসেম্বর, ১৯২৭ পর্যন্ত প্রকাশ লাভ করে )। ইহছত প্রকাশ গর্মায়ের আল-হিলারের ব্যতিক্রমক্রপে দাওয়াতের ছলে তান্তর্চাই বেশী হইত। ডিসেম্বর, ১৯২৭-এ তাঁহার রাজনৈতিক তৎপরতা জভাত বাড়িয়া বাওরায় আল-হিলালে গ্রকাশ বছ করিয়া নিতে হইয়াছিল।

মওলানা আমাদ গুইবার নিখিত্ব ভারত কংক্রেমের মন্তাগতি হন এবং ১৯২৩-এর পর চারিবার জেতে হান। রাঁচীর নজরবদী হইতে জুন, ১৯৪৫ পর্যন্ত ক্যীজীবনের দৈর্ঘ্য মোট ১০ বৎসর সাত মাস হর (ভাবার-ই-আতির, তৃতীর সং, ৫৯ পু.)। তিনি ১৯৪৭ খু. (আমীনভার পর) ভারত সরকারের শিক্ষামন্ত্রী হন এবং শেষ পর্যন্ত র পদেই বহার বাকেন।

২২ কেণ্টুনারী, ১৯৫৮ গু. মওলানা আযাদ দিরীতে ইভিকাল করেন এবং তাঁহাকে দিরীর জামি' মসজিদের সদমুখহ ময়দানে দাফন করা হয়।

ভাঁহার রচনা ঃ (১) "বিসানু'স'-সি'দক'" (মাসিক) প্রায় এক **বংসর , (২) আন-হিলানে (সাম্তাহিক), প্রথম পর্যায়ে ৫ বত জুনাই,** ১৯১२ रहेरू नर्ड्यत्र, ১১১৪ (किছু সময়ের জনা ''আল-হিলাল' এক পাতা দৈনিক ৰাহির হইত, ইহাতে গুধু খবর থাকিত ) ; (৩) আল-ৰালাাস ( সাম্ভাহিক আল-হিলালের ছিতীয় পর্যায়), এক খণ্ড নভেম্বর, ১৯১৫ ষ্ইভে এপ্লিল, ১৯১৬ পর্যতঃ (৪) পায়গণাম (সাণ্ডাহিক), এক **ৰও স্মেণ্ট্যর, ১৯২১ হ**ইতে ডিসেম্বর, ১৯২১ ; শীর্ষে মঙলানাকে তত্ববিশায়ক ও মাওলাব: ী 'আবদু'র-রাধ্যাকি: মলীহাবাদীকে সম্পাদক-রূপে বিখা হইড়, কিন্ত প্রিকার অধিকাংশ এবন্ধ মওলানাই ক্ষিৰিতেন ; (৫) আল-জামি'আঃ, ('আরবী, কয়েক মাস গাক্ষিক, ভৎপর মাসিক), ১লা এপ্রিল, ১৯২৩ হইতে জুন, ১৯২৪ পর্যন্ত। উহারও মওলানা তত্ত্বাবধায়ক ছিলেন এবং মাওলাবণী 'আবদু'রু-<del>ৱাৰ্যাক॰ মনীহাবাদী সম্</del>গাদক ছিলেন। কিন্ত অধিকাংশ প্ৰবন্ধ মা**ওলানাই জিখিতেন।** (৬) জ্বাল-হিলাাল, (সংতাহিক, তৃতীয় পৰীয় )। এক খণ্ড জুন, ১৯২৭ হইতে ডিসেম্বর, ১৯২৭ পর্যন্ত ; (৭) আল-মরিআডুল-মুস্লিমাঃ, রূষ বাাখারে প্রেস, অমৃতসর , (৮) হ'বাতি-ই-সারমাদ, রাহ'মাানী প্রেস, দিল্লী ( সর্বপ্রথম এই জীবনী ও হ'সায়্ন ইব্ন মান্সূ'র হ'ালাভি'-এর জীবনীকে এক্র করিয়া শাক্ষাঃ হণসান নিজণামী প্রকাশ করিয়াছিলেন। তিনি সমণ্যিত প্রছের नामकत्रम कत्रिज्ञाहिरवन "খুন-ই-শহাদাত-কে দো কণভ্:র" ; (১) ভাষ-কিরাঃ (প্রথম খণ্ড), আল-বালাাগ প্রেস, কলিকাড়া ১৯১৯ ( পরে ইহার দুইটি সংকরণ বাহির হইরাছে ); (১০) মাস'-**আনা-ই-খিলাফো**ড আঙর কামীরাতু'ল-'আরাব ( বঙ্গীর বিলাফ্রত কনকারেন্স, কলিকাতা, ফেব্রুয়ারী, ১৯২০, অধিবেশনের সভাগতির **অভিভাৰণ ), আৰ**-বালাগে প্ৰেস, ক্রিকাতায়, ১৯২০-এ মুদ্রিত। করেক মাস পর ইহার বিতীয় সংকরণ কিছু পরিবর্ধনসহ প্রকাশিত হ**ইরাছিল 🕫 (১১—১৩**) প্রাদেশিক বিলাফত কনফারেন্সে (২৫ অক্টোবর, ১৯২১-এর আলা অধিবেশনে) সভাগতির লিখিত অভিভাষৰ ; স্থান'ইয়াভূ'ৰ-'উলামা'-এর লাহোর অধিবেশনে (নভেম্বর, ১৯২১) সভাপতির নিষিত অভিভাষণ এবং ঐ অধিবেশনের মৌখিক ৰজ্ভা, এই ভিনটি গৃষকভাৰে স্বরাজ প্রিন্টিং ওয়ার্কস, দিল্লীভে शींभा व्ह । (১৪) "क्पेश्व-वे-कांग्रजनव" (১৯२५-४३ (माक्यवाह

মওবানার বিধিত বির্তি ), আন-বালাাস প্রেস, কলিকাতা (ইহার 'আরবী ভরজ্যার কথা উপরে উল্লেখিত হইয়াছে ৷); (১৫-১৬) **শিল্পীতে আকৃত কংগ্রেদের বিশেষ অধিবেশনে সভাগতির অভিভাষ**ণ (**১৫ সেপ্টেম্বর,** ১৯২৩), হিন্দু**ডান ইলেকট্রিক প্রেস, দিরী**, াশবাফত কনফারেন্স (কানপুর অধিবেশন, **फिरम्बर, ১৯২৫ बाङ्'क्व्'ल-बाछ**'।वि,' महत्ती अप्राता, निक्री ; (১৭) **জনমি'উ'শ-বাওয়াহিদ ( সমজিদে** অযুসলিমদের প্রবেশের **প্রদ** সম্পর্কে), **এই ক্লানা প্রথনে 'আক্ল'শৃগড়ের** মা'আরিফ পরিকায় মে ও জুন, ১৯১৯ সংখ্যাদ্দরে **হাপা হয়। ভা**রপর উহা পৃথকভাবে। পুরুকাকারে মুদ্রিত হয়। (১৮.১৯,২০) তারজুমানু'ল-কু'রঝান, প্রথম খণ্ড, গুরু হইতে স্রাঃ আল-আন্'আমে পর্যন্ত (জায়য়িল বারক'ী প্রেস দিল্লী, সেন্টেম্বর ১৯৩১ ), ইহার সহিত সূরাঃ আল-ফ্যাতিহণর তাফ্সীর-এর কিছু অংশও ছাপা হইয়াছিল; বিতীয় সংকরণ. ( শন্ধন্ কোশানী, লাহোর ১৯৪৭ ), উহাতে উ০মুল-কু রআন নামে স্রাঃ ফাাতিহণর সম্পূর্ণ তাফ্সীর ছাপা হয় ও তার্জুমানের কতওলি অতিরিক্ত তীকাও যোগ করা হয় : তারকুমানু'ল-কু'রখান দিতীয় খণ্ড (স্রাঃ আল-আ'রাঞ হইতে সূরাঃ আল-মু'মিনূন পর্মত ) মদীনা বারক ী প্রেমে বিজনৌরে, এপ্রিল, ১৯৩৬-এ ছাপা হয়, তারভুমানু'ল-কু'রজান, ত্তীয় খণ্ড ও ভূমিকা, ইহতে কু রুআন সম্পর্কে ২৪টি মৌলিক বিষয় আলোচিত হয়। এই গ্রহখানি ভালাম রাসূল মিহর কড়িক সন্পাদিত হইয়া ১৯৬১ খৃ.-এ ৰায়ৰ ৩ ল।মে 'আলী এল্ড সংস কত্কি কাশ্মিরী বাজার লাহোর হইড়ে প্রকাশিত হইয়াইে, (২১) সভাগতির অভিভাষণ, ভারতীয় ভাতীয় কংগ্ৰেস (১৯৪০ রামগড় অধিবেশন), ইভিয়ান প্ৰেস লিঃ, এলাহাবাদ , (২২) গুণবাারে খাাতিণর (আহণমাদপুর জেল হইডে মাওলানা৷ হ'াবীৰু'র-রাহংমানে খাঁ শিরওয়ানীকে বিখিত মাওলানার প্রধাৰকী ) প্রথম ছাপা ১৯৪৬. (প্রথম দুই সংকরণ হ'ালী পাবলিশিং হাউস হাপে, তৃতীয় সংক্রণ উৎকৃষ্ট কাসজে- মাক্তাবাঃ-ই-আহ্'রাার প্রকাশ করে, ইহাতে আরও একটি পর যোগ করা হইনাছে) (২৩) মাকাণ্ডীৰ (পঙ্কাৰনী)। সাওলানারে আরও কতওলি প্র ছাগা ত্ইয়াছে। যথা—কারওয়ান-ই-খিয়াল, মদীনা প্রেস, বিশ্বনৌর ১৯৪৬, জাডাান্ডীক'-ই-খাড়ু'ড' নাব'ীসী, দরবেশ প্রেস, দিল্লী, মার্চ ১৯১৬ ; মা'লারিফ, আ'জ'মগড়, অক্টোবর, নভেমর, ডিগেমর, ১৯৫৩, (২৪) India Wins Freedom, ইহা মাওলানার বাণী অবলম্বনে বিধিত বৰিয়া বিষয়প্তভাবে তাঁহার রটনার মধ্যে পণ্য হয়। ভাষাগতভাবে নহে।

আল-হিলালে ও আল-বালাগের অধিকাংশ প্রবয় ও রচনা এবং মাওলানোর বিভিন্ন বক্তাবলি ছোট ছোট পুত্তিকাকারে ছাগা হইয়াছে। উহাদের বিভারিত বর্ণনা দেওয়ার প্রয়োজন নাই।

প্রস্থানীঃ মওলানার বিভিন্ন পরিকা, সংবাদপর, চিউপর ও প্রক্সমূহ, (১) কারওয়ান-ই-খিয়াল (মাকাতীব-ই-মাওলানাা আবু'ল-কালাম আাষাদ ও মাওলানাা হাবীবু'র-রাহংমান খান শিরওয়ানী, মদীনা প্রেস, বিজনীর, উত্তর প্রদেশ: (২) আবু সা'ইদ বাষ্মী, মওলানাা আবু'ল-কালাম আাষাদ, ইক'বাল একডেমী, ইভিহ'লে প্রেস, বুল রোড, লাহোর , (৩) ক'াদ' মুহ'ল-মাদ আবদু'ল-প'ফ্ফার, মাওলানাা আবু'ল-কালাম আাষাদ, নাশ্নাল ইনকর-মেশন এও গাবজিকেশনস, নাশ্নাল হাউস, এপলো বন্ধর, বোষাই ১৯৪১; (৪) আবদুলাহ্ বাট, আবু'ল-কালাম আাষাদ, লাকোর

১৯৪৩ : (৫) মৃন্ধী 'আবদু'র-রাহ মাান শায়দা।, মাওলাানাা আব'ল-কালাম আযাদ, দরিয়াগজ, দিল্লী: (৬) ম্যাকাড়ীব-ই-শিবলী, ১ম ও ২য় খত, আ'জমগড় ১৯২৭ , (৭) সায়িল সলায়মানে, হায়াতে-ই-শিবলী, আ'জমগড় ১৯৪৩; (৮) শু-লামে রাস্ক মিহির-কে লিখিত মাওলানা আযাদের প্রাবলী ও মাওলানার সহিত জালোচনার স্মতি. মা'আারিফ পরিকা, মার্চ-১৯১৯—অকটোবর, ১৯৩২, জানয়ারী ও মার্চ, ১৯৩৩ অক্টোবর ; হইতে ডিসেম্বর, ১৯৫৩ ; জানয়ারী ও ফেণ্নয়ারী ১৯৫৪ ; (৯) রাওশান বি. এ., আব'ল-কালামে আামাাদ। জয়হিন্দ পাবলিশারস, লাহোর (১০) A. B. Raiput, Maulana Abul Kalam Azad, Lion Press, Lahore, 1946, (55) H. L. Kumar, The Apostle of Unity, Hero Publications. 1942; (53) S. Satya Murthi, Eminent Contemporaries: (M. A. E. Central) Mehadev, Shukla Printing Press, Lucknow (50) Desai, Maulana Abul Kalam Azad, London, 1915; (58) Aspects of Abul Kalam Azad, Maktaba-i-urdu, Lahore, 1942; (5e) John Gunther, Inside Asia, London, 1939, (84) Louis Ficher, Imperialism Unmasked, Bombay 1944.

ওংলাম রাস্ল মিহির (দা.মা.ই.)/আবুল কাসিম মুহত্মদ আদম্দীন প্রাথাাদ সূব্হাানী (ازاد سبهالی ), ১৮৯৬/৯৭—১৯৬৬/৬৪, পাক-ভারতের একজন বিহাত 'আজিম, রাজনীতিবিদ, দার্শনিক, মুক্তবৃদ্ধিসম্পন্ন বিলেষপধ্মী চিন্তাবিদ, শ্বিলাফাত আন্দোলন এবং রাধীনতা সংগ্রামের প্রসিদ্ধ বিপ্লবী নেতা। পূর্ণ নাম সায়িদে 'আবদ'ল-ক'দৌর আা্যাদে সূব্হণানী রাক্ষানী। পিতার নাম সায়িদে মুরতাদ'া 'আলী। ভারতের যুক্ত প্রদেশের বালিয়া জিলার সিকান্দারপুর প্রামে এক সায়িদে পরিবারে সূব্হণানীর জন্ম হয়।

ছারজীবনে সূব্হণানী প্রাচীনপছী জৌনপুর মাদ্রাসায় অধ্যয়ন করেন। মাওলানাো ফাল্বে-ই-রাহণমান মুরাাদাবাদী হইতে তিনি হণাদীছের সন্দ্রাশত হন। ছারজীবনেই তিনি ইসলাম ধর্ম, 'আরবী 'ও উদু ভাষায় বুঙ্গতি অর্জন করেন। কর্মজীবনে তিনি জানার্জন অব্যাহত রাখিয়া ইসলাম ধর্মে যে গভীর পাভিত্য অর্জন করেন তজ্জন্য তাঁহাকে 'আল্লামাঃ বলা হয়। ইংরেজী ভাষায়ও তাঁহার দ্বল ছিল।

কর্মজীবনের প্রারক্ত সূব্যানী ছিলেন মাদ্রাসার শিক্ষক। তিনি তাঁহার নিজ শহর কানপুরের ইলাহিয়াত মাদ্রাসার কয়েক বৎসর শিক্ষকতা করিয়াছিলেন এবং মাদ্রাসার পরিচালনার অংশগ্রহণ করেন। শিক্ষক থাকাকালে তিনি রাজনীতিতে যোগ দেন এবং প্রধানত তৎকালীন ভারতের প্রসিদ্ধ 'আালিম ও স্বাধীনতা আন্দোলনের বিখ্যাত কমী পীর মাওলানাা 'আবদু'ল-বাারী ফিরাংগী মাহ'ালী (১৮৭৪-১৯২৬ খ্.)-কে অনুসরণ করিতেন (Francis Robinson, Separatism Among Indian Muslims, Cambridge, England, 1979, pp. 214-15, 426)।

তিনি গ্যান-ইসলাম (বিশ্ব-মুসলিম সংহতি ) আন্দোলনের সমর্থক ছিলেন। ১৯১৩—১৪ খৃ. এই আন্দোলনের পক্ষে কাজ করিয়া সূৰুহাানী রাজনীতিবিদ হিসাবে প্রসিদ্ধি লাভ করেন। তিনি রাটিশ
শাসনের ঘোর বিরোধী ছিলেন। ১৯১৩ খৃস্টাব্দে, ১ ভুলাই কানপুর
মস্জিদের উম্'-খানাা ডাঙিয়া রাভা সম্পুসারণ সংক্রাভ গোজধোগ

আরম্ভ হয় , সূৰ্হণানী ছিলেন ইহার প্রতিবাদ-জাপোলনের প্রধান নিতা। বহ ছানীয় মুসলিমসহ তিনি রটিশ সরকার কত্ঁক বল্টী হন ও কয়েক মাস যাবত কানপুরের কারাগারে অবস্থান করার পর বিচারে মুক্তি লাভ করেন। অতংগর তিনি শারদাা উর্লে আজুমান-ই-মুদ্যাম-ই-কা'বাং-র যোগদান করেন। তিনি আজুমানের কানপুর অফিসও পরিচালনা করিভেন। ১৯১৪ খুস্টাকো তিনি যুক্ত প্রদেশ ও বিহারের বহু ছানে আজুমান সম্বান্ধ বজুতা করেন (পূ. গ্ল., পূ. ২১৪-২১৫, ৪২৬)

১৯১৮ খৃণ্টাব্দে দিল্লীতে অনুষ্ঠিত নিশ্বিদ্ধ ভারত মুসলিম লীগের একাদশ বাষিক সম্মেলনের একটি বিশেষত্ব এই ছিল যে, ইছাতে 'আলিমপণ সর্বপ্রথম অংশগ্রহণ করেন। ভারতের খাতনামা মে দশজন 'আলিম ইহাতে অংশগ্রহণ করেন তল্পধ্যে সূত্রণানী ছিলেন অন্যতম। তখন হইতেই স্বহণানী ও অন্যান্য 'আালিমগণ মসলিম নীগের সহিত সহযোগিতা আর**ভ করেন**। কলিকাতা, আলীগড, গোরবপুর, দিল্লী, করাচী, গাটনা, নাগপর, আহমদাবাদ ইভাদি শহরে অনুষ্ঠিত লীগের বিভিন্ন বাষিক সম্মেলনে কানপুরের প্রসিদ্ধ নেতা হিসাবে সুবহণানী অংশ প্রহণ করেন (Gail Minault, The Khilafat Movement, Delhi, 1982, p. 182; Syed Sharifuddin Pirzada (ed.), Foundations of Pakistan, All-India Muslim League Documents: 1906-1947, Dhaka, n. d., vol. l. pp. 473, 554, 565)। কোন কোন সম্মেলনে তিনি সভাপতিও ছিলেন ৷ কলিকাভার মুহণাল্মাদ 'আলী পার্কে অনুষ্ঠিত সম্মেলনে মুসন্ধিম লীকের প্রথম দিনের অধিবেশনে সভাপতি তিনিই ছিলেন।

১৯১৯ খুন্টাব্দে নিখিল ভারত খিলাাফাত কমিটি গঠিত হইলে সূবহণানী ইহার অন্যতম শ্রেষ্ঠ নেতা হিসাবে পরিপণিত হন (Robinson, Separatism, p. 215)। তিনি খিলাফাত প্রথা মাওলাানা। 'আবদু'ল-বা।রী কর্তু ক প্রদন্ত 'জাযীরাড'ল-'জারাব ফাতওয়া।' (১৯১৯) ও 'শুতাফিকণ: ফাত্ওয়াা' (১৯২০)-য় বাছর দান করেন (Minault, Khilafat, pp. 80-81, 21, 152)। প্রথমোক ফাত্ওয়ার মর্মকথা ঃ জাষীরাতৃ'ল-'আরাব (মুসলিম অধ্যমিত ভূম্বর সিরিরা, আনাতোলিয়া ও এশিয়া মাইনরসহ) চিরকালই মসলিম খালীকাঃ (তখনকার জন্য তুরক্ষের সুন্তাান)-র কর্তৃথিীন শ্লাকিতে হইবে। দিতীয় ফাত্ওয়াটি ছিল বৈরী কা।ফির (ব্রটিশ)-দের সহিত সর্বাত্মক অসহযোগ (ভুল, কলেজ ও ব্যবস্থাপক সভা ইত্যাদি বর্জন, খিতাব পরিহার, সেনা ও পুলিশ বাহিনীতে চাকুরী পরিত্যাগ, পণ্য কর্ম ইত্যাদি)। শেষ পর্যত এই ফাতওয়ায় তৎকালীন ভারতের জনধিক গাঁচ শত 'আজির স্বাক্ষর দান করিয়াছিলেন বলিয়া ইহাকে 'মুডাফিক'াঃ' (সর্বসম্মড) ফাড্ওয়াট নামে অভিহিত করা হয়। কেন্দ্র**য়ারী, ১৯২০ খল্টাব্দে বোছাইতে নি**ধিক ভারত খিলাফোত কনফারেন্স অনুন্ঠিত হয় এবং সূত্রণানী ইহার 'উলামাা' অধিবেশনের সভাপতিত্ব করেন (Rabinson, Separatism, p. 92)। সেই বৎসরের সেপ্টেম্বর মাসে নিধিল ভারত থিলাচ্চাত কনমারেণ্য আবার অনুচিত হয় ক্রিকান্তার এবং 'আবদু'ল-মাজীদ বাদ্যাউনী (মৃ. ১৯৩১)-এর ছলে সূব্হণানী ইহার সভাপতিত্ব করেন। তিনি যক্ত প্রদেশের প্রাদেশিক খিলাফাত কমিটির প্রেসিডেন্ট ছিলেন ও জিলা খিলাাঞ্চাত কনফারেন্সঙলিতে বহবার সভাপতিত্ব করেন ( a. g. vac ) i

১৯১৯ পু. (নভেমর ) যে সকল 'আালিমের প্রচেস্টার জান্'ইয়াত-

ই-'উলাৰা'-ই-হিন্দ প্রতিষ্ঠিত হয় সূবহ'ানী ছিলেন তাঁহাদের অন্যতম। কাৰ'ইয়াতের বিভিন্ন কনকারেশেস তাঁহার ভূমিকা ছিল ওঞ্চগুণ্। একই বংসর তিনি উর্ণু ভাষার উন্নতিক্তাে কানপুরে হ'ালাক'া-ই-আলাবিয়াঃ হ'াসন করেন।

র্টিশ শাসকদের সহিত অসহযোগ আন্দোলনের সময় সময় ভারতে ব্যাদিত বিচারালয় হইতে পৃথক শারী আত- আন্দালত স্থাদনের দক্ষে আমীর-ই-শারী আত প্রতিশ্চান"-এর ধারণার সর্বপ্রথম উভবেক ছিলেন সুবৃহণানী ও মাওলানা। আবু ল-কালাম আমাদ। এই ধারণার বাভবায়ন আরভ হয় বিহার ক্রদেশ হইতে। ১৯২১ খৃ. (জুন, ২৫-২৬) গাটনার অনুন্ঠিত বিহার প্রাদেশিক জাম্ইয়াত-ই-উথামা'র অধিবেশনে বিহারের আমীর নির্বাচিত ও ভাঁহার কাউন্সিল কঠিত হয়। এই অধিবেশনের বজ্তায় সুবৃহণানী ও মাওলানা। আমাদে সময় ভারতের মুসলিমগণকে নির্ধারিত ধর্মীয় নেতাসণের ও একজন সর্বসমর কর্তু ছাধিকারী আমীরের অধীনে সংগঠিত করার একটি পুর্ণাপ্র প্রকল্প গেল করেন (Minault, Khilafat, p. 153, Robinson, Separatism, p. 329)।

রাজনীতি ইসলামের পতীর বাহিরে নহে এবং দেশের রাজনীতিতে জংশগ্রহণ করা 'আালিমগলের অন্যতম প্রধান কর্তব্য— এই বতবাদের সেঠ ধারক ও বাহকগণের মধ্যে হিলেন সূর্হণানী ৷ ১৯২১ পৃষ্টাব্দে বিহারে আমীর-ই-শারী আত প্রতিষ্ঠানের উদ্বোধনের সময় তিনি ঘোষণা করেন, 'উলামাা'র মর্বাদা প্রতিষ্ঠিত করা ও তাঁহাদিগকে মাদ্রাসার সংকীর্ণ গণী হইতে বাহির করিয়া বৃহত্তর ক্রিভ্রে জানরন করা একটি অতীব প্রয়োজনীয় কাজ (Minault, Khilafat, p. 150)।

শুসনিম বীদ, বিলাফাত আন্দোলন ও জাম্'ইয়াত-ই-উলামা'-র কনকারেণসসমূহ সূর্হ'ানী বলিতেন ঃ বৃটিশ শাসনের কারণে ইসলাম ধর্ম বিপদাপন । ধর্ম রকার্থ এই শাসন ধ্বংস করিতেই হাইবেও ইহার একমার উপায় হাইতেছে ঃ ভারতীয় মুসলিমগণ অন্যান্য সম্প্রদায়ের সহযোগিতার ভারতের জন্য "পূর্ণ বাধীনতা" দাবী করিবে, ক্রয়েজন হাইলে অভ্যথারণ করিবে এবং ইহা ইসলামী বিধানে নারসক্ষত। তিনি মত প্রকাশ, করিলেন, ভারতীয় সৈন্যদল ও পুলিশ বিভাগে মুসলিমদের চাকুরী করা হ'ারাম , তাই এই চাকুরী হাইতে ভাহাদিসকে ইভিম্না দিতে হাইবে। সু'রজান ও হ'ানীছ' হাইতে উন্ধৃতি দিয়া ও প্রয়োজনমত দীর্ঘ বজুতা দিয়া সূর্হ'ানী এই মতবাদ প্রতিষ্ঠিত করিতে সচেন্ট হাইতেন। (Robinson, Separatism, pp. 332, 314, 330, Minault, Khilafat, p. 182, Pirzada, Foundation, p. 565)।

বিলাফোত আন্দোলন দুবঁল হইয়া গড়িলে (১৯২৩-২৪ খু.)
সূৰ্হণানী ভারতীয় কংগ্রেসে গান্ধীলীর সহিত মুসলিমদের গক্ষে
সহযোগিতা করিওে থাকেন। কংগ্রেসের গক্ষ হইতে ভারতের বিভিন্ন
খহরে তিনি আযু'ল-কালাম আাযাদসহ বহ সভার আয়োজন করেন
ও মুলালান ভারত দেন। ১৯২৬ খুস্টান্দে তিনি বুজ প্রদেশ কংগ্রেস
ক্ষিতির ভাইস-প্রেসিভেন্ট নিবুজ হন। তখন হইতে তাঁহার চিভাধারায় সামান্য পরিবর্তন দেখা দের: গোঁড়া মুসলিম ভাবাদর্শের
ইলে তিনি তখন ক্ষিত্রটা ধর্মনিরপক্ষ রাজনৈতিক প্শিটভানী অবলয়ন করেন (Robinson, Separatism, pp. 337-341, 426)।
১৯৩৪ খুস্টান্দে কংলেসের হিন্দু-ঘেরা নীতির কারণে তিনি ভারতীয়
কংপ্রেম হইতে সুক্ষক হইরা ক্ষেত্রন। ১৯৩৬ খুস্টান্দে বিসরের আল-

আমহার বিশ্ববিদ্যালয়ের শিক্ষক ও ছারগণকে ভারতের মুসলমানগণের ধর্মাচরণ সহজে অবহিত করার নিমিত্র সমুদ্রণথে তিনি কায়রো হমন করেন ও উক বিশ্ববিদ্যালয়ে তিনমাস থাবত 'আরবী ভাষার উদীপনাগর্শ বজুতা করেন। কায়রো হইতে তিনি রগুন সমন করেন ও জুরোগের জন্য করেকটি শহর রমণ করিয়া অবশেষে তিনি আমেরিকা গৌছেন এবং ভ্যার ইসভাম প্রচারে নিয়োজিত থাকেন। নিউইয়র্কের মুসলিয় সোমাইউভে Islam and Christianity শীর্মক ইংরেজী ভাষার লিখিত যে বজুতা প্রদান করেন ভাহার গাভুলিগি এখনও সংরক্ষিত আছে। আমেরিকা হইতে তিনি সভা মুখ্যাজ্বখায়াঃ আসেন ও বাাদশাহে সাউনের বিশেষ মেহমান হিসাবে তথায় তিন মাস অবস্থানকালে তিনি সা উদী 'আরবের শিক্ষা প্রতিচানসমূহের সংক্ষার কার্যে সহারতা করেন। অতঃপর হাজ সমাপন পূর্বক তিনি স্থানের করেন ও রাজনৈতিক কার্যকলাপে পুনরায় আছেনিরোগ করেন।

ভারতের কভিপন্ন প্রাভনামা 'অলিম ব্যান আম্ইয়াত-ই-'উলামাা'-ই-ইসলাম পঠন করেন, সূব্হ'াানী তথন ভাম্'ইয়াত-ই-'উলামাা'-ই-ছিল্প (প্রতিচিত ১৯১৯ খু.) ইইতে পৃথক হইয়া এই সংগঠনে যোগদান করেন ও ভারতীয় মুসন্ধিমদের জনা একটি পৃথক আবাসভূমির দাবী আদারের কাজে মনোনিবেশ করেন। তিনি সিলেট, ময়মনসিংহ, বর্ধমান ও ভারতের জন্যানা প্রদেশ ভ্রমণ করিয়া এই দাবীর তাৎপর্য ব্যাখ্যা করিতে থাকেন। এই সময় তিনি ভারতের মুসনিমদের বিশেষ প্রছাতাজন হন ও ১৯৪৬ খুস্টাব্দে কলিকাতায় গড়ের মাঠের 'সিদের সমাবেশে ইমামোত করিবার জন্য কংলেসগ্রী মাওলাানা আবু'ল-কালাাম আা্যাদের ছলে তাঁহাকেই মনোনীত করা হয়।

দেশ বিভাগের পর সুবৃহণানী ভারতেই থাকিয়া বান ও ছীয় মতবাদ ও চিরাধারা প্রস্থাকারে প্রকাশ করার কাজে মনোনিবেশ করেন। তাঁহার চিত্তাধারা 'রাক্ষানী দর্শন' নামে পরিচিত। তাঁহার মতে এই দর্শন গভীর চিন্ধার ফল ও পবিত্র কু'রজানের সর্মসংগত: হষরত সূহণদ্যাদ (স.) ছিলেন রাঝাানীদের নেতা ( أمام الربائون) ( আয়াদ স্বহণানী, ভাষ্ করা:-ই-মুহণম্দী, লক্ষৌ, ভারিখ-विशीन, मृ. ७ । ঐ ताधक, विश्वबी नदी, छाका, ১৯৮০, मृ. ৮০ )। রাব্যানী ভাবধারা নিশিবভ করা ছাড়াও তিনি জামাণজাত-ই-রাব্যানী (جمعیت وبائی۔) वा लाग'ऐग्राण-ऐ-त्रावगामिग्राह (جماعت ربائی ) বা হণলাকণতু'র-রাব্যানিয়ীন (حلقـة الربائون ) নামে একট সংস্থা স্থাপন করেন। ইহার কোনীয় অফিস ছিল গোরস্থপুরে ও স্থানীর অফিস লক্ষ্ণৌর লালাবাগে। সুবৃহণানী নিজেই ছিলেন ইহার চেরারসান । ইহার সদস্যসৰ পরস্পরের সহিত সাক্ষাভকালে বলিতেন, "আমরা আলাাহ্র খালীফাঃ (المن خليفية الله )।" সূব্যণানী-র জীবন্দনায় 'জগমি'আ:-ই-রাব্যানিয়াঃ' (جامعــة (باليــة) নামে একটি বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিদিঠত হয়। তিনি তাঁহার ধন-সম্পত্তি ইছাক সংগঠনে বার করেন। তাঁহার পুত্র হণাসান সূব্হণানী ছিলেন রাক্ষানি লাইব্রেরী ও রাক্যানী অফিসের পরিচালক। তিনি রাক্যানী বিখ-বিদ্যালয়ের 'শায়খ'-ও ছিলেন। ইহার হর-বাড়ী এখনও বিদ্যমান আছে, কিন্তু রাব্যানী আন্দোলন ভব্ধ হইয়া সিয়াছে। ভারত অসেকা ৰাংলাদৈশে ইহা অধিককাল স্থায়ী ছিলঃ বাংলাদেশের যে সঞ্চল শনীথী রাক্যানী দর্শন দারা প্রভাবাগ্রিত হইয়াছিলেন ত'ক্ষেয় আবুল হাশিম (৪.) ও মওলানা আৰদুল হামিদ খান ভাসানী (৪.) বিশেষ উল্লেখযোগ (আমাদ সুবহানী, বিপ্লবী নবী, ৩৪ সং., চাৰু। ১৯৮০,

পৃ. ৭ । ক্লিরোজ আল-মুজাহিদ, মঙলানা ডাসানীর জীবন ও দর্শন, ঢাকা ১৯৮২, পৃ. ৬৮-৭৪)।

ষিলাফাত আপোলন ন্তিমিত হইবার পর সূর্হণানী কানপুরে প্রমিক আন্দোলন গড়িয়া তোলেন। এই সময় কমিউনিস্ট ভাবধার।র প্রতি ভাঁহার একটু ঝোঁক পরিলক্ষিত হয় (Robinson, Separatism, p. 426)। দেশ বিভাগের পর রাশিয়া সফর হইতে ফিরিয়া আসিয়া রাশিয়ানদের বিরোধিতা করা মানবভার বিরোধিতা করার সমতুলা বলিয়া তিনি মন্তব্য করেন। এই কার.প কেহ কেহ তাঁহাকে কমিউনিস্ট ভাবধারার পূর্চগোষক বলিয়া অভিযুক্ত করিয়া থাকে।

হাদ্রোগে আক্রান্ত হইয়া ৬৭ বৎসর বয়সে সূৰ্হণানী গোরখগুরে ইতিকাল করেন ও তথার সমাধিস্থ হন। তাঁহার পূর হ'াসান সূব্হণানী রাক্ষানী উচ্চ শিক্ষা লাভ করেন। তিনি ভারতের 'ক'াওমী আওয়াায' প্রকার সম্পাদক।

সূব্যণানী করেকথানি মূল্যবান গ্রন্থ রচনা করিয়াছেন। ইহা ছাড়া তাঁহার করেকটি নিবছও প্রকাশিত ত্ইয়াছে। তাঁহার রচিত গ্রন্থলির মধ্যে নিশ্নলিখিত সাতটি সম্থিক প্রসিদ্ধ ঃ

(১) ভাষ্-কিরাঃ-ই-মুহাভমাদী, বাংলা অনুবাদ, বিপ্লবী নবী, ভয় সং., ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ, চাকা, ১৯৮০ ; (২) ভাষ্সীর-ই-রাজানি কাা মুকাদিমাঃ ; (৩) দি রাউ'ল-কুরজান ; (৪) আল-ফাল্সাফাভু'র-রাজানিয়াঃ ; (৫) মাবুর-ই-রাজানিয়াত ; (৬) সাফারমামাহ-ই-য়ুরোপ ওয়া আমেরিকা ; (৭) আল-কুরিয়্যাত ! এই গ্রন্থতিন দাাইরঃ-ই-রাজানিয়াঃ, লক্ষে, কর্তৃক (ভারিশ-বিহীন) প্রকাশিত ও ইহাদিগকে স্থামি আঃ রাজানিয়ার গাঠাভালিকাজ্জ করা হইয়াছিল। সূর্হানীয় মতে, ইসলাম একটি বিশ্লবী ধর্ম ও হয়রত মুহাভ্যাদ (সা) ছিলেন বিশ্লের সেরা বিশ্লবী নেতা ; এই মডের আলোকে ভাঁহার সমন্ত গ্রন্থ রচিত।

একজন সুথী 'আালিম হিসাবে সুর্হণানী তাঁহার বাজিগত ও গারিবারিক জীবনে ইসলামের বিধি-নিষেধ মানিরা চলিতেন। তিনি ছিলেন সরল, জনাড়ঘর ও বিনয়ী, তিনি নিজ নামের সহিত 'গুনাহ্-গার', 'ফাক'ীর' 'অগরাধী' ইত্যাদি বিনয়সূচক দক্ষ যোগ করিতেন (সূর্হণানী, তাম কিরাঃ, গৃ. ৫)। বাসিবতা তাঁহার এক বিশেষ ওপ ছিল; অতাভ তেজরী ভাষার দীর্ঘ বজ্তাদানে তিনি সক্ষম ছিলেন, (Minault, Khilafat, p. 46)। শিক্ষকতা কাল হইতেই ক'াদিরিয়াঃ ত'ারীকণাঃ-র সহিত তাঁহার কিছু সম্পর্ক ছিল (Robinson, Separatism, p. 426), কিত উচ্চ গর্যায়ের সূফী হওয়ার চেল্টা তিনি করেন নাই। ধন-সম্পদের প্রতি তাঁহার লোভ ছিল না। প্রস্থিপানীঃ (১) আধাবাদ সূর্য্ণানী, তাহ করাঃ-ই-মুহণ্ণমাদী, লাফী আন বি. . (২) কিলোক আক্ মুক্টায় বাডি বি. . (২) কিলোক আক মুক্টায় স্বাক্তিয়া লাফটিক

ৰাক্ষী, তা. বি., । (২) কিরোল আল-মুজাহিদ, মওলানা ভাসানীর জীবন ও দর্শন, চাকা ১৯৮২ । (৩) Abul Hashim, The Croed of Islam, Dhaka 1980 । (৪) Gail Minault, The Khilafat Movement, Delhi 1982 । (৫) Francis Robinson. Separatism Among Indian Muslims, Cambridge, England, 1974 , (৬) Syed Sharifuddin Pirzada, Fundations of Pakistan, All-India Muslim League Documents, vol. I. Dhaka, n. d.

ডঃ সৃহাত্মন আবুল কালেয

জামান ( اذان ঃ আমান)--দোষণা, ওক্তমারের জুমুজার সাজাত ও দৈনিক সাঁচ ওয়াক্ত সালাতে যোগদানের আহ্শনসূচক

বাক্য স্পিটর পরিভাষিক নাম । হ'াদীছ' অনুযায়ী মদীনায় হিজরাতের ( এক বা দুট বৎসর ) পর হমরত (সণ) মুসলিমদের নিকট সণলাভের সময় ঘোষণার প্রকৃষ্ট উপায় সন্দর্কে সাহণাবীদের সহিত আলোচনা করেন। কেহ সপলাতের সময় আঞ্চন ভালিবার প্রভাব করিলেন, কেহ বলিলেন সিলা কুঁকিবার বা "নাকি-স" বাজাইবার কথা (এক খৰ বহা কঠিকে তৎসংযুক্ত আর এক খন্ত কাণ্ঠ খারা আঘাড করিলে যে শব্দ হয় সে শব্দে প্রচ্যের কুস্টানগণ ভবনকার দিনে প্রার্থনার সময় ঘোষণা করিত এবং ইহাকেই নাকুণ্স বলা হইত )। তখন 'আবদুরা৷হ্ ইবন যায়দ (রা) নাম**ক জনৈক সণৰ্ণাৰী ব্লে**ন যে, তিনি ছপ্নে এক ব্যক্তিকে সসন্ধিদের **ছাদে উঠিয়া করেকটি** বাক্য উচ্চারণের মাধ্যমে মুসলিমসণকে স**ালাতে আহ্বন করিতে** দেখেন। হয়রত উমার (রা)-ও একই **খ**ণ্ন দে**থিয়াহিলেন, এইরুপ** বৰ্ণনা হ'াদীছে<sup>,</sup> পাওয়া যায়। তিনিও ঐ আহ্বন **প্ৰণালীর ক্লভাব** করেন। সকলে তাহাতে সম্মত হও**য়ার হ**বরত **(স**:)-এর **আসে**শে এই আষণান প্রবতিত হয়। তখন হইতে হযরত বিলাল (রা) আয**ান ধ্বনিতে মু'মিনগণকে স**ালাতের আহ্**শন জানাইতেন এবং** অদ্যাপি সণলাতের সময় সেই আষণানই দেওয়া হয়।

সুলী মুসলিমদের আয়ান নিশ্নোতা সাতটি বাকা কইয়া গঠিত ঃ
১। "আলাহ আক্বার" (আলাহ্ ত্রেচত্ম) চারিবার বলিতে
হয়, ইসামি মাালিকের মতে পুইবার।

- ২ । আশ্বাদু আঁল-লা-ইলাহা ইলালাহ্ (আমি সাক্ষা দিভেছি যে, আলাহ হাড়া অন্য উপাস্য নাই) দুইবার ।
- ও। আশ্হাদু আলা মূহ দেমাদার রাস্বুলাহ ( আমি সাক্ষা দিতেছি মুহণশ্মাদ (স') আলা।ধ্র রাস্ব বা প্রেরত পুরুষ) দুইবার।
- ৪। হায়া। 'ৰাবা'স'-সাবাাঃ (সাবাতের দিকে **আইস**) দুইবার।
  - ৫। হ'ায়া 'আলা'ল-ফালাহ' ( মুক্তির দিকে আইস) দুইবার।
  - ৬। ভারাহে আক্বার, দুইবার।
  - ৭। লা-ইলাহা ইরালাহ্ (আলাহ্ ডিল উপাস্য নাই) একবার।

হয় ও ৩য় বাকা দুইবার উলারণের গয় অধিকতর উলৈঃছরে তৃতীয় বার উল্চারণ করাকে তারজা বলা হয় এবং সাধারণত বিধিবদ্ধ বলিয়া বিবেচিত হয়; কেবল হণানাফীরাই ইছা নিষেধ করেন। প্রাতকালীন সালাতের "লাস্ত-সালাত আরক্ষম মিনা'ননাওম" (নিমার চেয়ে সালাতে উভয়), এই ব্রুক্তির আরণানের ৫ম বাক্সের গয় দুইবার উলারণ করা হয়। শী আ স্বলুবার আরণানের ৬৯ বাক্সের পূর্বে আর একটি বাক্য "হণায়া আলা আররি'ল-'আমাল" (উভম কার্যে আইস) যোগ করেন। শী আরা সর্বশেষ বাক্যটি দুইবার উলারণ করেন। সুমী ও শী আদের আরণানের মধ্যে এইটুকু পার্যকা আছে।

আবান উচ্চারণের সময় সোভারা আমানের মাকাশ্রনি অনুচ-বার উচ্চারণ করে। তবে ৪র্ছ ও ৫ম বাকোর পরিবর্তে ভাহারা "লা হাওলা ওয়ালা কুওরাচা ইলা বিল্লাহ্" ( আলাহ্ ভিন্ন অন্যের কোন শক্তি বা ক্ষকতা নাই) বলে। "আসা-সালাভু খারকুম মিনাম-নাওম" বলিবার সময় শ্রোভারা বলে, "সাদাক্তা ওলা বারাহ্ভা"— ভূমি সভা বলিয়াহ ও ঠিকই বলিয়াহ।

আবশানের পর একটি দু'আ' গড়ার রীতি আছে যাহাতে আযশানের কথাওলিতে যে আহশন সূচিত হয় সেই আহশনকে একটি পূর্ণ গরিণত আহশনরূপে এবং সণালাতকে একটি চিরছারী অনুষ্ঠানরূপে স্বীকৃতি দেওয়া হয়। সংখে সংখে মুহ'াদ্মাদ (স')-কে তাঁহার যোগা মর্বাদ। এবং প্রতিভূত উচ্চছান প্রদানের জন্য আলাহ্র নিকট প্রার্থনা করা হয়।

আয়ানের কোন নির্দিষ্ট সুর নাই। বাকাগুলির যথানথ উচ্চারণের সহিত যে-কোন গরিজাত সুরের সংযোগ করা থাইতে পারে (Snouck Hurgronje, Mekka. ২য় য়ড়, ৮৭ পু. দেখুন)। মন্ত্রার যুগগৎ বিভিন্ন সুর কানে ডাসিয়া আমে; সেখানে আয়ানি একটি অত্যন্ত উন্নত করা। কভেক হায়ালী 'আরিয় আয়ানে কোন সুর সংযোগের পদ্ধপাতী নহেন।

ইসলাম মুসলামানকে প্রামা'আত বা সংঘবদ সুচু জীবন পরিচালনে উদ্ধা করিবার প্রশিক্ষণরূপে সংঘবদ স'লোতের উপর অত্যন্ত বেশী ভরুত্ব আরোপ করে। এই কারণে মুসলমান মখন গৃহে বা মাঠে স'লোত অনুচানে উপাত হয়, তখন তাহার পক্ষে অনুমানিতভাবে উচ্ছৈবর আম'লন দেওয়া শ্রেয়, মাহাতে ইচ্ছুক শ্রেতাগণ স'লোতে যোগদান করিতে পারে। মসজিদে জুমুপ্লাঃ এবং প্রত্যহিক পাঁচ স'লোতের সময় স্থাম'লন অবশা কর্তব্য।

দুই 'ইদের সালাত, সূর্যগ্রহণ ও চন্দ্রগ্রহণের সালাতের জন্য "আসা-সালাতু জামি'আঃ" (সালাতের জামাা'আত আসন্ন), এই একটি মার বাকা উচ্চারণ করিয়া সালাতের জন্য আহ্যন করিতে হয়। এই বাকাটি হ্যরত (সা)-এর সময় হইতেই চালু আছে বলিয়া বণিত হয় (জু. i-Goldziher in ZDMG 49, 315)।

ইসলামের গ্রাম হইতেই বিভিন্ন সময়ে বিভিন্ন শ্বানে আম্বানের বাকাগুলির মধ্যে যে সাধারণ ৮৮৮.মর পার্থক্য দৃণ্ট হয়, তৎসম্পর্কে প্রেয়াজনীয় তথ্য মাক্রীথীর 'খিতাতা', ২য় খতে, (২৬৯ পৃ.) পাওয়া যাইবেঃ

মুসলিমগণ নবজাত শিশুর জংমর পরেই তাহার ডান কানে আমান ও বাম কানে ইকামিত উচ্চারণ করিছা তাহাকে অভার্থনা ভাগন করে। প্রাকৃতিক দুর্যোগের—যথা ঝড়, মহামারী ইত্যাদির সময় ঘন ঘন মাযান উচ্চারণের রীতি প্রচরিত। তাহাছাড়া কাহারও উপর জিনের প্রভাব পড়িয়াছে মনে হইলে কোন কোন অঞ্চলে ভাহার ডান কানে আমানের বাকান্তনি উচ্চারণ করা হয়। (Lanc, Arab. Society in the Middle Ages. ১৮৬ পৃ.; Spouck Hurgronje, মন্ধা, ২য় বণ্ড, ১৩৮ পু. দেখুন)।

প্রস্থান্ধ (১) বুখারী, সাহণীহণ, কিভাবে'ন আযণান (French Translation of O. Houdas and W. Marcais, i. 209 প্.; (২) A. N. Latthews, মিশকাতু'ল-মাসণাবীহ'; ১৪১ প. এবং অন্যান্য হণদীছা সংগ্রহ গ্রন্থ ও কিকাহ শ্রন্থ সমূহ।

Th. W. Juynboll (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুর কাদের 'জায়াব ( باله : 'আয়ণাব), আল্লাহ্ বা কোন শাসক পদত্ত হেগা, কত্ত, (দৈহিক বা মানসিক) ক্লেশ, এক কথায় দত্ত (উক্ষাঃ)। ইহাতে দত্ত প্রদানকারীর প্রেক্ষ তাহার ক্লমতার প্রকাশ মেমন স্চিত হয়, তলুগ নায়বিচারের প্রতি তাহার আক্রণত পরিলক্ষিত হয়। কুরেআনে আলাহ্র বিচারের কথা পুনঃ পুনঃ উন্নিগিত হইয়াছে। ইহা ব্যক্তি বিশেষ ও সমগ্র জাতির উপর ইহাজে। ইহা ব্যক্তি জবিশ্বাস, নবীদের প্রতি জবিশ্বাস ও আল্লাহ্র বিক্রন্ধে বিলেহের ব্যাপারে 'আয়ণাব-এর কথা কুরেজানে উন্নিগিত হইয়াছে। ( যথা, 'আাদ, ফিরুজানিন, ল্ড', নুহ'ও ছণমুদ্ধ কণ্ডম প্রভৃতির পরিপামের

বিবরণ ৪.)। পরকালের শান্তি কবরেই আরম্ভ হয় ('আযাণাব্'ল-কণবর ), এ বিষয়ে 'জাহাদ্বাম এবং মুনকার ও নাকীর দ্র'।

শারী'আতে শাস্তি চারি প্রকারঃ

- ১। কিংসাসে অর্থাৎ দৈহিক অপরাধের জন্য অনুরাগ দৈহিক বাজি। এই নীতি অনুযায়ী অপরাধীকে নিহত, আহত বা অসহীন করা হাইতে পারে। (কিংসাাসে চ.)
- ২ : দিয়াত বা দিয়াঃ অর্থাৎ র্ডাগাত বা অংগহানির জন্য অর্থাও : বাদী কি সামানের অধিকার ত্যাগ করিলে কিংবা কি সামের প্রথক অসম্ভব হুইলে বা উহার অনুমতি প্রদত্ত না হুইলে (দিয়াঃ, দ্র.) দিয়াতের ব্যবস্থা হয়।
- ৩। হণদ্ অর্থাৎ শারী'জাত নির্ধারিত শান্তি যাহা বাড়ান বা ক্মান যায়না। ষধা, পাধর মারিয়া হত্যা করা, নিদিল্ট সংখ্যক বেছাছাত, হস্ত কর্তন (হ'।দি ৪.)।
- ৪। তা'বীর অর্থাৎ বিচারকের বিবেচনানুষায়ী প্রদত্ত শান্তি। ইহা কারাদেও, নির্বাসন, দৈহিক শান্তি, কর্পমর্দন, তির্কার বা যে কোন প্রকার অব্যাননার্জনক কার্য হইতে পারে। দৃশ্টাঙ্বরুপ বিচারক অপ্রাধীর মুখে কালি মাখাইতে, তাহার চুল কাটাইয়। দিতে বা তাহাকে রাভায় রাভায় ঘুরাইতে পারেন ইতা।দি (তা'বীর র:)।

মুসলিম আইনে শান্তি আরাহের অধিকার (হারু:রাাহ্) যা মানুষের ব্যক্তিগত অধিকার (হারু:ল-'ইবাদে) হইতে পারে। শেষোক্ত ক্ষেপ্তে শান্তি ক্ষতিগুল্ক পক্ষের (বা তাহার আত্মীয়-শ্বন্থন বা ওয়ারিছের) অধিকার ও দাবীর প্রেক্ষিতে প্রদত্ত হয়। যেমন, কিংসাসা প্রদত্ত হয় বাদীর ব্যক্তিগত অধিকার হিসাবে।

আল্লাহ্র বিধি লঙ্ঘনের ক্ষেত্রে প্রদত্ত শান্তিকে ইসলামী আইনের এক বিশেষ নীতি অনুযায়ী "হালুলাহ্" রূপে গণ। করা হয়। আল্লাহ্ ক্ষমাশীল, প্রকৃতপক্ষে তিনি বান্দার শান্তি কামনা করেন। দণ্ড আল্লাহ্র অধিকাররূপে বিবেচিত হইলে অপরাধী যতদুর সন্তব তাহার অপরাধ গোপন করিয়া অথবা তাহার খীকারোজি প্রত্যাহার করিয়া গোপন ক্ষমার জনা আল্লাহ্র কাছে প্রথনা ভাগন করা বৈধ। এইরূপ অবস্থায় সাক্ষীগণের পক্ষে অপরাধীর বিক্তমে সাক্ষানা দেওয়া, বিচারকের পক্ষে অপরাধীকে শান্তি এড়াইবার সুযোগ দেওয়া, অপরাধীকে খীকারোজি প্রত্যাহারের সুবিধা দান করা অবৈধ নহে। তবে অপরাধী যুগপৎতাবে কোন মানুষের অধিকার হরণ বা ক্ষম করিলে এবং ক্ষতিপ্রস্ত ব্যক্তি তাহার শান্তি দাবী করিলে কাহারো পক্ষে অপরাধীর প্রতি অনুকন্সা প্রদর্শন বৈধ নহে।

আইনে নির্ধারিত শান্তির (হ'ান্) বেলায় বিচারকের কোন স্থানীনতা নাই এবং তিনি শান্তি প্রদান করিতে বাধা। শেষোক্ত শান্তির ক্ষেত্রে আগরাধীর পক্ষে সুপারিশ করা অবৈধ, করা হইলে তাহা প্রথনের অনুমতি নাই। কিন্তু এই বাগারে আসামীর অপরাধ প্রমাণের জন্য বরাবরই সুব কঠিন আইনানুমোদিত প্রমাণের প্রয়োজন। মুখা, ব্যক্তিচার প্রমাণের জন্য চারিজন প্রত্যক্ষদশী সাক্ষীর সাক্ষ্য প্রয়োজন। প্রকৃতপক্ষে আইনের বিধান এত কঠিন যে, শান্তি প্রদান প্রায়ই সভবপর হয় না। কার্যত নির্ধারিত শান্তি কেবল একটি মার নিশ্চিত ভিত্তি অর্থাৎ অপরাধীর ধীকৃতির উপর প্রতিশিঠত হইতে পারে। এই ক্ষেত্র নির্ধারিত শান্তি তাওবার শামিল।

প্রস্থানী ঃ বিভিন্ন মামাহাবের ফিকাত্ প্রস্থানি বাতীত শাফিন্স মতবাদের জন্য : (১) E. Sachau., Muhamm. Recht nach Schafitischer Lehre (Berlin 1897), p. 757-849 (3) Snouck Hurgronje in ZDMG, liii. 161 %. (-Versor, Gesch. ii. 408 a.), (6) do., Mr. L. W. C. Van den Berg's beoefening Van het Mohamm. recht. ii. 49-61 ( - Verspr. Geschr. ii. 188-201). হানাফী মতবাদের জনা: (৪) J. Kresmarik, in ZDMG. (lviii 69-133, 316-360, 539-581, (c) L. W. C. van den Berg, Le droit Penal de la Turquie (in La legislation Penale comparce, Berlin 1893), (6) G. Bergstrasser, Grundzuge, des Isl. Rechts, Berlin 1935, p. 96 a. (9) J. P. M. Mensing, De bepaalde straffen in het Hanbalietische recht, Leiden 1936; (b) A. Von Kremer Culturgesch, des Orients unter den Chalifen, i. 459-469, 540 প. মাালিকী মতের জনা (a) M. B. Vincent. Etudes sur la loi musulmane (rite de Malek); (50) Legislation (Paris 1842), (55) 1. Goldziher, in Zum altesten Strafrecht der Kulturvolker, Fragen zur Rechtsvergleichung, gestellt von Th.-Mommsen, beantwortet von H. Brunner, C. S. (Leipzig 1905) p. 102 91. (53) J. Kohler, in Zeitschr. fur vergl. Rechts-Wissensch., viii. 238-261, O. Procksch, Uber die Blutrache bei den vorislamischen Arabern, und Muhammeds Stellung zu ihr (Leipzig 1899), (80) J. Wellhausen, Reste arabischen Heidentums (2nd. ed., Berlin 1897), p. 186. 9.1

W. Juynboll (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের আাঘার (ুা) হয়রত ইবরাহীম ('আ)-এর পিতা (৬ঃ ৭৫)। এই সারাতে ইবরাহীম ('আ)-এর পিতারপে আাযার-এর নাম উদ্ধেখিত হইরাছে, কিন্তু জনা দুইটি আয়াতে (৯ঃ ১১৪ এবং ৪৩ঃ ২৬) কেবল ইবরাহীম ('আ)-এর পিতার উদ্ধেখ খাছে, 'আাযার' নামটির উদ্ধেখ নাই, তবে একই বাজি অর্থাৎ আযারকেই নিঃসলেহে বোঝান হইরাছে। মুসলিম লেখকগণ বাইবেঞের বর্ণনার (Genesis 11: 26) উপর নির্ভর কারিয়া ইবরাহীম ('আ)-এর নিতার নাম বাইবেলোজ Terah এবং কুরেআানোজ (ুা)-এর মধ্যে সম্বার সাধনের প্রয়াস পাইরাছেন। যথা, ইব্ন হ'াবীবের কিত্যাব্দুল-মুহ'াকারে উক্ত হইরাছে: "তুা পুল-মুহ'াকারে উক্ত হইরাছে: "তুঁং" (তারাহ' আথি আয়ার) এবং রাালিংবের মুক্রাদ্যাতে বলা হইরাছে: "তারার অর্থাৎ ইবরাহীম ('আ)-এর পিতার নাম তারোহ' ছিল। উহাকে 'আরবীতে আয়ার করা হইরাছে" ইত্যাদি।

ভারাছণ ও আমার সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনার জন্য ডাফসীরু'র-মানার ৭খ, ৫২৫ গৃ. দেখুন। এই আলোচনার সংক্রিণ্ড-সার এই ঃ আমাদের মুফাস্সির, ঐতিহাসিক এবং ভাষাবিদগণের মতে, ইবরাহীম ('আ)-এর পিতার নাম ছিল ভারার (টু) এবং আমার ছিল ভাহার উপাধি, অথবা আমার ছিল ভাহার রাভা অথবা পিতার নাম অথবা একটি দেব মুর্ভির নাম। আল-মুজ্জাত এবং আল-মারুর্লাণ হইতে বর্ণনার দেখা যার যে, বংশ-ভালিকাবিদ এবং ঐতিহাসিকদের মতে ইবরাহীম ('আ)-এর পিতার নাম ভারার অথবা ভারাহ। মুহণদ্ভিত ও

ঐতিহাসিকলপের মতগুলি উদ্ধৃত করিবার পর আন-মানারের রচরিতা বলিতেহেন, যদি এই আফারের নাম সংগ্রীর বিভিন্ন থতের সমগুর সাধন করা যার তাহা হইলে উল্লম। নতুবা আমরা ঐতিহাসিকদের কথা ও বাইবেল-এর বর্গনা পরিত্যাপ করিব। কারণ ঐঙলি আমাদের নিকট নির্ভর্যাপা নহে, ইত্যাদি।

কেছ কেছ বলেন, আষার ইবরাহীন (আ)-এর দাদা বা চাচাও হইতে পারে (সার সায়াদ আহু মাদ বা, তাঞ্চনীক ন-কু চুজান, আগ্রা, ১৩২২ হি. ১৯০৪ খু., ৬ ঃ ব৫ ঃ আবু ল-কারাম আয়াদ, তারজুমানু ল-কু র্নান, দিল্লী, ১৯৩১ খু., ১খ, ৪৩১ ঃ মুহ লমাদ 'আনী, The Holy Qur'an. ৬ ঃ ব৫. চীকা ৭৯০) ঃ কারপ 'আরবীতে পিতামহকেও পিতা বলার রীতি আহে, অনাগ্রেক কু নু রানে (২ ঃ ১৩৩) চাচা ইসমাণ বল-কেও য়া কু ব (আ)-এর "৽ দ্বি ব বিত্ত কুরু ব বিয়া বারা। বিত্ত আয়াত ৬ ঃ ৭৫ তে আয়ারকে ইবরাহীম ('আ)-এর "দিতা"-রু পারাত ৬ ঃ ৭৫ তে আয়ারকে ইবরাহীম ('আ)-এর "দিতা"-রু পারাত ৬ ঃ ৭৫ তে আয়ারকে ইবরাহীম ('আ)-এর "দিতা"-রু পারাত ৬ ঃ বর তে আয়ারকে ইবরাহীম (বা)-এর শিতা"-রু পারাত ৬ ঃ বর তে আয়ারকে ইবরাহীম (বা)-এর শিতা"-রু কির বারাহীয় হিনিত নাই ঃ

কুরুআন বাতীত বাইবেলেও আাযারের মৃতিপুজার কথা উল্লিখিত হইনাছে (খোরমা ২৪:২)। মুসরিম ও মাহদী উড্চ সভেই জানা যায় যে, আয়ায়ে ওধ মতিপজক ছিল না, বরং মতি নির্মাণ ও বিক্রয় করিত (দেখুন Salo, কু-রআনের ইংরাজী পু. চীকা )। কুণ্ডুলান মাজীদে উল্লিখিড হইয়াছে যে, ইনুৱাটোম ('আ)-এর প্রচার সাল্লেও শেষ পর্যন্ত আয়োর প্রতিমা শ্রুল ছাড়ে নাই, বরং ইবরাহীম ('এ)-কে বহিত্কার করিয়াছিল (১৯:৪৬), কিন্ত ইবরাহীয় ('এা) ভাহার পাগ ক্ষালনের জন্য আল্লাহর নিকট প্রাথনা করিবার প্রতিশুন্তি দিয়াছিলেন: বাস্তবে প্রাথনা করিয়া যখন জানিতে পারিলেন মে, আাযার আক্লাছর শন্ত ( ১ : ১১৪ ) তখন তিনি প্রার্থনা ক্ষান্ত করিলেন : খুস্ট ধর্মের ইতিহাস্বের। (Eusebius) Abram-এর পিতার নাম আখার (Athar) লিখিয়াছেন। ইহা আয়ারের অন্ত্রাপ কোন হিন্দু নাবের নামান্তর, 'আরবী ভাষায় প্রচলিত ছিল, যেমন হেনোক (ইংরাজী বাইবেলে Enoch ) দ্বানে ইদরীস। বাইবেন্নেও একই ব্যক্তির বিভিন্ন নাম प्तथा यात्र। त्ययन, मूजा। ('बा)-अत प्रवत Zethro, Zether, Hobob, Raguel, Readly & Exodus & 1 St. St 1 S ইত্যাদি। কুমুব্যান (৭:৮৫, ইত্যাদি) ভূমায়ব Reuel, Rauel ( Numbers : ১০/২৯ ) এবং উভয়ই হিন্দুতে ্যাকু, বাংলা অনুবাদে রায়েল। কেহ কেহ মনে করেন, কু-রজ্ঞানের ১৪ । ৪১ হইতে বুঝা যায় যে, ইবরাাহীম ('রা)- এর গিতামাতা উভয়েই মসলিম ছিলেন বলিয়া ইবরাহীম ('লা) তাহাদের জন্য ক্রমা প্রার্থনা করিয়া-ছিলেন<sub>া</sub> কি**ন্ত আযোরকে কু**নুহ**ানে স্পণ্টত পৌত্তিক বলা** হইয়াছে 🛊

হান্তপঞ্জীঃ (১) কুংক্থান মাজাণ, হণাণীছা হান্তসমূহ।
(২) কাইকেল ; (৩) Jewish Encyclopaedia, 12 ; 107 ;
(৪) রাজিকে, আল-মুফ্রাণাত ফী গণরীবি'ল-কুক্রান ; (৫) ইক্ন
হণাবীক, কিতাবিল-মুহণকার ; (৬) ইক্ন মানজ্ব, লিসাানু'ল'ঝারাব ৫খ, ৭৬ ; (৭) তণাবারী, তা'রীখ, ১খ, ২৫৩, ৪. ; (৮)
কিশ্সণসূশ্ল আনবিয়াণ, কাররো ১৩৩৯, ৪. ৫১ ; (৯) সুমূত্বী,
কিতাবিশ্ল-ইত্কণান ৩১৮ ; (১০) ইক্ন 'আসাাকির, আভ-

ভা'রীখু'জ-কারীর ২খ. ১৬৪; (১৯) S. Fraenkel in ZDMG ১০৬: ৭২; (১২) A. Jeffery, Foreign vocabulary of Qur'an, ৫৬-৫৫; (১৬) J. Horovitz, Koranische Unter suchungen 85, 86; (১৪) মুহ'াম্মান 'আবদুহ, ডাফ্লসীরু'লমানার, কারবো ১৬৩৭ হি., ৭খ, ৫৬৫-৫৬৮ বৃ.; (১৫) Sale. English Tr. of the Qur'an, 95 Footnote; (১৬) দা, মা, ই, আরবী, সং, ২/১; ৩১।

**'আবদু'ল মাজিদ দার**য়াবাদী (দা.মা.ই)/আবুল কাসিম মুহস্মদ

আদমুদ্দীন **আয়ান্ত ( — i-আয়াঃ, বহুবচন আ**য়ি এবং আয়ান্ত ) এর অর্থ প্রকাশ্য নিদর্শন, চিহ্ন অথবা মু'জিনাঃ ( অনৌকিক কার্য ) **অথবা কুরুলানে**র প্রবচন। কোন বস্তু চিনিবার উপায় বা নিদ্র্শন **অর্থেও ইহা ব্যবহ**াও হয়। এই চিহ্ন বিভিন্ন প্রকারের হইতে পারে। যথা, আল্লাহ্র অভিত্ন এবং তাঁহার একর প্রমাণের জন্য সম্প্র স্থৃতিকৈ একটি নিদর্শন অথবা বিশেষ বিশেষ সৃষ্ট বস্তকে এক একটি নিদর্শনরূপে উপস্থিত করা হইয়াছে : ভীতিজন ঘটনা বা বি**পদাপদকেও চিহি**ত করা হইয়াছে আল্লাহকে সমরণ করিবার পক্ষে এক একটি আয়াতে বা নিদর্শনরূপে। পয়গছরদের মু**'জিয়াঃ তাঁহাদের সভ্**তো প্রমাণকারী মিদর্শন । এতব:তীত আয়েগত **শব্দটি উপদেশ** অর্থেও ব্যবহাত হ**ইয়াছে**। উল্লিখিত সকল অর্থে **শব্দটি কুণরআনে ব্যবহাত হইয়াছে (দেখুনঃ** লিসটনু'ল-'আরাব্ ১৮**খ, ১৬৬ পৃ. 'আসি'ম, ক**াম্স)! পারিভানিক অর্থে আয়িত বাজতে সেই বাকাকে বুঝায় থাহার একটি থারও এবং একটি সমাণিত আছে এবং কু-রজানের কোনও সুরার মধ্যে উহা বিদ্যমান। অন্য এক সংভ। অনুষায়ী "আয়োত কু'রআন্নের ঐ অংশ যাহার প্রারও পূর্ববতী হইতে এবং সমাণিত পরবতী হইতে বিশ্ছিন।" (দেখুন, ত মাশ কুবরামাাদাঃ, মিফতাহি 'স্-সা'আদংঃ, হায়দরাবাদ ১৩২৯ হি., পু. ২৫**৩ , মাওদু:'আডু'ল-'উ**লুম, ইস্তামুল ১৩১৩ হি., ২খ, পু. ৩৮ )। কিন্<u>র</u> উপরোক্ত সংভার ব্যতিক্রম কয়েকটি অফরসমণিট পূর্ণ আয়।।ত-রমেপ স্বীকৃত। উদাহরণ ঃ الم ३ (२३১) এক একটি ভাায়াতরূপে গণ্য, অথচ السر (১২ ঃ ১) পূর্ণ আয়াত নহে। ইহা **ছাড়া, কোন পূর্ণ অর্থ প্রদান করে না এমন কতেক শব্দ-সম্ভিট পূর্ণ** আায়াতরপে গণা। যথা, সুরা ফাাতিহ।ত الرحمن الرحمن الرحمة আর্-রাহ মানি-এ مدعمتان ( ৫৫ ঃ ৬৮ )। হ্যরত (স') যেইভাবে ্ قبوقيقي ) এইগুলির আর্ডি শুনিয়া সাধাাবা (রা) কে শিক্ষা পিয়াছেন সেইভাবে এইওলি রক্ষিত হইয়াছে: আবার কতত্ত্তি দীর্ঘ আয়োত জর্ম **পৃষ্ঠা (যথা ৪ : ১**২ ) এমনকি পূর্ণ একে পৃষ্ঠা (যথা ২ : ২৮২ ) حمدى دازر: حق ديني ان دلى جر) । कुज्ञा ब्रह्मित्व ( أستأتيسول ١٩٣١ ع مقدمه ص ٢٣

আারাতগুরি ফাাসি লাঃ (فاصلة ج نواصل ) এর্থাও ছেদ চিক্ত থারা পরস্পর বিমুক্ত হইয়া থাকে। আায়াত-এর শেষ শব্দের শেষ অক্ষরকে ফাাসিলার অক্ষর বলা হয়। যথা, সুরাঃ ফাাতিহণতে ফাাসিলার অক্ষর তি তাল এবং সুরাঃ বাকণরাতে এবং এবং করা হয়। বাকণরাতে তাল এবং করা হয়। বাকণরাতে তাল এবং করা হয়।

কুরুর্বানের আারাতশুলি অবতীর্ণ ইওয়ার হিসাবে দুই প্রেণীতে বিভক্তঃ মঞ্চী ও মদনী। এই দুইটি পারিভাষিক শব্দ সাধারণত তিমটি পৃথক অর্থে ব্যবহাত হয়। যথা, (১) ঐ সম্প্র আায়াতকে মঞ্চী বলা যায় বাহা হিজ্পুতের পূর্বেই হুউক ুবা পরে, মঞ্জা বিজয়-

কাৰে অথবা হ'াজ্ঞা'ডু'ল-বি'দাা'-এর সময় মঞ্জায় নাষিল হইয়াছিল। যে আয়োত্থলি কোন সফরে বা অভিযানকালে নামিল হইয়াছে, উহা মঙ্কীও নহে, মদনীও নহে। (২) মঙ্কী ঐ সমস্ত আয়োত যাহা নক্সাবাসী কাহারও সহিত সম্পর্কিত কোন উপলক্ষে নাযিল হইয়াছিল এবং মদনী ঐ সমস্ত আয়োত যাহা 'মদীনাবাসীর উপলক্ষে নাষিল হইয়াছিল। (৩) হিকরতের পূর্বে অবতীর্ণ আয়োডঙলি ম**রী এবং** হিজরতের পর অবতীর্ণ আয়োতঙলি ম**হাতে নাযি**ল হইলেও মদনী। এই মতটি প্র**হল**যোগ্য। এতমাতীত আরও প্রকার**ডেদ আছে। যথা,** হাদারী (حضرى) অথাৎ গৃহে অবস্থানকালে নাযিল, সাফারী ( سفرى ) मरुदात असरह नाविश, अाहको ( معبوتي ) डील्मकात नियिल, निजासी (شقائي) भोजकात नायिल, काद्राभी (فراشي) বিহানায় শায়িত অবস্থায় নাাযিল, নাওমী ( نومى ) ঘুমত অবস্থায় नायित, षाब्रुव ी ( ارضی ) हु५८५ नायित এवং आमावि ) ( ارضی ) উৰ্ধলোকে নাযিল (দেখুন জাল-ইৎকণান ১খ, ১০ প., খানাকণীঃ কাশুশাফু ইস্'তি'লাহণাতি'ল-ফুনুন, **কলিকাতা ১৮৬২, ১খ, ১০**৫ প., মিফ্তাহে-'স-সা'আদাঃ ২খ, ২৩৮ , মাওদু:'আাতু'ল-'উলুম, ২খ, ১৬ প.।

আায়াতসমূহ তকধাস্থ বিধানের স্বরূপ হিসাবে দুই শ্লেণীতে বিভক্ত। যথা, মূহ কামাত ও মূতাশাবিহাতে এবং এই বিভাগের উল্লেখ কু র্যানে (৩:৭)ও পাওয়া ধায়। মূহ কামাত সেই সমস্ত আায়াত যাহাদের অর্থ সূস্পত মূতাশাবিহাতে, যাহাদের অর্থ সূস্পত নহে। শেষোক্ত আায়াতগুলি الحروف المتعلقات (কতগুলি সুরায় প্রথমে অবস্থিত একক অন্ধর বা অন্ধরসম্ভিটর )-এর নারে। উহাদের অর্থ সূস্পত নহে বলিয়া উহাদের বাাখা একাধিক হৈতে পারে। (দেখুন আল-ইৎকণান, ২খ, ১: মিফ্ডাহে সা-বাাদাঃ ২খ, ২১), এবং মাওলু 'আালু'ল-উলুম, ২খ, ১১)।

রাসুল (সণ)-এর সময়ই আয়াতের সংখ্যা গ্রন্ন করা হইয়াছিল। কু-রআনে উক্ত হইয়াছে, "নিশ্চয়ই আমি তোমাকে বারংবার
আর্তির সাতটি আয়াত (سببا من المثانى) এবং মহান কু-র্আন দিয়ছি" (১৫ ঃ ৮৭)। ভাষাকারগণের মতে ইহাতে সৃয়াঃ
ফ্যাতিহার প্রতি ইন্সিত করা হইয়াছে যাহা সণালাতে বারংবার আর্তি
করা হয়। এই স্রায় সর্বসম্মতভাবে সাতটি (سببا) জ্যায়াত
আছে। হাদীছে হইতেও প্রমাণিত হয় যে, রাস্ল (সণ)-এর জীবস্পায় কু-র্আন মাজীদের আায়াতের সংখ্যা নির্ময় করা হইয়াছিল।

ভাফসীর বায়ণাধানীতে বলা ছইয়াছে যে, সুরাঃ বাকারাতে ২৮১টি আায়াত আছে। ইব্ন 'আব্যাস (রা) হইতে বলিত হইয়াছে যে, স্থিকাংশের মতে কুণরআন মাজীদের অবতীর্ণ শেষ আায়াতটি সহকে হয়রত (সা) বলেন. "ইহাকে বাকারার ২৮০তম আয়াতের পরে সয়িবিতি কর"। 'আরবের বিভিন্ন অঞ্জের কারেরী (১৮৮—কুণর আম পাঠক) গল কুলরআনের আয়য়াত সংখ্যা নির্ধারণ করিয়াছেন। কুফীদের মতে সংখ্যাঃ ৬২৩৬ (কথিত হয় ইহা হয়রত 'আলী (রা)-এর উজি, ইহাই সাধারণত পৃথীত মত); বসরাবাসীদের মতে ৬২১৬, সিরিয়াবাসীদের মতে ৬২৫০, ইসমাাইল ইব্ন আফার মদনীর মতে, ৬২১৪ (ইহাই ইরাকীদের মতে), মহীদের মতে, ৬২১৮; হয়রত 'আইশা (য়া) এর মতে, ৬২১৮; হয়রত 'আইশা (য়া) এর মতে, ৬৬৬৬। আয়য়াতের আয়য় ও শেষ কোথার, এই সয়গে মতডেদের কারণে সংখ্যায় এইয়ণ ভারতমা হইয়াছে।

প্রস্থাপ্তীঃ প্রকল্প উদ্ধিবিত প্রস্থরাজি, এতদ্যতীত দেশুন (১) কু:রতু:বী, আল-জামি' ফী আহ:কামি'ল-কু:রআন, ১ঃ ৫৭ ইঃ (২) সূত্ত নৈ ইংক ান, বাব ১, ১৯, ২৮, ৫৯, ৬২, ৬৬, (৩) Fleischer, Kleiner schriften, ১২, ৬১৯. হণাশিয়াঃ ২; (৪) Jeffery, Foreign vocabulary of the Kur'an, P. 72, 73; (৫) A Spitaler Die Verozah-lung des Qurans; 1935; (৬) C. A. Keller, Das Wart Othals offenbarungszeichen Gottes 1946, (৭) R. Bell, Introduction to the Quran, P. 153-154.

আহ'মাদ আতিশ (দা.মা.ই.)/আবুল কাসিম মুহস্মদ আদমুদীন 'আটিলাঃ (ঝিটিচ) (রা) বিন্ত আবী বাকর (রা), ম্বাস্ক (সণ)-এর প্রিয় পদ্মী। ইনি হিন্ধরতের আট কিয়া নয় বংসর পর্বে জন্মগ্রহণ করেন (৬১৩-৪)। তাঁহার মাতা ছিলেন উল্ম ক্সমান বিন্ত 'উমায়র ইবন 'আমির। হযরত 'আইশাঃ (রা)-এর নিজের কোন সভান না থাকিলেও তাঁহার কুনয়া ছিল তাহার ভগিনী-পুর 'আবদুলাহে ইত্ন-যুবায়রের নামানুসারে উম্মু 'আবদিলাহি। খাদীজা (রা)-এর ইত্তিকালের পর 'উছ'মাান ইবন মাজ''উন (রা)-এর পত্নী খাওলাঃ বিনত হণকীম (রা) হযরত (সা)-এর সহিত তাঁহার বিবাহের গ্রন্তাৰ করেন। হয়রত (সা) বিবাহ করিতে রাজী হন এবং খাওলাঃ 'আৰু বাক্র (রা)-এর নিকট প্রস্তায় করেন। পূর্বে ভুবায়র ইব্ন মুড'ইম-এর সহিত তাঁহার বিবাহ ছির হইয়াছিল বলিয়া আৰু ৰাঞ্র (রা) ইতন্তত করিতে খাকেন। পরে স্বয়ং স্থারর ইব ন মত"ইম-ই প্রস্তাবটি নাকচ করে। ফরে হযরত (স°)-এর সহিতই তাঁহার বিবাহ নৰওতের ১০ সনে অনুষ্ঠিত হয়। তখন তাঁহার বয়স হয় কিথা সাত বংসর ছিল। হিজরতের ৬/৭ মাস পর তিনি মদীনায় হয়রত (স:)-এর সহিত বসবাস করিতে ব্দক করেন। তাহার মহর ৪০০ দিরহাম (মুসলিম-এর হণদীছা অনুষায়ী ৫০০ দিরহাম, কিতাাবু'ন-নিকাাহ' ) ছিল।

হিজরী ৬ সনে (৬২৮ খু.) মুস তাবিকা গোরের বিরুদ্ধে অভি-যানের সময় 'আইশা: (রা) হয়রত (সা)-এর সঙ্গে ছিলেন। অভিযান হটতে ফিরিবার পথে যখন সমগ্র বাহিনী বিশ্রাম গ্রহণ করিতেছিল, তখন 'আইশা: (রা) তাঁহার হাওদা হইতে বাহির হইয়া দরে মাঠে শৌচক্রিয়া সম্পাদন করিতে হান। ক্রিরিয়া জাসিয়া তিনি দেখিতে গান যে, তাঁহার হারটি কোথাও পড়িয়া গিয়াছে: তিনি হাওদার পরদা তলিয়া না রাখিয়াই হারের সন্ধানে চলিয়া যান। ইতিমধ্যে ৰাভার সময় হইলে তন্তাবধায়কগণ আসিয়া দেখেন হাওদা স্থারীতি পরদারত। ভাষারা মনে করিজেন, 'আইলাঃ (রা) হাওদাতেই আছেন। সতরাং তাহারা হাওদাটি উউপঠে উঠাইয়া দেন। তারপর কাফিলা ৰাভ্ৰা শুক্ল করে। 'আইশাঃ (রা) ফিরিয়া আসিয়া দেখেন যে, কাফিলা চলিয়া পিরাছে । ইহাতে তিনি ভীত হইজেও মানসিক ধৈর্য না হারাইয়া নিক্তেক আগাদমন্তক আবত করিয়া সেখানেই বসিয়া রহিলেন। তিনি জানিতেন যে, কাঞ্চিলা খাছার পর কোন কিছু পড়িয়া থাকিল কিনা তাহা দেখিৰার জনা লো<del>ঞা নিখ্যত থাকে।</del> এই অভিযানে সাক্তরান ইবন মুজাত ভাল (রা) নামক একলন সাহায়বীকে হবরত (সা) সেই কান্ডে নিযুক্ত করিয়াছিলেন। 'আইশাঃ (রা) কে তদনরূপ অবস্থার দেখিয়া বীর উট্টেকে বসাইরা ভিনি দরে সরিয়া পেনেন। 'আইশাঃ (রা) হাওদার উঠিরা পরণা কেভিমা দিলে তিনি উটের রশি ধরিয়া চলিলেন এবং জবদেবে কাফিলার সহিত মিলিত **ব্ট্**লেন । একবার সংক্**ওয়ান (রা)—এর সহিত ফিরিতে** দেখিয়া সন্দেহের ৰূপে মন্যাঞ্চিক পথ নানা প্রকার অগবাদ রটাইতে থাকে। মদীনায় ফিরিবার পর কথাটি হড়াইয়া ক্রমে 'আইলাঃ (রা)-এর কানে পেলে তিনি মর্মাহত হন এবং পীড়িতাবস্থায় তাঁহাকে কিছুদিনের জন্য পিতৃপুহে প্রেরণ করা হয়। ঘটনাক্রমে এই অপবাদের ওজব অবগত হইয়া হয়রত (স') জতিলয় মর্মাহত হইয়া পড়েন এবং মনঃকল্ট ভোগ করিতে থাকেন। এই সময়ে নিছক সন্দেহকে বিবাহিতা নারীর অপবাদ রউনাকারীর পরিণাম সম্বন্ধে কুর আমনের সূরাঃ নুরের আয়াত (২৪-১১-২৬) নাফিল হয়। হয়রত (স') অয়ং 'আইলাঃ (রা)-এর নিকট উপস্থিত হন ও তাঁহাকে সেই আয়োত পাঠ করিয়া লোনান। ইহাতে সকল প্রকার স্থাতির অপনোদন হয় (বুখারী, বাাব'ল-ইফক)।

হযরত (স')-এর ওফাতের সময় 'আইশাঃ (রা)-এর বয়স ছিল ১৮ বৎসর (আসমান্ট'র-রিজাল, পার., শিবলী, সীরাাত্'ন-নাবী ২খ, ৪০৮)। হযরত 'আলী (রা) মখন খালীকারতে নির্বাচিত হন তখন সাহাাাবী (রা)-পের মধ্যে মতবিরোধ ঘটে। একলেণীর সাহাাাবী (রা) মনে করেন যে, 'উর্ছমান (রা)-এর হত্যাকারীগণের শান্তি বিধান করাই খালীফার তাৎক্ষপিক দায়িত। 'আইশাঃ (রা) এই মত অবলম্বন করেন এবং উপ্টুর্জে (১০ জুমাাদা'ল্-ভ্যানিয়াঃ, ৩৬/৪ঠা ডিসেম্বর, ৬৫৬) খলীফার বিরোধী দলে যোগদান করেন। যুদ্ধ জয়ের পর 'আলী (রা) 'আইশাঃ (রা)-কে সসম্মানে মদীনায় পাঠাইয় দেন। হযরত (স')-এর ওফাতের পর তিনি প্রায় ৪৮ বৎসর জীবিত ছিলেন। তিনি হি. ৫৮ সনের মগলবার ১৭ রামাদাান ( ১৩ জুলাই, ৬৭৮ খু.) ইতিকাল করেন। তাহাকে সালাত'ল-বাক'তি দাকন করা হয়।

হাদীছা বর্ণনাকারীদের মধ্যে 'আইশাঃ (রা)-এর ছান অতি উদেও। বরং হযরত (সা)-এর বাচনিক তিনি ২২১০টি হাদীছা বর্ণনা করিরাছেন। ইহার মধ্যে ১৭৪টি হাদীছা বুজারী ও মুসরিমের সংকলনমধ্যে ছান লাভ ভরিয়াছো। বিভিন্ন নীতিগত ও ধ্যীয় বিষয়ে তাঁহার প্রামর্শ লওয়া হইত। তাঁহার মেধাও বিদ্যাবতার বিশেষ সুখ্যাতি আছে; তিনি লিখিতে ও গড়িতে জানিতেন এবং তাফসীর, হাদীছা, সাহিত্য ও বংশাবনী সন্দর্কে তাঁহার পূর্ণ গান্তিত্য ছিল। বাসিমতারও তাঁহার খ্যাতি ছিল। বহ কবির জনেক বড় বড় কাসাীয়াঃ তাঁহার মুখছ ছিল। কোন কোন কোনকের মতে তাঁহার বাছে কুরুআানের একটি নিজ্য গাণ্ডুরিপি ছিল।

প্রম্বাণী ঃ (১) ইবন ছিলাম, প্. ১৬৩, ৭৩১, ৯৬৬, ১০০০ পৃ.; (২) ইবন সা'দ ৮খ. ৩১ প; (৩) ইবন হ'ল্লার, ইসাবোঃ, ৪খ, ৬৯১; (৪) ত'বারারী, সূচী দেখুন; (৫) মাস্'উদী, মুক্লার, ৪খ; (৬) ইবনু'ল-আছ'ীর, Tomb. সং, ২য়-ভয় অভ; (৭) ঐ, উস্দু'ল-গাবাাঃ ৫খ, ৫০১ প.; (৮) নাওয়াব ী, পৃ. ৮৪৮ প.; (৯) বুখারী (রাণীদিয়াঃ) ২খ, ২৯৬-৮, (১০) নিব্লী, সীরাতু'ন-নাবী, ২খ, ৪০৬-১। (১১) Sprenger, Das Leben und die Lehre des Mohammad. i. 409-416-7: iii. 62 প.; (১২) Muir, The Life of Mahomet; (১৬) A. Muller, Der Islam im Morgen und Abendland, i, p. 133, 312 প.; (১৬) F. Buhl, Das Leben Muhammeds, P. 281, 352; (১৪) দা. মা. ই. ১২খ, ৭০৭ প্.।

खात्राय (اورب) बाहरततात Job, কু-র আনের বর্ণনার তিনি একখন নবী, ন্যায়বান লোকদের অন্যতম এবং আলাাহ্র এক অতি ধৈর্বশীল দাস, বাঁহাকে আনাাহ্ কঠিন পরীক্ষার সম্মুখীন কংরন অর্থাৎ তাঁহার ধন-সম্পদ নস্ট এবং পরিবার-পরিজন ধাংস হয়। ধৈয়সহকারে ক্রমাণত আভাছের নিকট প্রার্থনার প্রভারবারণ আল্লাহ তাঁহাকে তাঁহার পরিবার-পরিজন ও ধন-সম্পত্তি ফিরাইয়া দেন (২১: ৮৩—৮৪, ৩৮: ৪১--৪৪)। মুসলিম লেৰকরা তাঁহার সম্পর্কে যে-সকল পল্ল বলিয়াছেন, এইওলি প্রধানত বাইবেলের Book of Job ও য়াহ্দীদের হাগ্গাদাহ হইতে পুহীত। Job একজন "রেমী" এবং ইসাউ-র বংশধর, ইথাই তাঁহার স**ঘ**⊊ে সাধারণত বণিত হইয়াছে (Jomes সম্পাদিত Testament of Job, ১খ, ছ.)। তিনি ছিলেন "আমোস" (বা "আমুস"—বানান হয়ত নির্ভুল নহে)-এর ও ল্ড' ('আ)-এর এক কন্যার পুর। তণবারী কর্ক উভ্ত জনৈক লেখকের মতে তিনি ইব্রাহীম ('আ)-এ বিশ্বাসী এক বাজির প্র। অধিকাংশ মুসলিম বেখকের মতে আয়াব ('আ)-এর স্তীর নাম রাহণমা এবং তিনি যুসুফ ('আ)-এর শুল্ল এফরাইম-এর কন্যা। কা'ব ভাল-আহ্'বারে প্রমুখ হ'দীহ্'বেডা আয়াব ('আ)-এর চেহারা এবং দেহের পঠন বর্ণনায় বলিয়াছেনঃ ভাঁহার ছিল **রুহৎ মন্তক, কুঞ্**ত কেশদাম, সুদর্শন চক্ষ্, ধর্ব গ্রীবা এবং ডিনি ছিলেন দীর্ঘ অঙ্গ-প্রতাঙ্গ বিশিষ্ট দীর্ঘদেহী পুরুষ। বাইবেলের Job পুতকে তাঁহার ঐবর্ষের বর্ণনায় দেখা খায়, তাঁহার সাত হাজার মেষ, তিন হাজার উক্ট্র, পাঁচলত জোড়া হারের বলদ, পাঁচ শত পাধা এবং বহ সংখ্যক ক্রীডদাস ছিল। তাঁহার সাত পুর ও তিন কন্যা ছিল (Job 1 : 1-3)। বাইবেলের বর্ণনায় আরও দেখা যায়, Court of heaven-a Lord একদিন Job-এর প্রশংসা করায় Satan বলিল, তাঁহার পরিজন এবং সম্পদ নচ্ট করিয়া দেখা হউক, ভখন সে আপনাকে গালি দিবে। Lord তাহাই করিলেন, কিন্তু Job অবিচলিত রহিলেন। Satan তখন Lord কে বলিল, শারীরিক পীড়াগ্রস্ত করিয়া Job কে পরীকা করুন—সে কত ধৈৰ্যশীল। Lord তখন Satance বলিলেন, "Behold, he is in thino hands, but save his life." অর্থাৎ Job-এর জীবনটি ছাড়া সমগ্র দেহের উপর Satanকে কভ'ত দেওয়া হইব। অতঃপর Satan (smote Job with sore boils from the sole of his feet unto his crown) তাঁহার আগাদমন্তক পুজন্তাবী ক্ষতে ভরিয়া দিল ( Job 1-2: 1-7 ), তখন Job আর ছির খাকিতে পারিলেন না ; তিনি অভিযোগের সরে কথা বলিলেন এবং নিজের জন্মের প্রতি ধিক্ষার দিতে লাগিলেন অবলেষে নিভের ভুল বুঝতে পারিশ্বা অনুতাপ করায় প্রভু তাঁহার উপর প্রসন্ত হুইয়া ভাঁহাকে রোগমুক্ত করিলেন এবং দিওপ সম্পদ দিলেন। Job-এর স্ত্রী প্রথম হইতে অধৈষ্ হইয়া পড়িয়াছিলেন এবং প্রভ্র প্রতি বিরূপাত্মক কথা বলিয়াছিলেন। কু-রআানের বর্ণনার সহিত বাইবেলের বর্ণনার উল্লেখযোগ্য পার্থকা হইল যে, সুণরআানের আয়াব শেষ পর্যত ধৈর্মণীল এবং আলা।ত্র বিচারে অস্থাশীল ছিলেন (৩৮-৪৪ از) وحدثه আয়ু।ব ('जा) हिस्सन खठाड ধামিক ও অভি সদাশয় বাজি। তিনি ছিলেন পিত্হীনদের সদর অভিডাবক ও বিধবাদের রক্ষক। তিনি ছিলেন নবী । আল্লাহ তাঁহাকে ত।হার দেশবাসীদের নিকট একত্ববাদ প্রচারের জন্য প্রেরণ করেন। কাহারও মতে এই দেশটি ছিল হণওরান, অন্যান্যের মতে বাছণনিয়া:। যাঁহারা তাঁহার উপর ঈমান জানিয়াছিলেন, তাঁহারা প্রত্যত্ সন্ধায় তাঁহার মসজিদে সমবেত হইয়া একই প্রার্থনা আর্ডি করিতেন ( v. Baba Batra, l.c., Seder Olam Rabba, xxi., Boroshit Rabba, XXX. 9, Abot R. Natan ed.

Schechter, p. 33-34, 164 )। মুসলিম লেখকগণ বলেন, ইবলীস আয়ুব ('আ)-এর জিহ্ন, হাদয় ও বৃদ্ধি বাদে সমস্ত দেহের উপর কর্তু লাভ করিয়া তাঁহার নাকে ফুদেয়, ফলে তাঁহার দেহ ছুলিয়া ষায় ও ভাহাকীটে পূর্ণহয়। তাঁহার দেহে এত দুর্গছ হয় বে, তিনি শহর ছাড়িয়া একটা সোময় ভূপের উপর বাসা বাঁধিতে বাধা হন i ( হু · Abot R. Natan, p. 164 : Testament of Job, v.)। আয়াব (আ)-এর স্ত্রী নিজের ও তাঁহার হতভাগ্য স্থামীর আহার সংস্থানের জন্য কাজের খোঁজ করিতে থাধা হন। ইবলীস নিজের বার্থতা বুবিয়াও আয়ুাব ('আ)-কে নির্যাতনের ন্তন ন্তন চাতুৰ্পূৰ্ণ উপায় উভাবনে কখনও ক্ষাভ হইত না। সমূদয় উপায় বার্থ হইলে ইবলীস নিজের পরাভব বীকার করে। অধিকাংশ মুসলিম গ্রন্থকারের মতে ইবলীস কত্কি ক্লিণ্ট হইবার সমর আয়াব (ত্যা)-এর বয়স ছিল সভর বৎসর ( See Bereshit Rabba, lviii. 3; lxi. 4, Testament of Job xii., স্বাঃ ২১ঃ ৮৩-৮৪ সন্দর্কে বায়দাবি নৈখুনঃ বিভিন্ন প্রস্কার তাঁহার দ্রেশ ভোগের মেয়াদের বিভিল্লরণে হিসাব করিয়াছেন )ঃ কু'রআনে ( ৩৮ : ৪২ ) ওধু সংক্ষেপে বলা হইয়াছে যে, আয়ূাব (আ) আলাহর হকুমে মৃত্তিকায় পদাঘাত করিলে একটি উৎস নির্গত হয় ; অতঃপর তিনি উহার গানিতে রান করেন ও গানি গান করেন অখাৎ এই ডাবে তিনি রোপমুক্ত হন।

এক সময় খ্রীর কোন কাজে আয়ুবে (\*আ)-এর ক্লোধ সঞ্চার হইয়াছিল। কাজটি কি এই সঞ্চন্ধ মণ্ডভেদ আছে। এক হণদীহে র বর্ণনার দেখা যায় কাজটি দিরকের শামিল ছিল ৷ আয়ু৷ব ('আ) ভীকে শান্তিদানের শশ্ধ করেন, মনে হয় ইহাতে বেরাঘাত ও সামিল ছিলঃ কুবুআনি (৩৮:88) দু•ট হয়, আরা≀হ্ আয়ুব (আ)–কে বলিলেন, "একটি খাগড়া লইয়া তথারা স্তীকে প্রহার কর এবং শপথ ভদ করিও না" , আলাাহ্ আয়াব ('ঝা)-কে ভাঁহার কসমপালনার্থ ত্রীকে লঘু শান্তি প্রদান অর্থাৎ ধাগড়া ধারা আঘাত করিবার ব্যবস্থা দেন। রোগমুজির পরে আয়াব ('আ)-এর যে সকল পুর কন্যা জনগ্রহণ করেন, তাঁহাদের বিবরণ সম্বর্কে বর্ণনাকারীরা একমত নহেন। कु ब्रजारिनंत कथात ( ७৮: ८७. مثلهم مثل المسلم معالم क्यां व ্র ৪০০ - আল্লাহ তাঁহাকে দান করিলেন তাঁহার পরিজন, আরো দিলেন সমসংখ্যক লোকজন । কাহারও কাহারও মতে আয়ুাৰ ('আ)-এর যে সকল সভান বিনণ্ট হয়, তাহারাই পুনরুক্ষীবিত হয়। কিড জন্যদের মতে তাঁহার রী পুনরায় ধুবতী হন এবং তাহার **গর্ভে জ**না সভানের জন্মহয়। সভান সংখ্যা বিভিন্ন বর্ণনা মতে ২৬ জন পর্যন্ত। কয়েকজন গ্রন্থকার তাঁহার জীবনকাল ১৩ বংসর নিধারিত করিয়াছেন। তাঁহারা দট্ভার সহিত বলেন যে, আরোগ্যলাভের পর তিনি ২০ বৎসর ভীবিত ছিলেন, কিন্তু জন্যদের মতে তিনি রোগভোগের পূর্বে যতকার, পরেও ভতকার জীবিত ছিলেন। মাসণ্টদীর সাক্ষ্য এই, আয়ুবে ('আ)-এর মস্ভিদ এবং তিনি থে উৎসে রান করেন উভয়ই মাস'উদীর সময়েও বিখ্যাত ছিল। উদুন (বর্ডান) দেশে "নাওয়া"র অভ দ্রে উভয়ই দৃষ্ট হইত। ( য়াকেত, মুজাম, ২য়. ৬৪০ গৃ. প্র. Dair Aiyub)। এমনকি বর্তমানেও সেখানে লোক মুধে "হণ্দমামু আয়াব" (আয়াব-এর মানাগার)ও উহার পার বিতী ভানে 'মাকাম নান্ধ সা'দ"-এর নাম লোনা যায়। পূর্বে নেষো<del>ড</del> স্থানকে "মাৰুণামু আয়াব" বলা হইত। বিখ্যাত আয়াবের প্রভারের (সাধ্র আয়াব) কথাও উল্লেখযোগ্য প্রকৃতপকে ইয়া ২র

"রা'মসীস"-এর একটি মিসরীয় স্মৃতিকত। কৌতহানের বিষয় এই যে, বাইবেলে ( Joshua xvii এবং অনার ) উল্লেখিত এনুরোসেলকে ৰৰ্তমানে 'বি'র ( ১৯৯১ ) আয়াবে" (আয়াবের কপ ) বলিয়া-অভিহিত করা হয়, (তু. Mudjir al-Din, Hist-do Jerusalem. Publ-in the Fundgruben des Orients, ii. 130 ).

প্রমুপ্তা : (১) তণবারী ১ম. ৩৬১-৩৬৪ ; (২) Zotenberg. কৃত ফারসী হইতে অনুবাদ, ১ম, ২৫৫ প.; (৩) ছণালাবী, আল-'আরাাইস, পু. ১৩৪ প. ৷ (৪) কিসাার, কি-সাসু-ল-আমিয়া'. Eisenberg সম্পা. পু. ১৭৯ প. ; (৫) মাস'উদী, মুরুজ, ১ম, ১১ প., (৬) Sale, কুরুআন, ২: ১৩৮, (৭) Grunbaum. Neue Beitrage Zur Semitischen Sagenkunde, Leiden ১৮১৩ পু. ২৬২ প., (৮) J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, Berlin ১১২৬, 9, 500 9.1

M, Seligshm (S, E. I.)/ড: এম. আবসুৰ কাদের আল-ভার্কামঃ ( الأرقب ), ইনি মুহণামাদ (সণ)-এর জনৈক সণহণাৰী। পূৰ্ণ নাম ছিল আৰু **'আৰ্দিল্যাহ্ <del>আল</del>ু**-আয়কণম (রা) ইবন আবি'ল-আরকণম 'আবদ মানাকে, ইবন আবী জুনদুব আসাদ ইবন 'আবদিল্লাহ । তিনি ছিলেন মঞ্চার অনাতম স্বাপেকা ঐষ্থ্ৰালী ও স্বাপেক। স্ত্যানিত মাধ্যুম পরিবারের লোক। তাঁহার মাতা উমায়মাঃ ছিলেন শৃষ্যা'আঃ গোরের মেয়ে। আরকণম (রা) যৌবনে ইসলাম গ্রহণ করেন এবং প্রথম পর্যারে ইসলাম গ্রহ্ণকারীদের অন্যতম ছিলেন ৷ মাধ্যুম গোভ ঘোর বিরোধী **হইলেও** তিনি হ্বরত (স\*)-এর ভজ অনুরাগীতে পরিণত হন এবং নও-মুসলিম নিষাত্র কালে মুসলিমগণের মিলনায়ত্ররূপে ব্যবহারের জন্য তিনি সংফ্যা পাহাড়ে অবস্থিত তাঁহার বাসস্থানটি হযরত (সং)-এর ছাতে ছাড়িয়া দেন। ইসলামের ইতিহাসে ইহা দারি'ল-আরকণাম (১০/১) নামে প্রসিদ্ধ। এইখানেই 'উমার (রা) ইসলাম গ্রহণ করেন। ভাঁহার ইসলাম গ্রহণের পর আর গোপন প্রচারের প্রোজন রহিল না। তখন হ্যরত (সা) পৃহটি প্রতার্ণণ করেন ৷ আনুমানিক ৬১৫-৬১৭ খ--এর মধ্যবতী সময়ে ঘরটি উপরোজ কাজে বাবহাত হইয়াছিল। ইব্ন হিশামে এবং তণবারী কেহই এই ঘরের পূর্ণ বিবরণ লিপিবছ করেন নাই যদিও উভয়েই অবহিত ছিলেন, তবে কাল নিরূপণের উদ্দেশ্যে ত বারী ইহার উল্লেখ করিয়াছেন।

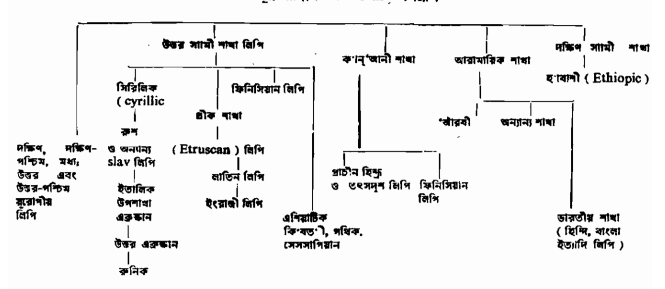
আরকণম (রা) মদীনায় হিজরত করেন ৷ সেখানে তিনি যরায়কণ গোত্রে এলাকায় বাস করিতেন। এইখানেও তাঁহার গৃহটি "আর- ক্রমের গ্র" নামে পরিচিত হয়। তিনি সমত গুরুত্বপূর্ণ যুদ্ধে যোগদান করেন। বাদ্রের যুদ্ধে মাধ্যুমী গোরের "মার্যুবাান" নামে পরিচিত একটি প্রসিদ্ধ ভরবারী মুসলিম যোদ্ধাদের হ**ত্ত**গত হয়। বংশানুক্রমিকভাবে এই তরবারীটি বিশেষ গোলীয় রীতি অনুযায়ী গোর প্রধানের নিকট হস্তান্তরিত হইত। তিনি তাহা চিনিতে পারিয়া হযরত (স·)-এর নিকট হইতে চাহিয়া লন। সা'দ ইবন আবী ওয়াক·কণাস (রা)-এর প্রতি তিনি বিশেষভাবে অনুরক্ত ছিলেন। অন্তিম বাসনারূপে তিনি সা'দ (রা) কর্ত্ব তাঁহার জানাাযাঃ স'ালাভের ইমাামাতের কথা বলিয়া গিয়াছিলেন। ৫৪ বা ৫৫/৬৭৪-৬৭৫ মনে ৮০ বংসরেরও অধিক বয়সে তাঁহার মৃত্যু হয়। এক ক্রীতদাসীর পর্ভে **'উহ**'মানে নামে তাঁহার এক পুর জনে। এই পুরের বংশধরগণ দুরদ্রাভরে ছড়াইরা পড়ে এবং উহাদের একটি শাখা সিরিয়ার অধিবাসী हिस ।

ন্হণ্ম্মাদ (সা)-এর প্রচারের প্রথম প্রায়ে যাঁচারা ইসলাম প্রচল শরেন এবং "আরুকামের গুহে" হ্যরত (সা)-এর নিকট শিক্ষা লাভ করেন. তাঁহাদের মর্যাদা ইসলামের ইতিহাসে সুউচ্চ। সূতরাং উক্ত গৃহে শিক্ষা লাভের সময়টি অতীব গুরুত্ব লাভ করে, সণফাা পাহাড়ে অবস্থিত সেই গৃহটিও ছিল মহাদাণ্ণ এবং তাহার সহিত যুক্ত হইয়াছে স্বয়ং আরকণম (রা)–এর ব্যক্তিগত কৃতিভ। পৃহটি "দাারু'ল-ইস্লাাম" নামেও চিহ্নিত হইয়াছে। খালীফা মান্স্-র-এর সময় পর্যন্ত ইহা আর্কণম (রা)-এর বংশধরদের দখলে ছিল, তাঁহারা ইহাকে এক প্রকার গারিবারিক প্রতিষ্ঠানে পরিণত করেন। মান্সুর তাঁহার নিজ পরি-বারের বাবহারার্থ পৃহটিকে তাঁহার নিকট বিক্রয় করিতে আরুকণম-বংশীয়গণকে বাধ্য করেন। হাারুনু'র-রাশীদের মাডা খায়ুখুরানে কিছুকাল এখানে বাস করেন। তজ্জন্য ইহা "ঋয়ধুরাানের সহ" নামেও অভিহিত হয়। আর্কণম (রা)-এর গৃহ নামে খ্যাত দাবানটি কয়েক-বার প্ননিমিত হইয়াছিল, এই তথ্যটি সেখানে প্রাণ্ড প্রস্তর ফলকে পাওয়া যায়।

প্রাম্ব্রপার্কী । (১) ইবন সা'দ ১/৩খ, ১৭২-১৭৪, ইবনু'ল-আছ্ ীর। (২) উসদু'ল-গণাবাঃ ১খ, ৫৯ প. । (৩) ইবন হণজার ইসণাবাঃ ১খ, ২০৫, (8) ইব্ন হিশাম, ৪৫৭ পৃ.: (c) Sprenger, Das Leben und die Lehre des Mohammad, (b) Caetani, Annali del' Islam, Index. g.; (9) Ali Bey, Bahgat in Bull. de ll' Inst. egypt, series 5, vol. ii., p. 68-81; (b) Buhl, Das Leben Muhammads. P. 169. (১) দা.মা.ই. ২ৰ. ৩৯৩। H. Reckendorf (S.E.I.)/ড: এম. আবদুল কাদের

'আরবী বর্ণমালা—উৎপত্তি মূল সামৌ ( Semitic ) বর্ণমালা হইতে। Dr. D. Deringer ( The Alphabet, বৃ. ৫৭৩ )-এর মতের ভিত্তিতে মূল সামৌ লিপির বংশাবলী নিশ্নে আছিত ছকে প্রদশিত হইল ঃ

## মূল সাামী (Proto-Semitic) লিপি



দেখা যায়, 'আরবী, ফিনিসিয়ান, হিশু, আরামায়িক, সূরয়ানী প্রভৃতি বর্ণমালা মূল সামী বর্ণমালা হইতে উভূত। পালাত্য নিপিবিদ্যাল অকাট্যভাবে প্রমাণ করিয়াছেন যে গ্রীক, লাতিন, ইংরেজী প্রভৃতি মুরোপীয় বর্ণমালার উৎপত্তিও সেই মূল সামী বর্ণমালা হইতে। কেছ কেছ প্রমাণ করিতে চেল্টা করিয়াছেন যে, ভারতের প্রাচীন প্রাক্তালিও এই সামী বর্ণমালা হইতে উভূত হইয়াছে।

'আরবী বর্ণমাল আমরা أ, ب ي , ইত্যাদি রুমে লিখি ও পড়ি। কিন্তু ইহা 'আরবীর প্রাচীনতম রুম হইতে পারে না। মরক্ষো ইত্যাদি দেশে প্রচলিত "মাপ'রিবী" বর্ণমালা এইরূপ ( দক্ষিণ হইতে বামে ) লিভিত হয়ঃ

ابت الم ح خ د ذر و ط ظ ك ل م ن ص ض ع غ ف ق س ش • و لى لا

বিখ্যাত 'আরবী অভিধান আল-'আয়ন-এ বর্ণমালার ক্রম এইরূপ ( দক্ষিণ হইতে বামে ) :

ع ح • خ غ ق ك ج س ش ص ض ر ز طدت ظلات ل ن ف ب م و اى

'আরিরা,

তাহ্য ীব. মুহ্ কাম প্রভৃতি কতিপয় অভিধানেও এই ক্রম অবলয়িত হইয়াছে। অহু সংখ্যা প্রচলনের পূর্বে 'আরবীতে আব্জাদ (بَجِدُ ) প্রতিতে সংখ্যা প্রকাশ করা হইত ( ৪. আব্জাদ ) ।

এই সমস্ত হরফের নাম প্রাচীন সামী ভাষার । 'আরবী ভাষায় নামঙরি সংক্ষিণ্ড হইয়াছে। কেবল নিশ্ননিথিত হরফওলিতে প্রাচীন নাম সম্পূর্ণ বা আংশিক রক্ষিত হইয়াছে (যদিও ভাষাদের অর্থ 'আরবী ভাষাবিদগণের অভাত) : আলিফ, জীম, দালে, ওয়াও, কাাফ (ঙ্.), কাফে (ুঁ), লাম, মীম, নুন, 'আয়ুন, ফাা, সণাদ, শীন।

ডঃ মূহত্মদ ক্হীপুলাহ

'আরাফাঃ, 'আরাফাাত (ব্লুলার ব্লুলার) মন্ত্র: হইতে প্রায় ৯
মাইল পূর্বদিকে একটি পাহা.ড্র নাম । ইহাকে ব্লুলার দুর্বা দিকে একটি পাহা.ড্র নাম । ইহাকে ব্লুলার লামে অভিহিত হব। পাহাড়টি মাঝামাঝি আকারের এবং প্রানিট-শিলাগঠিত, আপেন্ধিক উচ্চতা ১৫০-২০০ ফুট। পূর্ব দিকের প্রস্তরের সিঁড়ি শিশ্বর পর্যন্ত পিরাছে । যতিঠতম ধাপের উচ্চতায় একটি উন্নত মঞ্চ ও তাহাতে একটি মিন্নর রহিয়াছে, এই মিন্নরে দাঁড়াইয়া প্রতি বহুসর ৯ মু'ল্-হি'ড্রাঃ ('আরাফার দিন ) অপরাকে ইমানে একটি শুত্বাঃ প্রদান করেন। শিশ্বদেশে পূর্বে উম্মু-সালীমাঃ নানে একটি কু'ব্বা (গুলজ্বন্তুল ঘর) ছিল (ইব্ন জুবায়র, Wright-de Goeje, ১৭৩ পু.), গুলাহ্লাবীগণ তাহা ভালিয়া ফেলেন। 'আলী বে ও Burton-এর গ্রন্থে এই পাহাড়ের ও সংলপ্প প্রাথরের টিভ পাওয়া যায়।

জারাঞ্চাত প্রান্তর 'জারাঞ্চাত পাহাড়ের দক্ষিপ দিকে বিজ্ত ;
ইহার পূর্ব প্রান্ত তণাইক-এর উচ্চ পর্বতমালার ঘেরা। বৎসরে মার ১
দিন (৯ বু'ল-হিংজ্ঞাঃ) হণজীরা হংজ্ফের সর্বপ্রধান অনুচান জারাঞ্চায় উকু ফ (এই লাঙরে সমবেত হন, তথন তাঁহাদের দুই প্রস্থ সিলাইবিহীন সাদা পোলাক, তাঁহাদের অসংখ্য তাঁবুর সারি আর তাঁহাদের লক্ষ্ণ লক্ষ্ণ কর্মকেন ক্রিয়ার প্রান্তর সারি আর তাঁহাদের লক্ষ্ণ লক্ষ্ণ কর্মকেন করে। এই লাক্ষায়ক (৬৯৯) ধ্বনি এক অভ্তত্পূর্ব প্রাণচাঞ্চল্লোর স্পিট করে, মর্মক্রশী চেতনা জাগায় এবং অনির্বচনীয় দুল্যের অবতার্থা করে। এই লসংগ্রে Burckhardt ক্রিশ্রত Snouck Hurgronje, Bilder aus Mekka ১৩শ হইতে ১৬শ অধ্যায়ের ছবিভলি দ্র.। 'আরাফ্রাতে উক্ফ বা স্থিতিকাল উল্লিখিত তারিখের (নবম) মধ্যাক্ষের (৩০০) পর হইতে স্থান্তর পর পর্যন্ত থাকে। উল্ভেখ্যের রাক্ষায়ক বলা, খুড়বাঃ প্রবণ, সংল্লাত আদায় ও আরাহ্বর মহিমা ঘোষণা, ইহ-পরকালের কল্যাণ প্রার্থনা, কুংর্ঝান পাঠ ইত্যানিতে হণজীরা 'আরাফ্রাতে স্থিতিকালটি বায় করেন।

'আরাফাঃ নামের উৎপত্তি জভাত। নামটির তাৎপর্ষ সদ্ধ্য বলা হয়, জামাত হইতে বহিদ্ধৃত হওয়ার পর আদম ও হণওওয়া ('আ) পরশ্বর হইতে বিভিন্ন হইয় মান এবং এখানে আসিয়া মিলিত হন ও পরস্পরের পরিচয় (تمارف ) লাভ করেন, 'আরবী-গ্রন্থকারের। আরাফাঃ নামের ইত্যাকার বর্ণনা করিয়া থাকেন।

সম্পাদী ঃ (১) Wustenfeld, Die Chroniken der Stadt Mekka, i-418-419, ii-19 etc.; (২) য়াকেড, মুজাম ৬খ, ৬৪৫-৬৪৬; (৩) ইব্ন জ্বায়র (ed. Wright de Goeje), p. 168-169; (৪) ইব্ন বাততে (ed. Paris), ১খ, ৩১৭-৩৯৮; (৫) Burckhardt, Travels in Arabia; (৬) Ali Bey, Travels, i; 67 %.; (৭) Burton, Pilgrimage to el-Medinah and Meccah (2nd ed.) ii. 214 %.; (৮) Snouck Hurgronje, Het Mekkaansche feest, p. 141. গ.; (৯) আন-বাতান্নী, আর-বিহংলাতু'ল-হিংজাযিয়াঃ; পৃ. ১৮৬ %.; (১০) মির'আতু'ল-হংরামায়ন ১খ, ৩৩৫; (১১) লা. মা. ই. ১৬খ, ২৬২ গ্.।

खातिशाः (عارية) বিনা প্রতিদানে ব্যবহারের অনুমতি,
মুসলিম ফিক্'ছে اعارة এর সংভা হইল ؛ لمنفعة بلا بدل अर्थाद विনা প্রতিদানে কাহাকে কোন জিনিসের বাবহার-লম্প লাতের
মালিক করিয়া প্রেয়া অথবা باحة الانتفاع بملك الغيسر অর্থাণ

পরের জিনিসের লাভজনক ব্যবহার বৈধ করিয়া দেওয়া। ইহার শর্ত এই ধে, ألمستمار ) জিনিসটি ( المستمار ) ব্যবহারের জন্য কোন প্রতিদান ( যথা, জাড়া ) চাহিবে না, জন্য পক্ষে المستمير ) জিনিসটি ব্যবহারের পর মালিককে তাহা হবহ ফেরত দিবে, কিন্তু স্থাড়াবিকভাবে অর্থাৎ ব্যবহারকারীর সত্তক ব্যবহার ও রক্ষণ সভ্তেও যদি জিনিসটি নল্ট হয় তাহা হইলে সেক্ষতিপুরণ দিতে বাধ্য থাকিবে না। ষে-জিনিসের লেনদেন হয় খদো-র পরিমাপে (المحلود ) বা প্রজনে (المحلود ) বা প্রভার জিনিসের হ্যা ব্যবহার ব্যবহারে ব্যবহার জিনিসের হ্যা ব্যবহার ব্যবহারে ব্যক্ষত হইয়া যায়।

শ্রহণজী: (১) E. Sachau. Muhamm, Recht mach schafticher Lehre, P. 457-471; (২) L. W. C. van den Berg, Principes du droit musulman selon les rites d'Abou Hanifah et de Chafit (Algiers, 1896), P. 105; (৩) G. Bergstrasser, Grundzuge d. Islam. Recht, p. 96; (৪) ফিক্ছ আছ তোলেত আন্তান দেল্লানামে ষে সকল নান নিবেটি ইইয়াছে তাহাতে নিবেটিলাম নিবেটিলা নান নিবিটিল ইইয়াছে তাহাতে

Th. W. Juynboll (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের
'আলাউদ্দীন আমহারী ( علام اللهن الأزماري ( ناماري : 'আলা'-উ'দ-দীন আল-আষ্হারী) প্রখাত ইসলামী চিভাবিদ মওলানা 'আলাউ'দ্দীন ইং ১৯৩৫ খুস্টাব্দের ৩১ মার্চ ফরিদপুর জিলার কালকিনি খানার সাহেবরামপুর গ্রামে এক সভাত পরিবারে অস্প্রহণ করেন। তাহার বিতার নাম আল-হণাক্ত মুনশী 'আব্দুল-করীম।

বাল্যকার হইতে তিনি খুবই মেধাবী ছাত্ত ছিলেন এবং তদানীন্তন পূর্ব পাকিস্তান মাদ্রাসা শিক্ষাবোর্ডের অধীনে অনুষ্ঠিত ১৯৪৭ খৃষ্টাব্দে ক্যালিন্ত পরীক্ষা প্রথম বিভাগে পাস করেন। অতঃপর উক্ত বোর্ডের, অধীনে ১৯৫১ খৃষ্টাব্দে ১ম প্রেণীতে কাামিল (হণানীছা) পান করেন এবং উক্ত শিক্ষা লাভের উদ্দেশ্যে কায়রোর আল-আয়্হার বিশ্ববিদ্যালয়ে ভতি হন। দুই বৎসর অধ্যয়নের পর ১৯৫৩ খৃষ্টাব্দে তাখাস্প্রুস, সহ প্রথম প্রেণীতে 'আলিমিয়্যাঃ ডিগ্রী লাভ করেন। তৎপর তিনি কায়রোছ আমেরিকান বিশ্ববিদ্যালয়ের ক্ষুত্র অব ওরিয়েন্টাল স্টাডিজে ভতি হন এবং ১৯৫৫ খৃষ্টাব্দে 'আরবী ভাষা ও সাহিত্যে এম. এ. ভিগ্রী লাভ করেন। অতঃপর তিনি আল-আয়্হার বিশ্ববিদ্যালয়ের ফেকাল্টি অব শারী-আত্ত-এ ভতি হন এবং ১৯৫৬ খৃষ্টাব্দে ঐ বিষয়ে তাখাস্প্রুস, সহ 'আাজিমিয়্যাঃ' ডিগ্রী লাভ করেন।

আল-আয্হার বিশ্ববিদ্যালয়ের রিলিজিয়াস ইনস্টিটিউশনে ধণ্ড-কালীন প্রভাষক হিসাবে দুই বৎসর চাকুরী করার পর তিনি ১৯৫৮ খৃস্টাব্দে হুদেশে প্রভ্যাবর্তন করেন এবং সহকারী অনুবাদ-অধ্যক্ষ হিসাবে বাংলা একাভেমীতে (চাকা) যোগদান করেন। অভঃপর ১৯৫৯ খৃস্টাব্দে চাকার সরকারী মাদ্রাসা-'আলিয়া-য় আধুনিক 'আরবী ভাষা ও সাহিত্যের প্রভাষক পদে যোগদান করেন, পরবতী পর্যায় ওাড়িশনাল হেড মাওলানার পদে উমীত হন। ইতিকালের (১৯৭৮) পূর্ব পর্যন্ত উক্ত পদে তিনি বহাল ছিলেন এবং চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের বৈদেশিক ভাষা ইনস্টিটিউটের শ্বওকালীন লেকচারার পদে নিয়েজিত ছিলেন।

সংক্রিণত কর্ম জীবনে তিনি বেশ করেকটি মূল্যবান শৃক্তক রচনা করিয়াছেন। তাঁহার প্রথম পূজক "The Theory and sources of Islamic Law for non-Muslims" ১৯৬১ খৃণ্টাব্দে মাদ্রাসাঃ 'আলিয়াঃ কর্তৃক মূটিত ও প্রকাশিত হয়। এতঘাতীত বাংলা ভাষার লিখিত ভাহার প্রস্থমহের মধ্যে রহিয়াছেঃ (১) 'আরবীনবাংলা অভিধান (৮০ হাজার শব্দসম্বলিত ৫ খবে সমাশ্ত); (২) বাংলা-'আরবী অভিধান (২ খবে), (৩) তাজরীদূল-বুখারী (২য় খবং)। (৪) আল-আব্হারের ইতিহাস। (৫) কুরআন বিজ্ঞান। (৬) ইসলামের ইতিহাস, সাত খবে। (৭) উদু-বাংলা অভিধান। (৮) ভাক্সীর আযহারী। (১) আল-আদাবুল-'আস্ত্রী। (১০) আল-ইনশাউ'ল-'আস্ত্রী। (১১) সহজ 'আরবী শিক্ষা।

বাংলাদেশে 'আরবী সাংবাদিকতার তিনি ছিলেন অগ্রদূত। তিনি এদেশে সর্বপ্রথম "আছ'-ছ'াক'াফোঃ" নামে একটি মাসিক 'আরবী প্রক্রিকা প্রকাশ করেন। বাংলাদেশের সঙ্গে 'আরব জাহানের সম্পর্ক ঘনিষ্ঠতর করার ক্ষেত্রে প্রিকাটির ভূমিকা উল্লেখযোগ্য।

তিনি ১৯৭৬ খুণ্টাব্দের শেষের দিকে সোভিয়েত রাণিয়ার তাশখন্দে অনুষ্ঠিত বিশ্ব-মুসলিম শান্তি সম্মেলনে বাংলাদেশের প্রতিনিধিদলের নেতা হিসাবে যোগদান করেন এবং লেনিনগ্রাডের চাবি উপহার লাভ করেন।

তিনি তাহার কর্মময় জীবনে বিভিন্ন শিক্ষা, সাংকৃতিক ও সামা-জিক প্রতিষ্ঠানের সঙ্গে জড়িত ছিলেন। তিনি বাংলা একাডেমীর আজীবন সদস্য ছিলেন। তদুপরি বাংলাদেশ মসজিদ মিশন, বাংলাদেশ-নিবিয়া দ্রাত্সমিতি ও বাংলাদেশ সাহিত্য ও সংকৃতি মজনিসের প্রতি-ষ্ঠাতা সভাপতি ছিলেন।

রেডিও বাংলাদেশের বহিবিখ কার্যক্রম বিভাগ তাঁহার উপস্থাপনায় সর্বপ্রথম মধ্যপ্রাচোর জন্য 'আরবী অনুচান প্রবর্তন করে।

তিনি সা'উদী 'আরব, মিসর, লিবিয়া, ইরাক, সিরিয়া, জ্পান, 'আরব আমীরাত, সোভিয়েট ইউনিয়নসহ বিশ্বের আরো জনেক দেশ সফর করেন। তিনি ১৯৭৮ খৃস্টাব্দে ২৭শে মার্চ ঢাকার ইন্তিকাল করেন। ঢাকার কাষী অফিস লেনস্থ যীয় বাস্তবনের পার্থেই তাঁহাকে দাফন করা হয়।

আল্লাহে (མ།) ইহা হণ্টিকর্তার ইন্ম যণাত (১০১) বা সভা-বাচক নাম। এতভিল আ**ল্লাহ্**র **কত**ওলি আস্না। সি ফাাত वा रुणवाठक नाम आरह। यथा خالق – بالك – وحيم – زحين इंजानि । উহাদিগকে আন-আস্মা।'উ'ল-ছ'স্না। ( الأسماء الحسئي ) বনা হয়। আলাহ্ বৰটি ملم ( Proper name ) বা বাজি নাম, ইহার কোন দ্বিচন বা বহ বচন নাই। আল্লাহ কু'রআানে নিজের সম্পর্কে পুরুষবাচক ক্রিয়া, বিশেষণ ও সর্বনাম ব্যবহার করিয়াছেন। এই নাম ৰাৱা একমায় সেই অভিতীয়, অনাদি, অনত, সৰ্ব-শক্তিমান সৃশ্টিকতাকেই বুঝায়। অধিকাংশ 'আালিমের মতে, এই শব্দটি কোন বিশেষ ধাতু হইতে উৎপন্ন নহে, 'আরবী ভাষায় ইহার <del>হবহ অর্থভাপক কোন প্রতিশব্দ</del> নাই। অন্য কোন ডাষায় আলাহে নামের অনুবাদ হয় না। অধিকন্ত কু'র আন মাজীদে আল্লাহ নিজ পরিচয়স্বরূপ ষে-সকল সন্তাবাচক, গুপবাচক, কর্মবাচক বিশেষা এবং বিশেষণ ব্যবহার করিয়াছেন, সমস্তই আল্লাহ্ নামের মধ্যে আছে। সূত্রাং "খোদা" বা "God" বা "ঈশ্বর" ইতাদি কোনটাই আছা।হ্র সমাক পরিচয়ে বহন করে না। অন্সক্ষে আজাাহ্নামের সহিত থিত্বাদ, গ্রিডবাদ বা অংশীবাদের কোন সংস্রব নাই।

কু স্থানের নির্দেশ : "আলাহ্র কতওবি সুন্দর নাম আছে, সেইওবি
দারা তাঁহাকে সম্বোধন কর" ( العرب بان ৭ ১৮০)। বলা
হুইয়াহে, আলাহ্ বলিয়া ডাক কিংবা "রাহ্মান" নামে তাঁহাকে
সম্বোধন কর, যে নামেই ডাক না কেন, তাঁহার কতওলি সুন্দর নাম
রহিয়াছে (১৭ : ১১০)। ইহাতে মনে হয়, কোন মুসলিমের পক্ষে
আলাহ্ এবং তাঁহার আল-আস্মাা'উল-ছ সনা। ছাড়া অন্য কোন নামে
তাঁহাকে ডাকা আলাহ্র অভিপ্রেত নহে; কারণ "আলাহ্" তাওহ ী
দের সুপ্রতিহিত ভিত্তিরপো আরক্ষাতিকভাবে প্রিচিত এবং আলআস্মাা'উল-ছ স্নার কেন্দ্রবিশু।

কোন কোন ভাষাবিদের মতে ইলাাহ্ শব্বে আদিতে আলিফ ও লাম যোগে আল্লাহ্ শব্দ গঠিত হইয়াছে। প্রসঙ্গ উল্লেখযোগ্য যে. সেমিটিক ভাষাসমূহ: 'ইরানৌ, সুর্যানৌ, আরামী, কালদাানী, হি'ম-য়ারী ও 'জারবী ভাষায় দেখা যায়, উপাস্য বা মা'বুদের অর্থ প্রকাশের জন্য সাধারণত যে শব্দ ব্যবহৃত হয় তাহা আলিফ, লাম ও হা (১) এই তিনটি অক্ষর সংযোগে গঠিত হয়। কালদাানী ও সুরয়াানী ভাষার الوم হাষার ভাষার (ধিএ চি মুলেরই রাপাতর মার। তবে এই উপাস্ আরা।হ্ছাড়া বহ প্রকার জীব বা পদার্থ হইতে পারে এবং যুগে যুগে হইয়া আসিয়াছে, কিংবা প্রতিমাও হইতে পারে। মূহণদ্মাদ (স·)-এর পূর্বে আল্লাহ নামটি 'আরবদের অজানাছিল না (১৩ ঃ ১৬, ২৯ ঃ ৬১-৬৩ ইতাদি )। মানুষ আলাহের দাস, ইহাও তাহারা জানিত , 'আব্দুলাহে নাম হুইতে ইহার প্রমাণ পাওয়া যায়। তবে তাহাদের ধরেণা ছিল তাহাদের দেব-দেবীরা (৺১০ আলাহ্র অংশীরা) তাহাদিপকে আল্লাহ্র নৈকটা লাভে সহায়তা ( لِمَرْ يُوفًا الَّي اللَّهُ زُلْقَى ) করিবে ৷ আলাহকে স্বীকার করিলেও দেব-দেবীরাই পূজা আর বলি পাইত, প্রয়োজনে তাহাদের কাছেই প্রার্থনা জানান হইত। যথা, উহ'দ প্রারুরে আবুসুফ্য়ান কানি তুলিয়াছিল اعل مبل বা হবলের জয় হউক. আলাাহ্ তাহাদের কাছে বিশেষ প্রাধান্য পাইত না।

আল্লাহ্ একক, এই নামের কোন দ্বিচন বা বহবচন হয় না।
সূতরাং অংশীবাদীদের দেব-দেবীর সন্দর্কে না। শব্দ হইতে গঠিত
বহবচন الها اللها الها اللها اللها

আল্লাহর নামডলিকে দুইটি পর্যায়ে বিভক্ত করা যায়। প্রথমত আল্লাহর সভার পরিচারক নামসমূহ যেনন, الأخر ( সর্বপ্রথম বা অনাদি ), الطاهر (সর্বশেষ বা অনন্ত ), الطاهر (রেলালা ) الأخر (রেলালন) المحرد (রেলাপন) المحرد (রেলাপন) المحرد (রেলাপন) المحرد (রেলাপন) المحرد (রেলাপন) المحرد (রেলাপন) المحارب (রেলাপন) المحارب (রেলাপন) المحارب (রেলাপন) المحارب (রেলাপন) المحارب (রেলাপন) المحارب (রেলাপন)

দিতীয়ত, আল্লাহ্র ঐ সমন্ত নাম যাহাতে স্থিটির সহিত তাঁহার সম্পর্কের প্রকাশ রহিয়াছে। যেমন, তিনি المحدول - স্থিটিকতা, المحدور - ক্রপদাতা, المحدول - ক্রপদাতা, المحدول - ক্রপদাতা, المخدور - ক্রমানীল, النائور حدن الرحدم الرحدم الرحدم الرحدم الرحدم الرحدم السلام - القواب - স্থান্তাগ গ্রহণকারী ইত্যাদি।

কুরুরুরানের বিভিন্ন স্থানে আল্লাহ্র কতেক অল-প্রভ্যানের উল্লেখ রহিয়াছে। যেমন : ১১ – হাত, ১৯৬ – মুখমখন, ্র-১৮ চক্ষু, উহাদের তাৎপর্য সম্বন্ধ মতভেদ রহিয়াছে। এক পক্ষ উহাদের শালিক অর্থ ক্ষে কৰিবার দক্ষপাতী, ইহাতে আল্লাহ শরীরধারী জীবের সমতুলা কইল বান। জন্য পক্ষের মতে হাত ভারা আল্লাহ্র শক্তি এবং বুলভাবের ভারা ভাঁহার সভা (رَضُوانَ) অথবা সভােম (رَضُوانَ) অথবা সভােম (رَضُوانَ) অথবা সভােম এক পক্ষের মতে উলরাক মতভর লাভ । কারণ প্রথমান্ত মতে আল্লাহ্ জীবের সদৃশ ইবা পড়েন, এই সাদৃশাবাদ ( تَشَيْمُ ) অন্যায়। ভিতীয় মতে অবৈধ ইবা পড়েন, এই সাদৃশাবাদ ( تَسَمِيلُ ) অন্যায়। ভিতীয় মতে অবৈধ হাত মূল ইতাাদি কিছুই নাই ( مَعْطَيلُ ), এমন কথাও কুরআানের ভাত মূল ইতাাদি কিছুই নাই ( مَعْطَيلُ ), এমন কথাও কুরআানের ভাত মূল ইতাাদি কিছুই নাই ( مَعْطِيلُ ), এমন কথাও কুরআানের ভালাহ। সূত্রাং আল্লাহ থাহা নিজের সম্পর্কে বলিয়াছেন তাহাতে বিলাম রাখিতে হইবে بِنَّ الْمَاكِينُ অর্থাৎ কোন "একার" বিবেচনা বদে। এইপক্ষ তাশ্বীহ, তাবালি বা তাতালৈ কোনটির পক্ষপাতী নহেন। আল্লাহ 'আর্শ-এর উপর সমাসীন—এই কথাটিও তাহারা

আল্লাহ্র সিফাত আল্লাহ্র সভার অবিচ্ছেদ্য অংগ কিনা, এই প্রন্ন মুসলিম সমাজে অনেক বিত্তের স্পিট এবং অনেক সম্প্রদারের উত্তব হইয়াছিল। এক পক্ষের মতে আল্লাহ্র সভার মধ্যে সিফ্লাতগুলিও তেমনি অবিনয়র। অন্যপদ্ধ বলে: তাহা হইলে ত আল্লাহ্ আর একক সতা রহিবেন না, তাহার প্রতি বহুত্বের আরোপ করা হইবে। এই প্রশ্নে বিতর্ক তুলিবার ব্যাপারে প্রীক দর্শন এবং হুম্ম মুসলিমের (১৯৯৯) সংখ্যে ভূমিকা রহিয়াছে এবং ইহাতে মুসলিম সমাজের উপকার অপক্ষা অধিকতর ক্ষতি হইয়াছে। এই প্রকার দর্শনিক বৈতর্ক বা তৎপ্রস্ত সিদ্ধান্তের উপর মুসলিমদের সমান নির্ভর্কীক নহে। কুরেআান মাজীদে আল্লাহ্ তাহার ক্রিকার স্থাতের সম্বন্ধে চিন্তাকনা ও প্রেমণার উৎসাহ দিয়াছেন, তাহার ক্রিক নহে। ক্রেম্বারে ওছেসাই দিয়াছেন, তাহার ক্রিট করাও সন্তব নহে।

আল্লাহর সি'ফাতি বা ওপ প্রকাশক নিরানকাইটি নাম এইরূপ : (১) আর-রাহ্ মানি, পরম দয়াময়; (২) আর-রাহ্ ীম, পরম দয়ালু; (৩) আল-মালিক ; (৪) আল-কু দুস, নিতকলুষ ; (৫) আস-সালাাম, শান্তি-বিধায়ক; (৬) আল-মু'মিন, নিরাপত্তাবিধায়ক; (৭) আল-মুহায়মিন, রক্ষণ বাবস্থাকারী : (৮) আল-'আষীয়, প্রবল : (১) আল-খাব্বারে, পরাক্রমশালী। (১০) আল-মৃতাকাব্বির, অহংকারের ন্যায়। অধিকারী ( মানুষের অহংকার নিন্দনীয় ); (১১) জাল-খালিক:, স্প্রিকর্তা : (১২) আল-বাারী, উন্মেষকারী ; (১৩) জাল-মুসা ওবি র (المصور)), ज्ञनमानकादी , (১৪) खाल-भाक्काति. यशक्रभानीत ، (১৫) <del>আল-ক হিহাবি, মহাপরাক্রাত , (১৬) আল-ওয়াহ্</del>ছাবি, মহাবদানা : (১৭) জার-রাযযাকে', জীবিকাদাতা , (১৮) জাল-ফাল্গাহ', মহাবিজয়ী , (১৯) আল-'আলীম, মহাভানী, (২০) আল-কণাবিদ (القابض) সংকোচনকারী ; (২১) আল-বাাসিত ; সম্প্রসারণকারী, বিস্তৃতিদাতা ; (২২) জাল-খাফিদ', অবনমনকারী ; (২৩) আর-রাফ্রী', উন্নয়নকারী ; (২৪) আল-মু'ইয্য, সম্মান দাতা। (২৫) আল-মুষি'ল, হতমানকারী। (২৬) আস-সামী, সর্বল্রোডা ; (২৭) আন-বাস ীর, সর্বদ্রন্টা ; (২৮) আর-ব্যকাম, মীমাংসাকারী , (২৯) আর-'আদ্র, ন্যায়নিষ্ঠ , (৩০) আর-রাত ফৈ, সূচ্ম দক্ষতাসন্পর : (৩১) আর-খাবীর, সর্বন্ড : (৩২) আর-হ'ানীম, সহিষ্টুঃ (৩৩) আর-'আন্ত্রণীম, মহিমাময়ঃ (৩৪) আর-পাক্র, কমাশীর। (৩৫) আশ্-শাক্র, ওপলাহী। (৩৬) আল-'আলী, অতুদ্ত। (৩৭) আল-কাৰীর, বিরাট, মহৎ; (৩৮) আল-হাফীড়া, ৰহারক্ষক: (৩৯) আল-মূক<sup>্</sup>ীড, আহার্যদাতা; (৪০) আল-হ**া**সীব,

মহাপ্রীক্ষক ; (৪১) আল-জানীর, প্রতাপশালী ; (৪২) আল-কারীম, মহামানঃ (৪৩) আর-রাকণীব, নিরীক্ষণকারী ; (৪৪) আল-মুজীব, প্রত্যুত্তরদাতা, লার্খনা প্রহণকারী (৪৫) আল-ওয়াসি (الواسم ) সৰ্বব্যাপী। (৪৬) আর-হণকীম, বিচক্ষপঃ (৪৭) আল-ওয়াদ্দ, প্রেম্ময়। (৪৮) আল-মাজীদ, সৌরবময়। (৪৯) আল-বাা'ইছ' (الباعث) পুনরুখানকারী ; (৫০) আশ-শাহীন, প্রব্যক্ষকারী ; (৫১) আল্ল-হ'াক্'ক', সতা : (৫২) আল-ওয়াকীল, তত্ত্বৰধায়ক ; (৫৩) আল-ক'ব'ী ( انَوِي), দক্তিশালী ; (৫৪) আল-মাভীন, মৃচ্তাসন্দন্ন ; (৫৫) আল-ওয়ানী, অভিভাবক। (৫৬) আল-হণামীদ, প্রশংসিত। (৫৭) আর-মূহ:স<sup>\*</sup>ী হিসাব গ্রহণকারী; **(**৫৮) **আর-মূব্দী, আ**দি ল্রন্টাঃ (৫৯) আল-মু'ঈদ, পুনঃ স্ন্টিকারী; (৬০) আল-মুভ্রী জীবনদাতা ; (৬১) আল-মুমীত, মরপদাতা ; (৬২) আল-হ য়েুা, জীবিত ; (৬৩) আন-কণয়ুাম, স্বয়ং স্থিতিশীন ; (৬৪) আন-ওয়াজিদ (الواجد), অবধারক, প্রাপক। (৬৫) আল-মাজিদ, মহান , (৬৬) আল ওয়াাহি দ, একক; (৬৭) আস'-স'মাদ, অভাবমুক্ত, অনন্যুখাপেক্ষী; (৬৮) আল-কণাদির, শক্তিশালী; (৬৯) আল-মুক্'ডাদির, প্রবল : (৭০) আল-মুকণ্দিম, অপ্রবতীকারী: (৭১) আল-মুআছখির, পশ্চাদবতীকারী ; (৭২) আল-আওওয়াল, প্রথম অর্থাৎ জনাদি ; (৭৩) আন-আৰির, শেষ, অর্থাৎ অনও। (৭৪) আজ্রণ-জ্রাহির, একাশ্য (৭৫) আল-বাতি'ন, ভণ্ড; (৭৬) আল-ওয়ানী, কার্যনির্বাহক। (१९) खाब-मूठा<sup>\*</sup>खासी, সুউচ ; (१৮) खाब-বा दूद, नाप्तवान ; (१৯) আত-ভাওওয়াাব, ভওবাঃ ভহণকারী ; (৮০) আল-মুন্তাকি ম, প্রতিশোধ প্রহণকারী; (৮১) আর-'আফুওউ ( المغنو, ক্লমাকারী; (৮২) আর-রাউফ, কোমল হাদয় ; (৮৩) মাালিকু'ল-মুল্ক, রাজ্যের মালিক : (৮৪) যু 'ল-জালাল ওয়া'ল ইক্রাম, মহিমান্বিত ও মাহাস্মা-পূর্ণ : (৮৫) আল-মুক্ সিত', ন্যায়পরায়ণ : (৮৬) আল-জামি', একটী-করণকারী, (৮৭) আল-গণনী, সম্পদশালী, অভাবমুক্ত , (৮৮) আল-মুগ্'নী, অভাব মোচনকারী ; (৮৯) আর-মাানি', প্রতিরোধকারী ; (১০) আদ-দশার্র ( الضار ), অকল্যালকর্তা ; (১১) আন-নাঞ্চিণ, কল্লাল-কঠা ; (১২) আল-হাাদী, পথ প্রদর্শক ; (১৩) আন-মুর, জ্যোতি ; (১৪) আল-বাদী', অভিনব সৃষ্টিকারী; (১৫) আল-বাাক'ী, চিরছায়ী; (১৬) আল-ওয়ারিছ<sup>-</sup>, উত্তরাধিকারী ; (১৭) আর-রাশীদ, সতাদশী । (৯৮) আস-সণবুর, ধৈর্মশীল (ভির্মিয<sup>া</sup>)।

উপরিউক্ত আটানকাই নামের সহিত আরাহ্ নামটি খোগ করিছে নামের সংখ্যা হয় নিরানকাই। এতদাতীত কুরজানে **আরও হয়টি** নামের উল্লেখ পাওয়া যায়। যথা,

(১) আল-আহ'দে, এক । (২) আর-রাব্ব, প্রতিপালক । (৩) আল-মূন্'ইম, নি'মাত দাতা । (৪) আল-মু'ড'ী, দাতা । (৫) আস'-সাাদিক', সতাবাদী । (৬) আস-সাভাার, দোম সোদনকারী । আল-আস্মাা'উ'ল-হ'স্নার বাংলা তরজমা প্রায় ক্লেক্টেই ইংমিত মার, পূর্ণ অর্থ প্রকাশ হয় না । আলাহে, আর-রাহ্'মান, সার-রাহ'ীম-এই তিনটিই সর্বাপেকা বেশী ব্যবহৃত হুইলাছে (কু'র্জ্জান মাজীদে স্বার শিরো ভাসে ত্রুই তিনটি নামের সমাবেশ এবং পুনক্ষজি তাৎপর্মপূর্ণ)। একটি হণদীছে (কু'দ্সী) আল্লাহ্ বলেন, ''আমার রাহ্মাত আমার স'দে বি ছাড়াইয়া সিয়াছে।" কু'র-আনে বলা হুইয়ছে : ''আমার রাহ্'মাত লাভের ব্যাপারে নিরাশ হুইও না'' (৩১ ঃ ৫৩)। মাহারা আল্লাহ্র আনুস্তা খীকার করে ভাহাদের প্রতি তিনি যেমন ক্রিপ্ত তিনি বিদ্রাহীদের প্রতি

ا شدوس المقاب । আল-আসমাাউ'ল-হ'সনার মধ্যে কভণ্ডলি শুণবাচক নাম মানবের সম্পর্কেও ব্যবহাত হয়। সীমিত শক্তির গণ্ডিতে মানুষ আপন চরিত্রে এই গুণাবলীর অনুশীলন করিবে, আল-আসমাা'উ'ল-হ'সনাকে ভাহাদের চারিত্রিক আদর্শরূপে গ্রহণ করিবে, আলাক্ এবং ভাহার রাস্ক (স') মানুষকে এই শিক্ষা দিয়াছেন।

গ্রন্থ প্রাম্বর বিষ্ণার বাহাল এবং হ'লীছ' প্রস্কর্ত ; (3) A. V. Kremer, Gesch. der herrsch. Ideen des Islams (Leipzig 1868), (b) M. Th. Houtsma, De strijd over het Dogma in den Islam tot op al-Asch'ari (Leyden 1875), (8) Goldziher Muhammedanische Studien (Halle a. S. 1889-1890), (a) Die Zahiriten (Leipzig 1884), (b) Materialien zur Kenntniss der Al-mohadenbewegung in Nordafrica, (ZDMG-xli, 30 %.), (9) Die Bekenntnissformeln der Almohaden (ZDMG, xliv. 168 %.); (b) Le livre d'Ibn Toumert (Algiers 1903), (5) Krehl, Beitrage zur muhammedanischen Dogmatik (Sitzungsber. d. K. Sachs Ges d. Wiss., Phil.hist. Classe, xxxvii, Leipzig 1885), (50) Beitrage zur Charakteristik der Lehre vom Glauben im Islam (Leipzig 1877), (55) A. de Vlieger Kitab al-Qadr (Leyden 1903), (53) Edward Sell, The Faith of Islam (London 1896); (50) Th. Haarbrucker, Asch-Schahrastani's Religionspartheien und Philosophen-Schulen ubersetzt und erklart (Halle 1850-1851), (58) H. Steiner, Mutaziliten (Leipizg 1865), (50) T. W. Arnold, The Mutazila (Leipzig 1902), (56) Shaikh Muhammad Iqbal, The Development of Metaphysics in Persia (London 1908), (59) G. van Vloten, Irdia (ZDMG, xlv. 181 %); (3b) W. Spitta, Zur Geschichte Abu 1-Hasan al-Ash'ari's (Leipzig 1876); (SS) M. Schreiner, Zur Geschichte des Ash'aritenthums (Actes du viii. Congr. Intern. des. Oriental., i. I. Leyden 1891, p. 77 %.), (30) Beitrage zur Geschichte der theologischen Bewegungen im Islam (ZDMG, lii. 463 7., 513 9., liii. 51 %.); (38) Grimme, Mohammed, II. Teil. Einleitung in den Koran, etc. (Munster i. W. 1895), (२२) C. do Vaux, Avicenno (Paris 1900), (२७) S. M. Zwemer, The Moslem Doctrine of God (Edinburgh 1905), (38) Tj. de Boer, Die Entwicklung der Gottesvorstellung im Islam. in Die Geisteswissenschaften, I., 1913/14, P. 228 a., (36) A. J. Wensinck, The Muslim Creed, (Cambridge) 1932, (२७) L. Gardet et M. N. Anawati, Introduction a la theologie Musulmane, Paris 1948.

D. B. Maedonald (E.S.I,)/মোঃ আলাউদ্দীন আল-আ্যহারী 'আলী ইব্ন আবী ভাালিব (على بن ابي طالب )

(রা) হষরত মুহণ=মাদ (স<sup>\*</sup>)-এর চাচাত ভাই ও জামাতা এবং চতুর্থ ৰালীঞা। ভাঁহার পিতা আৰু তণানিব ছিলেন 'আবদু'ল-মৃত তণানিব **ইবন হাাশিষের পূর। 'আলী** (রা)-এর ডাক নাম আব তুরাাব, হযরত **মুহশম্মাদ (সণ)-এর নিকট হইতে প্রাণ্ড। তিনি হথরত (সণ)-এর** কন্য **কাভি নাঃ (রা)-কে** বিবাহ করেন। তাঁহার মাতার নাম **ফার্ডি'নাঃ বিন্ত আসাদ ইব্**ন হ্যাশিম। তাঁহার বংশধরদের সম্পর্কে '**আতী-বংশ শীর্মক প্রবন্ধ দ্রুলট**ব্য। ইসলাম গ্রহণের সময় তাঁহার বরস কত ছিল ভাহা সঠিকরতে নির্ধারণ করা যায় না। হয়রত খাদীখাঃ (রা)-এর পরে তিনি প্রথম মসলিম, আব ষণর্য, আল-মিকণ্যাদ, আৰু সাক্ষদ আৰ-খুদ্রী (রা) প্রস্তুলের মতে বুরায়দাঃ ইব্নি'ল-হ'স'ায়ৰ (রা) অথবা তিনি দিতীয় মুসলিম [ আৰু বাক্র (রা)-এর পরে, মাস'উদী, তান্বীহ। ed. de Goeje, p. 231; transl. by carra de vaux, p. 306]। হযরত (সা) যে দৰজনকে **জালাতে প্রবেশ লাভ করিবেন বলিয়া স্পল্টভাবে সুসংবাদ প্রদান** করেন, তিনি তাঁহাদের অন্যতম। 'উমার (রা) কর্ত্ক তাঁহার মৃত্যু শ্বাায় মনোনীত হয়জন নিৰ্বাচকেরও তিনি ছিলেন জনাত্য।

হয়রত মুইণাদ্যাদ (সণ) য়াছণরিব-এ হিজরাত করার সংক্রম করিয়া অকস্মাৎ মক্তা হইতে চলিয়া গেলেন। তিনি যে গৃহে থাকিতেন তখনও সেই প্রেই আছেন, শঙ্কুদের মনে এই বিশ্বাস জ্যাইয়া 'আলী (রা) তাঁহার হিজরাতে সহায়তা করেন। হয়রত (সণ)-এর নিকট যে-সকল প্রবা পল্ছিত ছিল, তাহা প্রভার্গদের জন্যও 'আলী (রা) কয়েকদিন মক্তায় অবস্থান কয়েন। তিনি বাদ্র, উদ্ধণ্যও ধন্মকণ (পরিখা)-এর মুদ্ধে যোগদান এবং তাবুক ছাড়া অন্য সমস্ত অভিযানে হয়রত (সণ)-এর সঙ্গে গমন করেন। তাবুক অভিযানের সময় হয়রত (সণ)-এর অনুপশ্বিতিতে ভাঁহার পরিবার-বর্গের ভত্তাবধান এবং মদীনার শাসনভার তাঁহার উপর নাম্ভ ছিল। উহণদের মুদ্ধে তিনি যোলটি আঘাতপ্রাণ্ড হন। তাঁহার প্রচণ্ড আক্রমণে খায়বারের সূর্জয় কণামস মুর্গের পতন ঘটে।

হখনত (স')-এর উপর নবম সূরাঃ ( আল-বারাজাঃ বা আততাওবাঃ ) অবতীর্ণ হওরার অল পরে উহার প্রথম তেরটি আয়াত
হণজ্ঞের সময় মিনাা প্রতিরে সর্বসমক্ষে ধােমপা করার জন্য হযরত
(স') তাঁহাকে প্রের করেন । মুশ্রিকসপ হযরত (স')-এর সহিত
চুক্তি ভংগ এবং বিশাসমাভকতা করে। এই ঘােষপায় মুশ্রিকদের
সহিত সমস্ত চুক্তি কাভিল ঘাে্রিত হইল, তাহািদিগকে চারিমাসের সময়
দেওয়া হইল যাহাতে ভাহারা ইসলাম গ্রহণ বা যুদ্ধ-এই দুইয়ের
মধ্যে একটি অবলম্বন করিতে পারে। দশম হিজরী, মূতাবিক
৬৬১-৬২ সনে, আলী (রা) য়ামান-এ প্রচার সফরে পমন করেন।
ইহারই ফলে হামদাানী-রা ইসলাম গ্রহণ করে।

ছিজরাতের বছরকে ইসলামী সনের প্রারম্ভ হিসাবে গ্রহণের জন্য 'জালী (রা)-ই 'উমার (রা)-কে পরামর্শ দেন। হ্যরত 'উছ'মান (রা)-এর ব্যবহাগনার বিরুদ্ধে প্রদেশসমূহ হুইতে অভিযোগ আসিলে ভাঁহার নিকট অভিযোগগুলি উত্থাপনের ভার 'আলী (রা)-এর উপর অপিত হয়। উহ'মান (রা) নিজের নিরাপতা সম্পর্কে শংকিত হইয়া উঠিলে 'আলী (রা) ছালীফাঃ ও বিক্লুম্বদের মধ্যে মধ্যহের কাজ করেন এবং খালীফার দাবী অনুযায়ী বিক্লোভকারীদের নিকট হুইতে তিন দিনের সময় চাহিয়া লন। উহু'মান (রা)-এর গৃহ অবরোধের (বুলিক নিরাপ্রার ব্যবহা গ্রহণ অভি আনুকুলা প্রদর্শন করেন এবং ভাঁহার নিরাপ্রার ব্যবহা গ্রহণ

করেন। 'উছ'মাান (রা)-এর শহীদ হওয়ার পর তিনি খিলাাফাতের পায়িত্ব প্রহণের প্রস্থাব প্রথমে বিনীতভাবে অস্থীকার করেন, কিন্তু পাঁচ দিন পরে সাহণাবীদের অনুরোধে তাহা গ্রহণ করেন। ৩৫ হিজরীর ২৫ মূ'ব-হি'জ্জাঃ গুরুবার (জুন ২৪, ৬৫৬) মদীনার মসজিদে সমবেত <del>মুসলিমগণ খালীফাঃ হিসাবে ত</del>াহার হাতে বায়**'আত ক**রেন। ৩৬/৬৬৫ সনে তিনি মদীনা ত্যাপ করিয়া ক্ফা চলিয়া যান এবং তিনি পুর্নবার মদীনায় আসিতে পারেন নাই। বসরায় পিয়া হযরত 'আইেশাঃ, ত'ালহাঃ ও যুবায়র্ (রা) হযরত 'উছ'মান (রা)-এর হত্যাকারীদের শান্তিবিধানের দাবীতে তাঁহার বিরুদ্ধে শক্তি প্রয়োগের আয়োজন করিলে তিনি তাঁহাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধবারা করেন এবং "উট্টের যুদ্ধে" তাঁহাদিগকে পরাজিত করেন। বসরার বাহিরে শুরায়বা নামক স্থানে জুমাাদা'হু-হুণানী ২, ৩৬/ডিসেম্বর ৪, ৬৫৬ ভারিখে এই যুদ্ধ সংঘটিত হয়। তিনি নিহতদের জন্য শোক প্রকাশ এবং সসম্মানে তাঁহাদিসকে দাফন করেন ও শহরে প্রবেশের পূর্বে পুরায়বা–ম তিন দিন অপেক। করেন। ৪০ জন বিখ্যাত মহিলাসহ একদল অনুচরের প্রহরাধীনে ডিনি হ্যরত 'আাইশাঃ (রা)-কে সসম্মানে মদীনায় প্রেরণ করেন। এক মাস পরে তিনি কূফায় প্রবেশ করেন; কোষাগারে প্রাণ্ড অর্থ ডিনি নাগরিকদের মধ্যে বিলাইয়া দেন সিরিয়ায় ইপ্সিত অভিযানে যোলদানের জন্য তাঁহাদিসকে সমপরিমাণ অর্থদানের অঙ্গীকার করেন। কৃষ্ণা হইতে তিনি Ctesiphon বা আল-মাদাট্ন-এ গমন করেন; রাক্'ক' নামক স্থানে ফুরাতি নদী উঙীৰ্ণ হন এবং সি'ফ্ফীন প্ৰান্তরে মু'আাবি'য়াঃ (রা)–এর সম্মুখীন হন। ৩৬ হিজরীর যু"ল-হি**ল্লাঃ হই**তে ৩৭ হি<del>জ</del>রীর সাকার/ ছুন-ছুলাই, ৬৫৭ পর্যন্ত পর কয়েকটি যুদ্ধ হয়। 'বালী (রা) ষধন প্রায় চূড়ান্ত জয়লাভ করিতেছিলেন, তখন মু'আাবিণয়াঃ (রা)-এর সেনাপতি 'আম্র ইব্নু'ল-'আাসং (রা) একটি চাতুরী অবলমনের পরামর্শ প্রদান করেন এবং ইহা সঞ্চল হয়। সিরিয়ার সৈনারা কু'রআানের পাতা ভাহাদের বর্ণাপ্রে বিদ্ধ এবং উধের উদ্ভোলন করিয়া বিপক্ষ সেনাদলকে বুঝাইতে চাহে যে, আলাা**হ্র কিতাাবের** ফায়সণলা: অর্থাৎ সালিসী ( ܓܓܐ ) বিচারই তাহাদের প্রার্থনীয় । ইরাকী সৈন্যদের একটি বিশিষ্ট দল এই ক্টকৌশলে প্রভারিত হইয়া আল্লাহ্র কালামের প্রেক্তিতে বিরোধীয় বিষয়ের বিচার এবং যুদ্ধ-বিরতির দাবী করে। ফলে 'আলী (রা)-এর সেনাদলে বিভেদবস্ত দুর্বলভার সৃষ্টিই হয়। তিনি বাধ্য হইয়া সালিসী প্রভাব প্রহণ করেন। শু'আবি'য়া (রা) 'আম্র ইব্নি'ল-'আাস্' (রা)-কে তাঁহার সারিস (حکم ) নিয়োগ করেন। পক্ষান্তরে 'আগ্রী (রা) চাপে পড়িরা ইক্ছার বিরুদ্ধে আবু মুসাা আল-আশ্'আরী (রা)-কে তাঁহার হণকাম মনোনীত করেন। পূর্ণ ক্ষমতা প্রদায়ক লিখিত দলীল (সণহ ীফাঃ) প্রাণ্ড হইয়া হণকামদম ৩৭ হিজরীর রামাদ ানে/৬৫৮ ৰু. (বা Wellhauson.-এর মতে ৩৮ হি./৬৫১ ৰু.)-এর কে<del>কুরারীতে</del> মিনিত হন। 'আম্র (রা)-এর চাতুরীতে প্রভারিত হইয়া আৰু মুসাা (রা) শীকার করিরা জন যে, "উছ'মান (রা)-এর হত্যার [মাহার সহিত 'জানী ( রা)-এর যোগ ছিল বলিয়া মিখ্য ওছব রটিরাছিল ] প্রতিকার দাবীর ন্যায়া অধিকার মু'আবি'রাঃ (রা)-এর আছে। সুতরাং আব্ মুসাা (রা) 'আরী (রা)-কে পদচ্যুত করার প্রভাব মানিয়া লন এবং তাহা সমবেত জনগণের সমক্ষে ছোষণা করেন ( ত'বোরী, ১খ, ৩৩৫৯ ; সাস'উদী, স্কুজ, (৪)। সেই বোষণা অনুসারে আৰু শুসাা (রা)-এর এতিবাদ সল্লেও 'আন্র

(রা) 'আমীর ু'আ।বি'য়া (রা)-এর খালীফাঃ পদের যোগা ঘোষণা করেন ( সাস'উদীর উক্ত পুস্তকের ৩৯৯, ৪০২ গৃচায় পাঠান্তর চল্টব্য ), অথচ মু'আাবি য়াঃ (রা) তখন পর্যন্ত একবারও বিলাফিংতের দাবী করেন নাই। **এই ঘোষশায় খিলাাফাতের প্ররে দুর্ন**ওঘ <del>অটিরতা</del> উপস্থিত হয়। এই **পরিস্থিতিতে 'আনী** (রা)-এর সেনাদলে আরও ভাওনের স্টিট হয়। 'আলী (রা) কেন সালিসী **প্রভাব সানিয়া** লইলেন—এই অজুহাতে অনেকে 'জাজী (রা)-এর সমর্থন প্রভ্যাধার করিয়া তাঁহার দল ত্যাপ করে এবং 'আকৃদুল্লাষ্ট্রন ওয়াহব আর-রা।সিবী-র নেভূত্বে তাঁহার বিরুদ্ধে অর ধারণ করে। ইহার্দিরকে 'খারিজী' বলা হয়। ভাঁহাদের সংখ্যা ছিল ৪০০০। **ভাঁহাদের ধানি** ছিল "লাহ ক্মাইলাা লিলাহ্" (আলাহ ছাড়া কেহ**ই সিছছে**র মালিক নহে )। তাহারা মাদাইন দখল করিয়া **সেখানে সর্বপ্রকার** নৃশংসতার অনুষ্ঠান করিল। অগত্যাপক্ষে 'আলী (রা) ভাহাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধযাত্তার সম্মত হইলেন। তিনি নাহরওয়ান-এর দিকে অগ্রসর হইয়া খারিজীদিগকে প্রায় নিমূল করিলেন (১ সাফার, ৩৮/১৭ জুলাই, ৬৫৮): তাহাদের মধ্যে দলজন মাত্র ললাইয়া পেল। ইতিহাসে এই যুদ্ধ "ওয়া।কি-'আঃ আন-নাহ্র" নামে পরিচিত (Brounnow, Die Charidschiten পৃ. ১৯ প., তাৰারী, ১, ৩৩৮৬ , মাস্উদী, মুরজে, ৪খ. ৪১৮ : আর-মুবারুরাদ, কাামিল, পু. ৫২৮ প. )।

অতঃপর 'বালী (রা) কৃফায় ফিরিয়া পেরেন, প**ক্ষার্থরে**, সুযোগের পূর্ণ সভাবহারের জনা মু'আবি'য়াঃ অভিযানের পর অভিযান হেরদ করিতে লাগিলেন। কৃষ্ণা**র 'আবগু'র-রাত্'সান** ইবনু সুল্ভাম আস**ে-স**াারিনী নামক জনৈক খাারি**জী ভণ্ডঘাতকের** হক্তে 'আনী (রা) নিহত হইলেন। এই বাজি <mark>তাঁহার দুইজন</mark> সমবিশ্বাসীর সংগে মত্রপাক্রমে নাহ্রাওয়ানের ধু**ছে নিহত তাহাদের** আন্দীয়দের প্রতিশোধ প্রহণার্থ একই দিনে 'আনী (রা), মু'আাবিশাঃ (রা) এবং 'আম্র ইব্নু'ল-'আাস<sup>.</sup> (র)-কে হত্যার পরি**কলনা করে**। দুইজন সহযোগীর সহিত ইব্ন মুল্জাম এক সভীৰ্ণ পৰে খালীফার আগমন প্রতীক্ষায় থাকে এবং বিষাক্ত তরবারি দারা **তাঁহার কপালে** আঘাত করে। তরবারি তাঁহার মস্তিফেপ্রবিষ্ট হয় (১৭ রামাদ'ানে, ৪০/২৪ জানুয়ারী, ৬৬১ ; তু. ত'াবারী, ১খ, ৩৪৫৬ প্রায় আৰু মাশার 😘 ওয়াকি:দীর বর্ণনা ; অন্যান্য তারিখের জনাও 🗳 সূত্র ; মাস'উদৌ, তান্বীহ-এর ৩৮৭ পৃষ্ঠায় তারিখ নির্দেশ করিরাছেন ২১শে। ঐ দিনটি ২২ তারিখ ওক্রবারের কাহাকাছি বলিয়া প্রহশ্যোসা মনে হয়)। তিন দিন পরে 'আলী (রা) শাহাাদাত বরণ করেন ও সাধারণ কিংবদন্তী অনুসারে ( অন্যান্য বর্ণনার জন্য মাস'উদী, মুরাজ ৪খ, ১৮৯, তান্বীহ, ৩৮৭ পৃ. ) কূফার যে বাঁধ ফুরাভের লাবন হইতে শহর রক্ষা করিত তাহার নি**কট সমাহিত হন। পরবর্তীকালে ঐখা**নে নাজাফ শহর প্রতিষ্ঠিত হয় ( য়াাকু ত, মুক্ষার, ৪খ, ৭৬০ )। ইহার বর্তমান নাম মাশ্হাদু 'আজী (সংক্ষেপে মাশ্হাদ)। ভাঁহার পুত্র আজ-হণসান (রা)-এর মতে তখন 'জালী (রা)-এর বয়সছিল ৫৮ বৎসর, অপর পুর মুহ-াশমাদ ইব্নু'ল-হ-ানাফিলাঃ (রা)-এর মতে ৬৩ বংসর ।

সুমীদের মতে হ্যরত 'আলী (রা) ৫৮৬টি হ'াদীছ' বর্ণনা করেন।
ত'মধ্যে ২০টির বর্ণনায় বুখাারী ও মুসলিম একমত, বুখাারী একা
অপর নরটি ও মুসলিম একা অপর পনরটি হ'াদীছ' রহণ করিয়াছেন
এইখলির বর্ণনাকারীদের মধ্যে রহিয়াছেন তাঁহার তিন পুত্র হ'াসান
(রা), হ'সারন (রা) ও মুহ'াশ্মাদ ইব্ন আল-হ'ানাফিলাঃ (রা)

এবং ইব্ন মাস'উদ (রা), ইব্ন 'উমার (রা), ইব্ন 'আব্যাস (রা), প্রাবৃ মুসা। আল-আল'আরী (রা), 'আব্দুলাহি ইব্ন জ'ফার (রা), 'আব্দুলাহি ইব্ন জ'ফার (রা), 'আবদুলাহি ইব্ন জ'ফার (রা), 'আবদুলাহি ইব্ন জ'ফার 'আলী (রা)-এর মতামত প্রামাণ্য বলিষা পৃহীত হইত; কাজেই যে কোন জটিল প্রয়ে তাঁহার সহিত আলোচনা হইত! তিনি ছিলেন অভ্যন্ত ধামিক। কুধার যাতনা নিবার্থের জন্য একজানা ভারী পাথর পেটে বাঁধিয়া রাখিয়া তিনি নিঃশ্রেষ দান করিতেন এবং অনুরূপ আঅনিগ্রহের মাধ্যমে কামনা-বাসনা দমন করিতেন (আহ্মাদ ইব্ন হাম্বাল, মুসনাদ)। পৃথিবী ছিল ভাহার নিকট ব্লিত। তিনি বলিতেন, দুনিয়া ছলিত মাংসসদ্দ, যে ইহার অংশপ্রাথী—সেক্কুরের সহিতে বস্তিতে সম্বত্ট ধাকিতে বাধ্য। তিনি আরও ব্লেন, যাহারা এই পৃথিবীকৈ ত্যাগ করিয়া ওধু প্রলোক কামনা করে ভাছারাই ভাষাবান। মৃত্যুকালে তিনি ৬০০ দিরহাম মাত্র রাখিয়া যান।

শী<sup>\*</sup>স্থারা হয়রত জালী (রা)–কে ওয়ালী–আল্লাহ্ বা আল্লাহ্র বন্ধু বলিয়া অভিহিত করেন, অথাৎ তিনি ولالهـــة (নৈক্টা, বন্ধুছ) রূপ স্মাধান্তিক বন্ধনে আক্লাহ্র সহিত সম্পূক্ত । অচিরেই বিংলায়াত শব্দটির অৰ্থ Sanctity ( পবিৰতা )-তে উন্নীত হয়। 'জালী (রা) বিশেষভাবে ইসলামের saint বা পবিগ্রাম্মা দরবেশ—এই পরিচিতির মাধ্যমে তাঁহার ও মুহাম্মাদ (সং)-এর মধো প্রভেদ দেখান হয়; মুহাম্মাদ (স·) ছিলেন তথু মবী অর্থাৎ আল্লাহের রাসল, অপণিত সম্প্রদায়ে বিভক্ত শী'জা সম্প্রদায়ের মতবাদ এই বিশ্বাসের উপর প্রতিষ্ঠিত। 'আলী (রা)-এর সন্তায় ইমাম, যোদ্ধা ও দরবেশ-এই তিন প্রকৃতির সমাবেশ ঘটিয়াছে, এই বিষয়ে শী'আরা একমত। তাঁহাদের মতে ইমাাম হিসাবে 'আলী (রা)-এর নিয়োগ غدير خم নামক ছানে প্রদত হ্যরত (স·)-এর ব**জ্তায় উল্লেখি**ত রহিয়াছে। হ্যরত (স<sup>.</sup>) তখন বিদায় হ<sup>াজে</sup> হইতে ফিরিবার পথে এই ভানে অবতরণ করেন। তিনি বজুতায় **বলেন, "আ**মি শীঘুই আল্লাহর আমন্ত্রণ পাইব, আমি তোমাদের মধ্যে দুইটি গুরুত্বপূর্ণ বস্ত রাখিয়া ধাইতেছি। প্রথমটি দিতীয়টি অপেক্ষা অধিকতর প্রয়োজনীয় , (এই দুইটি হইতেছে) কুরআন ও আমার পরিজ্ঞন" ( সুরীদের মতে এই হণাদীছ:টির পাঠ এইরূপ ঃ

تركت فيكم امرين لن تضلوا ما ان تمسكتم يهما كتاب الله و سنسة رسولسه -

অর্থাৎ তোমাদের মধ্যে দুইটি বস্তু রাখিয়া গেলাম, যতদিন তোমরা তাহা অবলম্বন করিয়া থাকিবে ততদিন বিপথপানী হইবে না—আল্লাহ্র কিতাবে এবং তাঁহার রাস্লের স্মাঃ। ইতিপূর্বেই হুণ্দায়বিয়ার অভিযান (১৮ই যুণ্ল-হিজা, ৬/এপ্রিল ২৯, ৬২৮ খু.; মাসণ্টদী, তানবাঁহ, ৩৩৮ পূ.; Goldziher. Muh-Stud. ২য়, ১১৬), হইতে প্রত্যাবর্তন করিয়া মুহণাম্মাদ (সা) বলেন, "আমি যাহার বন্ধু, 'আনীও তাহার বন্ধু।" একদা হ্যরত (সা) 'আলী, ফ্যাতি'মাঃ, আল-হাসান ও আল-হাসান (রা)-কে একর করিয়া নিচার সময় হ্যরত (সা) যে চাদর পরিতেন, সেই চাদর (মান —কিসাা') ঘারা তাঁহাদিগকে আবৃত করিয়া একটি দু'আ৷ পাঠ করেন। এইজনা হ্যরত (সা)এর এই পরিভানকে "চাদরওয়ালা" (মিনা হিমা হ্যারত (সা)বলা হয়। সেই সমর এই আায়াভটি (৩৩: ৩৩) নাহাল হয়:

انما يرسد الله ليذهب عنكم الرجس اهل البيت و يطهر كم قطهيسرا

অর্থাৎ ( হে নবী পরিবার )। সর্বপ্রকার কলুষ দূর করিরা ভোমাদিগকে

পরিপূর্ণভাবে পবির করাই আলাাহ্র অভিপ্রেড (তু. St. Guyard, ফাভাাওয়া ইবন ভার্মিয়া পৃ. ২৪, চীকা ১. JA. ১৮৭১, ও Fragments পৃ. ২১৭ )। 'আবদুরাাই ইব্ন সাবাা নামক স্থামানের <del>জনৈক য়াহু</del>দীই প্রথমে 'আলী (রা)-এর প্রতি খুণায়ী মর্যাদা আরোপ ৰুৱে ৰবিয়া ৰুখিত আছে। 'আলী আলাাহ্য অনাতম নাম (৪ঃ ৬৪। ৪২ ঃ ৫১ ), সম্ভবত ইহার বরাত দিয়া সে 'আলী (রা)-কে বলে, "আগনিই আল্লাহ্" এইরূপ বণিত হইয়াছে (Hirschfold, JRAS 1904 p. 151)। বিল্যাকাত যাহার মর্যাদা সণলাতে ইমাামাতের তুরা, তাহা কিরুপে নির্বাচন মারফত প্রদত হইতে পারে, শী'আরা কখনও তাহা বুঝিতে পারেন নাই। ভাঁহাদের বিশাস, ইমাামাত প্রদান করার অধিকার একমার আলাহ্র। আলাহ্-প্রদন্ত অধিকারে বছমূল বিশ্বাসের কারণেই পারস্যবাসীদের মধ্য হইতে বিশেষভাবে শী'আ মতবাদের অনুসারী সংগৃহীত হইয়াছিল। শী'ঝারা 'আলী (রা)-এর নিশ্নলিখিত উপাধি ও ওণবাচক নামগুলি সর্বাপেক্ষা অধিক বাবহার করেন : মুর্তাদণা (আলাহ্ যাহার প্রতি খুব সন্তল্ট), হণয়দার (সিংহ), হ'ায়দার-ই-কার্রাার (পুনঃ পুনঃ আক্রমণকারী প্রচন্ত সিংহ ), আসাদুল্লাহি'ল-গণালিব ( আল্লাহর বিজয়ী সিংহ ), শের-ই য়ায্দান ( আরাাধ্র সিংহ ), শাহ-ই-বি লায়াত ( আরাাধ্র বন্দের রাজা), বাশাহ্-ই-আওনিয়াা' (দরবেশদের রাজা)। তাঁহার আরও অনেক উপাধি আছে , জালাতু'ল-খুলুদ-এর ৭ম তাফস ীলে উহাদের তালিকা পাওয়া যায়।

'জানী (রা)-ঝে কেন্দ্র করিয়া, বিশেষত শী'আদের মধ্যে যে-সকল উপাধ্যান সৃষ্ট হইয়াহে, তাহার মূলে রহিয়াহে যোদা ও দরবেশ হিসাবে ভাঁহার হৈত-বাজিত্ব। বিচার ক্ষেত্রে তাঁহার রার দ্যাউদ (আ) ও সুধায়স্থান (আ)-এর কৃতিছের সহিত তুলনীয়। তাঁয়ার বচন ও প্রবাদবাকাওলি সমগ্র মুসলিম প্রাচ্যে বিখ্যাত হইয়া রহিয়াছে। গারস্য কবি রাশীদু'দ-দীন গুয়াত ওয়াত। ইহাদের মধ্যে একশতটি প্রবচন সংকলন করেন (মাত'লুবু কুল্ল ত'ালিব, Fleischer কর্তৃক সম্পাদিত ও Ali's hundert Spruche নামে অনুদিত, Leipzig ১৮৩৭)। রূমের সাল্জুক সুলতণান গিংয়াছে দ্দীন ৩য় কায়খুসরা-এর মন্ত্রী ফাখরে"দ-দাওলাঃ 'আলী ইব্ন হ'সায়নের আদেশে উহাদের করেকটি ৬৭০/১২৭১-২ অব্দে সীগুয়াসস্থ Gok-Medrese প্রাচির খুদিত হয় (Cl. Huart Epigr.-ar, d' Asie Mineure, p. 9! প.)। অন্য কাহারও রচিত কয়েকটি 'আরবী কবিতা 'আনী (রা)-এর প্রতি আরোগিত হইয়াছে। ( Brockelmann, GAL, i 43, Goldziher, Adhandl. zur arab. Philol., i, 126. Transactions of the 9th Congress of Orient. London 1893, ii, I15 ) t

অতি উৎসাহী ( गिर्फ) শী'আদের মতে 'আলী (রা) আলাহ্র অবতার। তাঁহাদের বিশ্বাস, আলাহ্ 'আলী (রা)-এর দেহাভারের প্রবেশ ( علول ) করিয়া ( শাহরান্তানী , পৃ. ১২৩ ; Haarbrucker-1, 199 ) হয়রত (সণ)-এর জামাতারণে আত্মপ্রকাশ করিয়াছিলেন । এই অবতারবাদী সম্পুদায়ের মধ্যে নুসায়রীরাই স্বাপেকা সুপরিচিত, ( R. Dussaud, Histoire et Religion des Nosairis, ৪৫, ৫২, ৫৫, ৬৫ পৃ. ; সুলায়মান, বাক্রা, ৩ পৃ. ; Huart, in JA, ৭ম সিরিজ, ১৪শ সংখ্যা ২৬০ পৃ. )। এই সম্প্রদায় আজও পারস্যে আলা ইলাহোঁ নামে পরিচিত। ( Gobineau, Troisans cn Asio, ৩৩৮ পৃ.) আহ্ন-ই-হাক্কে প্রক্ষণ্ড লং

প্রস্তৃত্বী: (১) তাবারী, মাস্উদী, দীনাওয়ারী, য়া'কু'বী এছতি ঐতিহাসিক প্রস্থাবলী ; (২) ইবৃন সাদি, ৩/১ : ১১ পৃ. নাস'র ইবন মুয়াহিংম, ওয়াকিং'আতু-সিংক্ষীন (কায়রো ১৩৬৫). (৩) আৰ-ৰারীফ আল-মুরতাদণা, নাহ্ছু'ল-বালাাগণঃ (বায়র্ড ১৮৮৫, etc ); (৪) নাওয়াব•ী, পৃ., ৪৩৭ প.; (৫) মাজদী, খীনাড'জ-মাজালিস, পদ্ধ ২৭ গ.; (৬) শাহরাজানী, 'পৃ. ১২২ (Haarbrucker i. 185); (9) Caetani, Annali dell' Islam, esp vol. IX. X (Rome 1926), (b) G. Leve della Vida, II Califfato di 'Ali secondo il Kitab Ansab al-Asraf di ai-Baladhuri, (RSO VI, 1913, 427--507), (5) Wellhausen. Die religos-politischen Oppositionsparteien im alten Islam (Abh. G. W. Gott., N. S., V-2), (80) do. Das arabische Reich und sein Sturz, Chap. ii, (55) W. Sarasin, Das Bild Alis bei den Historikern der Sunna (Basle 1907), (53) F. Buhl. Das Leben Muhammeds, P. 150, 192, 282, 337, D.M. Donrldson, The Shi te Religion, London 1933, P. 27-53 (১২) খারিজী প্রবন্ধও দ.।

Cl. Huart (S. E. I.)/ডঃ এম, আবপুল কাদের **'জালী বংশ–'**আলী ইবন আবী ত'ালিব (রা)-এর ১৪টি পুর ও অভতঃ ১৭টি কন্যা ছিলেন ৷ (১) হযরত (স')-এর কন্যা ফ্রাভি'মাঃ (রা) বতদিন জীবিত ছিলেন ততদিন তিনিই ছিলেন 'বালী (রা)-এর একমার গদ্ধী। তাঁহার গর্ভে জন্মলাভ করেন ঃ আল-হণসান, আল-হ'সারন ও মুহ'াসসিন (পারস্যের শী'আদের মুহ'সিন, শৈশবেই ভাঁহার মৃত্যু হয়), বড় ষায়নাৰ, বড় উত্যু কুলছ ম , (২) উত্যু'ল–বানীন বিন্ত হি:মানের গর্ভেঃ আল-'আব্যাস, জা'ফার, 'আবদুরাহে, 'উছ মান ( প্রথমোক্ত জন ভিন্ন সকলেই নিঃসভান অবছায় কারবালায় নিহত হন ) ; (৩) লায়লাঃ বিন্ত মাস'উদ ইব্ন-খাালিদের গভেঁ জনাঃ 'উবায়দুলাহে আৰু বাকর ; (৪) 'আসমাা' বিন্ত 'উনায়স আল-খাহ'-'আমিয়ার পর্ভে য়াহণয়া, ছোট মৃহণখমাদ (হিশাম ইব্ন মৃহণখমাদের মতে) বা য়াহ'য়া, (ওয়াকি'দীর মতে ছোট মুহণ্দমাদ দাসী-প্র ), 'ঝাওন ; (৫) উদ্মু হণবীব বিন্ত রাবী'আঃ (উপনাম আসণ-সণহংবাা, খালিদ ইব্নি'ল-ওয়ালীদ কর্ক 'আয়নু'ত-তামার-এ বন্দীকৃত দাসী)-এর গর্ভে উমার ও রুকায়া। (৬) উমামাঃ বিনত আবিল-জ্যাস: ইবুন আর-রাবী' (ইহার মাতা যায়নাব ছিলেন হযরত (সা)-এর কন্যা ), ইহার পর্ভে দিতীয় মুহ দ্মাদ , (৭) খাওলাঃ বিন্ত-জাকারের গর্ভে বড় মুহণাম্মাদ, উপনাম ইবনু'ল-হণনাফিয়াঃ (৮) উম্মু সা'ইদ বিনত উরওয়াঃ ইবন মাস'উদ আছ'-ছ'াক'াফীর পর্তে উম্মু'ল-হণসান এবং বড় রামলাঃ, (১) মাহ রাতি বিন্ত ইম্রু'ল-क प्राप्त हैवन 'खामी-अब अर्प्त अर्क कन्मा, रेनन्दिर योहाव ग्रृष्टा हम्न । (১০) অভাতনামা বিভিন্ন জীর বর্ডে জন্মলাড করেন : উল্মু হ্যানী', মারম্নাঃ, ছোট বার্নাব, ছোট রাম্লাঃ, ছোট উম্মু কুল ছুম, ফাাতি মাঃ, উমামাঃ, খাদীজাঃ, উদ্দু'ল-কিরাাম, উদ্দু সালমাঃ, উস্মু জা'ফার জুমানাঃ, নাফীসাঃ, (ত'বারী, ১খ, ৩৪৭১ প. )।

হষরত 'আজী (রা)-এর পুরগণের মধ্যে নিশ্নোতা গাঁচজন সভান-সভতি রাখিয়া গিয়াছিলেনঃ (১) আল-হণসান (রা); (২) আল-হণারন (রা); (৩) মুহণাশমাদ ইবনুল-হণনাফিয়াঃ (রা); (৪) 'উমার (রা) ও (৫) 'আকাাস (রা) (তণবারী ১৯, ৩৪৭৩ পু.) ওয়াকিনী; মাস'উদী, মুরাজ, ৫খ, ১৪৯; ঐ, তান্বীহ, Carta be vaux কৃত অনুবাদ, ৩৮৮ পৃ.)। আল-হ'সায়নের বংশই সর্বাপেকা বিখ্যাত। শী'আদের বারজন ইমানের শেষ নয়জন সরাসরি তাঁহার বংশাঙ্ত। তাঁহারা হইতেছেন, (১) 'আলী বারনুল-'আাবিদীন, (২) মুহ'াম্মাদ আল-বাাকি'র, (৩) জা'কার আস'-স্বাদিক', (৪) মুসাা আল-কাাজি'ম, (৫) 'আলী আর-রিদণা, (৬) মুহ'াম্মাদ আল-লাঙঙরাাদ, (৭) 'আলী আল-হাাদী, (৮) হ'াসান আল-'আস্কারী ও (১) মুহ'াম্মাদ আল-মাহ্দী।

'আলী (রা) ইবন আবী ত'ালিবের বংশধরদের অধিক সংখ্যকই ভাগ্যবিভূমিত ছিলেন। তাঁহাদের দু:খের কাহিনীতে মুসলিম ইতিহাস পরিপর্ণ হইয়া রহিয়াছে। উমাব ীশাসকগণ 'আজী বংশীয়পদকে নিষ্যাতন করেন ( যেমন, ইমাাম ইব্রাাহীমকে হ'াররানে এবং বারদ ইবন যায়ন'ল-'আবিদীনকে ক্ষায়); 'আকাাসীপণ ভাঁহাদিসকে প্রতারিত করিয়া আহল'ল–বায়ত–এর খার্থের প্রতি পারস্যবাসীদের সহানুভূতিকে নিজেদের কাজে লাগান। অনেককেই বিষ প্রয়োগে অপসারিত করা হয় বলিয়া কথিত আছে যথা, আল-হণসান (রা) ও জা'ফার আস্--স্যাদিক (র)-কে মদীনায়, মুস্যা আল-কাজি ম ও মৃহ াদ্যাদ আৰ-জাওওয়াাদকে বাগদাদে, 'আলী জার-রিদ'াকে তু'সে ; অন্যেরা খালীফাদের বিরুদ্ধে বিদ্রোহী হইয়া যুদ্ধে বা জ্বাদের হস্তে মৃত্যুবরণ করেন। আল-হণসান (রা)-এর বংশে বহু সংখ্যক ব্যর্থকাম দাবীদারের আবির্ভাব ঘটে। যথা, 'মাগুরিব-এ ইদুরীসীয় বংশের প্রতিষ্ঠাতা ইদ্রীসের ছাতা, মৃহ দেমাদ আন-নাঞ্সু'য-যাকিয়া মদীনায় ১৪৫/৭৬২-৩ সনে ; তাঁহার ভাতা ইবুরাহীম বসরায় ; হ সায়্ন ইব্ন 'আলী ম≆ায় ১৬৯/৭৮৫-৬ সনে , মুহণাশ্মাদ ইব্ন ডণবাডিণবাট ইরাকে ১৯৯/৮১৪-১৫ সনে , মৃহণ্দমাদ ইবৃন সুলার্মানি মদীনায় ; 'আলী ইবৃন মুহ'াম্মাদ বসরায় (যায়দ ইবৃন মুসা। আল-কাজি'মের সমকালীন ); ইবুরাহীম ইবুন মুসাা স্বামানে , আল-হণসান ইবুন যায়্দ তণবারিভানে ২৫০/৮৬৪ সনে, আল-হণসায়ন কুফায়: ইস্মাাউল ইব্ন যুসুফ মলায় : মুহাত্মদ ইব্ন যায়দ ডাবারিভানে ২৮১-২৮৭/৮৯৪-৯০০ সনে , আহ্মাদ ইবন মুক্থাল্মাদ দক্ষিণ মিসরে, হণসান ইবন 'আলী ডণবারিস্তানে ৩০১/৯১৩-৪ সনে ইত্যাদি।

আল-হ'সায়নের বংশধরেরা তাঁহাদের ধর্মনিচা, পবিছতা ও
নির্মান নৈতিক চরিলের জন্য খ্যাতিলাভ করেন । এই বংশে বিপ্রোহীদের
অভানর হয় কম । উপরিউক্ত যায়্দ ইবন মূসা ভিম মুহ'দেমাদ
ইব্ন জা'কার আস'-স'য়াদিক' ২০০/৮১৫-৬ সনে মভায় বিপ্রোহী
হন । অন্যান্য বিপ্রোহী হইতেহেন আল-হ'সায়ন আল-আফ্ড'স
মদীনায় ; মুহ'দেমাদ ইব্ন ক'য়াসিম খুরাসানে (২১৯/৮৩৪);
আল-হ'সান আল-কার্কী ক'য়েব'ীনে (২৫০/৮৬৪) ; মুহ'সিন ইব্ন
জা'কার ওরকে ইব্ন রিদ'য়া দামিশকে।

ইদ্রীসীরা নিশ্চিতই 'আলী (রা)-এর বংশধর (আল-হণাসান (রা)-এর শাখা), কাাতি মী ও আল-মুডরাই হিপারণের ব্যাপার ওত নিশ্চিত নহে। 'আলী (রা)-এর বংশের মে সকল লোক নিপীড়িত হইয়া মৃত্যুবরণ করেন, মাস্ট্রানী, মুরজ, ৭ব, ৪০৪ পৃষ্ঠার তাঁহাদের একটা ভালিকা পাঙরা ষার। উমারাদের মধ্যে কেবল ২য় 'উমার ইব্ন 'আবদি'ল-'আধীবই নবী-বংশের জনা বিবেকের দংশন অনুভব করেন। ভাঁহারা ভাঁহাদের অধিকার হইতে বঞ্চিত হইরাহেন বলিয়া তিনি ফাাতি মার পক্ষে 'আলী (রা)-এর মে সকল বংশধর মদীনার বাস করিতেন, তাঁহাদের মধ্যে ১০,০০০ দীনাঃ বিতরণ করেন (মুরজ, ৫খ, ৪২১)।

b٤

'আৰমাসীদের মধ্যে আল-মা'মূন উপরিউজ' ৮ম ইমাম 'আলী আর-রিদ'া-কে তাঁহার উত্তরাধিকারী বলিয়া ঘোষণা করেন। কিছু আর-সূতাওরাজিলের সময় হইতে আবার নির্মাতন তরু হয় এবং আর-মূতানি'রের আমল পর্যন্ত বহাল থাকে। আল-মূতাওরাজিল কারবালাতে আল-হস'ারন (রা)-এর কবর বিধ্বন্ত করিয়া দেন ও ভগার বুর্তন চালান।

বর্তমানে হযরত 'আলী (রা)-এর বিশুল সংখ্যক বংশধর মুসলিম ক্ষতের সর্বন্ত ছড়াইয়া রহিয়াছেন। সান্ত্যিদ বা শারীফ উপাধির ব্যবহার ও সবুজ পাগড়ী পরিধানের অধিকার মারা অন্যান্য মুসলিম এবং তাঁহাদের মধ্যে পার্থক্য করা হয়। নিদর্শনপর বা বংশ-ভালিকা টেলের মধ্যে পার্থক্য করা হয়। নিদর্শনপর বা বংশ-ভালিকা বি ক্রিলিরাঃ নামাহ্) মারা ন্যুনাধিক অরাভরাপে তাঁহাদের বংশ রমাণিত হয়। 'উছ মাানীয় সামাজ্যে তাঁহারা ছিলেন 'নাক' বি লাশ্রাফ, ('আলী বংশধরদের পরিদর্শক)-এর কর্তৃত্ব ও পর্যবেক্ষণের অধীন। সুল্ভানা হয় বাায়াইাদ এই পদ পুনঃ প্রতিষ্ঠিত করেন ও প্রত্যেক বড় নগরেই একজন নাক' বিশ্বভালায়াফ থাকিতেন। তিনি নিদর্শনপন্ত নিরন্ত্রণ করিতেন। মাহারা তাঁহাদের জন্ম প্রমাণ করিতে গারিতেন, তাঁহাদিসকে শারীফ বংশের নিদর্শনপন্ত প্রদান করিতেন এবং ভূষা শারীফ পদবীধারী অপরাধীদিগকে শান্তি দিতেন ("পারীফ" বব্স তু.)।

আজী-বংশীয়দের মধ্যে যাঁহারা শাসক বংশের গতন করিয়াছিলেন <del>তাঁহারা হইবেন ঃ আল-হ</del>ণসানের শাখাস, ১। ইদ্রীসী বংশ, ইদ্রীস ইৰ্ন ইদ্রীস ইবৃন 'আবদিলাহ ইব্ন ২য় হণসানের বংবধরসণ "बाब्"सीव"-এ २৯৬/৯০৮ जन भर्वत ; २। जूलाब्रमानी दश्म, जूलाब्रमान <del>ইবৃন সাউেদ ইবৃন ২য়</del> হণসানের বংশধর মহায়, তৎপরে য়ামানে ( **ভাস-সুওরায়দী, সাবাটিকু 'ব'-য'াহাব, ৭৭ পৃ.)**; ৩। সুরায়মানী ৰংশ, ইদুরীস ইৰ্ন 'আবদিলাাহ্ ইব্ন ২য় হণসানের লাতা সুলায়মাানের ৰংশ্বরণণ) "মাগ'রিবে" আস-সুওয়ায়দী, পু. ছা.): ৪। বানু উখায়-দি**'ৰ, ৰুহণদ্যাদ আন-না**ক্সু'ষ-যাকিয়াা-র প্রাতা মূস্যা আর-জাওন-এর ৰংশৰয়ন্দ মন্ত্ৰায় ও স্থামানে, ২৫১-৩৫০/৮৬৫-৯৬১, (তু. মুনাজ্জিম-ৰাশি, ২৭, ৪২১) ; ৫। বানু ভাবাাভণৰাা য়ামানে, ২৮৮/১০১ ; ৬। **শ্বরাশিদ (বানু ফারীভাঃ), 'আবদুলাহ্ ইব্ন** ২য় হণসানের শাখায় আৰু বাশিষ ইবন মুহণদ্যাদের বংশধরগণ, ৪৬০-৫৯৮/১০৬৭-১২০২ <del>পর্যন্ত সভার আমীর</del>ঃ ৭। বানু সণালিহ', একই শাখার সণালিহ' ইব্ন অবিদিল্লাহ্ ইব্ন মুসারে বংশধরণণ সূদানের ঘাানা-তে ; ৮। আামূল-এর হ'সানীসং, ২৫০-৬০০/৮৬৪-১১৬ ; ১। বানু ক্'ভাগায়, ৫১৮/ ১২০১-২ ৰইতে ১৩৪৩/১১২৪ পর্যন্ত মঞ্চায় আমীর। ১০। সাদী শারীক্ষণ মরবোভে, ১৫৭/১৫৫০ হইতে ১০৭০/১৬৫১ গর্মন্ত ; ১১। ক্ষিমানী শারীক্ষণ, মরকোতে ১০৭৫/১৬৬৪ হইতে ; ১২ ও ১৩। **ওমান্নানী ও কিজানী শারীক্ষণ মরকোতে।** 

শাসক বংশ ছাগনে আল-হ'সায়নের নাখা ঃ, ১। লা'ফার আস'সাাসিক'র বংশধর, ফাাভি'মী বা 'উবায়্দীগণ', ২। ত'বারিজ্ঞান ও
দার্থান-এর হ'সায়্নীগণ, ৩০১-৩১৮/৯১৩-৯৩০; ৩। অন্যানা শাখা,
ছর্থানে, ৩০৪-৩৫৬/৯১৬-৯৬৭; ৪। বানু'ল-মুহায়াা, মদীনায় ৬০১/
১২০৪ করের পূর্ব হঠতে (তু. মুনাল্লিমবাানী, ২খ, ৬৬৫); ৫। রাস্সী
বংশীরস্থ, কর্মির রাস্সী (রু. ২৪৬/৮৬০)-র অধতনগণ যাঁহারা
হিলেন বালে ইক্ব 'ভালী ইক্নি'ল-হ'সায়্নের শাখাতুক রামানের
স্যাদা-র, ৬৮০/৯২৮৯ সন পর্বভ; ৬। ত'বারিজ্ঞানের যার্দীগণ,
২৫০-৬১৬/৮৬৪-৯২৮; ৭। সান্'আা-র বায়্দীগণ, ক্যাসিম ইক্ন
মুহ'লমাদের বংশধর;

কাহালের 'আজী-বংশীর হওয়া সন্দেহজনক : b । বানু মূসা, মঞ্চায় ও মদীনার, ৩৫০-৪৫৩/১৬১-১০৬১  $: 2 \mid$  বানু হণসমূদ, কর্দোভা ও মালাগায়,  $c^2 -888 > 000$ 

Cl. Huart (S. E. I. )/ড: এম. আবদুর কাদের আল-আশ্'আরী আবূ মূসা। (রা) 'নাবদুল্লাহ ইবুন স্বশন্তম, একজন প্রখ্যাত সণহণবী। তিনি ছিলেন <del>রাসার-এর অধিবাসী এবং প্রথম দিকে ইসলাম প্রহণ করেন। ইহার</del> পর তিনি আবিসিনিরার হিজ্যাত করেন এবং ধার্বার জরের পরে ফিরিয়া আসেন, ভিছু মতে তিনি খারবার অভিযানের সময় ইসলাম প্রহণ করিশছিলেন ( ইবনু 'আবদি'ল-বারুর, ইস্তী'আবি, হায়চাবাস হি. ১৩১৮, ৩৯২, নং ১৬২২ ; ৬৭৮-৭৯, নং ৬৭৮ : হযরত (সা) তাঁহাকে ১০/৬৩১-৩২ সালে মু'জাষে ইবন জাবাল (রা)-এর সঙ্গে য়ামানের শাসনকর্তা নিষ্কু করেন। ১৭/৬৩৮ সনে আল-মুগণীয়াঃ ইব্ন ভ'বাঃ (রা)-এর পদচুটিের পর 'উমার (রা) তাঁহার **উপর** বসরার শাসনভার অর্পণ করেন। অসঙ্গট কৃষ্ণাবাসীদের মতানুষারী 'উমার (রা) আবৃ মুসাা (রা)-কে ২২/৬৪২-৩ সনে কৃষ্কার বদরী করেন। কিন্তু আটিরে নূতন শাসনকর্তাও কৃষ্ণার খেয়ালী লোকদের বিরাসভাজন হইয়া পড়িলেন। কাজেই **এক বংসর পরে তাঁ**হাকে কুফা হইতে সবাইয়া বসরায় পূর্ব গলে অধিষ্ঠিত করা **হইল**। অংগকাল সরেই তিনি খালীফার নিকট অভিযুক্ত হন, কিন্ত খালীফাঃ তাঁহার কৈঞ্চিয়ত প্রহণ করেন। তিনি সেনাগতি হিসাবে খাতি লাভ করেন। 'উমার (রা)-এর মৃত্যুর পরও আবু মৃসাা (রা) বসরার শাসনকর্তার পদে বহাল থাকেন। 'উছ'মান (রা)-এর খিলাফোড লাভের কয়েক বংসর পরে তিনি পদচ্যুত হন ও 'আবদুল্লাহ ইব্ন 'আমির তদ-ছলে মনোনীত হন। তথন জাবু মুসাা (রা) ক্ফায় বসতি ছাগন করেন। ৩৪/৬৫৪-৫ সনে 'উহ্ণমান (রা) তাঁহাকে কৃষ্ণার শাসনকর্তা নিযুক্ত করেন। কিন্তু খালীফার হত্যার পর এই কূফাবাসীরা 'আন্নী (রা)-এর পক্ষ গ্রহণ করিলে আবু মুসা। (রা) গদচাত হন। ইসলামের ইতিহাসে তাঁহার সর্বশেষ ভূমিকা সি ফ্ফীনের যুদ্ধের পর 'আলী (রা)– এর গক্ষে সালিসরূপে ('আলী শীর্ষক প্রবন্ধ छ.)। 'আম্র ইব্ন 'আসে' (রা)-এর আচরণে কুন্ধ হইয়া ডিনি প্রথমে মকার এবং পরে কুফায় চলিরা যান। তাঁহার মৃত্যুর সন সম্বন্ধে মতভেদ আছে। প্রাচীনতম বর্ণনা অনুষায়ী ৪২/৬৬২-৩ বা ৫২/৬৭২ সনে কৃষ্ণার তাঁহার মৃত্যু হর ।

প্রস্থানী : (১) ইব্ন সা'দ, ৪/১খ, ৭৮ প.; ৬খ, ১;
(২) রা'ক্'বী ২খ, ১৩৬ প.; (৬) বাালাাযুণ্নী, পৃ. ৫৫ প.;
(৪) ভণাবারী, সূচী (Index) দেখুন, (৫) ইয্নু'ল-আছ'ীর, ১খ, ১; (৬) নাওয়াব'ী, পৃ. ৭৫৮; (৭) মাস'উদী, মুরজ, ৪, ৫;
(৮) কিভাাবু'ল-জাগ'নী, দ. Guidi, Tables alphabetiques;
(১) Muller, Der Islam im Morgen-und Abendland,
i. 243 প.; (১০) Muir, The Caliphate its Risa,
Decline and Fall( new edition by Weir), p, 179 প.:
(১১) Wellhausen, Das arabische Reich, p. 56 প.
(১২) Caetani, Annali dell' Islam, ছা.।

K. V. Zettorsteen (S.E.I)/ডঃ এম. আবদুল কাদের
ভাল জাশ্ভারী, জাৰু'ল হাসান 'জালী (بالشعرى ابو ) বিখ্যাত ধর্মতদ্ধনিদ, ২৬০/৮৭৬-৪ সনে বসগায় তাঁহার

জন্ম। ভাঁহার পূর্ণ বংশ-তালিকা এইরাপ: 'আলী ইব্ন ইস্মাানিল ইব্ন ইসহাাক' ইব্ন সাালিম ইব্ন ইস্মাানিল ইব্ন 'আবলুলাহ্ ইব্ন মুসাা ইব্ন বিলাল ইব্ন আলী বুরদাঃ (রা)। চল্লিশ বংসর বয়ঃক্রম পর্যন্ত তিনি মু'তাহিলী ধর্মতত্ত্বিদ আল-জুকাঈ-র উৎসাহী ছার ছিলেন। তংগর আলাহ্ কতুঁক ভাগা নিধারণের উচিতা সম্পর্কে এক বিতর্ক উপলক্ষে জুকাাঈ-র সহিত মতভেদ হওয়ায় তিনি নিজম্ব পথ অবলমন করেন। কিন্ত Spitta দেখাইয়াছেন যে, উপাখানিটি পক্ষপাতিত্বমূলক এবং সভবত হ'দীছে অধায়নের ফলে তিনি মু'তাহিলী মতের অসঙ্গতি ধরিতে পারেন। বাহা হউক, তখন হইতে তিনি মু'তাহিলীদের মত যন্তন এবং সূলী মতের সমর্থন করিতে থাকেন এবং ধর্মনীতি বিষয়ক ও বিতর্কমূলক বহু সংখ্যাক পুরুক রচনা করেন। ফিক্'হী ব্যাপারে তিনি শাক্ষি'ই মাযুংহাবের অনুসারী ছিলেন। জীবনের শেষ করেক বংসর তিনি বাগদাদে অভিবাহিত করেন এবং সেখানে ৩২৪/৯৩৫ সনে মুত্য বর্ল করেন।

ইব্ন ফুরাক্-এর মতে আল-আশ্'আরীর রচিত পুস্তকের মোট সংখ্যা প্রায় ৩০০। ইব্ন 'আসাাকির তামধ্যে ১৯টির নাম উল্লেখ করিয়াছেন। আল-ইবাানাঃ 'আন্লিউসু'দ্-দিয়াানাঃ পুস্তকখানা তিনটি সংযোজনসহ ১৩২১/১৯০৩ সনে হায়দরাবাদে মুদ্রিত এবং W. C. Klein কর্তৃক অনুদিত (New Haven, ১৯৪০) হইয়াতে। তাহার রিসাালাঃ ফী ইস্ভিহ্'সাানি'ল খাঙ্দ' ফি'ল কালাামণ্ড মুদ্রিত হইয়াছে, (হায়দরাবাদ ১৩২৩ হি.)।

ভাঁহার পুতকভালর মধ্যে ষেইঙাল মুদ্রিত হইরাছে তদমধ্যে সর্বাপেক্ষা উল্লেখযোগ্য হইল মাকণালাভুল ইস্লামিয়নীন (ed. H. Ritter, i-ii., Istanbul 1929-1930, in Bibliotheca, Islamica. Ia., b.)। এই পুতকখানা তিন ভাবে বিভক্ত ঃ (ক) পূ. ১—২৮৯, মুসলিম সম্প্রদায় ও মতভেদগুলির বর্ণনা (শীংলাঃ খাওয়ারিজ, মুরজিআঃ, মুভাষিলাঃ, মুজাম্সিমাঃ, জাহ্মিয়াঃ, দিংরারিয়াঃ, নাজ্লারিয়াঃ, বাক্রিয়াঃ, নুস্সাক); (খ) পূ. ২৯০-৬০০, আস্ংহণাবু'ল-হণদীছ ও আহ্লু'স্-স্লাঃ সমাজের 'আকণাইদ-এর বর্ণনা এবং আল-কণত্ওণান, যুহায়্র আল-আছণরী ও আযু মু'আায় আত-ভাওমানী-র মধ্যে সামান্য মতপার্থক্যের ব্যাখ্যা; (গ) পূ. ৩৯১-৬১০, 'ইল্ম কালাম-এর প্রতিপাদ্যগুলির সম্বন্ধে বিভিন্ন মতের বর্ণনা।

মুসলিম সাহিত্যে আদ'আরী-র ্টাতে এই শ্রেণীর প্রথম প্রস্থ।
ইহাতে বিভিন্ন সম্প্রদায়ের মত বিশদরাগে আলোচিত হইয়াছে।
ইহাদের সম্পর্কে প্রস্থারের মৃল উৎস হইতে তথ্য সংগ্রহ করিয়াছেন।
ইহা সর্বপ্রকার উদ্দেশ্যমূলক পক্ষপাতিত্ব হইতে বিমুক্ত। ইহার রচনাইশলী নিশ্নমানের। কারণ, ইহা একটি নীরস তালিকা অপেক্ষা উন্নত কিছু নহে। "আল্-ইবানাাঃ"-এর আবেস-সম্পন্ন প্রস্থারের বেলার ইহা সম্পূর্ণ অপ্রত্যাশিত ব্যাপার। এই কারণে অনুমান করা হইরাছে যে, প্রস্থারের এমন বরসে "মাকাালাত" রচনা করেন হখন মত পরিবর্তন ও উহার প্রভাব আর সাম্প্রতিক ব্যাপার ছিল না। ছুমিকার তিনি ঘোষণা করেন যে, ইসলাম বিরোধী মতবাদওলির বর্তনিঠ এবং নিরপেক্ষ ব্যাখ্যার অভাব অনুভব করিয়াই তিনি এই ব্রহ্ম রচনায় উদ্বুদ্ধ হন। সভবত নিরপেক্ষ হওয়ার ইচ্ছার কারণেই আকণাইন সম্পর্কীয় যে-সকল বিশেষ মতবাদ তাহার প্রতি আরোপিত হইত বলিয়া বর্ণনা পাওয়া যায়, তিনি সেইওলির উল্লেখ বিরত খাকেন। এ সম্পর্কে ব্যক্তি বিশেষের মত এবং তাঁহার মাযাহারের

মতবাদের মধ্যে পার্ষক্য স্পত্টভাবে নির্ণয় করার অসুবিধা ভূলিয়া গেলে চলিবে না। পুভকধানার ভৃতীয় বন্ত মুসন্ধিম মুতাকালিমদের ইতিহাসের গক্ষে মুল্যবান প্রমাণিত হইতে পারে।

মুক্তাধিলী সম্পুদার এবং ধাহারা ধর্ম কিরোধিতার জন্য সংস্কৃত-ভাজন, এইরাগ নানা সম্প্রদারের নেতৃক্রের সহিত বিতর্কে যুক্তিতর্কের সার্থক ব্যবহার করিয়া বিশ্বাসমূত্রক মতবাদে মৃক্তিতর্কের প্রয়োগের প্রাচীনতম 'আলিমদের বিভ্রু দুর করার কুভিত আন-আশ'আরীর প্রাগ্য। কাজেই ভিনি **স্থাসুদের স্থা** বিচার-মলক হল্লী "কালাম" শান্তের প্রতিষ্ঠাতা। বে **বার করেকল**ন নিঠাবান শিক্ষক তৎপূর্বে যুক্তির প্রয়োগে সাহসী হইডাছিলেন যথেণ্ট ভব্যতার অভাবে তাঁহারা **তাঁহাদের বাক্ডরী মারা প্রতিশক্ষের** মনে আধাত এড়াইতে পারেন নাই ৷ **এইজন্য আজ-আব'আয়ীর প্রতি** বিশেৰভাবে শাফি'ই সমাজে গৃহীত হয় এবং **তাঁহার বহু সংবাক ছাত্র** জুটিয়া যায়। ই হাদের মধ্য হইতে জনেক বিশ্বাত মতাকালিমের অভাদর ঘটে। তাঁহারা আশ'আরীর **'আকথাইদের সদর**সারণ ও বিস্তার সাধন করেন। এই সকল প্রাচীনতর আশ'কারী মতবাদীদের মধ্যে সূৰ্বাপেকা সুপরিচিত হইলেনঃ 'আজ-বাাকি'লানী, ইবন-কুরাক, আল-ইস্ফারাাঈনী, আল-কুশায়্রী**, আল-কুওয়ায়নী, ( ইমাামু'ল-হ**ারা-মায়ন ) ও বিশেষভাবে আল-সশ্যবাজী। শাক্ষিক মার হাবের বাহিরে আন-আন'আরীর মত অপেকাকৃত কম মীকৃতি লাভ করিয়াছে। হণনাক্ষীরা ভাঁহার সমসাময়িক আজ-মাভুরীদী-র মতই সম্ধিক পছন্দ করিতেন, তবে ইনি **কেবল কতেক অগ্নধান** বিভৰ্**গ্**রক ব্যাপারেই আশ'আরীর বিরোধিতা ক্রিভেন। হ'াঘলীরা প্রাচীন মত মানিয়া চলিতেন এবং আল-আর্শআরী ম**ওবাদের বিরোধী খা**কিয়া যান। ইবন হ'ায়ম স্পেনে আশ'আরী মতবাদের বিরোধিতা করেন। প্রথম সালজুক' তুগুলে বেগ-এর আমলে উর্যার ভার-কলরী-এর প্ররোচনায় আৰ'আরী মতবাদের প্রখ্যাত শিক্ষাদাতাগণ নির্যাতন ভোষ করেন, কিন্ত তাঁহার উভরাধিকারী নিজ'াামু'ল-মূলু'ক অচিরে ভাঁহাদের প্রতি নির্মাতন বন্ধ করিয়া দেন ৷ বিশেষভাবে বিখ্যাত জাল-প্রাম্থানীর লেখার মারফতে আশ'আরীপছীদের প্রতিপত্তি উভরোভর বৃদ্ধি পায়। "মাগ'রিব"-এ আল-মৃওয়াহ'হি'দ সামাজ্যের প্রতিঠাতা ইব্ন তুমারত ছিলেন আশ'আরীদের উৎসাহী সমর্থক। কলে, সমীদের বিদ্যালয়-সমূহে সবঁত আশ'আরী কালাাম শিক্ষাদান করা হইত এবং প্রহমে বে বিরোধিতা হিল, তাহা ক্রমণঃ লোপ পায়।

প্রস্থানা (১) ইবন বাজিকান, নং ৪৪০ , (২) কিছ্টিছ (ed. Flugel). ১ব. ১৮১ (৩) শাহ্রান্তানী, ব. ৬৫ ম. (৪) Spitta Zur Geschichte Abu'l-Hasan al As'ari's (৫) Mehren, Expose de la Reforme de l'Islamisme etc. in Travaux de la 3eme Session du Congres des Orientalistes (St. Petersburg). p. 167 ম. (৬) Schreiner, Zur Geschichte des As'aritentums, in Actes du 8eme Congres intern. des Orient. sect. Ia, p. 79 ম., (৭) Macdonald, Development. of Muslim Theology etc., p. 187 p. 187 ম., (৮) I Goldziher, Beitrage zur Literaturgeschiehte der Si'a in Sitz. Ber Wien, vol. Ixxviii, p. 473 ম., (৯) R. Strothmann, in Isl. xix., 193 ম., (১০) A. J. Wensinck, The Muslim Creed, Cambridge 1932, (১১) A. S Tri-

tton, Muslim Theolology, London 1947, (82) Brockelmann, GAL<sup>2</sup> i. 207 a., supplii. 345 a. i

K. V. Zettersteen (S.E.I)/তঃ এম. আবদুর কাদের আবা- আশারাতু ল-মুবাশশারাঃ ( العشرة المبشرة المبشرة العشرة المبشرة العشرة المبشرة স্বাল্যালারাত্বল-মুবাশশারাঃ ( के সম্বাহ্ন রামুর (সং) ইমানিকের সেই সুসংবাদ প্রদান করিয়াছিলেন। এ সম্বাহ্ন সামান্য মুক্তর্যার্কর থাকিবেও নিশ্নোজনের নাম সকল তালিকাতেই পাওয়া মারঃ ( के ) আবু বাক্র (রা) (৪.); (২) 'উমার (রা) (৪.); (৬) 'উমার (রা) (৪.); (৪) 'আলী (রা); (৫) শোলহাঃ (রা); (৬) মুবায়র (রা); (৭) 'আবর্'র রাহ মানে ইব্ন 'আওফ (রা); (৮) সাঁদ ইব্ন আলী ওয়াক-কণাস (রা); (৯) সাইদ ইব্ন আয়্বাহে (রা)।

প্রস্থাপী (১) আবু দাউেদ, সুনান, বাব ৮; (২) আহ'নাদ-ইবন হ'ামবাল, ১৮৭ ১৮৮, ১৯৩, (৩) তিরমিয'ী, মানাাকি'ব, বাব ২৫, (৪) ইবন সা'দ, ৩/১: ২৭৯।

আশ্রাক 'আলী থানিব'ী (८) দিন্ত বিল্লাক 'আলী (র)
বংশ-গরিচর ও বাল্লাকার মুহণাশ্যাদ আশ্রাক 'আলী (র)
ভারতের মৃত্ত (বর্তমান উত্তর) অদেশের মৃত্তশাক্ষার নগর জিলার
থানা ভবন নামক খানে হিজরী ১২৮০ সনের ৫ই রাবী'উ'হ'-ছ'ানী
মতাতরে উজ সনের ১২ই রাবী'উল-আওওয়াল, ১৮৬২ খুল্টালের
১৪ই মার্চ (উলু ইন্সাইজোগিডিয়া অব্ ইসলাম, ২য় থগু. গৃ. ৭১৩)
ভারতেশ করেন। তাঁহার গিডা মুন্লী 'জাবলু'ল-হ'াকু ক' আলফারেক'ী ফারসী ভাষায় সুপণ্ডিগু ও উচ্চস্তরের সাধক ছিলেন।
গৈছিক সুত্রে তিনি দিতীয় খালীকাঃ হ্যরত 'ইমার কারাক' (শং)
এবং যাত্তুবের দিক হইতে চতুর্থ খালীকাঃ হ্যরত 'ইমার কারাক' (শং)
এবং যাত্তুবের দিক হইতে চতুর্থ খালীকাঃ হ্যরত 'ইমার কারাক (শং)
থানীর দুখ গান করেন। গাঁচ বৎসর বয়সের সময় তাঁহার
মাতা ইভিকাল করেন। বাল্যকাল হইতেই তিনি অতি শান্ত ও
সুনীল ছিলেন। তাঁহার সমরণশক্তি ছিল অসাধারন।

আশরাফ 'আলী (র) কু'রআন পাকের করেক পারেঃ মীরাট অধি-যাসী একজন, আশুন্জীর নিকট এবং বাকী অংশ হ'াাফিজ' হ'সায়ন 'আলীর নিকট অধ্যয়ন করেন। ফারসীতে প্রাথমিক শিক্ষা তিনি মীরাটেই সমাণ্ড করেন, অতঃপর তাহার মামা প্রসিদ্ধ ফারসী ভাষাবিদ্ মাওলানাা ওয়াজিদ 'আলীর নিকট উচ্চতর ফারসী ভাষারন করেন।

১২৯৫ ছি./১৮৭৮ খু. তিনি দেওবন্দের বিখ্যাত মাদ্রাসাঃ লারু'ল 'উলুমে ততি হন। তথায় তিনি 'আরবী, ফারসী তায়া ও সাহিত্য এবং বিভিন্ন ভান-বিভানে পারদর্শিতা লাভ করেন। মেধাবলে অল্কন্টের স্বাথাই তিনি ইসলামিয়াতের বিভিন্ন শাখায় অগাধ ভানের অধিকারী হন। মাত্র পাঁচ বৎসরের মধ্যেই তিনি দেওবন্দের শিক্ষা-ভাবন সমাশ্ত করেন। তখন তাঁহার বয়স ছিল মাত্র-বিশ বৎসর। অল্প বয়সেই ভিনি হাদীছা, তাক্সীর, ফিক্ছ, গণিত, 'আরবী-সাহিত্য ও ব্যাকরণ, জ্যোভির্বিদ্যা, দর্শন, 'ইল্মু'ল-আখ্লাক', মনভত্ব, উভিদ বিভান, প্রাণিশিকান, প্রাকৃতিক বিভান, তর্কশার ('ইলমু'ল-মুনাজারাঃ) 'ইলমু'ল-মান্তিকে (ন্যায়শার), ইতিহাস, 'ইল্মু'ল তাসাওিল, 'ইল্মু'ল-কারাজাত, চিকিৎসা বিদ্যা ইত্যাদি বিষয়ে পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। তৎকালীন বিশিক্ষ 'আালিম এবং ওয়ালী শায়ভু'ল-ফ্রেনা 'জাবদু'ল-'আলী এবং মাওলানা য়া'কু-ব প্রমুখ বিশ্বাত

সুক্ষণ ট উজ্ঞানের সামিধ্যে তিনি পড়াগুনা করেন। রীতি জনুসারে অধ্যয়ন সমাণ্ডিতে তাঁহাকে দেওবন্দ মানুরাসার সনদ প্রদান করা হয় এবং তাঁহার মাখার গাগড়ী (দান্তাগর) বাঁধিয়া দেওরা হয়। সুপ্রসিদ্ধ ভ্যানিক ও সুক্ষী মাওলানা। রাশীদ আহ্মাদ পাংগোহী (রা) ক্ষণ্ডে এই গাকড়ী বাঁধিয়া দেন।

সনদ আভ করিয়া বাড়ী ফিরিতেই কানপুরের মাদ্রাসাঃ "কুষ্ণুদে" 'আসে' হইংত তাঁহাকে অধ্যাপনার জন্য আমত্রণ জানান হয়। তিনি উক্ত মাদ্রাসায় ১৩০১/১৮৮৩ সালে অধ্যাপনার কাজে যোগদান করেন এবং ১৩১৫/১৮৯৭ পর্মন্ত প্রায় ১৪ বৎসর জতি কৃতিছের সহিত কাজ করেন। ফাঁকে ফাঁকে ভিনি বিভিন্ন গুরুত্বপূর্ণ ইসলামী গ্রন্থ প্রণয়ন করেন। তদুপরি তাঁহার ওয়া'<del>জ</del>' ( ﷺ )–নাস'ীহ**াত এবং** ফাত্ওয়া (বিধান দান করা)-র কাজও চলিতে থাকে। অগাধ পান্তিত্য এবং সক্ষদশিতার জন্য তিনি এই উপমহাদেশে 'হ।কীমু'ল-উম্মাঃ" বা জাতির দার্শনিক আখ্যার সুপরিচিত হন। তাঁহার অধ্যাপনাকালে দূর-দ্রান্তর হইতে বহু ভান-পিপাসু শিক্ষার্থী কানপুর মাদ্রাসায় আগমন করেন। উপমহাদেশের বহ বনামধন্য 'উলামা' ও আওলিয়াা' কানপুরে মাওলানা৷ থানাব•ীর নিকট ইস**লা**মী 'ইল্ম শিক্ষা করিয়াছেন। তাঁহার শিষ্যবর্গের মধ্যে মাওলানায় ইস্হণাকণ বর্ষমানী, মাওলানো জাকার আহ্মাদ 'উছ্মানী, মাও-লানা আহু মাদ 'আলী ফাত্হ পুরী, মাওলানণা সায়িদ ইস্হণাক कान्भूती, मा७लाना। माज हाऋल-रूपक का हिशमी अवर मा७लाना। হ'াকীম মুহ'াদ্যাদ মুজ'াফা। বিজানুরী-র নাম বিবেষভাবে উল্লেখযোগ্য ।

কানপুর মাদ্রাসায় অধ্যাপনাকালের প্রথম দিকে মাওলানায খানাব ী (র) একবার তাঁহার পিতার সঙ্গে হণাব্দ সমাপনের জনা মলা পমন করেন। তিনি তথায় প্রথম বার মূহ্যাজির মা≣ী হুণাজী শাহি ইম্গালুলাহ (র)-এর সাক্ষাত লাভ করেন এবং তাঁহার শিষ্যত্ব প্রহণ করেন। অতঃপর ১৩১০/১৮১২ খুস্টাব্দে পুনরায় মন্তায় গমন করিরা ভাঁহার মুরশিদ মুহাাজির মা≆ীর নিকট দীর্ঘদিন অবহান করেন এবং পরিপূর্ণ আখ্যাত্মিক জান লাভ করেন। অনন্তর মুর্শিদের নির্দেশক্রমে দেশে ফিরিয়া তিনি কানপুর মাদ্রাসায় কিছু-কাল অধ্যাপনা কয়েন : সঙ্গে সঙ্গে তিনি 'ইল্মু'ল-মা'রিফাঃ ও তাস'ওউফ চর্চায়ও মশওল থাকেন। কিছু দিনের মধ্যে কানপর মাদ্রাসাঃ একটি আধা্থিক শিক্ষার কেন্দ্রে পরিণত হইল। অবশেষে মাওলানাা খানাবণী (র) ভাঁহার মুর্শিদের নির্দেশে ১৩১৫/১৮৯৭ খুস্টাংক জন্মভূমি থানাভবনে ফিরিয়া যান এবং বহ পুণ্যস্মৃতি বিজ্ঞজিত খাান্কণাহে ইম্দাদিীয়া-য় আসিয়া উঠেন। তখন হইতে বহ আধ্যাব্দিকতার শিক্ষার্থী বান্কণাহ-তে আসিয়া মাওলানা। থানাব'ীর শিষ্যত্ব ও বাষ্ধু'আত গ্রহণ করিতে থাকেন ; এক সময় দেওবদের মাদ্রাসাঃ দাকেল-'উল্মের পক্ষ হইতে তথায় অধ্যাদনার জন্য তাঁহাকে আমঙ্কপে জানানো হয়। কিন্ত তিনি মুরশিদের অমতের কথা উল্লেখ করিয়া উজ্জ্বামত্রণ প্রত্যাখ্যান করেন। এই ভাবে মাওলানা খান্ব'ী (র) শেষ জীবন পর্যন্ত থানাভবনে থাকিয়া আধ্যাত্মিক সাধনায় ও শিক্ষাদানে নিজেকে মশগুল রাখেন ।

'ইল্মু'ড-তাস'ওউফ সম্পর্কে মাওলানো থানাব'ী (র) করেকথানা মূলাবান গ্রন্থ রচনা করিয়াছেন। তাঁথার মতে মানব শরীরের অস, প্রত্যেশ্ব যেমন জণাহিরী (প্রকাশ্য) শক্তি রহিয়াছে, সেইরূপ মানুষের রুহণ (আজা)-এর মধ্যে অনেক বাাতি'নী (গুণত) শক্তি নিহিত আছে। শরীর চর্চার মাধ্যমে যেমন মানুষের অস-প্রত্যুস শক্তিশালী হইরা উঠে, তলুগ আধাছিক সাধনার ছারা ভাঁহাদের রহণানী শক্তি বৃদ্ধি গার। তাঁহার মতে তাসণগুউফ শারী আত হইতে আদাদা নহে, বরং শারী আত হইতেই উহার উৎপত্তি। শারীরিক ব্যাধি হইলে যেমন ডাজারের পরামর্শে চলিতে হয় এবং নিজের মতামতকে প্রাধানা দেওরা যায় না, ঠিক সেইরূপ রুংহাানী রোগের জনা রুহণানী ডাজার অর্থাৎ মুর্লিদের কথা মতই চলিতে হইবে। নিজের মতে চলিলে রুহণানী রোগের প্রতিকার হইবে না, ইহাতে রুহণানী উন্নতিও সঙ্গব নহে। বাহ্যিক ইস্লাহি বা চরিত্র গুছির পর যি ক্র-আঞ্কার জারও করিতে হয়। অন্যথার যি ক্রের সুফল লাভ হইবে না, বরং উহা বিফলে যাইবে। মাওলানার ধানাবাী-রুমতে, কোন শায়ধ বা মুর্লিদের অধীনে না থাকিয়া যি ক্র-জবে কারে করিলে তাহাতে বিশেষ ফল হয় না বরং মুর্লিদের অধীনে থাকিয়া আধ্যাছিক চর্চা ও 'প্রামণ্ড করিলেই বিশেষ ফল পাওয়া যায়।

মাওলানাা খানাবা (র) বিশ্বাস করিতেন যে, এক নাত্র আল্লাহ্র বন্দেরী এবং মাখলুক গতের খিদমতই জীবনের মুখ্য উদ্দেশ্য। তিনি এই নীতি প্রচারের জন্য উপমহাদেশের বহু জারগার সকর করেন এবং বহু মূল্যবান প্রস্থ রচনা করিয়া যান। অধিক পরিপ্রমে তাহার হাছ্য ভালিয়া পড়ে এবং শেষ বয়সে নানারপে ব্যাধি তাঁহাকে আক্রমণ করে। কলে বাংলা-পাক-ভারত উপমহাদেশের এই বিশিণ্ট আলিম, বায়ী, চিন্তাবিদ ও প্রস্থকার ১৯৪৬ খৃস্টাব্দের ১৯০শ জুলাই, (১৩৬২ হিজরীর ১৬ই রাজাব) সোমবার দিবাসত রাল্লি দল্টার শেষ নিয়াস ত্যাগ করেন। তথান তাঁহার করস ছিল্ল ৮৩ বংসর ও মাস ১১ দিন।

মাওলালা খালাবা (র)-এর অধিকাংশ কিতাবই উদু ভাষার রগীত, বাকী 'আরবী ও কাসাঁ ভাষার রচিত। উদু ভাষার বিশ্বিত গাঁহার কতিগর প্রছের ও বজ্লার সারমর্ম অবল রনে ইংরেজীতে Philosophy of Islam নামে তিন খণ্ডে একখানা বই সংকলিত হইয়াছে। ১ন খণ্ড ১৯২৮ খুস্টাব্দে মুহাম্মাদ ইস্হণাক লাখনো হইতে প্রকাশ করেন এবং ২য় ও ওয় খণ্ড মুহাম্মাদ ইস্হণাক কর্তুক ১৯২৯-৩০ খুস্টাব্দে রাখনো হইতে প্রকাশিত হয়। তাঁহার লিখিত বহ মূলাবান প্রছ গশ্তু প্রাঞ্জাবী, ডজরাতী, সিল্লী ও বাংলা ভাষার জন্দিত হইয়াছে। তাঁহার বিশিষ্ট খালীকাঃ খাজোঃ 'আবীবু'ল-হাসান কর্তুক লিখিত খাওলানা খানাবা (র)-এর জীবনচরিত 'আশ্রাকু'স-সাওলানিহ্ কিতাবে তাঁহার রচিত ৬৬৬ খানা কিতাবের নাম উল্লেখ করা হইরাছে। নিম্পন প্রধান প্রধান কয়েকটি কিতাবের নাম উল্লেখ করা হইরাছে। নিম্পন প্রধান প্রধান কয়েকটি কিতাবের নাম উল্লেখ করা হইরাছে।

(১) বায়াানু'ল-কুর্র্জান (উর্দু ভাক্সীর); (২) হি'কজু''ল-ঈমাান।
(৩) ক'াস্দু'স-সাবীল; (৪) ভালীমু'দ-দীন; (৫) আ'মাাল-ই-কু'র্জানী।
(৬) আওরাাদ-ই-রাহ'মানী। (৭) দিরাায়াতু'ল-ইস'মাত (আরবী);
(৮) ভাজ্ব' দি'ল-কু'র্জান। (১) হি'ক্ জু'ল-আর্বাঈন ('আরবী),
(১০) কুরু'উল-ঈমাান (১১) ভাহ্'ক' কি'-ই-ডা'লীম আংরেমী, (১২)
আল-ক'ডেলু'-ল-কাাসিল বার্না'ল-হ'াক্'ক ওয়'ল বাাতি'ল, (১৩)
বিহিন্তী বীওর, (১৪) রাক্উ'ল-বিলাক কী হ'ক্ষি'ল-আওকশাক,
(১৫) ইম্দাাদু'ল-কাভাওয়া, (১৬) নান্ক'ভ্'-ভি'ব্ কী হি'ক্ষি'ন-নাবী
আল-হ'াবীব, (১৭) মিআঃ আ্-দুরুস ('আরবী), (১৮) ইস্'আহি'ননিমাা', (১১) আদাাবু'ল-মু'আশারাঃ, (২০) ভার্বিরাতু'ল-সাালিক,
২১। ভাষাালু'ল-কু'রআন; (২২) মা'আারিকু'ল-আওয়ারিল্। (২৩)
ভালিনুত্ত'লারীক'াঃ, (২৪) আদাাবু'ল-ইস্লাাম, ২৫। ইস্'লাভ্'ল-

নিষাতি, ২৬। আগ্পাকুণ'র-ক্ল'য়া।, ২৭। কণাইদা কণাদিয়ান, ২৮। কিস্ওয়তু'ন-নিস্ওয়াঃ, ;২৯। আল-কাজিবাতু'ত-তাল্মাঃ কীনুবুওয়াক-'জাল্মাঃ, ৩০। বিংক্র-ই-নাহ্'বৃদ, ৩১। মাত্নিসু'ল
হি'ক্মাঃ, ৩২। হ'য়াতু'ল-মুস্লিমীন, ৩৩। আত-ভাক্হ'ীয়
ফি'ড-ভাক্সীয়, ৩৪। মু'আনিলাতু'ল-মুস্লিমীন কী মূলাদালাতি'লগাররি'ল-মুস্লিমীন, ৩৫। ভাষ্ট্রপু'ল-ইন্ক মিনাম কিস্ক',
৩৬। ফুতুহ্'ড-ভা'রীয়, ৩৭। ভারীকু'ম-নাজাঃ, ৩৮। কাজিমাত্'ল-হ'াক্'ক' ইভ্যাদি।

থানাবা (র)-এর প্রথম প্রছ 'বের ও কার' (ফার্সী মাত্-নাবা) এবং লের প্রছ "বাওয়ানিরা'ন-নাওয়ানির"। লের প্রছি ১৯৪৩ সনে শায়্ধ মুহালমান 'আবদু'র-কারীর কর্তৃ রাজ্নী হইতে প্রকাশিত হইরাছে।

প্রস্থাপঞ্জী ঃ (১) 'আমীবু'ল-ফাসান, আশ্রাকু'স সাওয়ানিত, লছ
খড, ১ম-৩য় খড, লখ্নৌ-১৩৫৭/১৯৩৮, ৪য়৾ খড বাহার নাম
খাতিমাতু'স-সাওয়ানিফ', লখ্নৌ ১৩৬২/১৯৪৬; (২) আফুপুলমাজিদ দার্লাবাদী, হ'কীবু'ল-উল্মাঃ, মুলতান, ১৩৭৫/১৯৫৬;
(৩) 'আব্দু'ল-বাারী নাদ্ব'ী, আারি'উল-মুজাভিদীন, লখ্নৌ, ১৯৫০,
এই প্রস্থের ২৪-৩২ গুঠায় সায়িদ সুলায়মান নাদ্ব'ী কর্ত্ব জিভিত
মাওলানা আনাব'ীর জীবনী প্রভার (৪) সায়িদ সুলায়ুমান নাদ্ব'ী,
য়াাদ-ই-রাক্তেগাঁ, করাচী ১৯৫৬, পু. ২৮১-৩০১; (৫) বাংলা
বিশ্বক্ষেম ১ম খড, চাকা ১৯৭২-২৫৬; (৬) Ency. of Islam.
Vol. i. 701, New Edition; (৭) মুহাল্যদ সিকালার স্মেতালী
ও আবদুর-মাক্ ভালালাবাদী, হার্মতে আশ্রাক (বাংলা);

**নোঃ ভাষাউদ্দীন ভাষ ভাষহারী** 

'আন্তরা ( ماشوراء 'আাশুরাা') মুহণর্রাম মাসের দশম দিবস। হ**াদীছে'র বর্ণনায় দেখা য**ায়, মৃহণ্ণমাদ (স') ঋদীনার য়াযুদীদের নিকট হইতে জানিতে পারিবেন, এই 'আাদুরার দিন সুসা (আ) ফিশ'আওনের বন্দীদশা হইতে ঈসরাাইত সভানসন্দক উদ্ধার করিয়াছিজেন এবং ফিরু'আওন সমৈন্যে ডুবিয়া শরিষাছিজঃ সেই কারণে কৃতভাগাররণ মুসা ('আ) এই দিনে সিংসাম (রোধা) পালন করিয়াছিলেন এবং একই কারণে রাষ্ণীরা 'আাশুরারে রোষা গাখে। তখন হযরত (স') বলিবেন, ننعن أحق ভর্ষাৎ ভোমাদের অপেক্ষা স্থ্যার সঞ্চিত و اوليل بموسیل مفکم বাসাসের সম্পর্ক অচাধিকারমূলক এবং নিকটতর । **হমরত (স**') তথন হইতে নিজে 'আাশুরারে রোধা রাখিলেন এবং **উল্লান্ডকে এই** সিনে ।(مبيام التطوع-शिवाय शावानं जातन (विनक्गार) হণদীহে<sup>।</sup> আরও কিছু শুরুত্পূর্ণ বর্ণনা **পাওলা মার। মধাঃ (১**) হ্বরত (সা) সাহাযারঃ (রা)-কে জানুরার রোষার উৎসাহ এবং আদেশ দান ঞ্জিতেন ; (২) কভিগর সাহণাবী হ্বরত (স')-কে বজিলেন, রাফ্নী এবং খৃস্টানগণ 'আভিরাকে বড় অন করে ( আনরা কেন দিনটিকে গুরুত্ব জ্ঞদান করিব ? )' উন্তরে হবরত (স') বজিজেন, আগামী বংসর পর্যন্ত বাঁচিয়া থাকিলে আমি মুরণহরামের নবম দিখসেও রোষা ব্যা**দিব , (৩)** রাষাদশ্যনের সিংয়াম কার্ব *ই*ওয়ার পর ক্ইতে হযরত (স·) সশক্ষাবীগদকে আর 'আাসুরার সিরমের আদেশ করিতেন না, নিষেধও করেন নাই 🕻 (৪) ভবে ভিনি নিজে রামাদশানের সিল্লাধেমর অনুরূপ ভক্তছ সহকারে বরাবর 'আশ্রাটি সিয়াৰ পালন করিতেন ; (৫) হযরত (স°) বলিষাছেন ঃ রামাদশ্যনের সিয়-গামেরপর স্বাপেকা আফ্দ'লে সুহার্রামের এই বিজ্ঞান (মিশক্যাত, বাবে ঐ )।'

স্সা। (আ)-এর সাফল্যে শারত ইসলামের বিজয় স্চিত হইয়াছিল, জর আলাহর, দান এবং কুতভাতা প্রকাশ দাসের কর্তবা—এই **ছেভিতে সৰুত্ব নবীতে সমভাবে বিশ্বাসী মুহণ্ডমান (স**া) এবং ভাঁহার উদ্মাত এই দিনটিকে মর্যাদাণুর্ণ মনে কংগন। ক**থি**ত আছে, এই দিনটিতে নূহ' (আ) প্লাবনের পর জাহাত ছবৈতে ভূমিতে অবচরণ করিরাছিলেন। আবার এই দেশম মুহণর্রামে কারবালা প্রান্তরে হ্যরত (স')-এর সৌহিত্ত হ'সায়ন (রা) শাহাদাতবরণ করিরাছিলেন। চরম বিবাদপূর্ণ হইজেও সভ্যের প্তাকাবাহী হ'সায়্ন (রা)-এর এই অপূর্ব আছতাাগ ইসলামের ইতিহাসে দিনটিকে আরও গাডীর্মপূর্ণ করিয়াছে। সূত্রাং সূলী, শী'আঃ সকলেই নানা অনুষ্ঠানের মাধ্যমে দিনটি উদযাপন করে (৪. মুহণর্রাম): রোষা রাখা তশ্মধ্যে অন্যতম অনুষ্ঠান। যদিও কেহ কেহ এই রোমাকে ওয়াজিব মনে করিয়াছিলেন বজিয়া বর্ণিত, প্রকৃতপক্ষে ইহা নাফ্ল। "নবম" দিৰসে রোমা রাখিবার অবকাশ হয়রত (স')-এর জীবনে ঘটে **নাই। জীবিত থাকিলে ডিনি মনে হয় নবম এবং দশম উভয় দিনে**র রোষা রাখিতেন, ইহাতে একাধিক দিনের রোযা রাখা—যথা রামাদশান ছাড়া অন্য মাসগুলির শুরুপক্ষের শেষের তিন দিনে ( ابام البيض ) রোষা রাষার যে বিশেষসুন্নাত, তাহা কতকটা পালিত হইত এবং **য়াহ্দীদের অনুষ্ঠা**নের সহিত বৈসাদৃশ্য বা স্বাতন্ত্য প্রতিপিঠত *হইত*। ইব্ন **'আক্রাাস (রা)-এর বর্ণনার হযরত (স**') উপদেশ দিয়াহিংলন যে, তোমরা নবম এরং দশম মৃহাররামে রোধা রাখ এবং য়াহদীদের খিলাফ কর অর্থা**ৎ ভাহাদের মত কেবল একটি দিনের রোবা** রাখিও না।

আশুরানির উরোধ ১০ই মুহার্রাম অর্থে, ইহা স্প্রাচীন; কতক-ভলি ইসলামী অনুষ্ঠান ও রীতি প্রাচীন 'আরবদের, বিশেষত হযরত ইব্রাহীন ('আ)-এর বংশধরদের মধ্যে তাঁহারই নির্দেশে প্রবৃতিত হইরাছিল, হাদীছে এই তথ্য পাওয়া যায়। প্রাচীন 'আরবগণ 'আশুরার দিনে রোষা রাখিত, উক্ত সূত্রে এই কথাটিও জানা যায়। মন্তার 'আশুরার দিনে দর্শকদের জন্য কা'বার ভার উংমক্ত করা হয়।

প্রস্থানী ঃ (১) হণ্দীছ সংক্রহসমূহে সংগ্রিণ্ট অধ্যায়গুলি; ব) Goldziher, Usages juis d'apres la litterature des musulmans, in Rev. des Etudes, xxviii., p. 82-84; (৩) A.J. Wensinck, Mohammed en de Joden te Medina, p. 121-125; (৪) Th. W. Juynboll, Handbuck des islamischen Gesetzes, p. 115 প.; (৫) Noldeke Schwally, Geschichte des Qorans i. 179, note.

A. J. Wensinck (S.E.I.) /ডঃ এম. আবদুল কাদের আল-আস্ওয়াদ (الأسود) ) আয়হালাঃ ইবন কাব-এর উলাধি; তিম কতে তাঁহার নাম 'আব্হালাঃ; তিনি হিলেন মাষ্ণইজ লোতের শাখা আন্স-এর জােল। তাঁহার আর এক উপাধি হিল 'য়ুণ'ল্-থিমাার' বা অবস্তাঠিত (বাঝামুনী, ১০৫ প্র্চার উল্লিখিত মুণ'ল্-হিণ্মাার নাহ)। মুহান্মাদ (স)-এর ভুতার অতাজকাল পূর্বে তিনি দক্ষিণ 'আরবে পারসিকদের বিরুদ্ধে একটি 'জারব জাতীয় বিদ্রোহের নেতৃত্ব প্রহণ করেন। বিশ্রোহারা জচিরে লারসিক কর্মচারীদিগকে বিতাড়িত করে, তৎসলে সামরিকভাবে দক্ষিণ 'আরবে হ্যরত (সণ্)-এর প্রভুত্বেও অবসান ঘটো। কাহ্ফ খাব্যান নামক হান হইতে যালা করিয়া আল-আসওয়াদ নাজ্রান জয় করেন এবং ভুতপূর্ব পারসিক শাসনকর্তা

বাাষণান-এর পুর শাহর-কে পরাজিভ ও নিহত করিয়া রাজধানী স'নি-'আ'-অধিকার করেন। ফলে এক মাসেরও কম সময়ের মধ্যে সমত দক্ষিণ পশ্চিম 'আরব তাঁহার হস্তগত হয়। নিজের দাবীকে আইনসত রূপ দিরার প্রয়াসম্বরূপ আস্ওয়াদ নিহত শাহর-এর বিধবা পদীকে ভাঁহার ঋনীহা সন্তেও বিবাহ করেন। কিন্তু আস্ওয়াদের ক্ষমতা বন্ধ-কাল মাত্র স্থায়ী হয়। কারস ইব্ন হ্বায়রাঃ আল-মাক্শ্রা, বিনি ছিলেন ৰাষ্'হিন্ধ মোক্লেরই জার একজন লোক এবং যিনি ইতিপূর্বে আসওয়াদকে রাজা জন্মে সাহাষ্য করেন, তিনি এখন পরাজিত পার-সিকদের পক্ষ অবলম্বন করিলেন। ফীরোস ও দাাষণওয়ায়ত ছিলেন পারসিকদের নেতা, তাঁহারা শাহরের বিধবা শ্রীর নিকট হইতেও কার্যকরী সাহায্য লাভ করেন। জনশুনতি জনুযায়ী তাঁহারই সাহায্যে তাঁহারা দুর্গে প্রবেশ করিয়া পালকে শায়িত অবস্থায় আল-আসওয়াদকে হত্যা করেন। ইহা হবরত (স<sup>1</sup>)-এর মৃত্যুর **অন্ত করে**কদিন পর্বের ঘটনা। আল-আসওয়াদের গতনে এবং অৱকাল পরে কণায়স-এর ক্ষমতা লাভে মুসলিমদের কোন ইতরবৃদ্ধি হয় নাই (কণয়স পরে তাঁহার সাহায্যকারী পারসিকদের পঞ্চ ভ্যাগ করিয়া ক্ষমতা দখল করেন )। আল-আসওয়াদ সম্পক্তি বিবরণ হইতে দেখা যায় যে, তিনি পর্যাশম্ব-রীর উচ্চাকাশ্ব। পোষণ করিতেন ; এই বর্ণনার সন্দেহাতীত ঐতিহাসিক ভিত্তি থাকায় ইহা বিশেষ শুকুত্বপর্ণ। বালাাযুণ্টীর মতে তিনি ছিলেন এফজন কাহিন বা ভবিষাৰজা এবং মুসায়লামাঃ নিজকে ষেমন "রামাামা-র রাহ্ মাান"-এর দাবীতে প্রতিষ্ঠিত করিতে চাহিয়াছিলেন, আস্ওয়াদও তেমনি নিজকে "য়ামানের রাহ-মাান" (অর্থাৎ যে ব্যক্তি রাহ্ শানের বা আল্লাহ্র নামে কথা বলে) বলিয়া অভিহিত ক্রিতেন।

প্রস্থা ঃ (১) বালাাযু রী, গৃ. ১০৫—১০৭, (২) তাবারী, ১ ঃ ১৭৯৫-১৭৯৮, ১৮৫৩-১৮৬৮; (৩) Wellhausen, Skizzen and Vorarbeiten, vi 31-37; (৪) Caetani, Annali dell' Islam. Register এ.। F. Buhl (S. E. I.)/ড. এম. আবদুল কাদের

আল-'আসুর (العصر ) অর্থ কাল, সময়, বিশেষত বিকাল বেলা। বস্তুত ছায়া উহার সমান, মতান্তরে পিঙ্গ, হওয়ার পর হইতে সূর্যান্ত পর্যন্ত সময়ে যে সণলাতে আদার করা হয় তাহার নাম ইসলামী পরিভাষায় সণলাতু'ল-'আস্বা । এই সণলাতের গুরুত্ব ধূব বেশী। অধিকাংশ মুহণশ্বিছ ও ফাক ীহ্-এর মতে এই 'আস্ র সণলাতেই কুরুআনান (২ ঃ ২৩৮ )-এ উলেখিত لمسلوة الوسطى বা দিবসের প্রায় মাঝামাঝি সময়ের সণলাত। দিন ও রাতের প্রায় মধ্যবতী 🕻 • • • খ্রীলিঙ্গে ) বা দিবাবসানের অব্যবহিত পূর্ববতী সময়ে দিনের অসমা•ত কাজ সম্পন্ন করিবার তাড়াহড়ায় মানুষের পক্ষে আপণরের সণলাতের সময় করা দুকর হইয়া পড়ে। এই পণলাতে সময়মত আদায় করিবার তাকীদ রহিয়াছে কু-রজানে। হণদীছে-র বর্ণনায় দেখা যায় যে, যাহারা এই সণলাত হারায় তাহাদের অন্য সমস্ত 'আমল নম্ট হইয়া যার। অপর একটি হাদীছের মর্ম এই, যে বাজির এই সালাত মণ্ট হইল তাহার যেন ধন-সম্পদ, আত্মীয়-বজন সবই ধ্বংস হইয়া খেল ( বখারী, রাশীদিয়াঃ, ১খ, ৭৮ )। কুংরজানের ১০৩ সংখ্যক সরার নাম স্রাঃ আল-'আস'র, ইহাতে তিনটি আয়াত আছে এবং **"আল-'আস'র্" শব্দে সুরাটি**র সূচনা •

প্রস্থানী ঃ (১) বুখারী সাহীহা, ১খ, ৭৮। (২) কুরুজান, সুরা ১০৩। (৩) Th. W. Juynboll, Handbuch des Islam, Gesetzes, Index.

Anonymous (S.E.I)/আবুল কাসিম সুহত্যদ আদমুদীন

ভাস্তাৰিলৈ উখ্নুদ্ৰ (اسماب الأخدود ) ্রাঃ ৮৫ ঃ

৪-এ উলিখিত "পরিবা ওয়ালাগণ"। এই আয়াতে মু'মিনদের

উদ্ধ অমানুষিক অত্যাচার, যথা, সাহাবীদিগকে জীবভ দংধ
করিয়া তৃশ্তি উপভোগকারীদের ধ্বংসের ভবিষাদ্বাণী রহিয়াছে।
করিয়াওয়ালাদের পরিচয় সম্পর্কে মুসলিম ঐতিহাসিকদের বিবরণ
এইরণ :

স্কামানের রাজা যু'-নুওয়াাস (তিনি বিবিধ নামে অভিহিত হুইডেন ) য়াহদী ধর্মে দীক্ষিত হুইয়াছিলেন এবং ইহাতে অতি উৎসাহী ৰ্ইয়া সৃস্টানদের উপর নির্যাতন চারাইতেন। অবনেরে তাঁহাদিসকে 🌉 বিশ্ব প্রতা দুইয়ের মধ্যে একটিকে বাছিয়া লইতে বলিলেন। কুটানরা শাহাাদাৎ পদন্দ করেন। তখন রাজা একটি লয়া পরিখা বনন করিরা তাঁহাদিগকে তন্মধে। জীবন্ত দংশ করেন। খস্টান্যথে সূত্র প্রাণ্ড বিবরণে এই বর্ণনার আংশিক সমর্থন এবং কাহিনীয় সবিকার বর্ণনা পাওয়া যায়, শীতের প্রকোপ বুদ্ধির কারণে কুশীয়ঙ্গণ ৰৰন স্নামান প্ৰদেশে ভাঁহাদের প্ৰতিনিধিক্ৰপে কোন শাসক পাঠাইতে অসমর্থ হটল, তখন য়াহদী ধর্মে দীক্ষিত য'-নওয়াাস শাসন ক্ষমতা অধিকার করিলেন এবং শৃষ্টানদের উপর উপরিউক্ত রূপ অভ্যাচার আরম্ভ করিকেন। তদুপরি তিনি নাজয়ান অবরোধ করেন এবং শহর অধিকারের পর নিজ প্রতিন্তুতি ভঙ্গ করিয়া দুচ্চিত খুস্টান-পিসকে অগ্নিও তরবারীর সাহায্যে ধ্বংস করেন। এই বিবরণে উখ্দুদ বা পরিখার কোন উল্লেখ নাই। Bet Arsham-এর Simeon ৰবং Boissonade-এর জনৈক বেনামা বেছক প্রদন্ত বিবরণ উক্ত विवस्तानंद्र शास अनुतान । अरे मक्क घरेनांद्र विवद्रन ৫२८ बुग्डेस्सद বসতকালে সিরিয়ায় বিভিত হয়। **ফাডেই** ৫২৩ গুস্টাব্দের শেষের ষ্টনাথলি সংঘটিত হয়। Axel Moberg-এর মতে, নাজরানের **শহীদদের সহিত কু'রআানে বণিত আস্'হ'াাবু'ল-উখ্দুদের** কোন ৰাশ্বৰ সম্পৰ্ক আছে কিনা, বলা কঠিন (তু. The Bok of the Himyarites, Lund 3538)1

আস হাাবু'ল-উখ্দুদের আরো বিবরণ পাওয়া যায় । যথা, পরিবার অগ্নিদেশ্যণ ছিলেন দানিয়েল ও তাহার সহচরের। (তাবারী,
চাফসীর)। Geiger (Was hat Mohammed etc. ১৯২ পূ.)
ও Loth (ZDMG, XXXV. p. 121) এই মত খুবই সভাব্য
বলিয়া মনে করেন ; ছা'লাবীর বর্ণনা মতে অত্যাচারী পরিখার লোক
বলিতে বুবায় সিরিয়ার এন্টিওকাস, পারসোর নেবুকাডনেজার ও
য়ামনের বু'-নুওয়াাস। H. Grime (Mohammed, ii, 77) ও
ভাঁহার অনুসারী J. Harovitz (Koranische Untersuchungen, p. 12. 92. প.) মনে করেন যে, আস্ংহণাবু'ল-উখ্দুদ ওধ্
নরকালিতে নিক্ষিত পাণীসণকে বুবায় এবং ইছা "আস্ংহণাবু'লভাহানী"-এর সমার্থক।

সংহ'ীত্' মুস্লিমের একটি হ'াদীছে'র বর্ণনার দেখা যায়, কোন এক গৌওলিক রাজা তাহার রাজ্যের দিসাা (জা)-এর অনুসারী একছবাদী বহু মু'মিন নাগরিককে অপ্রিমর গরিখায় নিক্ষেপ করিয়া জীবত দেশ্য করিয়াছিল। এই বর্ণনায় রাজা ও তাহার রাজ্যের কোন পরিচয় পাওয়া যায় না।

শ্রম্পার্কী: (১) ইব্ন হিলাাম, পৃ. ২৪ প.; (২) তণবারী, ১৭, ৯২৫; (৬) সুরা: ৮৫: ৪ আরাতের তাফসীর: (৪) মাসাউদী কুরুজ, ১খ, ১২৯ প.; (৫) Caussin de Perceval, Essai sur l'histoire des Arabes, i, 128 প.; (৬) Noldeke.

Geschichte der Araber und Perser zur Zeit der Sasaniden (Leyden 1879), p. 185 ম., (१) Assemannus, Bibliotheca, orientalis, i. 364 ম., (৮) Guidi, La lettera di Simeone vescovo di Beth-Arsam sopra i martiri omeriti (Memorle dell' Accademia dei Lincei, 1881, p. 471 ম.), (১) Tell, in ZAMG, XXXV. i. ম., (১০) Duval, Litterature syriaque, ম., 136 ম., (১১) ছণালাবী, কিন্সাসু-বি-আছিয়া, (কামরো ১২৯৭), ম. ৪২৯ ম., (১২) মুসলিম শারীফ, কিভাবেশ-মুক্র ।

A. J. Wensinck (S.E.I.)/ডঃ এখ. আবদুৰ কালের আস হ্যাৰ'ল কাহফ (اسماب الكهن) **অৰ্থ "ধ**হা-বাসিগণ" পাশ্চাতা দেশে আসংহণাব'ল-কাহফ্ল-কে Seven sleepers of Ephesus, অর্থাৎ "এফিসারের সংস্ত-সংতক" আখ্যার অভিহিত করা হয়। কুরুআনে (১৮:১) ইহাদের কাহিনী ৰে ভাবে বিরত হইয়াছে ভাহা সংক্ষেপে এই : গৌরুনিস্পের একটি শহরে কয়েকজন যুবক ছিল এক আল্লাহের অনুগত। অভ্যাটারের ডয়ে তাহারা শহর হইতে দরে নির্জন একটি ভহার লকাইরা খাকে। উহার প্রবেশ পথ ছিল উত্তর দিকে যেই কারণে কদাচিৎ সূর্যের আলো গুহায় প্রবেশ করিত। গুহাঘারে উপবিষ্ট তাহাদের কুকুরটি সহ আল্লাহ তাহাদিশকে নিপ্ৰাময় করেন (১৮:১৮): লোকালয় হইতে দরে এমন নির্ভান গুহায় এই স্বকদের দীর্ঘ নিপ্রার দৃশ্যটি ছিল এমন যে, "তমি ভাহাদিলের সন্ধান পাইলে সেধান হইতে পৰাইরা বাইতে এবং তোমার হৃদের আত্তরপ্রত হইত !" ৬০৯ বংসর ক্রমালত নিলার পরে নিলিতেরা জাগ্রতা হইয়া ভাহাদের একজনকে খাদ্য ক্রয়ের জন্য শহরে প্রেরণ করে ৷ ইহাতে ভাহাদের পরিচয় এবং তাহাদের শুহার অবস্থান প্রকাশ পায়। সুশরজানের বর্ণনায় দেখা যায়, এই যুবকদের সংখ্যা নির্থয়ে তখনকার লোকদের মধ্যে মতভেদ দেখা দিয়াছিল। কেচ বলিত তিনজন, কেচ পাঁচ বা সাভজন। যুত্যুর পর পনরুখানের সভাতা প্রতিষ্ঠিত করার জন্যই আল্লাই কাইকের ঘটনাটি অৰ্থাৎ ৩০১ বৎসর যাবৎ এই ব্ৰক্সণকে ঘমন্ত অবস্থাৰ রাখিয়া আবার ভাগ্রত করার ব্যাপারটি সংঘটিত করিরাছিলেন ( 24 : 49 )!

ঐতিহাসিক ও ভাষাকারেরা আরও অনেক কিছু বর্ণনা 🗢রিয়া থাকেন ( তাবারী ১ম, ৭৭৫ গু., ভাক্সীর, খণ্ড ১৫, ১২৩ গু.)। বর্ণনাভলির মর্মার্থ এইরাপ : রুমের ( অর্থাৎ শ্রীস বা এশিয়া মাইনরের) काम नहाद कामकालम घवक धन्ते धर्म ध्वयवद्यम कान्न अवर মতিপথা করিতে অস্বীকার করে। নির্বাতনের ভরে ভাহারা শহর হইতে গলায়ন করিয়া একটি ভহাতে ত্রকাইরা থাকে। একটি কুকুরও তাহাদের সঙ্গে যায়, কোনক্রমে **ইহাকে তাড়ান বার নাই**। সেইবানে তাহারা ধুমাইয়া পড়ে। গৌরজিক নরগতি পাাকি মুস (দাকি<sup>-</sup>নস বা দাকি<sup>-</sup>রাানস) ব্রক্দি**গ্রেক ধরিরা আনিবার জ**ন্ম ভত্যবৰ্গসূহ সেধানে উপস্থিত হন, কিন্তু কেহই গুহার প্রবেশ করিতে পারিলনা ৷ বাহাতে অবক্রম অবহায় ব্রক্সণ ক্ধা-গুকার মৃত্যু-মধ্যে পতিত হয়, তজ্জনা তিনি প্রাচীর নির্মাণ করিয়া ভবার মুখ বছ করিয়া দেন। ইহার পর ভাহারা ব্যাপার্ট ভলিয়াই বায়: একদা এক পণ্ডপালকের আদেশে তাহার মজুরগণ ভহার প্রবেশ মুখ সংলগ্ন দেওয়াল অগস্ত করিয়া সেখানে একটি মেষের খোরাড় নিৰ্মাণ করে। মন্তব্যেরা কিন্ত নিপ্লিত ব্যক্তিগক্ষক দেখিতে গাইননা। ভারাহ্র বধা নিদিন্ট সমরে নিচিত বুবকগণ ভাগত হয়। উথিপ্পভাবে ভাহারা সকর প্রকার সভর্কতা অবজ্ঞয়ন করিয়া ভাহাদের একজনকে কৃটি ক্রয়ের জন্য শহরে পাঠার। ক্লণ্ডিবালা ক্লণ্টির বিনিমরে প্রদণ্ড মুলা চিনিতে না পারিয়া যুবকটিকে রাজার দরবারে অইয়া যার এবং সেখানে সে সব কথা খুলিয়া বজে। ভাহারা ৩০৯ বংসর নিচিত ছিল, ইতিমধ্যে সেই দেশের শাসন ক্ষমভায় এক খুন্টান রাজা পৌভলিক নরপতির ছলবর্তী হয়। এই যুবকদের সুনর্জামরণে এই সভ্যাটি প্রমাণিত হইয়াছিল যে, দেহও আখার সঙ্গে উথিত হয় র অথচ কেফ কেছ এই কাগারে সন্দেহে পোষণ করিত। এই জন্য যবকটির উপস্থিতিতে রাজা অভ্যন্ত জানন্দিত হন। অভঃপর যুবকটি পুনরার গুহার প্রবেশ করিবা মারই ভাহার সঙ্গীদের পাশে ঘুমাইয়া পড়ে। তথন ঐ ছানে একটি গির্জা (কু'রজাানের বর্ণনার ''মসজিদ") নিমিত হয়।

এই বিবরণটি ছিল যথেণ্ট, তথু ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ প্রদত্ত (তাবারী, ১ম, ৭৭৮ পূ. : ইব্নু'ল-আছ্ীর, ১ম, ২৫৪ পু.) একটি ভিমরাণ বর্ণনার উল্লেখ করা প্রয়োজন। বর্ণনাটি এই ঃ একজন সাধুপুরুষ (apostle) উপরিউত শহরে পমন করেন। তিনি নগর ঘারে প্রতিষ্ঠিত একটি মৃতি দেখিতে পান। নদর প্রবেশকারী প্রত্যেককে সাঠাজে উহাকে প্রণাম করিতে হইত। কাজেই তিনি শহরের বাহিরে থাকিয়া যান এবং দ্রানাগারের ভূত্য-রূপে চাকুরী গ্রহণ করেন। সেইখানে প্রচার কার্য চাল।ইয়া তিনি যুবকদি**গকে খু**স্ট ধর্মে দীকা দে। একদা রাজপুর একটি জী-বোককে সঙ্গে জইয়া বানাগারে প্রবেশ করিতে উদ্যত হইলে সাধু পুরুষ ভাহাকে মৃদু ভিরন্ধার করেন। এইবার রাজপুর ভাহার বাসনা ত্যাৰে সম্মত হইল, কিন্তু গরবর্তী বারে নির্ভু হইল না। তথ্ন উভয়ের উপর আল্লাহর শাস্তি নিপতিত হয় এবং রানাগারে তাহাদের মূতা ঘটে। ইহা রাজার কর্ণগোচর হওয়া মার তিনি সাধুর গ্রেফতারী পরওয়ানা জারী করেন। একজন পরিচিত ব্যক্তি খুস্ট ধর্মে দীক্ষিত মূবকগণসহ নিরাগভার <del>জ</del>না সাধুকে একটি ভহায় লইয়া যায় : তাঁহাদের সজে একটি কুকুর ও ছিল। এই গুহাতে তাঁহারা ঘুমাইয়া পড়েন- - - -ইড়াপি ।

সুই পৌত্তনিক রাজার নাম ছিল দাাকি য়ুস বা Decius (২৪৯-২৫১) বিনি খুস্টানদিগকে নিগীখন করিতেন, আর পরবর্তী খুস্টান রাজার নাম ছিল Theodosius II (৪০৮-৪৫০)। কু'র-খ্যানের বর্ণনায় যুবকগণ তাঁহাদের শুহায় অবস্থান করিয়াছিল তিনশত নয় বংসর, অন্য গুস্থাদির মতে তাহাদের নিদ্যাকাল ছিল ওবং বংসর। উক্ত ঘটনাস্থল কোন্ শহর, এই প্রশ্ন শুরুত্বপূর্ণ। পাশচাতা সূত্রসমূহে শহরটির নাম Ephesus, করেকটি প্রাচ্য সূত্র অনুযায়ী ইহার নাম Afsus। আফসুস নামে দুইটি ছানের কথা পারবদের জানা আছে, একটি এই নামে সুপরিচিত শহর, অপরটি Cappadocia তে অবন্থিত প্রচীন শহর, Arabissus যাহা Absus নামেও অভিহিত হয় (বর্তমানে caapuz)। শেষোজ্ব স্থানিটিই মূল ঘটনার পটভূমি, এই মতের অনুকুলে De Goeje সাহিত্যিক প্রমাণ উপস্থিত করিয়াছেন।

আর একটি ওক্তমূর্ণ প্রর "الرقيم" শব্দের অর্থ কি ? কু'রজানে (امساب الكهف و الرقيم) ১৮ : ১) এই নকটির উল্লেখ আছে । জনেকের মতে الرقيم कুকুরটির নাম, ভিন্ন মতে ইহা একটি "ফলক" বাহাতে যুবকদের কাহিনী উৎকীর্ণ ছিল। 'আরব ভৌগোলিকেরা মনে করেন, ইহা একটি ভৌগোলিক নাম। বছা, Arabissus-এর নিকটে যে গুহার ১৬জন পুরুষের শব সংরক্ষিত হইরাছিল, ইব্ন গুরুগ্যায়-বিহ্ (১০৬ ও ১১০ গু.) ঐ ভহাকে প্রারক্ষার লাকানী নামে অভিহিত করিরাছেন। তিনি Ephesus কে যুবকদের আধ্যারিকার দৃশাপট মনে করেন। পক্ষাভারে আল-মুকাদাসী এই ভহার আবিজ্ত ১৬ জন লোকের মৃতদেহ আসাহণাবুল-কাত্ক-এর শবরুগে চিক্তিত করিরেও জ্লান নদীর পূর্বাঞ্চলে 'আম্মানের অনতিদ্রে আর-রাকানী নামে একটা ছানের কথা জানিতেন, যেখানে তিনজন লোককে কেল্ল করিয়া একটি আশ্চর্যজনক ব্যাপার সংঘটিত হয়: তজ্বনা তাহাদিসকে "আসাহণাবু'র-রাকানীম" বলা হয়। Clermont Ganneau ঐ গুহা পরিদর্শন করিয়াছেন এবং উহাকে ক্রেপ্রানে বণিত গুহা বলিয়া বিবেচনা করেন।

উপাধ্যানটির সর্বপ্রথম উল্লেখ পাওয়া যায় প্রাচ্যে Dionysius of Tell Mahra কৃত পঞ্চম শতাব্দীর একখানা সিরীয় পুতকে। পাতাতো Holy Land সম্পর্কে লিখিত Theodosius-এর প্রত্থা এই সকল বিবরণে যুবকদের প্রীক নাম দেওয়া আছে। Dionysius-এর প্রাণত বিবরণ প্রীক হইতে অনুদিত, না মুলত সিরীয় ভাষায় লিখিত এ সম্পর্কে মতানৈক্য আছে। প্রাচ্য ও পাতাত্যের সাহিত্যে প্রাচ্চ ব্যাপকরাপে হুড়াইয়া আছে, এ বিষয়ে John Koch-এর পুতক দেখুন। তিনি ইহার একটা পৌরাণিক ব্যাখ্যা দেওয়ার চেন্টা করিয়াছেন।

প্রস্থার (১) Dionysii Telmaharensis Chronici Liber primus (ed. Tullberg, p. 161 and 133); (3) Guidi Testi, orientali inediti sopra i sette dormienti di Efeso (Acad. dei Lincei, 1884-1885); (৩) Land, Anecdota syriaca, i. 38; iii. 87; (৪) তাৰারী ১খ, ৭৭৫ প., (৫) ঐ, তাফ্সীর, ১৫খ, ১২৩ প.: (৬) do Goejo, BGA, Indices, g. al-Rakim. Absus, Afsus, Tarsus; (৭) স্নাকৃণ্ড, মৃাজাম, s. iisdem vocc ; (৮) ইব্নু'ল-আছ'ীর ১খ, ২৫৪ প , (১) আল-বীরানী, Chronology (ed. Sachau), পু. ২৯০ , (১০) ৰুণায়ৰ ীনী ( ed. Wustenf. ), ১খ, ১৬১ গ. ; (১১) মাক রীয়া, Hist. des sultans mamlouks (transl. of Quatremere), vol. i. part 2. p. 142: (53) Noldeke, in GGA., 1886, p. 453, (50) de Goeje, De legende der zevenslapers van Efeze (Versl. en Meded. Akad. Amsterdam, Letterk., Reeds 4, Deel iv.), p. 9 sq.; (58) John Koch, Die Siebenschlaferlegende, ihr Ursprung und ihre Verbreitung (1883), (be) Theodosius, De situ terrae sanetae (ed. Gildemeister), p. 27, (১৬) দামীরী, হ'ায়াাতু'ল-হ'ায়াওয়ান, দ্র. কাল্ব', ছণালাবী, কি'স'াসু'ল-আন্বিয়াা' (Cairo 129) প. 688 9. (59) Clermont Ganneau, Etudes d' Archeologie orientale, iii. 295: (3b) W. Tomaschek, Historisch-topographisches vom oberen Euphrat und aus Ost-Kappadokien (in Kiepert-Festschrift, Berlin 1898), (33) G. le Strange, Palestine under the Moslems, p. 274-286; (30) ef. also Brockelmann, in MSOS, iv. 228 und B. Heller, in Revue

des Etudes juives, xlix. 190 %.; (38) Huber, Beitrag zur Siebenschlaferlegende, Leipzig 1903—04; do., Die Wanderlegende von den Siebenschlafern (Leipzig 1910), (32) W. Weyh, Zur Gesch. der Siebenschlaferlegende, ZDMG, lxv. 289 sqq.; (30) P. Peeters, Le texte original de la passion des Sept Dormants in Anal. Bollandiana, xli 369 sqq.; (38) C.C. Torrey, in Oriental Studies Browne Cambridge 1922, p. 457 sqq.; (30) J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, Berlin 1926, p. 93, 98 sq.; (30) L. Massignon, Recherche sur la valeur eschatologique des Sept Dormants, in Actes du XXe congres des Orientalistes. Louvain 1940, p. 302—303.

A. J. Wensinck(S.E.I.)/ভঃ এম. আবদুল কাদের আাসাফ ইব্ন বারাখ্য়া। (المن بن بر خيا ) হিত্ নাম বিশেষ। কু'রআান মাজীদে (২৭:৪০) যাহার সম্বন্ধে বলা হইয়াছে যে, তাঁহাকে কিতাাবের জান প্রদন্ত হইয়াছিল, তাফসীরকারগণ মনে করেন যে, তিনি ছিলেন আসাফ ইবন বারাখয়া।। ইনি হযরত সুলায়নান ('আ)-এর প্রধান পরামর্শদাতা, কর্মাধ্যক্ষ, মন্ত্রী এবং সাহণাবীছিলেন, (ইব্ন কাছাীর, তাফ্সীর, ৩: ৩৬৪; তা'রীখ, ২:৩৩) তাঁহারই সাহচর্যের দক্ষন ইনি তাওয়াত ও যাবূর-এর তাৎপর্ব এবং আলাহ্র নাম ও ওপের রহস্য সম্পর্কে গভীর জান লাভ করেন। ইবন্'ল-কাল্বী-র বর্ণনা অনুসারে আসে।ফ ইব্ন রারাখ্য়ারে নাম নাত্রাঃছিল।

গ্রন্থ পঞ্জী ঃ (১) মু-ফালমাল ইবন হাবীব, আল-মুহাব্বার, হারলরাবাদ ১৩৬১ হি., গৃ. ৩৯২। (২) ভাবারী, ভারীর ১ব, ৫৮৮ হইতে ৫৯২। (৬) ঐ, তাক্সীর, কাররো ১৩২১ হি., ১৯১৪ ও তৎপরবর্তী, (৪) ছা'লাবী, কি'সাসু'ল-আন্বিরাা', কাররো ১২৯২ হি., গৃ. ২৯৮-২৮৩। (৫) কিসাাই, কি'সাসু'ল-আন্বিরাা', ed. Eisenborg, গৃ. ২৯০-২৯৩। (৬) G. Weil, Biblische Legendon der Musselmanner, ১৮৪৫ গৃ., গৃ. ২৬৫-২৭০ গ.। (৭) M. Grunbaum, Neue, Beitrage zur cemitischen sagenkunde, ১৮৯৩ গৃ., গৃ. ২২২। (৮) J. Walker, Bible Characters in the Roran, ১৯৩১ গৃ., গৃ. ৩৭। (৯) Jewish Encyclopaedia। (১০) হিক্তু'র-রাহ্মান সিউহাারাব', কি'সাসু'ল-কু'রআান, দিয়ী ১৩৬৬ হি. গৃ. ১২৮। (১১) সামী, কামুসু'ল-আ'লাম, ১ব, ২১১।

আর্মাসিরা (বিলা) ফির'আওনের স্ত্রী, ইনি সতা ধর্মে বিশ্বাসিনী ছিলেন, বানী ইস্রাইলের সহিত তাঁহার সম্পর্ক ছিল। ইব্ন 'জাব্বাস (রা)-এর বর্ণনা মতে আসিরাঃ মুসা (আ)-এর কিন বা কুফু ছিলেন।

আাসিয়ার নাম কুংরজানে নাই, অবশ্য "ইমরাআতু ব্রিক্রার্ডাওন" (ক্রিবার্ডনের স্ত্রী)-রংগ কুংরআানে দূই ছানে তিনি উলিছিত হইয়াছেন (২৮ : ১, ৬৬ : ১১)।

ফির্'আওন ইসরাসিল সম্পুদায়কে দুর্বল করিবার জন্য এক সময়ে তাহাদের মধ্যে যত পুর সন্তান জন্মহত্প করে তাহাদিসকে হত্যা করিবার এবং কন্যা সন্তানগুলিকে জীবিত রাখিবার নির্দেশ জারী করে। এই সময়ই মূসা ('আ) জন্মহত্প করেন। তাঁহার মাতা

থাডকের ভয়ে সভানকে আল্লাহর নির্দেশে কাঠের বাঙ্গে করিয়া নদীতে ভাসাইয়া দিরেন। বান্সটি ফির'আওনের লোকের হাতে পড়িল। তাহারা শিক্তর প্রতি ক্রপাপরবদ হট্যা তাহাকে উঠাট্যা কইল এবং "ফির'আওনের খ্রী" বলিজেন, এই দিও আমাদের চক্ষাীতলকারী (পর) হইবে, উহাকে হত্যা করিবেন না (প্র. মসা।)। মসা। ('আ) ঘাতকের হাত হইতে উদ্ধার পাইলেন, অধিকত ফ্রিব্রাণ্ডনের মহলেই তাঁহার হইল। স্রাতু'ত-ভাহ'রীম-এ আসিরার প্রতিপালনের বাবস্থা উমানের উল্লেখ করা হইয়াছে। তাফসীরকারণৰ বলেন যে, যখন মসাা ('আ) ফির'আওনের যাদুকরদিগকে পরাজিত করিলেন তখন জাসিয়াঃ তাঁহার উপর বিহাস ছাগন করেন। ইহাতে কির'আওন তাঁহার উপর ভীষণ অভ্যাচার শুরু করে। অবশেষে ফিরুআওনের আদেৰে আপ্রিয়ার উপর একটি ভারী প্রস্তর নিক্ষেপ করা হয়। ভাষসীরকারদের মতে, তিনি এই গ্রন্তরের আঘাতে নিষ্পেষিত হইবার পর্বেই আল্লাহ তাঁহার আত্মাকে নিজ সমিধানে উত্তোলন করেন। কু রুআনে (৬৬ : ১১) কেবল বলা হইয়াছে, আপ্রেয়া: আলাহির কাছে ফির'আওনের কবল হইতে মঙ্গির প্রার্থনা **করিয়াছিলেন**।

ইব্ন 'আকাাস (রা) কলেন, একবার যখন আাসিয়ার উপর আতাাচার হইতেছিল, ডখন মুসা ('আ) তাঁহার আত্নাদ শুনিয়া প্রাথনা করিলেন যেন আলাহে আাসিয়ার দুংখ-দুর্দশা দ্র করেন। তখন আলাহে আাসিয়াকে কেহেণ্ডে তাঁহার জন্য নিধারিত মহল প্রদর্শন করেন। ইহাতে তিনি মৃদু হাস্য করেন, অতংপর আলাহে তাঁহার কহকে নিজ সায়িধ্যে উঠাইয়া লন।

জাাসিয়াকে বেহেশতের সর্বত্রেষ্ঠ নারীগণের মধ্যে **গদ্য করা হয়।** গ্রন্থপঞ্জী ঃ (১) কু'রঞানের ২৮ ঃ ১. ও ৬৬ ঃ ১১ আরোতের বিভিন্ন ভাষসীর, বিশেষত ; (২) ইবন 'আব্যাস, তান্ব'ীর, কায়রো ১৩০২ হি., ৩২৫, ৪৭৭ পূ. ও তৎপরসতী ; (ও) ভাষসীর ভাষারী, কাররো ১৩১৯ হি., ২ ঃ ১৯-২০, ২৮ ঃ ৯৮ ঃ (৪) ইবৃন কাছ ীর, ভাক্সীর, কায়রো ১৩৪৭ ছি.. ৬: ৩৩২, ৮: ৪১৯-৪২১ প., (৫) ছপনা 'উল্লাহ প্রানীপাতী, তাফসীর মাজগাহিরী, দিল্লী তা বি. ৭: ১৪৫. ৭: ৩৪৭. (৬) জাল-আালুসী, তাফ্সীর, কামরো ১৩০৭ হি., ২ : ৪৭, ২৮ : ১৬৫ : (৭) এতদাতীত বুখারী, কিতাবু'ল-আন্-বিয়া': (৮) আল-হণাকিম, মস্তাদরাক, হায়দরাবাদ ১৩৪০ হি., ৪৯৭ ( হাশিয়াঃ ); (৯) আবং-বাহাবী, ভাল্মীসা, ২ব, ৪৯৬-৭: (১০) আহ্মাদ ইব্ন হাছাল, মুস্নাদ, কায়রো ১৩৩১ হি., ৩ব. ৬৪-৭০, ১৩৫, ১১১৩ । (১১) ইবন কু তারবাঃ, আন্ত-মা আরিক, কাররো ১৩২৪ হি., প. ২০ ৷ (১২) ত'াবারী, ভা'রী**খ, ১খ, ৪৪৪ ঃ ৪৪৮ ও ভং**-পরবর্তী: (১৬) ছণালাবী, কি:সণস-ল-আনবিয়া, কাররো ১৬০১, গু. ১৪৬ ও তৎপরবর্তী , (১৪) আল-কিসাই, কি-সণস্থল-আনবিয়া, ১৯২২-২৩ খু., পু. ১১৯ ও ভংগরবর্তী; (১৫) মহণশ্মাদ বাাকিণর মাজলিসী, र'ति।ज्'ल-कु'ल्द, ১২১৫ হি., ৩৩৪, ৩৭৯-৮০. (১৬) ইবনু'ল-'আরাবী, আল-ফুড্-হণাত আল-মারীয়াঃ, কারবো ১৩২১ হি., ২খ, ৬১, (১৭) Pinnock, Analysis of Scripture History, क्षिप, 8৮, ७८० 7., (8b) Encyclopaedia of Islam, Second Edition. **উउन्धनक**।

ইহ'সান ইলাহী রানা (দা.মা.ই.)/আবুল কাসিম মুহত্মদ আদমুখীন আহছনে উলা ( احسن الله ঃ আহ্'সানু'লাহ) খান বাহাদুর, খুলনা জিলার অভর্গত সাত্জীরা মহকুমার নলতা প্রমে ১৮৭৩: গুস্টাব্দে এক সম্প্রান্ত পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁহার পিতা মূন্দী মুশ্ধান্মদ মফীজ উপ্দীন ধর্মপ্রাণ ও দানশীর ব্যক্তি ছিরেন। তিনি পুরের উচ্চ শিক্ষার ব্যবস্থা করেন। আহহান উলা নরভার মধ্যান্দি বিদ্যারয়ে ও টাকীর উচ্চ বিদ্যারয়ে অধ্যয়ন করেন। ১৮৯০ খৃস্টাব্দে ভবানীপুর লগুন মিশনারী কুল হইতে এল্টান্স, হল্লী করেন হইতে ১৮৯২ সনে এফ. এ., প্রেসিডেন্সি করেল হইতে ১৮৯২ গ্নে এফ. এ., প্রেসিডেন্সি করেল হইতে ১৮৯২ গ্রে এফ. গ্রু করেন।

আহহান উল্লা ১৮৯৬ খৃ. সরকারী চাকুরীতে প্রবেদ করেন। চাকুরী জীবনের গুরুতে তিনি রাজনাহী করেজিয়েট ভূবের অতিরিক্ত শিক্ষকের পদে অভ কিছুদিন কাজ করেন। পরবতীকালে ফরিদপুর ও বাধরগঞ্জের শিক্ষা বিভাগের ডেপুটি ইণ্সপেক্টর, চটুলামের ডিডিশনাল ইণ্সপেক্টর এবং,সর্বশেষে অবিভজ বাংলার শিক্ষা বিভাগের সহকারী ডিরেক্টর পদে উন্নীত হন। তাঁহার উপর দায়িত্ব ছিল মুসলিম শিক্ষার উয়তি ও তদার্কী। শিক্ষাবিভাগের চাকুরী-কালে তিনি মুসলমানদের শিক্ষাদীকার উন্নতি সাধনে সচেট্ট ছিলেন এবং বহু সংখ্যক ভুল, কলেজ, মতুৰ, মাদ্রাসা ও ছাল্লাবাস প্রতিষ্ঠা করেন। এতদেশীয় অফিসারদের মধ্যে খান বাহাদুর আহছান উল্লা সর্বপ্রথম আই. ই. এস. (Indian Education Service)-এর অন্তর্জ হন । ইতিপূর্বে কেনে ভারতবাসীকে শিক্ষা বিভাগের সহকারী ঞ্জিরেকটর পদে নিযুক্ত করা হয় নাই। তিনি ১৯২৯ খৃ. চাকুরী হইতে অবসর গ্রহণ করেন ৷ তিনি কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের সিনেট সদস্য (Senator) এবং পরে Syndicate-এর সভাও মনোনীত হন। শিক্ষা বিভাগের নানা প্রকার উন্নতি সাধন এবং চাকুরী জীবনের সৎ ও সদিজ্ঞাপ্রসূত কার্যাবলীর জন্য তৎকালীন সরকার তাঁহাকে 'খান বাহাদুর' খিতাবে ভূষিত করেন। তিনি লণ্ডনের রয়েল সোসাইটিরও সদস্য মনোনীত হন।

খান বাহাদুর আহছান উল্লার সক্রিয় প্রচেষ্টায় তৎকালীন শিক্ষা বিভাগের বিশেষত মুসলিম শিক্ষার বহু সংকার সাধিত হয়। তাঁহার প্রচেম্টায় অনার্স ও এম. এ. পরীক্ষার খাতায় পরীক্ষথীর নাম **লিখিবার পরিবর্তে রোল নং লিখিবার নিয়ম প্রবর্তিত ইয়। ইহার** ফলে সাম্প্রদায়িক পক্ষ্পাতিছের অবকাশ বিদ্রিত হয়। তিনি উচ্চ মাদ্রাসা ও মাধামিক মাদ্রাসার শিক্ষামান উলীত করিয়া মাদ্রাসা পাশ ছাত্রদের কলেজেও বিশ্ববিদ্যালয়ে ভর্তি হওয়ার সুযোগ স্থিট করেন। তাঁহার প্রচেণ্টায় উদ্ভাষা ক্লাসিক্যাল ভাষা ( Classical Language )-রূপে পাঠা তালিকাভুজ হয়। তিলি সকল ফুল-**করেন্দে মৌলবীর পদ**্যুদিট করেন এবং পণ্ডিত ও মৌলবীর বেতনের পার্থ**কা রহিত করেন।** তিনি মজবের জন্য বতর পাঠাস্চী নির্ধারণ করেন এবং মুসলমান লেখকের লিখিত পুস্তক পাঠাস্চীর অভভুঁজে করা হয়। তাঁহার প্রচেস্টায় জুল-কলেজে মূসলমান ছাএদের র্ডির আনুপাতিক সংখ্যা নিধারিত হয়, নিউ কীম মাদ্রাসার স্বিট হয়, মুসলমান মহিলাদের উচ্চ শিক্ষার পথ সুগম হয়, টেলট বুক কমিটিতে মুসলিম সভ্য নিযুক্তির ব্যবস্থা হয় এবং পরীক্ষকদের যথো মুসলিম পরীক্ষকের সংখ্যা, শিক্ষা বিভাগের পরিদর্শক কর্মচারীদের মধ্যে মুসলিম কর্মচারীর সংখ্যা, ট্রেনিং কলেজে মুসলিম শিক্ষাখীর সংখ্যা, জুল-কলেজের কার্যনির্বাহী কমিটিতে মুসলিম সদসোর ন্ন্যতম সংখ্যা নির্ধারিত হয়। **ভাঁহার আন্তরিক** প্রচেষ্টার কলিকাতায় মুসলমানদের জন্য বেকার হোস্টেল, টেলার হোস্টেল, কার্মাইকেল হোস্টেল, মুসলিম ইন্ভিটটিউট প্রভৃতি প্রভিভিঠত হইমাছিল। ১৯১৪ থ্ অবিভক্ত বাংলার গড়নর (৩০শে জুনের ২৪৭৪ সংখ্যক রেজনিউসনে) মুসলিম শিক্ষার উন্নতিকরে সুপারিশ পেশ করার জন্য একটি উচ্চ সর্যায়ের কমিটি সঠন করেন। প্রাদেশিক জনশিক্ষা গরিকদের ভিরেক্টর হর্পেন এই কমিটির সদস্য ছিলেন। বান বাহাদুর আহ্ছান উল্লা এই কমিটির জন্যতম সদস্য ছিলেন। কমিটির সুদারিশ মুসালিব শিক্ষার উন্নতি ও অগ্রগতিতে সুদ্রপ্রসারী অবদান রাখিতে সক্ষম হয়।

**খান বাহাদুর আহন্থান উল্লা একজন** খাতিনামা সাহিত্যিক ছিলেন। ইসলামী সাহিত্যে তাঁহার অবদান অনৰীকাৰ্য। ইসলামের সৌন্দর্য ও ঐথর্যের পরিচয় রছিয়াছে ভাঁছার প্রবন্ধের সর্বর। ভাঁহার রচনার ইসলামের আক্রেও তথ্ব ঐতিহাসিক, মনস্তাত্তিক ও বৈজানিক দুল্টি-ভলিতে বিল্লেষিত হইয়াছে। তাঁহার রচিত গ্রন্থের সংখ্যা ৭৭। ইহার মধ্যে জীবনী-বিষয়ক গ্রন্থের সংখ্যা ১৭, কু'রআান ও হ'াদীছ' বিষয়ক ৯, শিশু সাহিত্য বিষয়ক ১২, ইসলাম ধর্মের মাহাত্মা বিষয়ক ৫, ইসলামী বিধান বিষয়ক ১৩, ইতিহাস বিষয়ক ১০, বিভিন্ন ধর্ম-বিষয়ক আনোচনা ৩, সাহিত্য বিষয়ক এবং বিবিধ বিষয়ক গ্রন্থের সংখ্যা ৭। তাঁহার রচিত গ্রন্থাবলীর মধ্যে বংগ ভাষাও মুসলমান সাহিত্য ( ১৯১৮ ), History of the Muslim World ( ১৯৩১ ), আন-ইসলাম (১৯৩০), শিক্ষাক্ষেয়ে বংগীয় মুসলমান (১৯৩১), ইসলাম রবি হযরত মোহাত্মদ (দঃ) (১৯৫২), তরীকত শিক্ষা (১৯৩১), আমার জীবন ধারা (১৯৪৬ ), ছুফী (১৯৪৭ ), স্থিটতত্ত্ব (১৯৪৯), ছেলেদের মহানবী (১৯৫১). বিভিন্ন ধর্মের উপদেশবলী (১৯৬৪), মহাপুরুষের অসিরবাণী (১৯৫০), ইসলামের মহতী শিক্ষা (১৯৪৯), মোছলেমের নিডাক্তাতবা (১৯৪৯), টিচারস মাানুয়েল (১৯১৫) প্রভৃতি বিশেষ উল্লেখযোগা। ইহা ছাড়া মুসলিম লেখক-দিগকে উৎসাহিত করিবার জন্য ভিনি কলিকাতায় 'মাখদুমী লাইব্রেরী'ও 'এম্পায়ার বুক হাউস' প্রতিষ্ঠা করেন। আনোয়ারাও বিষাদ্সিকুর ন্যায় মুসলিম লেখকদের রচিত গ্রন্থাদি এই দুই প্রকাশনা সংস্থা হইতে প্রকাশিত হয় 🗵

খান বাহাদুর আহছান উলার জীবনের মৌলিক বৈশিষ্ট্য ছিল ধর্মসাধনা ও সমাজসেবা। পরবতীকালে তিনি একজন কাামিল পীর হিসাবে খাতি লাভ করেন। "আগছানিয়া মিশন" তাঁহার প্রতিষ্ঠিত একটি উল্লেখযোগ্য ধমীয় ও সেবামূলক প্রতিষ্ঠান। বাংলাদেশে এই মিশনের বহু শাখা রহিয়াছে। ১৯৬৫ গৃস্টাব্দের ৯ কেশুরুয়ারী খান বাহাদুর আহছান উলা নিজ গ্রাম নলতায় ইন্তিকাল করেন এবং তথায় তাঁহার মাজার রহিয়াছে।

প্রমুপজী: (১) Who's Who in India, 1911; (২) Muhammad Azizul Hoque, History and Problems of Muslem Education in Bengal, 1917; (৩) ডঃ কাজী দীন মুহুত্মদ, বাংলা সাহিত্যের ইতিহাস, ৪খ, ঢাকা ১৯৪৯; (৪) ডঃ মুহুত্মদ এনামূল হক, মুসলিম বাংলা সাহিত্য, ঢাকা ১৯৪৬; (৫) খান বাহাদুর আহহান উলা, আমার জীবনধারা, ১৯৪৬; (৬) সোলাম মন্ত্র উদ্দীন (সম্পা.) আহহান উলা বারক গ্রন্থ, ঢাকা, ১৯৭৮; (৭) ঐ, মহৎ জীবন, ঢাকা ১৯৭৭। সোলাম মন্ত্র উদ্দিন

জাহ্ মাদ ইব্ন মুহ শিমাদ ইব্ন হ স্থাল ( ﴿ نَ ﴿ مَالِلَ ), ইব্ন হ স্থাল (३) নামে পরিচিত বিখ্যাত ইসলামী ধর্ম-তথ্যবিদ। 'আরবদের শায়বানে গোরে বাখদাদ শহরে জ ১৬৪ হিজরীর রাবী উল্লেখ্য গুয়াল/৭৮০ খৃষ্টাব্দের নভেম্বরে তিনি। ১৮৩/৭৯৯ পর্যন্ত বাগদাদে সংধ্যান করেন। পরে ভান বাডের উদ্দেশ্যে অভ্যন্ত ব্যাপকভাবে ইরাক, সিরিয়া ও হিডাম হইয়া য়ামান পর্যন্ত দেশ সংকর করেম। শিক্ষা জীবনে হণদী**ছে**'র ভান লাভই ছিল ভীহার প্রধান লক্ষ্য। গুহে প্রভ্যবর্তনের পর ইয়াফ শাফিস্ট (র)-এর নিকট ফিক্'ই ও উসূ'ল ফিক্'ই অধারন :'রেন (১৯৫-৯৭/ ৮৯০-১৬ )। 'আকণাইন ও ফি**ক্'হের ফেন্ডে প্**বরতীণের চি**য়াধারার খাতে তাই**ার মতাখন অপতিবর্তনীয়ভাবে গড়িয়া উঠে। 'আব্দাসী ব্রারীকাঃ আল-মা'মুন, আর মু'তাসি শ ও ব্যাল-ওয়াছি ক'-এর আমলে ( ২১৮-৩৪/৮৩ ১-৪৯ ) যখন মু'তাযিনীদের 'আক' ঐদে বিশ্বাস স্থাপন রাষ্ট্রের বিধানে রাষ্ট্রানুপতেরে পর্যায়ে উন্নীত হয় এবং যে সকল খ্যাতিমান ধর্মতভূবিদ প্রকাশ্যে এবং অকপটে "কুর্যান স্টে" এই মত ঘোষণা ভূরিতেন না, তাঁহাদের বিরুদ্ধে যখন দঙ্বিধির অধীনে শান্তিমূলক ব্যবস্থা ুহীত হইতে থাকে, তথন ইব্ন হণমাল (র) তাঁহার মভামত একাশ্যে প্রচারের তাকীদ অনুভব করেন এবং অন্যান্যদের মত তিনিও অভিযুক্ত হইয়া "মিহ'নাঃ" (inquisition)-এর সম্মীন ংইয়াছিলেন। শৃঙ্গলবদ্ধ অবস্থার "ভারস্স'-এ আল-মা'ম্নের নিকট যখন ভাঁহাকে লইয়া যাওয়া হইতেছিল তখন পথে খালীফার মৃত্যু সংবাদ পাওয়া যায়। মা'মুনের উত্তরাধিকারীর আমলে ইব্ন হণছাল (র) ধীর্ছির চিতে দৈহিক শাস্তি ও কারাদ্ত বরণ করেন। সরকারী রীতি অনুযায়ী যে কঠোর শ্বীকারোজি দিতে হইত সেই স্বীকারোজিকে কিছুটা শিখিল করার প্রস্তাবণ্ড তাঁহাকে টলাইতে পারে নাই। কেবল খালীফাঃ আল-মূডা**ওরাক্কিলের** আলার রাজনৈতিক কারণে সুমীম্তে প্রত্যাবর্তন অপরিহার্য হইরা পড়িলেই ইব্ন হণয়াল (র) নিয়াত্ন ইইতে নিজুতি লাভ করেন। অতংগর খালীফাঃ বহুবার তাঁহাকে সম্মান প্রদর্শন করেন ও দরবারে আন্ত্রণ জানান, এখন কি তাঁহার অভাতে তাঁহার পরিবারকে একটি বৃত্তিও দেওয়া হয় ৷ গড়ীর ভান, পরম নিষ্ঠা এবং হানীছের প্রতি ভাঁহার অটক আনুসভোর খ্যাতিতে তিনি বহু শিষ্য এবং ডক্ত পরি-বে: উত হইয়াছিলেন। ২৪১ হিজরী ১২ রাণী'ওঁ'ল-আওওয়াল। ৮৫৫ খংটাবেরে ৩১ জুলাই বাগদাদে তাঁহার মৃত্যু হয়। তাঁহার জীবন চরিত লেখকেরা তাঁহার দাক্ন সম্পর্কে বহু অতিরঞ্জিত বর্ণনা করিয়াছেন। বাগদাদের "হ্'ারবিয়া।" অঞ্জে শহীদগণের পোরভানে (মাজণাবিক্র'শ-গুহালা**') অবহিত। তাঁহার কবর বহু অরৌ**কিক কাহিনীর (Goldziher, Muhamm. Stud., i. 257) সহিত ছড়িত হুইয়া একজন দরবেশের মায়ারেরূপে দীর্ঘকাল জনসাধারণের ভ্রদ্ধা আক্রমণ করে। ৭ম/েশ শতকের শেষভাগে তাইগ্রীস নদীর প্লাবনে তাঁহার সমাধি ধবংস হইলে লোকের ভজিভগা স্থানাভরিত হইয়া তৈমুর কর্তৃক পুনঃ প্রতিষ্ঠিত (৭৯৫/১৬৯২-৬) "খড়ের দরজা" (Straw Gato)-র নিক্টছ কুরায়াব সেরজ্ঞানে সমাহিত তাঁহার পুর 'আব্দুরাহ্–র কববের প্রতি আকৃণ্ট হয়। তথন হইতে পুরের কবর **রমাত্মকভাবে** পিডার কবররূপে **রদ্ধা লাভ ক**রিতে থাকে।

ইব্ন হণাছাল (র)-এর এগ্রাবলীর মধ্যে তাঁহার বজ্তা হইছে তথ্যু "আবদুরা।ই-র চয়ন মাধ্যমে সংকলিত ও এই পরিপুরক (অওয়াইদ) সংযোজিত হণাদীছের বিরাট বিশ্বকোষ-রূপী "মুস্নাদ" বিপুর গাতি রাভ করে। ইহাতে ২৮,০০০ হইছে ২৯,০০০ হণাদীছা হান পাইরাছে (৯৬১১ হিজরীতে হয় অঙ্গে কামরোতে নৃষিত; ই. Goldziher in ZDMG. 1., 465—506; M. Hartmann, Die Tradonten erster Schicht im Musnad des Ahmad ibn Hanbal, in MSOS, year 9, Part ii. Berlin

1906)। 'আবদুরাহ্ পিতার রচিত কিতাাবু'ষ-যুহ্দ ( আজিক সাধনা পূক্ক) গ্রন্থেও সংযোজন সাধন করেন । ধর্ষপ্রাণ ব্যক্তিরা পূল্য কর্মরূপে বরাবর মুসনাদ অধ্যয়ন করিয়া আসিতেছেন। মুস্নাদকে কেন্দ্র করিয়া অনেক সংযোজন গ্রন্থ এবং ইহাতে সন্ধিবিভিত হণদীহণসমূহের পুনবিন্যাসমূলক বিভার সাহিত্যের স্ভিট হইয়াছে। হিজরী আদশ (আঠার) শতাব্দী হইতে একটি ধর্মনিত্ঠ সংসদ মদীনায় হয়রত (সা)-এর সমাধির পাশে বসিয়া ক্রমাগত ৫৬টি অধ্যিবেশনে এই পুত্রকথানা আদ্যান্ত গাঠ করেন, এইরাপ একটি বর্ণনা গাওয়া বায় (মুয়াদী, সিল্কু'দ-দুরার, ৪র্থ, পু. ৬০)। মুস্নাদের হণদীছণ Wensinck-এর Handbook-এ ব্যবহাত হইয়াছে।

মুগ্নাদ ভিল্ল অনাানা এছের নধ্যে সাংলাতি অনুঠানের নেরখাবলী সম্পর্কে লিখিত ইক্ন হণছাল (র)-এর كتاب الصلوة و ما بلزم ধিঃ প্রকাশিত হইয়াছে [বোখাই, লিখো ছাপায়, ভা. বি., ১২২৩ হিজর*া*তে কার্যরেতে (খানজী) মুদ্রিত**্য কার্যগারে** খাকিংত তিনি মুকাখিনীদের অনলম্বিত গ্রা'ব'লৈ (الأودل)-এর الردعيلي الزنادقنية والجهمية فيمأ شكت প্রতিবাদ করিয়া धिननीक अप এবং জাহামিয়্যাদের প্রদত্ত । أوسه من متشابد القرآن কু'রজানের <del>"মূতাশাবিহ্"</del> আয়োতের **লমান্তক** ব্যাখ্যার প্রতিবাদ ) **ब्राध्य अक्षानी विष्टर्कभूषं भूखिका ब्रह्मा करनन । इपन्नाली प्रहारती प्रहारताहाँ-**দের বেখার প্রায়ই এই রচনার উভ্তি দেওয়া হইয়া থাকে। অনুরূপ-ভাবে রাসুনুলাহ (স')-এর আনুগত্য সম্পর্কে লিখিত 🚉 🗀 নামক অন্য একখানা পুত্তক হইতেও বিভার উদ্ভি দেওয়া হয়। যে-ক্ষেত্রে কোন হণদীছ কুণর আনের কোন আায়াতের মর্মের সহিত অনৈকাপূর্ণ মনে হয়, এই পুড়কে তিনি সে বিষয়ের আলোচনা করিয়াছেন। তিনি "কিতাাৰু'স-সুধাঃ"-তে ( মন্ধায় মুদ্রিত) 'আকণাইদ সম্পর্কে তাঁহার যতভাদ বিশ্লেষণ করেন।

ইব্ন হণাধাল (র) আইনের উত্তৰ অপেকা হণানীছে র উৎস
সন্ধানে সমধিক আন্ধনিয়াপ করেন। এই কারণে তণাবারী প্রমুধ
ফিক্'হ শান্তের করেকজন নেতৃত্বানীয় 'আালিম ইব্ন হণাধাল (র)-কে
নির্ভরযোগ্য ফিক্'হবিদরাপে শীকৃতি দান করেন না। ইহাই
তণাবারীর প্রতি হণাধালপদ্দীদের ক্ষোভের কারণ (Kern, in
ZDMG, lv. 67; তৎসংকলিং "ইন্তিলাাফ" পুস্তকের পৃ. ১৬)।
ইহা নিশ্চিত যে, ইব্ন হণাধাল (র) নিজন্ব কোনে ফিক্'হী বিধানমালার উত্তাবক নহেন, তবে তাঁহার ছাত্রদের প্রভ্রের 'উত্তরে ফিক্'হ-'
এর কয়েকটি বিত্রিকত বিষয়ে তাঁহার রায় ঘোষণা করেন। দ্লীত
ছলে দুইটি পুস্তকের উল্লেখ করা যায় : (১) "মাসাইল্'স'-স'ালিহ'"
(তাঁহার পুর সাালিহ'-এর প্রশাবলী) ও তদ্বর এবং (২) তাঁহার
ছার হণার্ব-এর প্রশাবলীর উত্তর (ইব্ন কাল্লিয়াম আল-আও্মিয়াাঃ,
ভার্ব-এর প্রশাবলীর উত্তর (ইব্ন কাল্লিয়াম আল-আও্মিয়াাঃ,
সালিহ'-১৬ প.)।

ইব্ন হালাল (র)-এর "ফাতা।ওয়া।" প্রায় বিশখানা পূজকের সমলিট (Sifr; তু. ৫) নিন্ধানা অর্থাৎ বিল্লাবদের দিশারী, কায়রো ১৩২৩, পৃ. ১২১) ছিল এবং উক্ত প্রস্থকার (ইব্ন কায়ায়) এই ফাতা।ওয়া। পাঠের সুষোগ পাইয়াছিলেন। এমন কি, ইব্ন হাখাল (র)-এর জীবদ্দায়ও তাঁহার করেকজন শাসরিদ, তাঁহার ফিকুই) সিভারগুলিকে সুশৃংখলভাবে লিগিবছ করেন, তাঁহাদের মধ্যে আব্ য়াকুব ইস্হাাক আল-কাওসাজ ও কিছুকাল পরবর্তী আবু বাক্র আল-খায়া।ল-এর নাম বিশেষ উল্লেখযোগ্য। ইসহাাক সন্দেহজনক ক্ষেত্রে উস্তাাদের নিকট মৌখিক নির্দেশ্র আবেদন করিতেন

বেশহানী, ভাষ-কিরাভুক-বৃ-ক্কাজিন, ২র প্রও, ১০৫ পু.)। ৩১১/১২৩-৪ সনে ৰাগদাদে আৰু বাক্রের মৃত্যু হয়। বাহানী উপরোজ গ্রহে আৰু বাক্র আলালের কৃতিত্ব বর্ণনা উপলক্ষে ভাহাকে এই অর্থাৎ অর্থানা বিশ্ব হালালের ভানের সংকলক, সংগ্রহক এবং সুবিনাদক—এই আলার অভিহিত করিরাছেন। ইন্ন কারিম আল-জাওমিরার। (মু. ৭৫১/১৩৫০) ভাহার "আলাম্ল-মুওরাক্ষাকানীন" (ভারারানী-র মুজামুস-সামীর-এর পরিশিল্ট, ২৭১ পু. ৪.) পুজকে আৰু বাক্রের প্রত্ন ইইডে উছ্ডি দিয়াছেন, তবে নিশ্চিতই বয়ং প্রবিক্ষণ করিয়া নহে।

ইব্ন হ'াছাল (র)-এর শিক্ষা ও নির্দেশের জাওতার যে সিদ্ধার সমন্টির উদ্ধব হয়, তাহাকে সুমী ইস্মাণি-এর ভিডিতে প্রতিন্ঠিত চারিটি প্রামাণা মাষ'হাবের অন্যতম ( অর্থাৎ হ'ছোলী মাষ্'হাব)-রূপে ৰীকৃতি দেওয়া হয়। আত্লু'ল-হ'দীছে'র (ফিক্'ই র.) অনুরাগী হিসাবে ইবৃন হ'াছাল (র) নিহায়েড প্রয়োজনের চাপেই কেবল "রায়"-এর কিছুটা অবকাশ হীকার করেন। তবে যতদ্র **সম্ভব ডিনি হণদীছেণ্য সূত্রে প্রত্যেকটি সিদ্ধান্ত প্রহণ করেন। ইহার** ফলে তাঁহার মধ্যে হণদীছে র প্রতি অতিরিক্ত আকর্ষণ দেখা যায় এবং সময় সময় তিনি অত্যন্ত দুবল হণাদীছ'কেও তাঁহার মতের ভিঙ্কি হিসাবে গ্রহণ ,করিডে বাধ্য হন। হণছালী মাষ্ণ্যবের ন্যায় আর কোন শীকৃত মাধৃ হাবে "বিদ্'আত" এত কঠোর ভাবে নিষিদ্ধ হর নাই। ইহার ফলে সমত ধর্মীর অনুষ্ঠানাদিতে এবং সামাজিক সন্দর্কে সুদুরপ্রসারী কঠোরতার স্থান্ট হয় এবং সাধারণ পরহেষগারী ৰা আচার-নিষ্ঠা অংগক্ষা অধিকতর অসহিষ্ণু দৃণ্টিভন্তির উত্তব হয়। **'আক'।াইদের বেলার তাঁহার মাধ্**'হাব প্রাক–আল-আল'আরিয়াঃ মডবাদ **ভাকড়াইয়া থাকে। মুসলমানদের** মধ্যে সংধারণত প্রচলিত ধ্যান-ধারণার সহিত সামঞ্জন্য রক্ষা করিবার প্রয়োজনে এমন কি আল-আল-**'আরীকেও নিজ 'আক'।াইদ বিশ্লেমণের সময় বেশ** করেকটি ব্যাপারে **হণমানী মতের সহিত আপোষ করিতে** হইয়াছিল এবং তিনি প্রকাংশ্য এই কথা ঘোষণা করিতে বাধা হন যে, ইব্ন হণায়ালের শিকার সহিত তিনি সম্পূর্ণ একমত এবং যাহা কিছু উহার বিরোধী, সবই তিনি পরিহার করেন, (ইব্ন আসাঞ্চির , Spitta, Zur Gesch al-As'ari's, পৃ. ১৩৩)। হণমারী 'আক'।াইদ-এর সারহর্ম যুক সংক্রিণ্ডভাবে 'আবদু'ল-কণাদির জীলানী রচিত الغنية لطالب طريق العق ( क्रशं ९ সতা পথ অনুসন্ধানকারীর জনা পর্যাণত হাহা ) মাহক (ক্তাবে ( মহা, ১৩১৪, ১খ, ৪৮-৬৬ ) পাওয়া যায়।

হাধানীরা এখন ইসলামের ক্রডম যায় হাব। কিন্ত হিজরী ৮ম ( খৃ. ১৪শ ) শতক পর্যক ইসলামী দেশসমূহে তাঁহার। আরো ব্যগকভাবে বিজ্ঞ ছিলেন। মুকণদাসী তাঁহাদিপকে গারসোর ইস্লাহান, রার, শাহরাযুর ও জন্যান্য ছানে দেখিতে পান। এই সকল ছানে ভাঁহাদের ধর্মনৈতিক জীবন-ষায়ার নানা প্রকার বাড়াবাড়ি পরিব্যক্তিত হুইত ব্যলিয়া বোধ হয়।

হিজারী ৫ব (খু. ১১শ) শতাকীতে হণালী মাষ্ট্রতাব আবদুল-ওরাছিণ আশ-শীরাানী (কিতাাবু'ল-ইন্সি'ল-জালীল, ২৬৬ গৃ.) কর্তৃক ও ফিলিডীনে প্রবৃতিত হইয়াছিল এবং হি. ১ম (খু. ১৫শ) শতক পর্যন্ত সেই অঞ্চলে এই খাষ্ণ্ট্রের প্রতিনিধিরা বিদ্যাসান ছিলেন।

মুক্তীক্ল'ল-দীন নিজে ষেমন হ'াছালী ছিলেন, তিনি তাঁহার রচিত

কিভাবে'ল-ইন্সি'ল-জানীল-এ হি. ৬৪ হইতে ১ম (খু. ১২-২৫) শতকের মধ্যবতী সময়ে কিলিস্টানে খাঁহারা বিখাতি হ'লালী ছিলেন ভাঁহাদের নামেক্সেখ করিরাছেন। এই সমগ্নই সিরিয়ার তাকি রুদ-দীন <del>ইব্ন ভারবিয়াঃ ( ৬৬১-</del>৭২৮/১২৬<del>৩</del>-১৩২৮)-এর জাবির্ভাবে বিপুর সাড়া গড়িয়া যায়। ভিনি নতুনভাবে হণাখালী 'আকণাইদের পক্ষে অর্থাৎ কুরেলান ও হাদীছের তা'বা ধের বিগক্ষে এবং সমস্ত বিদ্'আত বখা, কবর হিয়ারোতে এবং অন্ভাবে দরবেশদের হতি অভিরিক্ত এছা প্রদর্শন ইত্যাদির বিরুদ্ধে সংগ্রাম করু করেন ( ভু. Schreiner, in ZDMG, lii. 540-563, liii. 51-67) দীর্ঘকার বাবত প্রচলিত ধ্যান-ধারণা ও ইন্ধমা'-এর বিরোধিতার ফলে তিনি নির্যাতিত হন এবং ভাঁহার পতনে হণাযারী মর্যাদার **মধেণ্ট অবন**তি ঘটে। মুসলিম ভগতে তুকী প্রাধানা প্রতিষ্ঠার পূর্ব পর্যন্ত মুসরিম জাহানের কেন্দ্রসমূহে সরকার অনুমে।ণিত পছার নিয়োজিত কণাদণী (قَاضَى )-গণ হণমানীসহ চারি মাষ-হাবের প্রতিনিধিত্ব করিতেন ৷ 'উছ'মানীয় ( তুকী )-দের প্রাধান্য হণছারী মাষ-হাবের উপরে তীব্র আফাত হানে। তখন হইতে হ'াছালী মতবাদ ক্রমাপত ক্ষয় পাইতে খাকে যদিও অদ্যাবধি চারিটি সুমী মার হাবের মধ্যে ইহা অন্যতম রূপে পণা। আহ্হার মসজিদে হ'ছালী শিক্ষক ও ছাত্র আছেন 🕻 রিওয়াাকু-'ল-হ'াম্বাালিয়াাঃ ), তবে তাঁহারা সংখ্যার অপেক্রাকৃত কম। ১৯০৬ সা**লে সর্বমো**ট ৩১২ জন শি**ক্ষক ও** ৯০৬৯ জন ছাছের মধ্যে মাত্র ৩ জন হণমালী শিক্ষক এবং ২৮ জন হণমালী হাত্র ছিলেন। পক্ষান্তরে ১৮শ্ শতাশ্লীতে ওয়াহ্হাানী (৪.) আন্দোলনরূপে এই মত ন্তন ও সতেজ আকারে আবিভূতি হয়। এই আন্দোলনে ইব্ন তায়মিয়ারে উদ্যোগের প্রতিফলন লক্ষ্য করা যায়।

বিভিন্ন যুগের বিখ্যাত হ**াঘানী শিক্ষকদের** তা**লিকা** নিম্মে দেওয়া হইল: আবুল-কণাসিম 'উমার আল-খারাক'ী (মৃ. ৩৩৪/ ১৪৫-৬), তাঁহার হণমালী ফিক্'হের সংগ্রহ গ্রন্থ বর্তমান আছে; 'আবদু'ল-'আথীয় ইব্ন জা'ফার ( ২৮২-৩৬৩/৮৯৫-৯৭৪ ), তাঁহার রচিত মুকু নি' (المَّنْمُ ) কয়েক শত বৎসর যাবৎ সার-সংকলন জাতীর গ্রন্থানি ও ভাষ। রচনার ডিডি হইয়া রহিয়াহে (মুপ্রিত। , अध्य , नामिन्क, الروض المركسع في شرح زاد المستقدم তু, মাশ্রিক', ৪ ঃ ৮৭৯ ) ; আবু'ল-ওয়াফাা' 'আলী ইব্ন 'আকণীল ( মৃ. ৫১৫/১১২১-২ ), ইনি একটি সৃষ্টিশীল সম্প্রদায়ের নেডারূপে খ্যাতি বাস্ত করেন ; 'আবদু'ন-ক্যাদির আন-জীনী (৪৭১-৫৬১/ ১০৭৮-১১৬৬ ), তাঁহার মধ্যে একজন বিশেষ খ্যাতিসক্ষয় সুকৌ এবং ইৰ্ন হণায়াল (র)-এর একজন বিশ্বস্ত সমর্থকের সম্মিলন ঘটে; আবু'ল-ফারাজ ইব্ন আল-জাওয়ী (৫০৮-৫৯৭/১১১৪-১২০০); 'আবদু'ল-গণনী আব-স্থাত্মা।'ইলী ( মৃ. ৬০০/১২০৩-৪ ): মুওয়াফ্ফাকু'দ-দীন ইব্ন কু'দামাঃ ( মৃ. ৬২০/১২২৩ ), ইনি তাঁহার বহল গঠিত "মুগ্ণনী" নামক ভাষাটি খারাকীকৃত সার-সংকলন গ্রন্থের ( ধাহা শাম্সু'দ-দীন ইব্ন কু'দামাঃ, মৃ. ৬৮২/১১৮৩-৪-এর ভাষা প্রছের সহিত যুক্ত এবং একরে ১২ খবে মুচিত, কায়রো হি. ১৩৪৬–৪৮ ) সহিত সংযোজিত করিয়া দেন ; বিখাত ভার্কিক তাকি যুাদ-দীন ইব্ন তায়মিয়াঃ (উপরে দেখুন)ও তাঁহার অনুসত হার মুহণ্দমাদ ইব্ন কারিয়ম আল-জাওযিয়্যাঃ ( উপরে দেবুন ), উভয়েই তাঁহাদের 'আক'।াইদ ও মতবাদের কঠোরতার জন্য এবং **যাহাদের** বিশ্বাস ও চিত্তাধারা স্থতম, ভাঁহাদের সহিত অসহিকু ৬বাঁ প্রবশতার জন্য খ্যাত। হালে কাররোর হাগাখানাসমূহ হইতে শেষোক্ত পুইবন

শিক্ষকের রচনাবলীর মধ্যে বেশ কিছু সংগ্রেক পুস্তক প্রকাশিত হইয়াছে। এই পুস্তকগুলিতে হণয়ালী মাযাহাবের 'আকণাইল সংক্রান্ত মতবাদের বিশ্লেষণ পাওয়া য়ায়। ইহার পরেও হি. ১১শ/বৃ. ১৭শ শতালীতে মাহালাতু'ল-কুব্রা জিলার "বৃহুত" নামক একটি ক্ষুদ্র অঞ্চলে কয়েকজন বিশ্লাত হণয়ালী পভিতের অভ্যুদয় মটে। তাঁহাদের মধ্যে 'আবদু'র-রাহামান আল-বৃহুতী (মৃ. ১০৫১/১৬৭৭-৭৮), উভয়েই কায়রোতে বসবাস এবং অধ্যাপনা করিতেন। আয়্হার মসজিদে হণয়ালী মতবাদ শিক্ষাদামের বুনিয়াদী পাঠ্যরূপে ব্যবহাত হয় আদ্দিনিশ্বণ ী (মৃ. ১০৬৫/১৬২৫-৬) রচিত "নায়লু'ল-মাআরিব' (মার্'ঈ ইব্ন য়ুসুফ রচিত "দালীলু'ত'-তাারিব''-এর ভাষ্য ১২৮৮ হিজরীতে ধুলাকে এ মুদিত)। মার'ঈ ইব্ন য়ুসুফ একজন করমান লেখক (epistolographer) রাপেও পুরিচিত ছিলেন।

আবু'ল-ফারাজ 'আবদু'র-রাহ্'মান ইব্ন রাজাব ( যু. ৭৯৫/১৩৯২-৩) ত'াবাক'াড়ু'ল-হ'ানাবিলা: রচনা করেন। ইহা বাগুলিপি আকারে বর্তমান ( Vollers. Kat Leipzig, No. 708 छ.)। ইব্ন আবী য়ালা। ( মু. ৫২৬/১১৩১-২) রচিত ত'াবাক'াড়ু'ল-হ'ানাবিলা:-র দামিশ্কে মুদ্রিত (১৩৫০/১৯৩১) সংক্ষরণ এখন পাওয়া যায়। হ'ায়ালী সাহিত্য প্রদুর পরিমাণে কায়রো পাগুলিপির তালিকাছুক্ত ( ভ্তীয় খণ্ড, ২৯৬/৩০১ গু.) হইয়াছে। আরও দেপুন W. M. Patton, Ahmed ibn Hanbal and the Mihna ( Leyden 1897 ) এখং এই প্রসঙ্গে: Goldziher, in ZDMG, lii 155 প., do. Zur Gesch. der hanbalit. Bewegungen (ibid., lxii ); H. Laoust, Essai sur les doctrines...d'Ibn Taimiya, Le Caire 1939, esp. p. 76; Brockelmann, GAL, i. 181 প. ( 2nd ed. i, 193 ); Suppl. 1, 309.

I. Goldziher (S.E.L.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের আহামাদ খান, সায়িদে ( احمد خان سول ) সায়িদ মুহাত্যাদ মুগাকা ী খানের পর, ১৮১৭ খস্টাব্দের ১৭ অকটোবর দিল্লীতে জন্ম। তাহার পর্ব-পরুষেরা 'আরব হইতে হিরাত-এ ও সেখান হইতে আকবরের আমলে ভারতে আসেন। সা**রিদ আহ** মাদের বয়স যখন ১৯ বংসর তখন তাঁহার পিতার মৃত্য হয়। পর বংসর (১৮৩৭) তিনি দিল্লীতে ফৌজদাারী বিভাগের মূহ'াফিজ' ( Record keeper )রূপে হুটিশ সরকারে চাকুরীতে প্রবেশ লাভ করেন। ১৮৪১ খস্টাব্দে তিনি আগ্লাজিলার ফতেহগুর সিক্রীতে মুনসি ফ ৰা সাব-জজ নিযুক্ত হন। সিপাহী যুদ্ধের সময় (১৮৫৭) তিনি বিজনৌর-এ মনসি ফ ছিলেন। মুয়োগীয় অধিবাসীদিগকে তিনি নিরাপদে মীরাট পাঠাইয়া ভাহাদের প্রাণ রক্ষা করেন। রাটশ সরকারের প্রতি অটল আন্গত্য ও অসম সাহসের জন্য তাঁহাকে প্রথমে রুডি ও পরে সি. এস. আই. উপাধি দিয়া পুরুত্ত করা হয়। ৫২ বংসর বয়সে ১৮৬১ সালে তিনি পান্চাত্য শিক্ষার সুযোগ দানের উদ্দেশ্যে তাঁহার দুই প্রকে বইয়া ইংলদেও সমন করেন। তাঁহার ৰ্ধৰ্মাবলম্বীদের মঙ্গল ও সুশিক্ষার জন্য তিনি প্রাণগণ চেল্টা করেন এবং ভারতে প্রত্যাবর্তনের পর গাষীপুরে একটি কলেজ স্থাপন করেন। পরবর্তীকালে আলীগড়ে বদলি হইয়া তিনি একটি সাহিত্য ও বিভান **মনিতি স্থাপন করেন** , পরিলেষে আলীসড়ে এংলো-ওরিয়েন্টাল কলে<del>ড</del> ছভিষ্ঠার সমর্থ হন । ইহাতে তিনি অনেকের নিকট হইতে বাধাপ্রাণ্ড হুইরাছিলেন। বিরুদ্ধবাদীরা মনে করিভেন, পাশ্চাত্য শিক্ষা প্রবর্তনের

ফলে ইসলাম ও ইসলামী শিক্ষার বিনাশ ঘটিবে। ১৮৭৫ খৃণ্টাব্দের মে মাসের করেজ গুরু হয়। ১৮৭৭ খৃণ্টাব্দের জানুয়ারীতে লওঁ লাটন (Lycton) বর্তমান কলেজ ভবনটির ভিত্তি প্রতিষ্ঠা করেন। এই কলেজের ভূতপূর্ব অধ্যক্ষ Theodore Beeb লেজ্টেনান্টে কর্নেল G. Graham কৃত Life and Work of Syed Ahmad Khan (London, 1885). পুস্তকের পরিশিক্টে এই প্রতিষ্ঠানের একটি বিবরণী দিয়াছেন। ১৮৭৬ খৃণ্টাব্দে ভিনি চাকুরী হইতে অবসর প্রহণ করেন এবং ১৮৭৮ হইতে ১৮৮২ খৃ. পর্যন্ত বাবস্থা পরিষদের সদস্য ছিলেন। ১৮৮৮ খৃণ্টাব্দে ভিনি কে. সি. এস. আই. উপাধিতে ভূষিত হন। ১৮৯৮ খৃ. ভাঁহার মৃত্যু পর্যন্ত জীবনের অবশিক্ষকার ভিনি সাহিত্য চর্চায় ও কলেজের উন্নতি বিধানে অভিবাহিত করেন।

সায়িদে আহ'মাদ (তিনি স্যার সায়িদে নামেও পরিচিত ছিলেন)

তদানীন্তন ভারতীয় মুসলমানদের সামাজিক উন্নতি ও শিক্ষার অপ্রসতির

জনা জীবনব্যাপী সংপ্রাম করিয়া গিয়াছেন। পাশ্চাতা সভাতার
প্রবন্তাগণের সভিত সমব্যোতার মনোভাব লইয়া তিনি তাঁহার প্রচেশ্টা

চালাইয়া যান। ইহার ফলে অন্যান্য ইসলামী দলের সহিত ঘার
শত্রুতার সৃষ্টি হয়়। দৃশ্টাবেররূপ জামাালু'দ-দীন আফ্র্যানী প্রবর্তিত

আন্দোলনের উল্লেখ করা মাইতে পারে। জামাালু'দ-দীন ভারতে

নির্বাসন দশ্ভ ভাগকালে (১৮৭৯) সায়াদি আহ মাদের কথা জানিতে
পরিয়াছিলেন এবং তাঁহার সাময়িক প্রিকা "আল-'উর্ওয়াতু'লউত্কাশে অস্বাদালু'দ-দীন 'পাহ্রী' অপ্রাদ দিয়া তাঁহার তাঁর
স্মালোচনা। করেন শী'আগপ এবং পরবতীকালে আহমাদিয়াগপঙ
ভাঁহার বিরোধিতা করেন।

ভীবনের প্রথম দিকে সায়িদ আহ'মাদ খান ধর্মপু**ত্তক ছাড়াও**প্রতিহাসিক প্রছ রচনা করেন। উহাদের মধ্যে আছোক'স'-স'নাদীদ
(১৮৭৭) সর্বাপেক্ষা সুপরিচিত ; ইহা ভারতীয় শহরওলির ঐতিহাসিকশুর্তাভিত্তিক জাতীয় বিবরণ। তাঁহার পরবতীকালের রচিত বছ
গ্রহাবনীর মধ্যে Essays on the Life of Mohammad (১৮৭০)
ও ১৭শ স্রা: পর্যত কু'র্আানের উদ্ভাষা "তাফ্সীকেল-কু'র্আান"
(১৮৮০-১১) উল্লেখযোগ্য। প্রথম পুস্তকখানা অংপকাল পরেই উদ্ভি
প্রকাশিত হয়। ১৮৬২ খু, তিনি "তাব্যীনু'ল-কালাম" নামে বাইবেলের
রক্ষানা ভাষা লেখেন। ইহা এই শ্রেণীর প্রথম প্রছ ও উদার মতের
জন্ম বিখ্যাত।

প্রস্থানীঃ (১) H. A. R. Gibb, Whither Islam, 1932, ন. 192 ন., (২) H. K. Sherwani, The Political Thought of Sir Syed Ahmad Khan in Islamic Culture 1944, (৩) J. M. S. Baljon, The Reforms and religious ideas of Sir Sayyid Ahmad Khan, Leiden 1949, (৪) ইহাতে আরও প্রস্থানীর উল্লেখ আছে।

Blumhardt (S. E. I. )/ডঃ এম. আবপুর কালের

জাহ মাদ জাল-বাদাব ী সীদী (৫ ১৯৯ ১৯৯ ১৯৯ ১৯৯ ১৯৯ বিষয়া মিসরের সর্বপ্রেষ্ঠ দরবেশ এবং হয়রত 'জানীর বংশধর বলিয়া বিবেচিত। কথিত আছে, 'আরবে খোলন্মালের দরুন ভাঁহার পূর্ব-পুরুষেরা ''ক্যাস''-এ' হিজ্রাত করেন। ক্যাসের বুকা।কু'ল-হাজার (১৯৯ ১৯৬ সালে (১৯৯১-১২০০) আহ্ মাদের জন্ম। পিতার সাত বা আই সভানের মধ্যে তিনি সর্বক্নিঠ ছিলেন বলিয়া মনে হয়। তাঁহার মাতার নাম ক্যাতি মাঃ, পিতা সম্পর্কে তেম্ন কিছু উল্লেজ্ড হয় নাই।

তাঁহার পূর্ণ নাম আহ মাদ ইব্ন 'আলী ইব্ন ইবরাহিম। তাঁহার উধর্বতন পুরুষদের বংশতানিকা 'আলী (রা) পর্যন্ত, এমন কি মা'আদৃ ও 'আদ্নানে পর্যন্ত পৌছে। তাঁহার কয়েকটি ডাকনাম ছিল, তণ্মধ্যে মূল লড়ে কয়েকটির ব্যাখ্যা দেওয়া **হইয়াছে, করেকটির হর** নাই ৷ আফ্রিকার বেদুঈনদের ন্যায় মুখে অবভশ্ঠন (খ্রা) পরিতেন ৰবিয়া তাঁহাকে আল-বাদাৰ<sup>া</sup>) বৰা হইত। তাঁহাকে **"আৰ-'আ**ড্'ভ'াব**"** العطاب) বা নিভীক অহারোহী ববা হইত। (করেকটি যুব ক্রছে এই "মাগ্ রিবী" বচনটির ভূত অর্থ করা হইরাছে।) মূল প্রস্থ-ওলিতে উল্লেখ না খাকিলেও তাঁহার "আবু'ল-ফিত্য়ান" নামের পিছনেও একই অর্থের ইংগিত রহিয়াছে বলিয়া মনে হয়। মঙায় তিনি "আল-গণদ্ বাান" অর্থাৎ ক্লোধগরায়ণ ব্যক্তি বলিয়াও অভিহিত হইতেন। ভাঁহাকে আবু'ল-'আকাাস-ও বলা হইত। ইহা আবু'ল-ফিভ্য়ান নামের তাহ্'রীফ অর্থাৎ বিকৃত অনুনিপির ফল হইতে পারে। সূফী হিসাবে তাঁহাকে ''আল-কু'দ্স'ী", ''আল-কু'ড্'ব" (ঞ্লবভারা) ও "আস্-সাম্মাত" (নির্বাক্) বলা হইত। আরও পরবডী সময়ে তাঁহাকে বলা হইত "আৰু ফার্রাাজ" ( অর্থাৎ বন্দীদের মুক্তিদাতা )।

শৈশবেই তিনি পরিজনদের সহিত মন্ধায় হণাব্দ বারা করেন। চারি বংসর পর তাঁহারা সেখানে উপস্থিত হন। ইহার সময় নিরূপিত হয় ৬০৩-৬০৭ হিজরী (১২০৬-১১ খৃ.)। বেদুঈনদের মধ্যে তাঁহার সাতৃষর অভার্থনার কথা বলা হইয়াছে, কিন্তু মিসরের নাম উল্লিখিত হয় নাই। তাঁহার পিতা মন্ধায় মৃত্যু বরণ করেন ও বাবেু'ল-মা'লাতে-এর নিকট সমাহিত হন। দূর্ণ থৌবনে আহ'মাদ মন্ধার সাহসী অখারোহী ও উৎফুল উচ্ছংখল সুবকরনেপ ব্যতি লাভ করেন। এই জনাই তাঁহার ডাক নাম ছিল আল-'আড্'ড'াাব ও আবু'ল-ফিত্য়াান। প্রায় ৬২৭/১২৩০ সনের দিকে তাঁহার মধ্যে একটা অভ্যন্তরীণ পরি-বর্তন দেখা যায়। তিনি সাত রকম পঠন ( سبعة أحرف ) রীতিতে কুণর্বজ্ঞান পাঠ করিতে পারিতেন এবং ল্যাফিণ্ট ফিক্'হও কিছুটা অধায়ন করেন। অতঃপর তিনি 'ইবাাদাত-বন্দেগীতে পুরাপুরি আত্মনিয়োস করেন ও বিবাহ প্রস্তাব প্রত্যাখ্যান করেন। তিনি মানুষের সংস্তব ভাগে করিয়া মৌনী হন। কেবল ইশারায় কথা ৰলিভেন এবং প্রায়ই খ্যানে (ولم) তন্ময় হইয়া পড়িভেন। কতিপয় প্রস্কারের মতে তিনি একটি ব>ন দেখিয়া মৠয় যান, অন্যান্যের মতে ক্রমাগত তিনটি যুগ্নে তিনি ইয়াক গমনে আদিপ্ট হন ( শাওওয়াার, ৬৩৩/ভুন-ভুরাই, ১২৩৬)। আহ'মাদ আর-রিফাা'ই (মৃ. ৫৭০/ ১১৭৪-৫ ) ও 'জাবদু'ল-ক'াাদির আল-জীলাানী ( মৃ. ৫৬১/১১৬৫-৬ ) দুই শুকুষ ধরিয়া সেখানে শ্রেষ্ঠ দরবেশরূপে এছা গাইয়া আসিতে-ছিলেন্। জ্রেষ্ঠ প্রাতা হুণসানের সঙ্গে আহ্'মাদ সেখানে হিজরাত করেন । ভখন হইভে তাঁহার সহতে বিবরণ উপাধ্যান-এধান ও অস্পস্ট **হইরা দাঁড়ার। ভাত্যর উ**পরিউক্ত দুই কু-ত্-ব-এর ক-বর বাতীত আর-হণরাজি ( মৃ. ৩০৯/১২১-২ ), 'আদী ইব্ন মুসাফির আল-श्वाती चार्व-काम'।देव (मृ. ৫৫৮/১১৬২-৬) पर यह गर्याक দরবেশের সামাার বিয়াারাত করেন ; এই সকল বিয়াারাতের ফলে আহ্মাদের ধনীয় সচেতনতা এক নৃতন পর্যায়ে উন্নীত হয়। ইরাকে তিনি অক্সেয়া মহিলা স্ন্যাতি মাঃ বিন্ত বার্রী-কে বশীভূত করেন জথচ এ যাবত ইনি কোন পুরুষের বশাতা শ্বীকার করেন নাই। 🚑 আহ্'মাদ আল-বাদাব'ী ই হার বিবাহ প্রস্তাব প্রতাাধ্যান করেন। "ভাওয়াহির" ও অন্যান্য প্রছে এই ঘটনাকে উচ্চারের রূপ-

**কাহিনীতে পরিবত করা হইয়াছে। এক বৎসর পরে (৬৩৪/** ১২৩৬-৭) আর একবার শ্বণ্ন দেখিয়া আহ্'মাদ মিসরের তাব্দিভয় (ভান্তা, ভান্তা) গমনে অনুধাণিত হন। সেধানে তিনি আমরৰ <del>অবহান করেন। ভাঁহার</del> এতা হণসান ইরাক হইতে যভার কিরিয়া যান। ত'াশিতার আহ্'মাদের জীবনে শেষ ও সবাংগকা ওক্লছপূর্ণ বুসের সূচনা হয়। তাঁহার জীবন-বাগন পছতি নিম্ন-বিষ্যিতক্রনে বিশ্বত হইয়াছে: "ড'ানিতার তিনি এক ব্যক্তির পৃহের **হাসে আরোহন করিরা ছিরভাবে পাড়াইয়া সূ**র্যের দিকে তাকাইরা থাকেন, ফলে ভাঁহার চকুষর **বাব** ও প্রদাহযুক্ত হইয়া **স্ববত জলা**ন ারর ন্যায় দেখাইত। সময় সময় তিনি দীর্ঘকাল পর্যন্ত চুপ করিয়া থাকিতেন, অন্য সময় অবিভ্রাব চিৎকার করিতেন। প্রায় ৪০ পিন থ।বৎ তিনি পানাহার বন্ধ রাখিতেন।" ত'ান্দিভায় ও পার্শ্ববভী অঞ্চল তাহার শত্রু-মিল্ল দুই-ই জুটে। প্রদাহযুক্ত চোখের ঔষধের খোঁও তিনি 'আবদু'ল-আলে নামক এক বালকের সাক্ষাৎ লাভ করেন। এই বালক পরে তাঁহার বিশাসভাজন ব্যক্তি ও খানীফাঃ ( স্বলাভিষিক্ত) হন। আহ'মাদ বহ কাারামাতে ও বাওয়াবিক' – شوارق আলৌকিক-কীর্তি ) প্রদর্শন করেন ; মূল প্রস্থসমূহে ইহাদের অনেকগুলির দীর্ঘ বিবরণ রহিয়াছে। ভাঁহার আসমনের সময় যে সকল দরবেশ ত্রানিতায় জনসাধারণের ভ্রমা লাভ করিতেন, তাঁহারা তাহার উপ-ছিভিতে হাতগৌরৰ হইয়া পড়িলেন। হ**াসান আল-ইখ্না**টে তাঁহাকে দ্বীকৃতিদানে অসম্মত হইয়া সেই হান ত্যাগ করেন। সাালিম আল-মাগ-রিবী তাঁহার বশ্যতা স্বীকার করাষ্ঠ ত'াশিতায় থাকিবার অনুমতি পাইজেন ৷ আহ'মাদ ওয়াজ্হ'ল-ক'মার-কে অভিশাপ দেওয়ায় তাঁহার আবাস পরিত্যক্ত ও ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়। তাঁহার সমসাময়িক সুলত,।ান আল-মালিকু'জ্ব-জ্বণাহির বায়বার্স তাঁহাকে ডক্তি করিতেন ও তাঁহার পদ চুম্বন করেন বলিয়া কথিত আছে। ছাদের উপর বাস করার অভ্যাসের দঞ্জন তাঁহার শিষ্যরা "সুভূ'হি'য়াঃ বা আসণহ'াবু'স-সাজুংহ্-" নামে অভিহিত হইতেন**। তিনি রাঞ্জে কু'র**আান পাঠ করিতেন। পুইজন ইমা।ম তাঁহার সহিত স'ালাতে যোগদান করিতেন। ভাঁহার মানসিক অবশা সম্পর্কে বলা হইয়াছে যে, مضوره ا كثر 🕡 مضوره ا 🙏 🔑 প্রস্থাৎ ধ্যান-মগ্ন অপৈক্ষা তিনি সভান অবস্থাতেই বেশী থাকিতেন। তান্দিতায় এইভাবে প্রায় ৪১ বৎসর বসবাস ও কাজ করিবার পর ৬৭৫, ১২ রাবী'উ'ল-আওওয়ান ( আগস্ট ২৪, ১২৭৬ অর্থাৎ সাধা-রপের মতে হযরত (স:)-এর মৃত্যু বার্ষিকীর দিনে তিনি ইন্তিকাল क्रत्न ।

তাঁহার আচার-আচরণ পৃশ্টে বিচার করিলে মনে হয়, আহ্'মান আল-বাদার'ী ছিলেন একজন ধ্যানী দরবেশ। তাঁহার চিন্তার ফসল রূপে নিশ্নলিখিত গ্রন্থগুলি আমাদের হন্তগত হইয়াছে:

১। একটি প্রার্থনা (হি'ম্ব), বালিন গাঙুলিপির তালিকা, তয় বভ, ৪১১, ৩৮৮১। ২। সালাতি, ১২/১৮ শতাব্দীর বিধাত সুফী 'আবদু'র-রাহ'মান ইব্ন মুস্'ত'াফা 'আরদারস (১১৩৫-১২/১৭২২-৭৮) ফাত্হ'র-রাহ'মান নামে ইহার একখানা ভাষা লিখেন (কাররো, তালিকা, ৭ম খণ্ড, ৮৮)। ৩। "ওয়াস'াায়া," প্রধানত তাঁহার প্রথম খালীফাঃ 'আব্দু'ল -আলে-কে স্থোধন করিয়া প্রদত্ত তাঁহার আধ্যাভিক উপদেশ, ইহাতে তাঁহার যে সকল বানী ও উপদেশ লিপিক্ছ আছে, তাহা এত সাধারপ পর্যায়ের, এত কম ব্যক্তিগত এবং সর্বৃদ্দর ইসলামী মুহ্দ্-এর মুরনীতির সহিত এত অভির এবং এইওলির একাংশ এমন কি অন-ইসলামী সয়াসবাদ ও

স্কৌবাদের এত অনুরূপ যে ভাহা আহ'মাদ আর-বাদাব'ীর মত নৈতিক ব্যক্তিত্বের অধিকারীর আধাঃত্বিক চিতার ফল বলিয়া বিবেচিত হুইতে পারে কিনা সংশহ।

'আবদু'ল-'আাল নিজের বালাকাল হইতেই আহ'মাদকে জানিতেন এবং ৪০ বৎসর থাবত তাঁহার সঙ্গে বাস করেন। আহ'মাদের মৃত্যুর পর তিনি তাঁহার ধালীফা হন ও মুরশিদের স্মৃতিচিহুত্বলি—মথা নাল মক্তকাবরণ, মুখাবরণ এবং লাল গতাকার মালিক হন। তিনি আহ'মাদের ক'বরের উপর খানকাছে নির্মাণের আদেশ দেন। পরে তাহা বিরাট মসজিদে উন্নীত হয়। তিনি তাঁহার অনুসারীসপকে কঠোর শাসনে, রাখেন ও অনুচানসমূহের (আশাা'ইর) আয়োজন করেন বলিয়া মনে হয়। ৭৩৩/১৩৩২-৩ সনে তাঁহার মৃত্যু হয়।

মনে হয়, আহ মাদের 'মাওলিদ'' জনুচানের জনপ্রিয়তা ও বিদেশে তৎপ্রতি লোকের ভক্তি শুনত বৃদ্ধি পায় তেবে তাহা বিনাকরতে ও বিনা প্রতিক্রিয়ার হয় নাই। বিরোধী দলের মধ্যে কিছু সংখ্যক এমন 'আলিম ও রাজনীতিবিদ ছিলেন, সর্বপ্রকার সূ'ফীবাদের প্রতি এবং **জনগণে**র উপর সৃ-ফীদের আধিগত্যে মাঁহাদের আপত্তি ছিল। সম্ভবত ইহাই দুইবার আল-বাদাব ীর খালীফার হত্যাকাণ্ডের হেতু (ইবন ইয়াসি, ২য়, ৬১, ১৫ প.; ৩য়, ৭৮, ১৪) ৷ যে সকল আলিম প্রথমে তাঁহার বিরুদ্ধতা করিয়া পরে তাঁহার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেন, তাঁথাদের মধো ইব্ন দাক ীকু 'ল-'ঈদ (মৃ. ৭০২/১৩০২-৩) এবং ইবনু'ল্-লাকান ( মৃ. ৭৩৯/১৩৩৮-৯ )-এর নাম উল্লিখিত হইয়াছে। প্রথম দিকের খালীফাদের আমলেই আহ'মাদের জনুসারীদের মধ্যে কলহের কথা অনা যায়। কিছুকাল উপেক্ষিত থাকার পর ৮৫০ হিজরীতে (১৪৪৬-৭ খু.) "মাওলিদ" পুনঃ প্রতিন্ঠিত হয় (ইব্ন ইয়াস, ২য়, ৩০৫)। আহ'মাদের একজন উৎসাহী ভক্ত ছিলেন সুৰতান ক'।।'ইত বে । ৮৮৮ হিজরীতে (১৪৮৩) তিনি আহ'মাদের সমাধি পরিদর্শন করিয়া খানেকগাহের সৌষটির পরিবর্ধনের আদেশ দেন (ঐ, ২য়, ২১৭, ৩০১, ১৫)। মাম্ল্ক সুলত নানদের আনুষ্ঠানিক মিছিলে আল-বাদাব ীর খালীফার খান ছিল রাজ্যের প্রধান ধর্ম-নৈতিক অমাভাদের পার্যে। শক্তিশানী তুকী শাসকগণ দরবেশ সমাজের কার্য-করাপে বিরক্ত হওয়াতে, তুকী শাসনামরে ভাঁহার বাদাব ী-সমাজের ৰাহ। ছৌৰুস হুাসলাণত হয় বলিয়া মনে হয়, কিল এই রাজনৈতিক দৃশ্টিভালির গরুন মিলরীয় জনগণের মধ্যে আল-বাদাবাীর সদমান ষুাস পার নাই। দীর্ঘকাল যাবং তিনি মিসরের ভ্রেচ দরবেশ ও যাবতীয় বিগদাপদে মানুষের মুজিদাতা বলিয়া পরিগণিত হইয়া আসিতেছেন । খুক্টানদের হাত হইতে মুসলিম বন্দীদের মুজির বাবছা তাঁহার স্কৌ জীবনের গোড়ার দিককার কুডিত্বওলির মধ্যে অনাতম মনে হয়, এই জনাই তাঁহার নাম হয় "মুজীবু'ল-আসারো মিন বিলদি'ন-নাসণারা।" ( তু., औ, আবু ফার্রাাজ )। তাঁহার সশ্মানার্থে বৎসরে ব্যরতঃ তিনটি "মাওলিদ" অনুশিঠত হয়। ধর্মীয় ইতিহাসের দিক হইতে এগুলির তারিষ বক্ষণীয়। প্রকৃতগক্ষে সাওলিদ উৎসবের ভারিষভাগি কপাটক বা সাধারণভাবে বলিতে গেলে সৌর বৎসর অনুবারী হির করা হইয়াছে। যথা, প্রধান মাওলিদ হয় "সিস্রা" (আগ×ট) মাসে, মধ্যবতী মাওলিদ, বাহা <del>"ওরু</del>ন্ ৰুলালী"র সাওলিদ নামেও অভিহিত, তাহা অনুশিঠত হয় "বারষ্দা" (মর্চ বা এতিল মাসে) এবং সর্বাপেকা কম গুরুত্পুর্বটি আম্শীর (কেন্দুরারী) মাসে, ইহা "মাওলিদু'র-রাজারী বা বাংক্কু'ল-ইমাামা" নহস্ত অভিবিত হয়। কুন্ত ও মধ্যবতী মাওলিদ সুৱত বড় সেৱা-

রাপে জনুষ্ঠিত হয়। কিন্তু প্রধান মাওলিদের বাণিজ্যিক ওক্রত খেমন আছে, তচুপ ইহাতে থাকেঃ নাযার, পার্থনা, হণলাফ, হিংক্র ও ধর্মোপদেশ। এই মাওলিদ সর্বাপেকা অধিক আড়ম্বরে উদ্যাণিত একটি রাজনৈতিক ও ধর্মীয় জনুষ্ঠানের সম্পুর। "রাক্বাতুজনখালীফাঃ" নামে অভিহিত শোভাষারার এই মাওলিদের পরিস্মাণিত ঘটে। ধালীকা সদলবলে গাভীর্যপূর্ভাবে তান্তানগরের মধ্য দিয়া এই শোভাষারা পরিচালনা করিতেন।

আন-বাদাৰ ীর অনুসারীরা "আহ্ মাদিরাাঃ" নামে অভিহিত। তাঁহাদিগকে মিসরের সর্বন্ধ এবং বাহিরেও দেখিতে পাওরা যার, নান পাগড়ী তাঁহাদের প্রতীক। "বার্যুমিয়াঃ, দিয়াবিয়াঃ, আওলাদেই-নুহ্ ও ও'আয়বিয়াঃ"-গণ এই সমাজের শারা বনিয়া বিবেচিত হয়। মিসরে আহ মাদ দীর্ঘকাল 'আবদু'ল-কণাদির জীলানী, আহ মাদু'র-রিফাা'র ও ইব্রাহীমু'দ-দাসুক ী সহ "কি তাাবাঃ" নাবে অভিহিত ত্রেশীর একজন কু তু বরুগে পরিগণিত হইরা আসিয়াহেন।

আহ মাদের একজন শ্রেচ ভক্ত ছিলেন 'আবদু'ন্-ওয়াহ্হাাব আগ-'শা'রাাব'ী (মু. ১৭৩/১৫৬৫), আল-বাদাব'ীর ন্যায় উঁহার পরিবারও "মাগ'রিব" হইতে আসিয়া মিসরে বসতি ছাপন করেন। আশ-শা'রাাব'ী মুরশিদের নামানুষায়ী নিজেকে আল-আহু মাদী বলিয়া অভিহিত করিতেন (Vollers, cat. Leipzig, No. 363)। তিনি প্রায়ই তাঁহার সমাধি যিয়ারোতে যাইতেন, তাঁহাকে শ্রেচ সুম্ফীদের অন্যতম বলিয়া বিবেচনা করিতেন এবং হাপ্লে তাঁহার সঙ্গে বাক্যালাগ করিতেন (তু., Revue Africaine, xiv. [1870], ২২৯)।

আহ'মাদ আল-বাদাব'ীর ব্যক্তিছের মাগকাঠিতে তাঁহার ঐতিহাসিক গুরুছ নির্ণয় করা অসন্তব । সূক্ষী এবং গুরারী উভয় হিসাবেই তাঁহাকে কেন্দ্র করিয়া তাঁহার যুগের এবং পূর্ববতী ও পরবতী যুগের বহু চাহিদ। ও ভাবধারা পরিচ্ছন্ন রূপ লাভ করিয়াহিল । এই কথাটির প্রেক্ষিতেই কেবল তাঁহার গুরুছ ব্যাখ্যা করা যাইতে পারে।

সমগ্র মিসরে আহ্ মাদের "ওয়াসীলাঃ"-য় প্রার্থনা করা হয়। তাঁহার সম্মানার্থে আহ্ মাদিয়াগণ কেবল ত'ান্দিভায় নহে, অনেক সময় কায়রোতে, এমন কি বিরুমবাাল-এর নায়ে কুর রামেও ভোজের অনুষ্ঠান করেন ( 'আলী মুবারোক, ১ম, ৩৭, ২৪)। আল-বাদাব**ী**র নামে যে সকল ১সমাধি ও ক্ষুদ্র উপাসনালয় আছে ভাহাদের সহিত তীহার কোন সম্পর্ক আছে কিনা তাহা নির্দ্ধারণ *করা* কঠিন। J. L. Burckhardt (Syria, p. 166) প্রিপনীর নিকটে এই নামের একজন দরবেশের উল্লেখ করিয়াছেন, "সাধ্যা-র নিকটে আছেন আর একজন ( Goldziher, Muh. Studien, ii. 328; ZDPV, xi, 152, 158)। কিছুটা গৌরাণিক উপাখ্যানের মিল্লণ থাকিলেও আহ'মাদ সন্দৰীয় জনশু-তিশুরি খুবই বিবাসযোগ্য। আহ-মাদের ভাতা হণাসান ভবন সভাত তাঁহার সহিত বাস করিতেন কিন্ত ইরাক সফরের পর পৃষক হইরা যান। তাঁহার সন্দর্কে এই সময়কার ধিবরণ প্রাচীন্ড**ম জেবকগণ সকলেই দিয়াছেন। আ**ল-মাক রীষী ও ইব্ন হ'জার আল-'আসক লোনী তাঁহার জীবনী সন্মর্ক প্রবন্ধ বেখেন: (পু. Berlin Cat., iii. 218, ও 3350, 6; ix. 483, 10101 ; আস-সুমুত ীও লিখিয়াছেন ( হ'স্নু'ল-মুহ'াদ'ায়াঃ, কাররে ১২৯৬, ১ম, ২৯৯ প. ), আশ-শারোব<sup>া</sup> তাঁহার ভ**াবাক**ণাত-এ আহ'মাদের ভজিপূর্ণ বর্ণনা দিয়াছেন। (কায়রো ১২৯৯ হি., किरबा मूसप ७म, २८७-२७७)।

১০২৮ হিজরীতে ( ১৬১৯খু. ) আহ্মাদের "মাকণাম"-এ নিয়ো-জিত 'আবদু'স্'-স'ামাদ ষায়ন্'দ-দীন নামক এক ব্যক্তি বাদাব•ী সম্বন্ধে ভাতব্য হিসাবে গুরুত্বপূর্ণ সকল তথ্য একর করিয়া ভাঁহার কিতাবে "আল-আওয়াাহিক'স্-সুদীয়াঃ (সানীয়াঃ) কি'ল-কারাামাত ভয়া'ন-নিস্বাঃ ভাল-ভাহ•মাদিয়াঃ" প্রণয়ন করেন (১৩০৫ হি. কায়রোতে মুদ্রিত লিখোগ্রাফকৃত )। উপরিউক্ত উৎসসমূহ ভিন্ন দিনি কতিপয় অখ্যাত লেখকদের লেখা হইতেও উপকরণ সংগ্রহ করেন। যথা, আবু'স-সু'উদ আল-ওয়াাসিত'ী, সিরাাজু'দ-দীন আল-হুণছালী, মুহণশ্মাদ আল-হণনাফী ও য়ুনুস ( অনার য়ুসুফ ) ইব্ন 'আবদুলাাহ্ ( যিনি "এব্বেক আস'-সুক্" নামেও পরিচিত ) কর্তক রচিত বংশ-তালিকা (নিস্বাঃ) ফায়রো পাতুলিপির তালিকায় উল্লিখিত (৫ম খন্ত ১৬৭ গু.) আল-বাদাব•ীর যে বেনামী "নাসাব" (১২৭. গ্রু) তাহা আছে সম্ভবত এই এষবেকের রচিত ৷ 'আব্দু'স'-সণমাদ ভাঁহার গ্রছে প্রথমে আহ'মাদের জীবন চরিত প্রামাণ্য সূত্রসহ বর্ণনা করিয়াছেন। তৎপর নুতন শাগ্রিদ ও খালীফাদের ভক্তি প্রকাশের বিবরণ দিয়াছেন ; আহ'মাদের মৃত্যুর প্রসঙ্গে তাঁহার দ্রাতগাল ও জগ্নীদের শোক-গীতি প্রদান করিয়াছেন; তৎপর তিনি আহ মাদের মাওলিদ, কারামাতি ও ওয়াসণায়াঃ বিরুত করিয়াছেন এবং তদসংগে যোগ করিয়া-ছেন বর্ণানুক্রমে সজ্জিত বহু কণস**ীদাঃ যাহাতে আহ**মাদের প্রশংসা বৰ্ণনা করিয়াছেন - শিহাাবু'ল-আল্কামী, শাম্সু'ল-বাকরী, 'আন্সু'ল-'আয়ীয় আদ-দেরীনী ( মৃ. প্রায় ৬১০/১২১১ ), 'আব্দু'ল- কণাদির আল-দানোশারী এবং অন্যান্য লেখক, গরিশেষে লিখিয়াছেন তাঁহার অনুচরবর্গের রঙার এবং তাঁহার জীবনের গ্রারম্ভিক বৎসরভলি আটটি শব্দের কথা যেই বৎসরগুলির পরে তিনি "সণ্যাত" (মৌনী) হইয়া যান, 'বালী আল-হ'ালাৰী-র (মৃ ১০৪০/১৬৩৪-৫ ) "আল-নাসং হৈ :-তু'ন-'আলাব'ীয়াঃ ফী বাায়ানি হংসনিত্'-ভ'ারীক'াডি'স্-সাদেতি'-আহ'মাদিয়াঃ" অনেক কম গুরুত্বপূর্ণ পুস্তক (Berlin cat., IX 484, 10104)। বেখকের প্রধান লক্ষ্য হুইল আহু মাদের "যুহ্দ্বাদ" ( asceticism ) ও ফুকণরাা-এর প্রশংসা কীর্তন। লগুনের একখানা পাঙ্লিপিতে (Brit. Mus. Suppl., No 639) আহ'মাদের বেনাথী "মানাাকি'ব' (27 fol.) বিরুত আছে; च्यात्रा छ. Berlin cat., ix. 466, 10064, 7 (3 fol)। আহ'মাদ সম্পর্কে পরে প্রকাশিত একখানা পুস্তকু হইল হ'াসান রাশীদ আল-মাশ্হাদী আল-খাফাাজী কৃত আল-নাফাহণাতু'ল-আহ'মাদীয়াঃ ওয়া'ল জাওয়াহিরি'স'-স'ামাদানীয়াঃ" (কায়রো ১৩২১ হি., ৪, ৩১৬ প. )। অনেক সময় জন্যানা কু'ত্'বের সজেও আহ'মাদের কথা আলোচিত হইয়াছে। দৃণ্টাত্তখনে দুইজন লেখকের যথা, মুহ'াশমাদ ইব্ন হাসান জাল-'আজলুনী (৮৯৯,১৪৯৪) ভূ. Berlin Cat., i 60, 163; এবং আহ্ মাদ ইব্ন 'উছ মাান আন শারন্থী (মৃ. ৯৫০/১৫৪৩), তু. ibid., iii. 226, 3471.-**ই** হাদের রচিত পু**ন্তকে**র কথা বনা যাইতে পারে। আহ মাদ সম্বন্ধে একটি ক্লু কবিতাও দেখিতে পাওয়া যায়, ibid., V. 29, 5432 , vii., 197. 8115, 3, (1175 A. H.)। পরণতী বিবরণীসমূহ যথা, 'আনী মুঝারাক নিষিত গ্রন্থ (১৩ৰ, ৪৮-৫১) প্রধানত আল-শারাবিণী ও 'আব্দু'স্-সামাদের প্রস্থাবলমনে লিখিত। আরো g. E. W. Lane, Modern Egyptians, Brockelmann, GAL, i 450, Suppl. i. 808.

আহ্মাদ শাহীদ, সায়িদ (১৯৫৯ ১৯৯ ১৯৯ ১৯৯ ১ সায়িদ

আফমাদ শাহীদ ) (র) বেরেলব ী, মুসলিম স্বারতের সংগ্রামী ধমীর নেতা, অধোধারে অন্তর্গত রায়বেরিলী জিলায় ১৭৮৬ খু. তিনি জবাগ্রহণ করেন। তিনি হষরত 'জানী (রা)-র পুত্র হষরত হণসান(রা)-এর বংশ-সভ্ত ছিলেন। তাঁহার পিডার নাম ছিল সায়ি।দ মৃহ ।দমাদ 'ইর্ফাান । বেরিবীতে প্রথমিক শিক্ষা শেষ করিয়া তিনি লখনৌ গমন করেন। বাল্যকাল হইতেই সৈনিকস্লত কুচকাওয়াজ ও ক্রীড়াকলাপের প্রতি **তাঁহার বিশেষ আগ্রহ ছিল।** তৎপর তিনি ধর্মীয় বিদ্যা অর্জনের জন্য দিলী আসিয়া উপস্থিত হইরেন । সেইখানে শাহি ওয়ালিয়ু৷ উল্লাহর পুর ভদানীরন শ্রেচ 'আলিম শাহ 'আবদু'ল-'আযীযের শিষাত্ব গ্ৰহণ করেন এবং অল্পকাল মধ্যেই আধ্যাত্মিক ভানে বিশেষ পারদবিতা লাভ করেন। শিক্ষা সমাপনাতে তিনি জিহাাদের দিকে বুঁকিয়া পড়েন। ১৮১০ খুস্টাব্দে তিনি রাজপুতনায় যান এবং আমীর খানের সৈন্যবাহিনীতে সাত বৎসর কাজ করেন। অতঃপর তিনি ধর্মীয় শিক্ষক ও সংখারকরূপে প্রচারমূলক পর্যটমে বাহির হন। মুসলমানদের তদানীত্তন ধমীয় ও রাজনৈতিক অধঃ-প্তনে তিনি অতার মর্মাহত ছিলেন। সেইজন্য তিনি ভারতের নানা অঞ্ল পরিএমণ করিয়া কুসংখার বর্জন, চরিত্র সংশোধন ও ওজ সরল ধর্মপদ্ধতি গ্রহাণের আন্দোলন চালাইতে লাগিলেন। 'আরবের ওয়াহহাাবীদের মতের সহিত তাঁহার মতের অনেকটা মিল থাকিলেও তিনি প্রকৃতপক্ষে ওয়াহহাবি ছিলেন না। শীঘুই তাঁহার সুনাম ছড়াইয়া পড়ে এবং ভারতের অপণিত মুসলমান তাঁহার অনুসারী হয়। তাঁহার বিষয়ত সহচরদের মধ্যে শাহ মূহ সমাদ ইসমা সল, মৌলবী 'আবদু'-ল-হায়ি, মৌলবী মুহাদমাদ য়ুসুফ উল্লেখযোগ্য ৷ ১৮২১ খু. তিনি কলিকাতায় আগেন এবং তথা হইতে হ'াজহ যাত্রা করেন। বেশ কিছুকার 'আরবে অবস্থানের পর ১৮২৪ খু. তিনি দেশে ফিরিয়া জিহাাদের সক্রিয় প্রস্তৃতি গ্রহণ করেন। ধমীয় শিক্ষার সঙ্গে সঙ্গে তিনি তাঁহার অনুসারিগণকে অস্ত্র চালনা শিক্ষায়ঙ উদ্ভঃ করেন। তাঁহার পরাবলী পাঠে জানা যায়, ব্রিটিশ শজিকে বিতাড়িত করিয়া ভারতে মুসলিম শাসন পুনঃপ্রতিষ্ঠাই তাঁহার জিহাদের প্রধান উদ্দেশ্য ছিল। শিখগণ মুসলমানদের ঘোর বিরোধিতা ও ইংরেজদের সহায়তা করিত বলিয়াে সামরিক কারণে তাঁহার প্রথম লক্ষা হইল পাজাব হইতে শিখ বিতাড়ন। কাবুল ও কণন্দাহারের মুসলিম শাসকগণ তাঁহাকে সাহায্যের প্রতিশৃতি দেন। ১৮২৬ খু. উৎসাহী অনুচরদের এক বিরাট মুজাহিদ বাহিনী লইয়া তিনি পেশাতিয়ারে প্রবেশ করেন এবং "আকোড়া খটকে" শিখ বাহিনীকে পরাজিত করেন। কিন্ত য়ার মৃহণ্দমাদ খানে দুররানী ও ভাঁহার প্রতার দলত্যাগের দ**র্ক্ষন "শারদোর" যুদ্ধে** তিনি পরাস্ত হন। ১৮৩০ খু, তিনি পেশাওয়ার দখলে সমর্থ হন, কিন্ত দুরানী প্রাত্ত্যয় ও স্থানীয় খানদের বিশাস্থাতকভায় নিরুৎসাহ হইয়া কাংমীর পমনে, মনস্করিলেন। কাম্মীরের পথে তিনি শিখ বাহিনী কর্তৃক আক্রান্ত হন এবং বালাকোট-এর যুক্তে তিনি ও শাহ মুহণাস্মাদ ইস্মার্ণেল শহীদ হন (১২৪৬/১৮৩১)। ই হারা ছিলেন ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রামের অগ্রদৃত। অতঃপর সশস্ত সংগ্রামের সমাণ্ডি ঘটে, কিন্তু সায়িদে সাহেবের সংস্কার আন্দোলন বন্ধ হইল না, তাঁহার শিষাগণ ভারতের নানা স্থানে প্রচার কার্য চালাইতে থাকেন। ভাঁহার৷ ইংয়েজ সরকারের অধীনে চাকুরী না করিয়া ব্যবসায় বারা জীবিকা অর্জনের নীতি গ্রহণ করিয়াছিলেন। কয়েকটি পুত্তিকা সায়িদে আহ'মাদ কর্ত্ব বিশিত বলিয়া কথিত হয়। তাঁহার শিষ্য

<del>শাহে ইস্থাাউল ও 'আবদু'ল-হ</del>ায়ি তাঁহার নির্দেশে ফারসীতে **"সি'রাাড়''ল-মুস্তাক'ীম" নামক একটি পুরক রচনা করেন** :

গ্রন্থপঞ্জী 🕻 (১) গুণলাম রাস্ল মেহের, সায়িদ আহ'মাদ ৰাহীদ, কিস্তাবি মানখিল ১৯৫৪ ; (২) সায়িদে আবু'ল-হ'াসান **'আজী নাদ্ব'ী, সীরাত-ই-সায়িাদ আহ-মাদ শাহীদ, লখনৌ ১৯৩৯** : (৩) রাহ্'মান 'আলী, তাষ্'কিরাঃ-ই-'উলাম্যা'-ই-হিন্স, লখনৌ ১৮৯৪, পু. ৮১ ় (৪) বাংলা বিশকে৷ষ, ফুল্ছলিন বুক প্রেয়াম্স, চতুর্থ খড়, हाका ১৯**९७, पृ. ৫**৫७-৫৫**९** ।

अम् न्कल रेजलाम

আহ্ মাদ, শারখ, মুজাদ্দিদ আলফ-ই-ছণানী 🤇 ্তঞ जोशात उरुण नाम जावू'त-वात्राकााज ( أحمد مجدد الف ثاني বাদ্রু'দ-দীন। তিনি খালীকাঃ 'উমার আল-কাার্কণ(র)-এর বংশধর। বিভার নাম শায়্য 'আবদু'ল-আহ'াদ। হি. ৯৭১, ১৪ শাওয়ালি, ১৫৬৪ খু. ২৬ মে, শুক্রবার ভারতের পূর্ব পাঞাবের অরগত সারহিন্দ নামক দ্বানে জ্ব্যপ্রহণ করেন।

অতি অল বয়সে তিনি কুরুআান কণ্ঠন্থ করেন। তিনি অনেক বিখাত 'আৰিমের নিকট হ'াদীছ', তাফ্সীর ইত্যাদি ইসলামী বিষয় **অধ্যয়ন করেন। ১৭ বৎসর বয়সে তিনি অধ্যাপনা কার্যে নিযুক্ত** হন। তিনি দীর্ঘকাল মুগল বাদশাহ্দের রাজধানী আলা শহরে বাস করেন। ৰাদশাহ্ আকবরের সভাসদ ফায়দ'ী (ফৈষী)ও আৰু'ল-ফাদ্'ল-এর সহিত তাঁহার ঘনিষ্ঠ পরিচয় হয়। পরিনেষে নেখোক্ত সভাসদের ইসলাম বিরোধী মনোভাবের পরিচয় শাইয়া শায়ৰ তাঁহার সহিত সকল সম্পর্ক ছিল্ল করেন।

আগ্রা হইতে তিনি তাঁহার জন্মছান সার্হিন্দ প্রত্যাবর্তন করিয়া প্রথমে পিতার নিকট সূফী পড়ায় দীক্ষিত হন। তৎপর দিল্লীর ৰিখাতে পীর হধর্ত বাাকণী বিল্লাহ্র নিকট দীক্ষা প্রহণ করেন। <del>য়াজনৈতিক কারণে</del> বাদশাহ আক্বর দরবারে ও রাজো নানা প্রকার ইসজাম বিরুদ্ধ কার্যকলাপের প্রবর্তন করেন। অবলেষে তিনি একাধিক ধর্মের উপাদানে রচিত দীন-ই-ইলাহৌ নামক এক ন্তন ধর্ম প্রচার করেন। বাদশাহের এই কার্যে মুসলিম জনসংপর মধ্যে, এমন কি পীর-ফকীরদৈর মধ্যেও নানা অনৈসলামিক বিভাস ও আচার-অনুষ্ঠান প্রচলিত হয়।

হযরত শার্ধ আহ:মাদ (র) এই ন্তন ধর্মমত ও কার্যকলাপের বিরুদ্ধাচরণ করিবেন। তাঁহার অনেক মুরীদ (শিখা) জুটিব। তাঁহাদের সংকার তৎপরতায় মুসলিম সমাজের ধনীয় জীবনে এক নৰ চেতনার উলেষ হইল এবং বাদশাহ আকবর দীন্-ই-ইলাহী **এচারে বাধালা°ত হইলেন**ঃ ইহার কিছুদিন পরে বাদশাহ্ মৃত্যু**মুখে** পতিত হন। তাঁহার পুত্র জাহাঁ।গীরের সময়ে মদ্যপান এবং ইসলাম **ৰহিভুতি ব**হ ক্ৰিয়াকৰ্ম সমাজে *লচলিত হই*তে থাকে। তিনি দর-বারীদিগের নিকট হইতে রাজসম্মানসূচক সিজ্দা গ্রহণ করিতেন। <mark>জাঁহার প্রধান মরী আাস**্ফে খানের প্রভাবে নী'আঃ** মতের প্রসার</mark> রুদ্ধি পায়। শায়ধ (র) এই সকল অনাচার দুর করিবার জন্য রাজপুরুষদের ও সেনাবাহিনীর মধ্যে প্রচার গুরু করিলেন। খানে-ই-খানান মাহাাবাত খান, ইসলাম খান, খান-ই-আ'জ'াম প্ৰসুৰ অনেক উচ্চপদৰ রাজকর্মচারী ভাঁহার নিকট দীক্ষিত হইজেন, ভাঁহার খালীকাঃ নায়খ বাদী<sup>•</sup>উ'দ্-দীন আহ'মাদ বহ সিবাহীকে মুজাদিদীয়াঃ গন্থার দীক্ষিত করিলেন।

ওল্লাষীর-ই-আজামের গোপন প্ররোচনায় বাদশাহের বিরুদ্ধে

্সভ্যত্তের অভিযোগে রালাদেশে শার্থ আহ্মাদ (র) দরবারে হাযির হইলেন এটে, কিন্তু বাদশাহ্কে সিজ্পা করিলেন না। সভাসদশ্রের কথার উত্তরে বলিলেন, "এই মন্তক আল্লাহে ব্যতীত আর কাহারও নিকট নত হইবে না।" বাদৰাহ । কুছ হইয়া স্বয়ং ভাঁহাকে সিজ্দা করিতে আদেশ দিলেন। ডাহাকেও ডিনি নিডীকভাবে সেই একই উত্তর প্রদান করিলেন। বাদশাহ ভাঁহাকে বন্দী করিয়া শোশালিয়ার দুর্গে পঠিট্যা দিলেন। ইহাতে ভক্ত আমীরুহণ কাৰ্ছের শাসনকর্তা। মাহাবিত খানের নেতৃত্বে সৈন্য সংগ্রহ করিয়া রাজধানী আক্রমণ করিতে উদ্যোগী হইলেন ; তখন শায়্**থ সাহেব (র) সম্বারা তাঁহা**– দিপকৈ নিরস্ত করিলেন**া অবরোধকালে শার্**ষের **অনপ্রিয়তা আরো** র্দ্ধি পাইল : ভাঁহার নিঠা, নিভীক চরিত্র এবং অসুস্ঠ আছতাবে তাঁহাকে হিজরী ২য় সহগ্রের "মুজান্দিদ"-(ধর্ম-সংভারক)-এর সম্মানিত আসনে অধিণিঠত করিল। এ**ইজন্য ভিনি মুজাদিদ-ই-**আল্ফ-ই-ছণানী আখ্যায় সর্বন্ন পরিচিত হন ।

ক্ষিত আছে, এক্দিন আক্সিক্ডাৰে লাহাঁাগীর সিংহাসন হইডে মাটিতে পড়িয়া পেলেন। তিনি ভীত এবং শীড়িত হইলেন, আয়োগ্য-লাভের সকল প্রচেষ্টা ব্যর্থ **হই**ল। তৃ**খন<u>ুতিনি নু</u>ছাঝিদের** প্রণাপন্ন হইলেন, তাঁহাকে মুজিদান করিয়া সসম্মানে সোহালিকর হইতে পিল্লীতে আনা হইল। হয়ং শাহ্যাদাঃ শাহ্লাহান এবং ওয়াহীর-ই আ'জ'াম আাস'ফে খান রাজধানীর বাহিরে ভাসিয়া তাঁহাকে অভার্থনা ভাপন করিলেন। রাজপ্রাসাদে উপনীত হইয়া মুজানিদ প্রথমে বাদশাহ্কে তাওবাঃ (অনুতাদ প্রকাশ) করিতে আদেশ করিবেন। তারপর তাঁহার জন্য প্রার্থনা করিতে কাদিকেন। অচিরে বাদশাহ রোপমূজ হইয়া তাঁহার নিকট দীক্ষা গ্রহণ করিকেন । অতঃপর দরবারে সিজদার নিয়ম রদ করা হইল, ধর্মানুষ্ঠানের উপর আরো-পিত বিধি-নিষেধ রহিত করা হইল, ইসলাম শিক্ষার জন্য মুসলিম প্রধান শহরে ও প্রামে মক্তব ও মাদ্রাসা প্রতি**শ্ঠিত হইল**। রাজ-দরবারের নিকটে একটি সুন্দর মসন্দিদ নিমিত হইল, ভাহাতে বাদলাহ ও মুসলিম সভাসদঙ্গণ রীতিমত সণালাত খাদার করিতে আসিতেন। প্রত্যেক শহরে ক'াদি'ী ও মুফ্তী ( ধর্মীয় ব্যবহাপক) এবং মুফ্ভাসিব ( অধর্ম ও দুনীতি সমনকারী ) নিরুক্ত করা হইল।

মুজাদিন (র) অনেকণ্ডলি ধর্মীর পুত্তক রচনা করেন, তক্সধ্য তাঁহার মাক্ত্যাত (পল্লাবলী) বিখ্যাত। তিনি তেবটি কংসর বয়সে ১০৩৪ হি. ২৮ স'াফার/১৬২৪ খু., ৩০ নডেম্বর যুথবার দেহত্যাগ করেন। সারহিন্দে ভাঁহার মাষারে ভীর্ষছনে পরিবত হইয়াছে ৷ তাঁহার রচিত বিশিত্ট **দুইটি পুত্তক ঃ "মান্দা" ও সাংলাদে"** अवर् "या'व्याद्रि**क-रे-**वापुचिया।"

গ্ৰস্থপঞ্জী ঃ (১) উদুঁতেঃ ইং সানুদ্ধাহ 'আব্দ্বাসী, সাওয়ানিহ্' 'উম্রী হাদ্বাত মুরাদিদ-ই-আল্ক ছাানী, রাষপুর 🍕 ১৯২৬ । (২) মুহণাল্মাদ 'আবদু'ল-আহণদ, হণালাভ ও লাকণালাভ ই-আহ'নাল ফারেক<sup>-</sup>ী সারহিন্দী, দিল্লী ১৩২৯ হি.; (৩) সুহ<sup>্</sup>শেশাদ মান**জ্**শ্ৰ (সম্পাদক), আল-ফুরকণান গছিকা (মুম্বাহ্মিদ সংখ্যা), বেরেরী ১৯৩৮ খু.।

বাংলা ভাষায় ঃ এম. সিদীক খান, হবরত মুখাবেদ আক্রেক সানী (র), ইণ্ট বেলল বৃক সিধিকেট, চার্কা, ১৯৬১।

कः मूक्नमन नरीप्रकार

প্লাহণমাদিয়্যাঃ (মুক্রনা) পূর্ব পাঞ্চনের ভঙ্গদাসপুর জিলার কণাদিয়ানে নিবাসী মির্যা কলাম আক্লাদ কণাদিয়ানী-মু জনুসারীদের নাম। ১৯০০ বৃস্টাব্দে ভারত সরকারের জাদম-ওমারীতে তাঁহাদের অনুমোদনরুখে একটি শত্ত আযুনিক মুস্ত্রিখ সন্দ্রদার হিসাবে তাঁহারা তালিকাডুক হন। থশ্চিম সাক্ষরে বিশেষরূপে আহ'মাদির্যাদের সংখ্যা অধিক, তবে বাংলাদেশ, ভারত ७ शांकिकात्मत्र व्यन्तामः अप्रत्ये ठीश्रमः मश्या मध्या नवसः। আফসানিভান, ইয়ান, 'আরব, মিসর প্রভৃতি অন্যান্য শুস্তিৰ দেশেও ভাহাদিসকে দেখিতে গাওয়া যায়। ইংরেজী Review of Religions ভাঁহনদের প্রধান মুখপর। ১৯০২ কুস্টাব্দ কইতে ইবা মাসিকরদে **স্পাদিরান হ্**ইতে নির্মিভভাবে প্রকাশিত হয়। ভারতীয় ভাষায় প্রকাশিত অগর বহুবিধ সাম্তাহিক, মাসিক ও ব্রৈমাসিক পরিকা ধারাও ভাষার। প্রচার কার্য চালাইয়া খাকে। এডডির তাহাদের বতত প্রস্থাদি রহিয়াছে, তল্মধা প্রতিষ্ঠাতা মির্যা ও লাম আহ'মাদ প্রণীত "ৰারাহীন-ই-আহ·মাদীয়াঃ" সর্বপ্রধান। ইহার ১ম খন্ত প্রকাশিত হয় ১৮৮০ খৃস্টাব্দে। ইহাতে প্রস্কার "মাহ্দী"-র মহাদা দাবী করেন। তবে তিনি ১৮৮১ সনের ৪ঠা মার্চের পূর্বে তাঁহার অনু-**माहोरमङ जान्%ला मादी व्यदन नाই। ইসলামের সাধারণত ছী**≇ত অনেক নীতির সঙ্গে আহ'মানিয়ায়ণ মোটামুটি একমত হইলেও স্বাপেছা সুস্পত কাৰ্যকা হইল নুৰ্ওয়াত, গৃত্টতল্প, যাহ্দীর পায়িত ও বিহাদি সম্পর্কে। 'আফ**ীনাঃ সম্পর্কীয় তাহাদের প্থক বিতর্কি**ও মতটি এই যে, নবীর আগমন শেষ হয় নাই, সুতরাং হ্যরত সুহণ্দ্মাদ (স')-এর পরও অন্য ন্বী আসিতে পারে, মির্মা ভ'লামে আহ্'মদি <del>একজন নবী। তাহাদের ধারণা, হবরত 'ইসাা ('আ) স্থাত য</del>়তুয় 🛮 পুনক্রছানের পর ঐশী বাদী প্রচারের জন্য কাশ্মীর পমন করেন। সেখানে ১২০ ৰণ্সর বয়সে তাঁহার মৃত্যু হয় বলিয়া কখিত আছে, শ্রীনগরে তাঁহার সমাধি অদ্যাগি চিনিতে পারা হার; তবে উহাকে Yuz Asal ( আত্মাদিরাদের মতে ইহাকে বোধিসন্ত্রে অপরংশ বলিয়া কাৰা করা চলিবে না) নামক আর একজন পরসম্বরের সমাধি বিক্সিয়া ভূঞ্ করা হয়। মাওলাানা। মুহণ্টমাদ হ'সায়ন নামক এক ব্যক্তির উদ্যোগে ভারতে মির্মা ও লামে আহণমাদের বিরুদ্ধে এক ফাত্ওয়া৷ একালিত হয়। উহার মর্ম এই যে, যীও সহছে কুরুআ<u>নু</u> মাহা শাওয়া বার, উক্ত মতবাদে ইহার ব্যতিক্রম দেখা যায়। সাজেই <del>ইফাকে</del> ধর্ম-বিরোধী মত বলিয়া পপা করিতে হইবে। মাধ্নী ও किशान जन्मर्स्य जार्'मानिशाभन यातन (६, मार्नीत काज शरेन माडित <del>কাল</del> এবং অবিযাসীদের বিক্লছে অন্ত ব্যবহারের পরিবর্তে শান্তিপূর্ণ ্টিশারে জিহাদে চালাইতে হইবে এবং সর্বাবহায় অকণটভাবে সরকা-রের তাবেদারী করা কর্তবা। তাঁহাদের মত, মাহ্দীকে যীও ও <del>মুং'া≖মাদ (স</del>∙) উভয়ের অবতার ও মুগগৎ শ্র<del>ীকৃষ্ণের</del> অবতার বলিয়া বিবেচনা করিতে হইবে। দিতীয় বা প্রতিশু:ত "মাসীহ·"-ত্রণে বিভ্ৰার প্রতি বিহাস খাদন ঈমানের একটি অল। ইহার প্রথম কারণ ঃ হিজ্রী চতুর্গণ শতাব্দীর এখম দিকে তাঁহার আসমন সম্পর্কে হবরত সুষ্ণাম্মাদ (সং) ভবিষাধাণী করিয়া পিয়াছেন 🕫 বিতীয় করিণ ঃ ছস্মাস আহ'মাদ তাঁহার ওবিষাদাশীর শক্তিতে নিজের ঐশী দা**রির একান করিয়াছেন।** তাহাদের দাবী, তাঁহার ভবিষ্যতদশী শক্তি বি**বিধ ঘটনা উপলক্ষে প্রকাল পাইয়াছে**। তথু বিগত করেক দশকের করেকটে মহামারী ও ভূমিকন্দ এবং তদকেন ভয়াবহ ধ্বংস-ক্রিয়াই নহে—বরং নিটিস্ট কয়েকজন লোকের মৃত্যু সম্পর্কেও তিনি **ভবিষ্যাধানী করেন বলিরা কথিত আছে। লাহোরের জনৈক ভাতির** মৃত্যু সম্মে নিৰ্বাৰ ভবিষ্যাণী সেই ব্যক্তির হত্যকাণ্ডের মারফতে

সত) প্রতিগর হইলে তিনজন যুস্টান প্রচারক মির্যা আহ'কাদের বিরুত্তে 'আশাজতে হত্যাপরাধের অভিযোগ দায়ের করেন, কিছ তিনি বিচারে অঞ্জাস গান।

বার্থকারণত আহ্দী (মির্যা) নেতৃত গদে ইভিফা দিছে আহ'বানিকাদের কার্যকলাগ সদর আঙুমান-ই-আহ মানিয়াঃ দারা পরিচালিত হইতে থাকে।

১৯০৮ মনে বিরুষা ঋণনাম আহ্ণমাদের মৃত্যু হইবে তাঁহার **খালীকাঃ নুরু'দ-দীন ভানীর উত্ত**রাধিকারী হন। ১৯১৪ সনে এই **ৰঙীকার স্তু হইজে আহ্**মাদের পুর মির্যা বাশীরু'দ**্দীন মাহ্**'মুদ আহ'মাদ হখন ২র খলীঞা খনোনীত হন, তখন খাওয়াাজা কামাালু'দ-দীন ও মাওলাব ী মুহ দেন্দে 'আলীর নেতৃত্বে একদল লোক এই সম্পুদায় হইতে আহাদা হইয়া যায় এবং "লাহোর দল" গঠন করে। আদি দল্লট 'কণাদিয়ানী' দল নামে অভিহিত হয়। কণাদিয়ানী প্লের মতে সির্যা ও লামে আহ্মান একজন নবীছিলেন, কিউ লাহোর দলের মতে তিনি একজন সংকারক ( সুজান্দিদ ) মাত্র । ইহাই দুই দলের মধ্যে পার্থক। লাহোর দল "আহ্ মাদিয়া। আঙুমান-ই-ইন্যা'আড-ই-ইসলাম" নামে সংঘবদ হয়। এই দল ইতিপূৰ্বেই পাক-ভারতের সকল প্রদেশ ও এই উপমহাদেশের বাহিরে ৰিশেষত ইংলগ্ৰ ও জাৰ্মানীতে ব্যাপক ক্ষরকটি रमत्य, প্লচার কার্য চালাইয়াছে। ইংলঙে "ওকিং" মসজিদ হইল তাহাদের কেন্দ্র। মাওলাব ী যুহণদ্যাদ 'আলী ছিলেন লাহোর প্রতিষ্ঠানের প্রেসিডেম্ট। তিনি সৃ**রু আরোচনাসহ কু'রজা**নের একটি ইংরেজী অনুধান (দি হলী সুরজান, ১ম সংকরণ, ডাহোর ১৯১৮ ইং ) এবং অন্যান্য গ্রন্থসহ "দি রিনিজিয়ন অব ইসলাস" ( লাহোর, ১৯৩৬ ) নামে একখানা বড় গ্রন্থ করিয়াছেন। এই দুইটি গ্রন্থ বাং ভাষায় অনুদিত ফ্টয়াছে এবং কু-রজানের আয়াতের কিছুটা অভিনৰ এবং অনৈতিহাগত ব্যাখ্যা (যেমন ইসজাম অর্থ শান্তির মধ্যে প্রবেশ করা ) পূর্বোক্ত গ্রন্থে ছান গাইয়াছে।

লাহোরী দলের দৃষ্টান্তে কাাদিয়ানী দলও অ-মুসরিমদের মধো ব্যাপক প্রচার কার্য আরক্ত করিয়াছে। লগুনে তাঁহাদেরও একটি মসজিদ আছে। তাঁহাদের ভূতপূর্ব নেতা মির্যা বাণীক্র'দ-দীন উপুঁতে একথানা পূক্তক রচনা করেন। তাহা "Ahmadia or the Truo Islam" নামে ইংরাজীতে অনুদিত এবং ১৯২৪ সনে কাাদিয়ানে প্রকাশিত হয়। ইহাদের একখানা পর্বতী পুশুকের নাম ৪500 Precious Goms from World's best Literature, ১৯৪৬ সনে সিকাম্মারাদে ইহার ওয় সংক্রমণ প্রকাশিত হয়। ইহাতে প্রচীন ও আধুনিক, ইসলামী ও অনৈস্বামী, ধর্মনৈতিক ও সাহিত্যিক রচনা হারকেরাও অনুরূপভাবে স্কুর্বানির নিজ্য অনুযাদ প্রস্কু প্রচার করেন। খাওয়াজা কামান্যুদ্-দীন কছকাল ইংল্লের ওকিং মসজিদক্তে কেন্দ্র করিয়া সক্ষর প্রচার কার্য পরিচালনা করেন এবং করেকটি প্রস্কুরনা করেন।

১৯৪৭ সনে প্রকিন্তান ও ভারতের সীমানা নির্ধারণের সময় বে সোলমালের স্থিট হয়, তাহাতে কাাদিয়াানের আহ্মাদিয়াঃ সম্পূদার অত্যন্ত ভতিত্রত হয় ৷ এখন তাঁহারা তাঁহাদের কেন্দ্র পাকিন্ধানের "রাষ্ওরা"-র স্থানার্রিত করিয়াছেন ৷ ই হারা মূরত মুসলিম বলিয়া পণ্য নহে : কারণ ইসলামের মৌলিক 'আক'াদাঃ বা ধর্ম-বিমাস —হ্যরত মূহ'াস্মাদ (সং) খ্যাতামু'ন-নাবিয়ান বা বেষন্বী, তাঁহার পরে আর কোন নবীর আসমন হইংব না—ইংল তাঁহারা ছীকার করেন না। এইজন্য গল-মত নির্বিশেষে সকল প্রেণীর 'আালিমগণ ভাহাসিগকে কাফির বা অমুসলমান বলিয়া কাতওয়া প্রদান করিয়াছেন, দাহা ইসভামী আইনে ইজ্যাণ বলিয়া গণা। পাকিস্তান সরকার হাজে কণালিয়ানীসগকে একটি অমুসলিম সংখ্যাকম্ সন্দায়রূপে ঘোষণা করিয়াছেন। ইতিপূর্বে সাণ্টদী 'আর্ম সরকার তাঁহাসিগকে অমুসলিম ঘোষণা ও সাণ্টদী 'আর্ম সরকার তাঁহাসিগকে অমুসলিম ঘোষণা ও সাণ্টদী 'আর্ম সরকার তাঁহাসিগকে অমুসলিম

প্রস্থানীঃ (১) H. A. Walker, The Ahmadiya Movement, Calcutta 1918; (২) L. Bouvat in JA. ccxiii (1928), p. 159 প., (৩) Murray T. Titus, The Religious Quest of Indian Islam, Oxford 1930, p. 217 প., (৪) H. A. R. Gibb, Modern Trends in Islam, Chicago 1947, p. 61. প., (৫) মাওলানা মাওদুদী, কাদিয়ানী সমস্যা (বাংবা), ঐ উদ্, কাদিয়ানী মাস্ভালা; (৬) মাওলানা আবন্দুলাহি'ল-কাফী আল-কুরায়শী, নুবুওয়াত-ই-মুহ'ল্মাদী; (৭) ইল্য়াাস বারশী, কণাদিয়ানী মাষ্'হাব ইণ্ডাদি।

M. Th. Houtsma (S.E.I)/ডঃ এম. আবদুল কাদের আহলু'ল-কিন্তাবি ( اهل الكياب ) বা কিন্তাবি, বাহারা আসমানী কিন্তাবে বিশ্বাস করে এবং উহার অনুসরপ করে । যেমন, যাহ্দী ও খৃস্টান মধারুমে ভাওরাতে এবং ইন্দীল কিন্তাবে বিশ্বাস করে, যদিও তাহারা এই সব আস্মানী কিন্তাব বিশ্বত করিয়া ফেলিয়াছে। ইসলামের দৃশ্টিতে আহ্দু'ল-কিন্তাব আস্মানী কিন্তাবের অনুসারী বলিয়া মুশ্রিক ও কাফিরদের আস্মানী কিন্তাবের অনুসারী বলিয়া মুশ্রিক ও কাফিরদের অপেক্ষা শ্রেয় । কিন্তাবিগণের সহিত বিশেষ বাবহারের জন্য ইসলামের নির্দেশ আছে। হাদীছে বর্ণিত আহে, নবী (সা) বলিয়াছেন ঃ যে মুসলমান কোন য়াহ্দী বা গৃস্টানের অনিস্ট করে, কিন্যামান্তের দিন আমিই তাহার বিক্লছে অভিযোগ করিব ( বালাান্ত্রা) । কুরেআনে মুসলিমসপের অন্য কিন্তাবিদ্যর খাদ্য আহার করা এবং তাহাদের সতী নারীদিগকে বিবাহ করা বৈধ করা হইরাছে ( ৫ ঃ ৫ ) ।

মুসলিম রাষ্ট্রের আনুগতা শীকার করিয়া "জিষ্য়া" কর দিলে বিশ্মী হিসাবে কিতাাবীদের সহিত সভাবহার করার জন্য ইসজামে নির্দেশ আছে: নবী কারীম (স') বলিয়াছেন: তাহাদের ধন-সম্পাদ তোমাদের (মুসলমানদের) ধন-সম্পাদের মত এবং তাহাদের রক্ত তোমাদের রক্তের মত, অর্থাৎ মুসলমানদের ধন-সম্পাদ এবং জীবনের কোনরাগ ক্ষতি হইলে যেমন ক্ষতিগুরগ দিতে হয়, যি ত্মী কিতাাবীদের ধন-সম্পাদ এবং জীবনের কোন ক্ষতি হইলেও ঠিক সেইরাগ ক্ষতিগুরগ দিতে হউবে: ধনীয় আচার-অনুষ্ঠান গালনের জনা তাঁহাদিগকে পূর্ণ জাধীনতা দিতে হউবে এবং উহাতে কোনরাগ বাাঘাত ঘটানো অবৈধ। তাঁহাদিগকে (যি ত্মী) সর্ব প্রকারের নিরাগতা দান ও রক্ষা করা মুসলিম রাষ্ট্রের ধনীয় গায়িছ। তাঁহাদিসকে রাষ্ট্রের প্রতিরক্ষা ব্যবছার সৈনাদলে কাজ করিতে বাধ্য করা যায় না। তবে তাঁহাদের কেহ ছেজ্যুর সৈনাদলে কাজ করিতে বাধ্য করা যায় না। তবে তাঁহাদের কেহ ছেজ্যুর সৈনাদলে কাজ করিলে তাহাকে জিব্রা কর দিতে হয় না; ছ. নাসাারা। ও য়াহ্দ।

25 mail : (5) T. W. Juynboll, Handleiding, p. 341-346; (2) Wensinck, Mohammed en de Joden te Medina (Leyden 1908); (e) A. S. Tritton, The Calinha and their non-Muslim Subjects, 1930; (8)

Bethauser. in REJ, XXX 6 ग., (७) R. Gottheil, Dhimmis and Moslems in Egypt (in the Old Testament and Semitic studies in Memory of W. R. Harper, Chicago 1908, ii. 351 ग.), (१) D. Kunstlinger in RO. iv (1926), p. 238-247, (৮) R. Brunschvig, Conquete de l' Afrique du Nord. in Annales de' l' Institut Etudes orientales VI (1942-47), Algiers, p. 108 গ., (১) বিতর্বমূলক রচনাবলী: Steinschneider, Polem und apologet. Liter. in arab. Sprache, in Abh. K. M., vi., No. 3, (১০) Goldziher, in ZDMG, xxxii, 341-387; (১১) further sources in the Jewish Encyclopaedia, vi, 658; (১২) আচার-ব্যবহার সম্পর্কে: REJ, xxviii. 75 গ.; (১৬) মুস্নাদ, আত্মাদ ইব্ন হাছাল, ২৪, ১৯০।

মাঃ আলাউদ্দীন তাল-আযহারী

আহ্লু'ল-হ'দৌছ' (علل العديد), এই সম্পুদায়কে আস'হ'াবু'ল-হ'দৌছ' এবং আহ্লু'ল-আছ'ারও বলা হয়। 'আবদু'ল-ক'াহির বাগ'দাদৌ (মৃ. ৪২৯ হি.) আহ্লু'স্-সুয়াঃ ওয়া'ল-জামা'আঃ-এর আলোচনা প্রসঙ্গে এই সম্পুদায়কে আট তেপীতে বিভক্ত করেন। চন্দ্রধ্যে তৃতীয় শ্রেণী সন্দর্কে তিনি লিখিয়াছেনঃ ইহাদের তৃতীয় শ্রেণী বলিতে সেই সব লোকদিগকেই বুবার বাঁহায়া হ'দৌছ' (৪.) ও সুয়াঃ (৪.) সম্পর্কে সমাকভাবে ভাত, তদুপরি হ'দৌছ' ও সুনানের ওছান্তছি নিরূপণ এবং হ'দৌছ' সমালোচনার নীতিমালা সম্বন্ধেও পুরাপুরি ওয়াকিফহাল, ইহা হাড়া তাঁহাদের চিন্তাধারায় হংহক্ছাচারীদের নাায় বিদ্'জাতধ্যী কাজ-কর্ম করার অপগ্রয়াসও কোল সময় স্থান লাভ করে নাই (আল-কার্ক', প্. ৩০১)।

শেসনদেশীয় ইব্ন হাষ্য আল-ফিস'ল প্রছে বিষয়ছেন : নবী
(স')-এর সকল স'হাণাবী এবং দ্রেচ তাাবি'ঈদের মধ্যে মঁহারা তাঁহার
পদ্যবলছী ছিলেন, তাঁহারাই আহ্লু'স্-সুলা:। ইঁহাদিগকে সত্যানুসায়ীরূপে আখ্যায়িত করা হয় ; পকাররে মাহারা ইহাদের বিপরীতধর্মী ও
বিরোধী, ভাহারা অসভ্যের অনুসারী। আহ্লু'ল-হ'দৌছ' ও ফিক্'হ্বিদদের মধ্যে মাঁহারা মুসে মুসে সত্যানুসারীদের পথ অবলছন
করিয়াছেন এবং এই মুপেও খাঁহারা সেই পথে রহিয়াছেন, তাঁহারাও
"আহ্লু'স্-সুলাঃ" (ইবরাহীম সিয়ালকোটী ভারীখ-ই-আহ্ল-ইহ'দৌছ', পু. ৯১))

ইহাতে প্রতীয়মান হয় যে, আহ্ লু'ল-ফ্'লিছ' আহ্ লু'স্-স্নাঃ
ওয়া'ল-জামাা'আঃ-র অন্তর্ভু জ ; তবে ইহাতেও সন্দেহ নাই বে, আহ্ লু'স্সূমাঃ-র মধ্যে এমন একটি বিশেষ সম্প্রায়েরও আবির্ভাব ঘটিয়াছিল,
যাঁহারা হ'াদীছ' ডিডিক প্রথণ অবলম্বন অনুসিদ্ধান্ত প্রথণের নীতিতে
ছিলেন অটল ও অবিচল । এই দ্রেণীর লোকদের মধ্যে ইমাম আহ'মাদ
ইব্ন হ'ামালের নাম সকলের উপরে । যুসের পরিবর্তন হেতু বুদ্ধিডিডিক কোন বহিরাগত উপাদান কেন ধর্মে অনুস্থেব না করে,
সেই দিকে তাঁহার নকর ছিল প্রমার এবং ভূমিকা ছিল বলির্চ । এই
নীতির অনুসারিশ্বণ ধমীয় বিষয়ে ব্যক্তিবিশেষের মত এবং বুদ্ধি-ভিতিক
অনুসিদ্ধান্ত প্রথণের নীতি সমর্থন করেন না । ভাঁহাদের মতে জালাাহ্
সর্বপ্রকার তুলনার উধের্ম । পরবর্তী যুগের মহাপ্রক্রমদের মধ্যে ইমাম
ইব্ন তার্মিয়াঃ ও 'আল্লামাঃ ইবনু'ল-ক'লিয়েম আল-জাও্মিয়াঃ
হ'াদীছ' ভিত্তিক মুজি অবলম্বনে অনুসিদ্ধান্ত গ্রহণের নীতিতে বিশ্বাসী

আবদুর রহমান

ছিলেন এবং ইহার সমর্থনে ওক্তখপূর্ণ ভূমিকা পালন করেন। এই তসঙ্গে কণাদণ্ট 'আয়াদি' ও 'আয়ামা নাওকণানীর নামও উল্লেখা। কেহ কেহ ইব্ন হণামুম আজ'-জণাহিরীকেও এই নীতির অকুণ্ঠ সন্ধর্ক মনে করেন। কিন্তু জন্য একটি মতে, আহ্ ল-ই-হণাদীছ' সন্দুদার হইতে তিনি কতকটা ছতত্র এবং ডিয় খান-ধারণার অধিকারী ছিলেন, কারণ তিনি ধর্মের বাহা দিকের উপর অত্যধিক ওক্তম আরোগ করিতেন। ইহা ছাড়া যে সকল মহাপুরুষ হণাদীছ' সংকলন ও হণাদীছ' সমালোচনা সন্দর্শে কাল্প করিলছেন, ভাঁহারাও আসাহণাবু'ল-হণাদীছ' ও আহ্নু'ল-হণাদীছগরুপ পরিস্থিত।

প্রস্থানী ঃ (১) আন-ছাত ীবু'ল-বাগ দাদী, শার্মু আসহণাবি'ল-হণাদীহণ । (২) ইব্ন তার্মিয়াঃ, নাক্ দু'ল-মান্তি ক' ।
হণাবি'ল-হণাদীহণ । (২) ইব্ন তার্মিয়াঃ, নাক্ দু'ল-মান্তি ক' ।
(৩) ঐ প্রহ্নার, আল-কি রাাস ফি'ল-শার্ই'ল-ইসলামী । (৪)
আহংমাদ আমীন, কাজ্ক'ল-ইসলাম । (৫) ঐ প্রহ্নার, দুংহণালইসলাম । (৬) আহংমাদ আদ-দিহলাব ী, তা'রীমু আহ্লি'লহণাদীহণ । (৭) শাহ ওরালিয়ুল্লাহ, হণজ্জাতিলাহি'ল-বাালিগণঃ, সণ্ডম
অধ্যায়, বাাবু'ল-ফার্ক বায়্না আহ্লি'ল-হণাদীহণ ওরাআহ্লি'র-রাায় ।
(৮) ইব্ন হণাম্ম, আল-কিসণাল । (১) 'আবদু'ল-কণাহির আলবাগ দাদী, আল-ফার্কু বায়্নাল-ফিরাকণ । (১০) মুহণাশ্মাদ
ইব্রাহীম মীর সিরালকোটী, তাারীখ-ই-আহ্ল-ই-হণাইছণ ।

জাহ্দু'স্-সুরাত ওয়া'ল-জামা'জাত (المراكبة), সংক্রিণত নাম সূদী। সুদী 'উলামাা' বলেন : রাস্ল (স') এবং সাহাবীগল (রা)-এর গদাক অনুসারিগণই আহ্দু'স-সুদাঃ ওয়া'ল-জামা'জাঃ। ইসলামের প্রথম মুগ হইতে ইহার সুস্পণ্ট অভিছ বিশ্বাক্তমান ছিল। তবে ইহা জামাা'আত হিসাবে প্রতিষ্ঠা লাভ করে হিজরী ভূতীর শতাব্দীতে 'আব্যাসী ধলীকাঃ আল-মৃতাওয়াজিল (২৩২/৮৪৭ হইতে ২৪৭/৮৬১ পর্যন্ত )-এর সময় এই মত ওপথ প্রতিষ্ঠা লাভ করে ( তু. আল-বাশবীশী, আল-ফিরাকু'ল-ইসলামিয়াঃ,

হণওয়ালাঃ মুহণশ্মাদ আল-যাবী, লাা-সুয়াঃ ওয়ালাা-শী'আঃ, পৃ. ৬৭) ৷

"আহ্লু'স্-সূলাং"-এর আডিথানিক অর্থ স্লাংপছী লোক! স্লাং (সুলাঃ ল.)-এর অডিথানিক অর্থ পথ, চালচলন, রীতি ও শারী'লাত। রাসুল (স') তাঁহার কথারও কর্মে যেই সব কাজের নির্দেশ দিয়াছেন বা যেই সব কাজকে নিমিদ্ধ ঘোষণা করিয়াছেন—সুলাঃ সেইসব আদিশ্ট ও নিমিদ্ধ কর্মসমূহকেই বুঝার (তাজে, সুলাঃ শব্দের অধীনে দেখুন)। ইয়াম রাাগি'ব বরোনঃ সুলাতু'ন্-নাবী বলিতে রাসুল (সং)-এর সেই পথকে যুঝার, যাহা তিনি কর্মজীবনে অবলম্বন করিয়াছিলেন। সূলাঃ-র বিপরীত শব্দ বিদ্'আঃ। সুলাঃ-র মধো খুলাফাা'উ'র-রাাশিদ্দ-এর সুলাঃ-ও অন্তর্ভু (আব্-দাউল, ৪ন, ২৮১)। হালীছে বলা হইরাছে: 'লালারকুম বি-সূলাতী ওয়া-সূলাতি'ল-খুলাফাা' ইর-রাাশিদী-নালে-মাহ্লিয়ীন (আহ'মাদ, আল-মুসনাদ, ৪ন, ১২৬; আবু দাউদ, কিতাাবু'স্-সূলাঃ, অধ্যার ৫)।

'জায়াশ্বাত-এর আভিধানিক অর্থ সম্পুনায়; কিন্ত এই ছেরে
'জায়াশ্বাত' বজিতে সাহাযাবা-র জামাশ্বাতকে বুঝার। এই বিরেশণে 'আহলু'স্-সুরাত ওরা'র-জামাশ্বাং" বজিতে সেই সম্পুনারক বুঝার, বাঁহাদের ধমীর বিহাস, কর্ম এবং বাবভীর আচার-জনুচানের কেন্দ্রবিদ্ধ নবী (সা)-এর বিভঙ্ক সুলাঃ এবং সাহাযাবী (রা)-এর গবির আচার-আচরণ।

আল-বাদ'দ্যাদী একটি হ'াদীছ'কে ভিঙি করিয়া আহ্নু'স্-সুখাঃ

সন্দারের একটি বৈশিক্টা নির্ণয় করিরাছেন। তাহা এই : النين هم النين ا

ইমাম ইব্ন তারমিরাঃ-র মতে উক্ত ইমামগণের গ্রেও আংলু'স্-সুমাঃ ওয়া'ল-জামাা'জাঃ সম্পুদারের অভিত বিদ্যমান ছিল এবং এই জামাা'জাঃ বলিতে স'ছে'াবী (র)-দের জামাা'আঃ-কে বুঝার (মিন্হাাজ, ১খ, ২৫৬)।

এই আহ্লু'স্-সুয়াঃ সন্দুদায় সমস্ক সাহাাাবাঃ, মুহাাজির ও আন্সণার (রা)-কে নায়বান ( ৣ ১৮) মনে করেন এবং তাঁহাদের সমালোচনা হইতে বিরত থাকেন, (৪. আল-ফিরাকা, পৃ. ৩০৯)। ইহাদের মতে, বান্র যুদ্ধ যোগদানকারী সমস্ত সাহাাাবীই বেহেশ্তী। ইহারা আল-'আশারাতু'ল-মুযাশ্শারাঃ ( বেহেশ্তের সুম্বর-প্লাম্ত দশ্বাজি )-এর প্রতি অশোজন আচরণকে হারাাম মনে করেন। ইহারা নবী (সা)-এর ক্রীদের এবং তাঁহার বংশধরদের প্রতি সম্মান ও ভালবাসা প্রদর্শনের পক্ষপাতী। ইহারা হ্বরত হাসান (রা), হ্বরত ভাসান (রা), হ্বরত ভাসান (রা), হ্বরত আক্রার্ন'ল-'আাবিদীন, হ্বরত মুহাম্পাল-বাাক্লির, হ্বরত আক্রান্ন'র, হ্বরত আক্রান্ন'র ও হ্বরত শ্রালীউ'র-রিদেশ প্রবং তাাবি'ইসপের প্রতি সম্মান ও ভালবাসা প্রদর্শনের প্রতিও লক্ষ্য রাখেন ( আল-ফার্কুশ বায়না'ল-ফির্নুক', পৃ. ৩৫২-৩৫৪)।

আল-বাগপাদী এই সম্প্রদায়কে আট প্রেনীতে বিভক্ত করেন। প্রথম শ্রেণীতে রহিয়াছেন সেইসব বিদংধজন, খাঁহারা তাওহাীস, মুবৃওয়াত**, সংকর্মের** প্রতিদানের ওয়া'দাঃ (১২০<sub>০</sub>), অসংকর্মের <del>শান্তির</del> সতর্কবাণী (وهيد ), ইক্তিহাদে ও ইমাামাত তথা মুসলিম মিলাডে নেতৃত্বের অধিকার ইত্যাদি সম্পর্কে যথার্থ ও সম্যক ভানের অধিকারী এবং মাঁহারা খারিজী দল, শী'আঃ সম্প্রদায়, প্রকৃতিবাদে বিশ্বাসী ও যুতাকালিমদের মত ও পথ পরিহার করিয়া চলিয়াছেন। দ্বিতীয় <mark>রেণীভুক্ত হইলেন ফিক'হবিদগণ, ধ</mark>াহারা <mark>কু'রআান, হ'াদীছ'</mark> ও সাহাণারীদের ইজমাণ ভিত্তিক ইসলামী বিধি-বিধান নির্ণরের সায়িছে রত রহিয়াছেন। মাজিক (র), আবু হণনীফাঃ (র), আহ মাদ, ইবন হারার (র), শাফিস (রঃ), আওয়াপে (র), হাওরী (র), ইব্ন জাবী লায়লা (র), তাঁহাদের সহযোগিগণ এবং আহ্লু'জ'-জণাহির (প্র. জ্যাহিরিয়াঃ) এই ত্রেণীভুক্ত । তৃতীর শ্রেণীতে রহিয়াছেন হণদীছণ শক্তের 'উলামা।'। চতুর্থ ত্রেণীর আওতায় পড়েন সাহিত্য বাকা-বিন্যাস চঠায় রত বিদংধজন, ষেমন খালীল ইব্ন আহ্ মাদ, আবু 'আম্র ইব্নু'ল-'জালো, সীবাওয়ায়ত্, আল-আগ্ফাশ, আল-আস'মা'ঈ, আল-মানিনী এবং আৰু 'উবায়্লাঃ। পঞ্য ল্লেণীতে শাসিল আছেন সেই সকল .কণারী ও তাক্সীয়বিদ যাঁহারা পূর্বোর্ড ধর্মীয় বিভাসে বিভাসী। ুষ্ঠ

শ্রেণীতে পড়েন সেইসব সূক্ষী এবং আলাহ্তক লোক, যাঁহারা উলিখিত মত ও পথের সমর্থক। মূজাহিদ তথা ধর্ম রক্ষায় তরবারী ধারণকারী-দের ছান সণ্ডম শ্রেণীতে। অভ্টম শ্রেণীভূক হইলেন আহ্লু'স-সুয়াঃ ওয়া'ল-জামাা'আঃ-এর সর্বসাধারণ লোক। (প্রান্তক, সৃ. ৩০০-৩০৩)।

'ঝাহ্লু'স-স্নাঃ ওয়া'ল-জামাা'ঝাঃ এই নামটি কখন হইতে প্রচলিত হইরাছে এই সম্বন্ধে নিশ্চিত কিছু বলা কঠিন। তবে ইহা নিশ্চিত ষে, হিজারী তৃতীয় শতাব্দীতে খালীফাঃ মূতাওয়াছিল (২০২ হি./৮৪৬-৮৪৭ খ্.-২৪৭ হি./৮৮৬-৮৮৪ খ্.-৩২৪ হি./৮৬৬ খ্.)-র ধর্ম-দর্শন আন্দোলনের পরেই এই নামকরণ হইরাছিল এবং এই নামধারী দলটি ব্যাপকতা লাভ করিয়াছিল। ইহাদের ঘূপেই জুমহ্রু'ল-উম্মাঃ, জামাা'আত এবং আহ্লু'স-স্নাঃ এই প্রকার নামের খলে আহ্লু'স-স্নাঃ ওয়া'ল-জামাা'আঃ এই পরিভাষাটি অধিকতর প্রচলিত হইয়া উঠেঃ মূহ'লমাদ 'আলীউ'ই-যা'বী (লাা-স্নাঃ ওয়ালা৷ শী'আঃ, পৃ. ৭৬) আল-কিরাকু'ল-ইসলামিয়াঃ গ্রন্থ লেখকের উদ্ভি দিয়া বলেন যে, এই সময় মুসলিমলন সাধারণত আবু'ল-হণানা আল-আশ'গারীর, মাহ'ছাব অবলম্বন করেন এবং আহ্লু'স-সুনাঃ ওয়া'ল-জামাা'আ৷ঃ নামে অভিহিত হন (৪. পূর্বাক্ত প্রমু, ৬৭)।

হ্যরত 'উছ'মান (রা)-এর শাহাদাতবর্মন, জামাল (উপ্টু) মুক্ত এবং সি'ক্ষীন-এর ঘটনাবলী মুসলিমদের ঐক্যে ফাটল ধরাইয়া দেয়। ইহা ছাড়া জনাান্য ধর্মাবলমী ও দার্শনিক ভাবালর সম্প্রদার সমূহের সংশ্বলে আসার ফলে ইসলামী 'আক'াাইদ ও আহ'কাাম সংক্রান্ত বিষয়াদিতে বিতর্কের সূচনা হয়। ইহাতে মানুষের চিত্তাজগতে বিরাট আলোড়নের স্পিট হয় এবং করেকটি অতক্ত দল অম্মলাভ করে। এই বিশ্বলার যুগে জাম্হর উম্মাঃ তথা সাধারণ মুসলিমগণ নানা মত ও গথ হইতে দ্রে সরিয়া থাকেন। তাঁহারা বিবাদরত দলসমূহের মতবাদকে ভাত ইজ্তিহাাদ ভানে সন্দেহের চক্ষে দেখেন এবং মতামত প্রকাশ হইতে বিরত থাকেন।

ইসলাশের সংকারকগণ বুগে যুগে ইসলামী মিলাতকে অনৈকা হইতে রক্ষা করার চেল্টা করিয়াছেন। এই উদ্দেশ্যে আহ্লু'স-সুনাঃ ওরা'লভাষাা'আঃ-এর নেত্রক মুসলিমদিগকে যত যেশী সন্তব এই দলভুক করার প্রচেল্টা চালান। যদিও মত্বাদের নামটি বহুকাল গরে প্রচলিত হইরাছিল, কিলু রাসূল (সং)-এর নুষ্ওয়াতের সূচনা হইতে অধিকাংশ মুসলিম এই মতে ছিত ছিলেন। এই সম্প্রদায়ের 'আালিমস্থ মিলাতের এই একা অট্ট রাখিতে আপ্রাণ চেল্টা করিয়া ছিলেন। আল-আশ'আরীর পূর্বকটী আল-মুহ'াসেবী (মৃ. ২৪৩ হি. /৮৫৭ খৃ.) অনুরাপ ধর্মীর বিশ্বাস পোষণ করিতেন; তাঁহার মতবাদের সমর্গনে তিনি 'ইল্ম কালামানর বাবহার করিয়াছিলেন (আল-আশ'আরী প্র.)। তাওহ'ীদের কালিমাঃ উচ্চারণকারী প্রত্যেক ব্যক্তিকে কুফ্রের নান্তিকতা হইতে রক্ষা করার চিত্তা-ভাবনাও খুগে খুগে সংকারকদের মনে উদিত হইয়াছিল (আশ্-শাহ্রাভাানী, আল-মিলাল ওয়া'ন-নিহ'লে, পৃ. ১০৫)।

ত্তীর/চতুর্য শতাকী হিজরীতে এই সম্প্রদারের অনুক্রে দুইট্ট্ শক্তিন্দারী আন্দোলন গড়িয়া উঠে। তংশধ্য একটি ছিল আলাগ্রৈরঃ আন্দোলন এবং ইহার প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন আবৃ'ল-হণসান আল-আল'আরী। বিতীরটির নাম ছিল আল-মাতুরীদিয়াঃ, ইহার প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন আব্ মানসু'র আল-মাতুরীদী (মৃ. ৩৩৩/১৪৪, মাতুরীদিয়াঃ ৪.)। আল-আল'আরী ও আল-মাতুরীদী সকল মৌলিক বিষয়ে সম্পূর্ণ অভিয় মত পোষণ করিতেন। কেবল কতক গুঁটিনাটি বিষয়ে তাঁহাদের

মধ্যে অনৈক্য ছিল এবং তাহাও ছিল সাধারণ প্রকৃতির (ছু হ্রুল-ইসলাম, ৪খ, ৯২) । ষেই সকল প্রখ্যাত হণনাফী 'আলিম আল-মাত্রীদী মতের সমর্থক ছিলেন, তল্পধ্যে 'আলী ইব্ন মুহণশ্মাদ আল-বায়দণাবণী (মৃ. ৪১৩ হি.), 'আলামাঃ তাক্তাাযানী (মৃ. ৭১৩ হি.), 'আলামাঃ নাসাফী (মৃ. ৫৩৪ হি.) এবং 'আলামাঃ ইব্নু'ল-ইমাম (মৃ. ৮৬১ হি.)-এর নাম সবিবেষ উল্লেখযোগ্য । আশে আরীর 'ইল্ম-কালামের সহায়তায়ও একদল বিশ্বাভ 'আলিম কর্মক্রে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন। ই হাদের মধ্যে ইমাম আবু বাক্র আল-বাকি লানী (মৃ. ৪০৩ হি.), 'আব্দু'ল-কণাহির আল-বাগ দালী (মৃ. ৫০৫ হি.) এবং ইমাম ফাধ্ক'দ-দীন আর-রামী (মৃ. ৬০৬ হি.) এই ক্রেরে বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ ও প্লাতন্তরানিও স্থান অধিকার করিয়া রহিয়াছেন।

আহ্লু'স-সুয়াঃ ওয়া'ল-জামা'আঃ-এর 'আকাাইদ ও আহ্নাম
খলীকা এবং বাদশাহগণেরও পৃষ্ঠপোষকতা অজন করিরাছিল।
'আব্যাসী খালীকাঃ আল-মৃতাওয়াজিল এই জন্যই মুহ'য়ি'স-সুয়াঃ
( সুয়াঃ-র পুনকজাবিন সাধনকার্) বিভাব-এ ভূষিত হন (মুরুজ্'য়'য'হাব, ২য়, ৩৬৯)। মিসর ও সিরিয়ার সুলতগান সণালাহ'দ-দীন
আল-আয়ুবৌ ( য়. ৫৮৯/১১৯৩) এবং তাঁহার মন্তী আল-কাাদিশল
এই স=প্রদারের মতবাদকে রাজ্বীয় মতবাদের মর্যাদা প্রদান করেন।
এই আমলে বিদ'আঃ রহিত করার জন্য আদেশ জায়ী করা হয়
এবং মাদ্রাসায় মালিকী ও শাংকি'য় মতাদর্শত ফিক্'হের শিক্ষা দান
তক্র হয়। ( জুহক্র'ল-ইস্লাাম ৪য়, ৯৭)। পশ্চিম আজ্বিকা এবং
শেনেও এই স=প্রদারের মতাদর্শ রাজকীয় স্বীকৃতি লাভ করিরাছিল।

মুহ 'দেমাদ ইব্ন তুমার্ত (৫২২/১১২৮) 'আর-সুওরাজ্'হি পূন-এর মুখপার ছিলেন এবং তিনি ইমাাম গাম্যাালী (র)-এর শিকাজ প্রহণ করিরাছিলেন। ক্ষমতাসীন হইয়া তিনি উভাদের শিকাকে বাভবে রাপায়িত করেন (জু'ফ্রু'ল-ইসলাাম, ৪খ, ৯৯)।

প্রস্থপারী (১) বিসান, 'আহ্ম সুরাঃ' এবং জাম'-এর অধীনে দেখুন। (২) তাজি, আহ্ব সুলাঃ এবং জাম'-এর অধীনে দেখুন। (৩) আর-রাাগি'ব, মুফ্রাদাাতু'ল-কু'রআনে; 'আহ্ল ও সুলাঃ'-এর অধীনে দেখুন ; (৪) আবু'ল-হণসান আল-আৰ্'আরী, মাকণালাভু'ল-ইসলা।মিয়াীন ; (৫) 👌 গ্রছকার, কিতাাবু'ল-লাম', বৈঞ্চ ১৯৫২ খু. ; (৬) জাল-বাগ'দাদী, জাল-ফার্কু' বায়না'ল-ফিরাক'; (৭) <del>আন-</del> নাসাকী, আল-'আকণাইদু'ন-নাসাফিয়াাঃ । (৮) শারখ্যাদাঃ, (নাঞ্যু'ল-ফারা।ইদ' ওয়া জাম্উ'ল-ফাওয়া।ইদ, ১৩২৩ হি. ; (৯) কাখাাকু'দ-দীন আল-বায়াদেশী, ইশারোতু'ল-মারামি, কায়রো, ১৯৪৯ খু. ; (১০) আল-গাৰ্যালী, 'আকীদাঃ আহ্লি'স-সুমাঃ ; (১১) ইব্ন 'আসাকির, তাবঈনু কিষ্'বি'ল-মুক্ডারী ফী মাা নুসি'ৰা ইৰা'ল-ইয়াম জাবি'ল-হ'াসান আল-আৰ'আরী, দামিশ্ক ১৬৪৭ হি. ; (১২) আৰ-ৰাহ্র/ভানি, কিতাাবু'ল-মিলাল ওয়া'ন-নিহ'ল : (১৩) ইব্ন হণষ্ম, আল-ফিসণৰ ৷ (১৪) শাহ ওৱাৰিয়ালাহ, ইযালাডু'ল-খিঞা'. দিল্লী ১৩৩২ হি. ; (১৫) আহ্ ৰাদ আমীন, দু ছ া'ল-ইস্লাম, ৩য় বঙ, কাররো, ১৯৩৬ খু. ; (১৬) মুহণামাদ আৰু মুব্রা, আল-मार्थगरिन्'व-रेजबाबिसाः, कास्त्रः, ১৯५० वृ. । (১৭) काष्क्र'न-मीन चार-ब्राबी, छा'मोर्गु'छ-डाक्'मीप्र ; (১৮) माहिएर मुनायशान नान्या, রিস্নালাতু আহ্লি'স-সুলঃ ওয়া'ল-ভামাা'লাঃ, আ'ল'লসড় ১৩৩৬ হি. ঃ (১৯) আৰু'ল-হণসান 'আলী নাদ্বণী, ডাারীখ-ই-সা'ওয়াভ ও 'আফীমাত, আ'ছ'ৰণড় ১৯৫৫ খৃ. ; (২০) আবু'ল-কালাম আৰাদি, মাস্আলাঃ-ই-খিলাফাঃ ১৯৫০ খু. ; (২১) আনু-নাগাফী, 'উম্দাডু'ল-'আকণাইদ;

(২২) মুলা আলী কণারী, শারহ' ফিক্'হি'ল-আক্বায়, লাহোর, ১৩০০ ছি., (২৩) D. B. Macdonald, Development of Muslim Thought, (২৪) P. K. Hitti, History of the Arabs, London 1940.

ছাহেলু'স'-সু ফুফাঃ ( المل الصفة ) অর্থ চন্তরবাসী, ই হারা
ছিলেন একদল নিঃল্ল মুহাাজির বাঁহারা হ্যরত (সং)-এর সলে বা পরে
মদীনায় হিজরত করেন । বাসন্থানের অভাবে মদীনার নব-নির্মিত
মসজিদের চন্থরে তাঁহাদিগকে আল্রম দেওরা হইরাছিল । তাঁহাদের
অবন্থা ছিল অত্যন্ত লোচনীয় । সুংরুআানে (২ ঃ ২৭৩) এইরুগ নিরাপ্রয়দিগকে গান করার জন্য জনসাধারদকে উৎসাহ দেওরা হয় । কিংবুলাঃ
পরিবর্তনের (মন্ধার কা'বাঃ-র দিকে) পরেও "সু ফুফাঃ" মসজিদের
দক্ষিণ দেওয়ালের নিকটে অবন্থিত থাকে ( আল-বাতানুনী, আররিহণলাতু'ল-হিংজাাধির্যা, ২য় সংক্ষরণ, কায়রো, ১৩২৯, তু. ২৪৪ পৃষ্ঠার
সম্মুখে মুখিত চিত্রের সহিত ২৫০ পৃষ্ঠার সম্মুখের চিত্র ) । কালক্রমে
হযরত (সং) পরিয়ে মুহাাজিরদের পুনর্বাসনের ব্যবন্থা করিতে সমর্থ হন।
এতদসত্ত্বও "আহ্লু'স'-সু ক্ষাঃ" একটি মর্বাদাপূর্ণ আন্ধারূপে থাকিয়া
যায়; পরবতীকালের মুসলিমগণ্ড তাঁহাদের সম্মান করিতেন।

ভাইলে হক (امل حق । আহ্ল-ই-হণক্ণক ) আলাহ্র লোক বা সতোর সমর্থক, পশ্চিম পারসোর একটি ওংত ধর্মসম্প্রদায়ের নাম। তাঁহাদের প্রতিবেশীরা তাঁহাদিগকে "আলী ইলাহী" নামে অভিহিত করে, কিন্তু তাঁহাদের ধর্মনৈতিক পদ্ধতিতে 'আলী (য়া) তেখন গুরুত্বপূর্ণ ব্যক্তি নহেন। কাজেই উজ নামটি প্রান্ত ধারণার সৃষ্টি করে। এই ধর্ম সমাজে ধর্ম-বিগ্রাসমূলক কোন ঐক্য নাই, ইহা বরং কতকঙলি পরস্পর-সম্বন্ধযুক্ত আন্দোলনের ঐক্যজোট। তাত্ত্বিক বিবেচনায় ইহাদের বারটি "খানিদানি বা সিল্সিলাঃ" আছে । কিন্তু এই বার্টি খানেদানের তালিকার বাহিরেও কতকণ্ডলি বিভাগ আছে। যথা, "সায়্যিদ জালালী" ও "তুমারী" (এই শেষোক্ত বিভাগটি অন্যান্য দল হইতে যথেণ্ট দ্রে সরিয়া গিছে)। বর্তমানে "আতশ-বেগী" দলই আমাদের কাছে সর্বাপেক্ষা অধিক শরিচিত। নিম্মের বিবরণ প্রধানত আতেশ-বেগী দালীল-দন্তাবে য এবং জনৈক "খাামুৰী" প্রণীত "ফির্কণান"-এর বিবরপের উপর ভিত্তি করিয়া বিশিত ৷

'অবিশাইদেঃ আহ্লে হকের 'আকণাইদের কেন্দ্রবিদ্
হইল "পর পর সাতটি পর্যায়ে আলাাহ্র ক্রমবিকাশ"-এ বিশ্বাস।
খোদার এই সণ্ড বিকাশকে তৎকর্তৃক পরিহিত সাতটি পোষাকের
সহিত তুলনা করা হয়। তাঁহাদের মতে, অবতাররূপে আলাহ্র
আবিভাব বিশিল্ট পোষাক (লিবাাস, জাামাঃদূন, তুকী-দোন)
পরিহিত অবস্থায় আগমন বা শ্বিতির সহিত তুলা। প্রতিবারই
আলাহ্ চার (কিয়া পাঁচ)-জন ফিরিশ্তাসহ (য়ায়ান-এ-চাহাার
মালাক) আবিভ্তি হন এবং তাঁহাদিগকে লইয়া একটি অস্তরয় দল
গঠন করেন। সারানজাম-এর পাগুলিপিতে প্রদত্ত তালিকায় সাত
অবতার ও তাঁহাদের ফিরিশতাগণের নাম উল্লেখ করা হইয়াছে।

তাহাদের মতে, অনাদি যুগে (আখ্ল) আলাাহ্ একটি মুভার মধ্যে অবিছিত ছিলেন। তিনি বাহিরে প্রথম আঅপ্রকাশ করেন বিছ-প্রভটা "খাওিয়ালগাার'-এর দেহে। দিতীয় অবতারের আসমন হইল "আলী"রূপে। ভৃতীয় ফ্সের প্রাক্তর হইতে তালিকাটি সম্পূর্ণ মৌলিক ও আহ্লে হক মতবাদের সহিত হবহ সাদৃশাপ্র হইয়া দাঁড়ায়। প্রথম চারিটি, যুগ ধ্যীয় ভানের চারিটি পর্যায়ের সহিত তুলা। প্রথম যুগে ধনীর ভান "শারীভাং-এর রূপ লাভ করিব, দিতীর খুগে "তণরীকণং"-এর, তৃতীর খুগে "নারিকাং"-এর, চতুর্য বুলে ইহা "হাকাীকণং" (প্রকৃত সভ্য )-এর রূপ পরিপ্রহ করিব। ধর্ম পূর্ণত্ব লাভ করে চতুর্য অবতার সূল্তণান "সুংযাক"-এর বুগে। আহ্লে হক সম্প্রদায়ের সকলেই ওাঁহাকে ধর্মের প্রতিচাতা বলিয়া ত্বীকার করেন। পকাভরে সুল্তণান সুহাকের উত্তরাধিকারীদের সক্লেক্ অনেক মতানৈক) লিপিবত্ব হইয়াছে।

তাহাদের আরও বিশ্বাস, আরাহ্র মূল সভা যেমন সাতটা পোষাকের প্রত্যেকটিতে পরপর অবতাররূপে অাবিভূঁত হয়, ফিরিশ্তা-রাও তেমনি পরস্পরের অবতার। তাঁহারা আরাহ্ হইতে নিল্ঞার (emanate) হন। খাওয়াানদগার তাঁহাদের প্রথমটিকে স্লিট করেন তাঁহার বলল হইতে, বিতীয়টিকে তাঁহার নিঃখাস এবং চতুর্থ ও পঞ্চমটিকে যথাক্রমে তাঁহার ধর্ম ও জোতি হইতে।

কিরিশ্তাদের সংখ্যা সাধারণত চারিজন বর্ণিত হয়। কোন কোন তালিকায় ও কোন কোন যুগে এই সংখ্যা কমিয়া তিনে নামিয়া আসে। কিন্ত প্রকৃতপক্ষে একজন পঞ্চম ফিরিশতা আছেন। তাহার উপর বিশেষভাবে উপাসনা পরিদর্শনের ভার নাভ । এই ফিরিশ্তার প্রতীক নাম "রাম্য্বাার বা রাাষ্বাার" (পূচ্ তত্ত্বহ) এবং তাহার নারী প্রকৃতি অবিসংবাদিত। তবে রাাষ্বারের লিজের উপর বিশেষ ভরুত দেওয়া হয় মা।

পুনর্জপ্রবাদ ও পরকাল তত্ত্ব ঃ অবতারদের পুনর্বার দেহে ধারণ সম্পর্কে বিশ্বাসের তুলনা মিলে সাধারণ পুনর্জগ্রের বিশ্বাসে ঃ "মনুষালণ! তোমরা মৃত্যুর ভয়ে ভীত হইও না ; মানুষের মৃত্যু পানিতে কাঁসের ভূব দেওয়া সদৃশ।"

মানুষকে ১০০১ বার পুনর্জপ্রের চক্র অভিক্রম করিতে হয়; এই আবর্জনের মধ্যে তাহাদের কর্মফল লাভ করে। "ফির্কণন"-এর (১ম খণ্ড ৩২, ৩৫, ৫৭, ৬৮ পৃ.) মতে, পবিরতা লাভের (পাপমৃত্তির) সম্ভাবনা কিন্তু মূলত মানুষের প্রকৃতিতেই সীমাবদ্ধ, যাহারা হলুদ রং-এর মৃত্তিকা (যার্দলিল) হইতে সৃস্ট তাহারা ভাল, আর যাহারা কাল মৃত্তিকা (সিরাহ খাকে) খারা স্ত্তিত, তাহারা মদ্দ। প্রথমোক্ত ব্যক্তিরা পরিজ্ঞান-ভগতের মধ্যে যত বেশী আবতিত হয় ও যত বেশী কচ্চ পার, ততই তাহারা খোদার নিকটবর্তী হয় এবং তাহাদের জ্যোতির্ময়তা ততই র্দ্ধি পায়। অনাগক্ষে "কালা আদমী"-রা কন্ধনও সুর্মের মুখ দেখিতে গাইবেনা। এই সকল বিশ্বাসের গরিপুরক হিসাবে আহ্লে হক অধীরভাবে "যুগের মালিক" (Lord of Time)-এর আসমন প্রতীক্ষা করে। তিনি আসিবেন "বদ্ধু"-দের বাসনা পুরণ করিতে ও "বিশ্ব"-কে পরিবেণ্টন (ইহুণাডণঃ) করিতে।

৩. এই সকল সম্মেলনের অপরিহার অল হইল উৎসর্গ ও বলিদান; "নাষ্ত্র ওয়া নিয়াষ" (কাঁচা অ-রন্ধনকৃত উৎসর্গ এবং বলির জনা লগত পুংলিংশের প্রাণী, (য়থা বলদ, তেড়া, মোরগ প্রতৃতি) অথবা "খার্র ওয়া খিদ্মাত" (চিনি, ক্লটি ল্রভৃতি পদ্ধ বা রন্ধনকৃত খাদাপ্রবা)। কির্কণানে (১ম খণ্ড, পু. ৭৪) চৌদ্ধ প্রকার রক্তপাতম্বক বা রক্তপাতহীন বলির (কু-র্বানী-ই-বুন্দার ও বে-ছুন) ব্যবস্থা রহিয়াছে। বলির ক্রিয়া-প্রতি নিয়ব্রিত। বলির পশুর হাড় হইতে মাংস পৃথক করিয়া হাড়গুলি মৃতিকায় প্রোধিত করা হয়। য়িয়া মাংস ও অন্যান্য উপাচার উপিছিত লোকজনের মধ্যে বিতরপা

করা হর এবং উৎসর্গ-সূচক বাকা (খুত্'বাঃ) আর্ত্তি করা হয়। এই অনুষ্ঠানের নাম 'সাব্য্ নাযুদান"—সৰ্জকরণ অর্থাৎ পুনরু-ক্ষীবন, জীবন ধারণ ( দ্র. টীকা, ২১০, পৃ. ১০)।

৪. "প্রত্যেক দরবেশের যেমন একজন আধ্যায়িক ওরু ( মূর্শিদ ) থাকা অপরিহার্য, সেইরপে প্রত্যেক আহবে হকের মন্তক একজন পীরকে সমর্গণ করিতে হয়।" এই অনুচান ( সার সিল্রদান )-এর সময় পঞ্চম ফিরিশতার প্রতীক পাঁচ জন ধোক নবজাত শিল্পকে থিরিয়া দভারমান হয়। উৎসব সম্পাদক মাথার পরিবর্তে একটি মকটে বাদাম (জাওম-এ-মূত্রয়াা) ভাওেন। অভঃপর ইহাকে দী'আঃ বিখাস ঘোষণা-মূলক কালিমাঃ অংকিত "হাবি যাঃ" (শী'আঃ অধ্যুষিত গুজিন্তানের অভগত হাবি যাঃ নামক নপরী হইতে দলটির উৎপত্তি, এ. চীকা ২২৭. পৃ. ১০৭ ) নামে কবিত এক খণ্ড রৌগোর সঙ্গে তাবি বিব ( তান্ত্র) রূপে পরিধান করা হয়। যাহার মন্তক সমর্পণ করা হয় ভাহার সহিত, বে শার্মন্থর নিকট মন্তক সম্পর্ক ত্যান্তর বংশের সঙ্গে রক্ত সম্পর্ক ভাগক সমন্ধ্র হাণিত হয়। এই আধ্যান্ত্রক সহক্ষের ফলে উৎস্থাকিত ব্যক্তির পরিরর পরিবারের মধ্যে বিবাহ নিষিত্র হুইয়া যায়।

কেনে পূর্ণতা লাভের উদ্দেশ্য একজন (বা ক্রেকজন)
পুরুষের ও একজন রমণীর মধ্যে বিশেষ সম্পর্ক ছাপিত হয়;
উহাদিগকে ডাই-ডগিনী (শার্ত-ই-ই-ক্রাার) বলা হয়।
কিয়ামাত-এর কথা সমর্বে রাখিয়া এইরূপ মিলন সংঘটিত হয়
বলিয়া কথিত আছে। (চীকা, ২৩০ গৃ. ১১০); য়াবীদীদের
মধ্যে প্রচলিত "আশ্ ও উষ্ত্ আল-আছিরাঃ"-র সহিত ইহা তুলনীয়।

৬. উপবাস কঠোরভাবে প্রতিপালিত হয়, কিন্তু য়াধীনীদের সমাজের নাায় ইহার মিয়াদ মার তিন দিন। ইহা শীতকালে অনুষ্ঠিত হয় এবং ইহার পরে একটি ভােল উৎসব পালিত হয়। এই সম্পুদায়ের বিভিন্ন শাধার মধ্যে কেবল আভেশ্বেদী-পদই উপবাস পালন করে না, কারশ "শেষ আবির্ভাবকাল নিকটবতী", কাজেই ভাহাদের মতে উপবাস না করিয়া ভােল উৎসব করাই উচিত।

অনাানা আচার-অন্টান সম্বন্ধে তথ্যের জন্য Notes দেখুন। অনুচানধানি সাধারণত খাওয়ান্দাগারে মুগে, বিশেষত সুর্তগান সুংযাক-এর আমলে প্রতিষ্ঠিত নজীরের উপর ছাপিত। অন্যান্য অনুচা-নের মধ্যে তথাক্ষিত "মুভক সমর্গণ"-এর বেলার এই কথাটি প্রযোজ্য।

'ক বোলতালোন' বিজয়া কথিত যে-সকল জোক 'বিছয়ার্ক'এর সহিত খোগদানের চেণ্টা করিয়া প্রবল বাটকার মৃত্যুবর্বব
করিয়াছিলেন, তাঁহাদের স্মৃতি রক্ষার ক্লনা উপবাসের অনুষ্ঠান প্রবাতিত
হয়। মোরগ উৎসর্গ প্রতিস্ঠিত হয় মুবক সায়াদ ইস্কাপার-এর
স্মৃতি রক্ষার ক্লনা ফিনি মুস্কালান-এর পাপ মোচনের জনা ক্লেয়ার
মৃত্যুবর্ব করেন। ( ৪. নোট, পৃ. ২১১ [ ১১ ])। রাষ্বাার ও
মুস্কানা দোলান (এই দুই বাজি সময় সময় ছাজয় বিবেচিত হন )এর মধো যে সক্লর্ক বিদামান ছিল, খ্রাতমিলন অনুষ্ঠানটির ডিডি
উহার উপর প্রতিস্ঠিত বলিয়া মনে হয়।

ফির্কণান্'ল-আখ্বারি—এই গ্রহের লেখক দীনাওয়ার-এর নিকটছ
আর্হন-আনাদ নিবাসী হ'াজী (হ'াজজী) নি'মাতুলাহে (১৮৭১-১৯২০)। তিনি ছিলেন 'বামুদ্দী' শাখাতুল এবং তিনি প্রকৃত সভা
(হ'াক'ীকণত) প্রকাশের সমর আসিয়াহে বনিয়া বিশ্বাস করিতেন।
ভাঁহার পুয় নুর 'আনী শাহে (জন্ম ১৩১৩/১৮৯৫) ভাঁহার দিতার
একখানা জীবন-চরিত লিখেন এবং "কাল্ফু'ল-হণক'াইক'" নামে
কিরকণানের একটি ভূমিকা রচনা করেন। ইতিপুর্বে বাহা পরিভাত

ছিল বছলাংশে ভাষা অনুষোদন করিজেও ফির্কণান আভিশবেদীরের ঐতিহ্য কিছুটা পৃথক ঐতিহোর প্রতিনিধিয় করে এই বিবেচনার যে, ইহাতে খাওিরানদামার ও সুল্তণান সুফাকের কিবেস মর্যাদা সংরক্ষিত রহিয়াছে, কিন্ত "সংগ্র মুগের" কোনই উল্লেখ নাই।

আহ্নে হকের প্রধান কেন্দ্রগুলি ছইন পারস্যের পশ্চিমে, বুরি-জানে, কুর্নিজানে (বুহাবি-এর পূর্বদিক্ত প্রাান-দের আবাসভূমিতে কিরিন্দ নগরে) ও আবিশারবার্জানে (তাবরীন, মানু, রুণসককেরিয়ার তাহাদের শাখা-প্রশাখাসহ)। পারস্যের প্রায় সর্বএই জাজ্জ হকের কুল্ল উপনিবেশ আছে, হামাখান, ভেছরান, মাধ্যমনারান, ফারস্ এমন কি ধুরাসান-এ ও আছে, ইরাকের কিকুণ ও সুলার-মানীয়াঃ অঞ্লের কুর্ব ও তুকোনানদের মধ্যে এবং সভবত মাসুলেও আহ্লে হক রহিয়ছে।

ভাইলে হক ও মাহারা সাধারণত 'আল) ইকাফ্টিরাপে পরিচিত এবং নানা অবভাস্তক আখ্যার ( বথা, ''চিরাপি সুক্ষরুন'' বা প্রদীপ নির্বাদনকারী, ''খুরাস কোশ্যান'' অর্থাৎ নোরণ মবাহ্কারী প্রভৃতি ) আখ্যায়িত এই দুই সম্পুদায়ের মধ্যে কি সম্পর্ক এই সমজে, কিছু জানা যায় না বলিলেই হয় । যাহা হউক, বিচিত্র বাশার এই বে, 'আইন ত্যাব-এর 'জালাব'ী (কি বিলবাাশ)-দের মধ্যে যুহ্যাব অঞ্জে আহ্লে হক প্রচারকদের প্রভাক প্রভাবের সন্ধান পাওয়া বিয়াছে।

ধনীয় ইতিহাস: আহলে হকের অজর উপাধান আছে যাহা অব-ভাররণে খোদার আবিভাবের ক্রম অনুষায়ী সঞ্চিত। এই সমুদয় উপাখ্যানের সংকরন "দারান্ধাখ" নামে পরিচিত । খাওয়ান্দগারে-এর ষুগ ওধু ইহার বিখ-ডবু বিষয়ক উপাধ্যানের জনাই চিড।কর্মক। 'আবী-মুগ (মাহা কিছুতেই প্রধান বিষয় নহে ) সম্পর্কীয় কিংবদরীওজি চয়ম-প**ৰী শী'আঃদের থার। অনু**লাণিত। চতুর্থ অবতার "খোশীন"-এর **খুগ** ৰিশিস্ট "লুর" পরিবেশে স্থান পাইয়াছে। চতুর্থ যুগ স্থান লা**ড করিয়াছে**। সীরওয়ানে নদীর নিকট্ছ গুরানে (জাতির) জনগদে। সুরুতানি সু:হাকের প্রতি আরেট্পিত বচনগুলি আহলে হকদের পবির ভাষা শুরানী-তে লিখিত (তু. ফির্কণান, ১: ৩)। এই সন্দুদায়ের রহতম সন্দির্বয় পরবতী যুগসমূহের গটভূমিকা আয়েশ্রবায়জানে স্থানাভরিত হয় এবং সমুদয় খুগ সন্দক্তিত "কালাম"-খনি "আযারী তুকী" ভাষায় লিখিত **হইয়াছে। এই সকল তথ্য হই**ত্তে সিদ্ধান্ত করা যাইতে পারে মে, **আহ্রে হক মত**বাদের প্রচার ও প্রনোয়তির ক্ষে**র হইতেছে** প্রয়ারক্রমে জুরিভানে, গুরানে জ।তির আবাসও আয়েশরবায়েজানে।

সঠিক তারিখ পাওয়া যভাবতই কঠিন। সুতরাং পরিভাত বিষয় হইতে ক্রমে অভাত বিষয়ের দিকে অগ্রসর হইবার চেক্টা করা হইবা। প্রকলম অবতার "বানে আভাদ" বিনি (মারাাসায়র উত্তরে) "আক্রি"-তে অব্যাহত করেন এবং সাহাত্য পরিভর উত্তর-দূর্বে হান্তারাদ বিবার আভাদ-বেদ প্রামে সমাহিত হন, তিনি ১৮দ শতাক্রীর প্রথম ভাগে জীবিত হিলেন বলিয়া কথিত আছে (টাকা দূ. ৪১ [২৭])। ভাঁহার ষেই প্রভাক বংশধরপথ এই বংশ-পরক্রা রক্ষা করেন তর্রায়া সংস্ক্রম প্রকাষর নাম ছিল্ল সায়িল 'আবদু'ল-'আজ'ীম মির্বা (সামা। বাত্ত্যা, বিভান বিস্কৃত্য-এর দক্ষিতে গামাসারে নদীর তীতে গায়েরবান-এ (অনা নাম দৌরা) বাস করিতেন : O. Main সেখানেই তাঁহার সহিত সাক্ষাত করেন। ১৯১৭ দ. তাঁহার মৃত্যু হয় এবং তাঁহার পুর মুহাত্যাদ হাসান মির্বা তাঁহার ছনপ্রিক্রত হন। শাহ ইস্মাণিক সাকাব'ী-র তুকী কবিতান্তরির জনপ্রিক্রণ ভাৎপর্বপূর্ণ।

"কু"ত্-ৰ ন্যামাঃ" নামে গরিচিত "কালাম"-এ শাংহ ইসমাগৌল-কে তুৰিভানের (অর্থাৎ আবিশারবাারজ্যান—বেইখানে তুকী ভাষা প্রচুৱিত) পীর বলি**রা অভিহিত করা হইয়াছে। অবহা যাহাই হউক**, তুর্কোম্যান গোলগুলির মধ্যে আহরে হক মতবাদের বিস্তার আরো পূর্ববর্তী মুদ্দে অর্থাৎ কণরাকেণায়ুনল শাসকদের আমলে সংঘটিত হর **বলিরা বোধ হয়। এই তুর্কো**ম্যানদের অব্ধিণ্ট **লোকে**রা, বাহারা "ৰাকু"র কেন্দ্রহার একটা জিলায় বাস করে তাঁহারা আহ্রে হ**ক সম্পান্তক: অনুরূপভাবে** ট্রান্সককেসিয়ায় গান্তা **অঞ্নে**র **কারাকোভূমলুম্ম খোরানের** (গ্রান) অভাগ নিকটে বাস করেন। সুমীদের নিক্ট বেই জাহানে বাহ (১৪৩৭-৬৭) ওয়কর ধর্ম-ঞাহীরূপে টিহিত, উক্ত মহলে তিনি ভাঁহার অনুসারীদের নিকট "সুলত'।ানু'ল-'আারিফীন'' বা তত্ত্তানীদের বাদশাহ নামে অভিহিত। অনেক আইলে एক শাহ ইব্যাহীমকে সুল্তণান সুংহাকের **উত্তরাধিকারী বিভিন্ন মনে কল্লেন।** তিনি বাগদাদে বাস করিতেন। তুকী কালাদের দেখক কু শচিওপ নী ছিলেন তাহার অনুচর ফিরিলতা। ভাইছিলের উভয় অঞ্জের তুর্কোম্যানদের মধ্যে আহলে হক মতবাদ বিভারের জন্য সম্ভবত ডিনিই দারী।

কিংবদতী মতে বিশ্বাত সূল্তান স্থাক ছিলেন শাহ ইব্রাহীমের অব্যবহিত পূর্বতী। সুনতান স্থাক শার্থ সৈসী ও
লাফ্-এ-সুরাদ গোরের সর্গার হাসান বেগ জালদ-এর কন্যা খাত্ন
-ই-লাইরা-র পুর বলিয়া গরিচিত। কথিত হয়, ভাঁহার প্রকৃত
নার সারিল 'আবদু'র-সারিদে। সুলারমানীয়া-র উভরত্ব বাফিনজাঃ
তাঁহার অভ্যান বলিয়া কথিত আছে। ভাউক-এর ফ্যাকাার্ন-দের
সর্গার্মথ ভাঁহার প্রভাক্ষ বংশধর বলিয়া দাবী করেন। ১৯১৪-১৮
সানর পুরের পরে হেই শার্থ মাহ্ম্মুদ নিজেকে কুদিলানের রাজা
বলিয়া ঘোষণা করেন। তিনি সুল্তান স্থাকের ভাভার চতুর্দশ
অধ্যান পুরুবরালে পরিচিত হওয়ার আকাঞ্বা করিতেন। ভাহার বংশ
ভাবিকা অনুসারে সুল্তানা সুংহাকের সময় (C. J. Edmonds-এর
ব্যক্তিকত তথা) ১৫শ বভাকীর গিছনে যাইতে গারে না।

থর্ম পদ্ধতির উপাদান ঃ আহ্লে হক ধর্মে পরস্পর্বিরোধী ভাৰধারার আত্র্য সমত্বয় দেখা যায়। ইহার মূলে আছে চরমগ্রী শী'লাঃ মভৰান। ইহা ব⊛ণীয় যে, আহ্লে হক ব্যাবরই বার ইমানের কথা বলে। কাখেই (অভত সরাসরি) ইহাকে ইস্মাটিভীয়াঃ মতৰদের সহিত বৃক্ত করা উচিত হইবে না ক্ষির্কশান-এয় বর্ণনা মতে অবতীর্ণ মূল কু-রুলানের যে দৃশ্ট পারিঃ (১৯) শোপন করা হট্যাংহ, 'সভাধর্ম' জনসারীরা সেই পারে:-ওলির বিষয়বস্তুকে পুনঃপ্রতিষ্ঠিত করে মার। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে আহলে হক বাঁটে শী'লাঃ মত হইতে এত অধিক দুরে সরিয়া পিরাছে মে, উহা একটি মতত ধর্মের রূপ পরিগ্রহ করিরছে। ্টৰ ও নুমাররীদের সহিত আহুলে হক ধর্মের সাধুশ্য দেখা বার 'আবী (রা)-র রভি মারাভিরিত বছা প্রদর্শনে, কিন্তু সূত্তগান সু**'হাক্সের হারটার 'আনী (রা) সম্পূর্ণরূ**পে চাকা পড়িয়াছেন। আহরে হক ধর্মের অক্ষান্য ক্ষেট উপাদান হইল সংফী-দরবেশদের আচার অনুষ্ঠান। যখা, সীর নির্বাচন, যি কুর সাধন, খাদা বিভরণ এবং ভাই-ভাইনী বিজন।

সাৰাজিক গৃশ্টিভন্নি হইতে দেখা বার বে, বিশেষভাবে নিস্নতর মেশী, হাবাৰয়, প্রায় জোক, অপেকাকুত গরীব এঝাকার বাসিনারা, দরবেশ প্রস্থৃতিই আক্ষে হক ধর্মে বিশ্বাস করে। খুব সভব, ইহা

হইতেই বিচারের দিনে সূল্তণানগণ শাভিগ্রাণ্ড হইবে—এই প্রভাশার উত্তব। পকারেরে, আইবে হক সন্দ্রায়ের আটার-আট-রণের পিছনে অলৌকিকভার হড়াছড়ি এবং লোক-কাহিনী ছাভীয় উপা-দানের প্রাচুর্য হইতেই পরিস্ফুট হয় সাধারণ লোকদের মধো এই ধর্মের অতাধিক আবেদনের চরিত্র। জন্ম-জন্মান্তরের মধ্য দি**রা "আলোকিত**" ব্যক্তিদের গুভিতে বিশ্বাসের ন্যায় মূক্তার মধ্যে বৃক্কিত ঈশ্বরের ধারণা ও "মানীকীয়" ( Manichacan ) পুনর্জ্যে বিশ্বাস পূর্ব হইডেই ইস্মা-'ইলীদের মধ্যে বর্তমান ছিল, কাজেই প্নর্জন্ম বিশাস সরাসরি ভার-তীয় হইতে পারে না। জীবসভাকে দুইটি পৃথক শ্রেণীতে বিভক্ত করা সম্ভবত জোরোরাপ্রিয়ান ধারণার পরব ঠীকালীন বিকাশরণ। অনুরূপ য়াহদী অনুষ্ঠানের সহিত মোরগ বলির প্রথাটি বছবার সংযুক্ত হইয়াছে : পক্ষান্তরে নাইনেলে <del>উল্লিখিড নাম (দাা'উ</del>দ, মুসা<del>া) কুরআানের</del> মাধ্যমে প্রবিস্ট হুইতে পারে। হুস্ট ধর্মের প্রভাব সম্পর্কে অভিশ-য়োজি কর। উচিত হইবে না। খণ্ট ধর্ম প্রচারকদের সঞ্চিত আলাপে আহলে হক, যিও ও মেরীর প্রসঙ্গ উবাপন করিলেও এই কথাটি সমর্প রাখিতে হইবে খে. বাইবেলোজা নামগুলির প্রচলন সম্ভবত নিছক কু'রআনে স্মতিচারণের জের। এতডিয় আহতে হক ইহা-দিগকে ওাঁহাদের নিজন্ন দেবতামগুলীর (Pantheon) **অভ**র্গত অবতার বরিয়া গণ্য করেন। প্রীতিভোজন পর্বের জন্য (বেক্তানী প্রভৃতি ) দরবেশদের সুপরিভাত আচার-আচরবের পণ্চাতে অধিক দ্র যাওয়া নিপ্রোজন। আত্মার দেহাররবাদে সম্প্রারণ প্রবশ-তার দক্ষন উপাখ্যানে মালাক ডণ্ডস প্রভৃতি অপ্রভ্যাশিত নামের উত্তৰ ঘটিয়াছিল।

श्रद्धभाषा । (১) V. Minorsky, Materiali izuceniya persidskoy sekti "L'udi Istini" ili "Ali llahi" (in Russian with French Compilation). Moscsou 1911 (Trudi po vostokovedeniyu izdavayemiye Lazarevskim institutom, Tome xxxiii), (२) do. Notes sutla Secte de Ahle-Haqq, in RMM, xl (1920), 20-97 and xlv (1921), 205—302, (e) [ ₹. the review by F. Cumont in Syria, iii (1922), 262]. (8) do, Un traite de polemique Behai-Ahle Haqq, in JA 1921, p. 195-167, (c) do., Etudes sur les Ahl-i Haqq, 'Toumari' Ahl-i Haqq, in RHR, xcvii (1928), 90-105; (w) Dr. Saeed Khan, The Sect of Ahl-i-Haqq, in MW, xvii (1927). 31-42 (9) Gordlevsky. Kara-koyuunlu, Izw. in Obscestva-izuceniya Azerbaydjama, Baku 1927, (b) Adjarian, Gyorans and Toumarians, a newly founded religion in persia, written in English in Bulletin de le Unversite d. Erivan (French translation by F. Macler, Une religion novelle. Les Toumaris, in RHR (1926), 294-307, (3) M.F. Stead, The Ali-Ilahi Sect in Persia in MW, 1932. p. 134-89.

জাহলে-হালীছ (এ১০ এ০): আহল-ই-হালীছা) এই পরিভাষাট্ট কোনো কোনো সময় আহ্লু'ল-হালীছা, আসংহাাকু'ল-হালীছা, আহ্লু'স-সুমাঃ, আহ্লু'ল-আছার, মানাফী ও আছাারী-এর সম অর্থ, আবার ক্থনও ক্থনও ইয়া একটি বিশেষ মত, পথ ও আন্দোলন

নির্দেশ করার জন্যও বাবহাত হয়। এই বিশেষ নামটির সূচনা **হইয়াছে** এখনও দুইৰত বৎসর হয় নাই। তবুও আহ্ল-ই-হ'াদী**ছ'-**পদ্মী 'আলিমগণ সেই আগেকার আসাহায়বু'ল-হণাদীছা ও আহ্-বু'ল-খণদীছ'-এর সঙ্গে নিজেদের নাম জুড়িয়া দিতেছেন। ইব্রাাহীম भौत সিয়ালকোটা ভারৌৰ-ই-আ**গ্ল-ই**-ই'পৌ<del>ছ</del> গ্রন্থে লিখিয়াছেন ষে, ইমাম শাফি'ঈ (র), হাফিজ' ইব্ন হ'জোর (র) এবং' অন্যান্য পূর্বসূরিগণও এই মত ও পথের উল্লেখ করিয়াছেন ( পৃ. ১৩১-৩২ )। व्यक्षिक्ष डीश्रता এই মতও ব্যক্ত क्रिजाइन य, এই বিশেষ ধারাটি ষয়ং রাস্ত (স:)-এর সময়েও বিদামান ছিল এবং পরবৃতী সময় যুগে বুগে তাহা বিরাজমান ছিল (প্রাওজ, গৃ. ১২৬)। আল-মাক্-দিসী (মৃ. ৩৭৫ হি.) আহ্ সানু'ত-ভাকণাসীম গ্রন্থে এবং ইব্ন হাষ্য (মৃ. ৪৫৬ হি.) আল-আওয়ামি'উ'স-সীরাঃ লছে যথাক্সমে আসংহণাঝু'ল-হণাদীছা ও মাধ্'হাব-ই-জণা'হিরী সম্পর্কে যে আলোচনা করিয়াছেন তাহা হইতে কোন কোন সুধীজন এই সি**ভাভে** উপনীত হট্যাছেন যে, এই ভাবধারটি ভারতীয় উপমহাদেশে প্রচীনকাল হইতে চলিয়া আসি:তছে। আহুৰু'ল-হণদীছ', আস'হণাবু'ল-হণদীছ' ইত্যাদি শব্দের নামপত ভাৎপর্যের প্রতি লব্ধ্য করিলে তাঁহাদের এই উজি সভা বলিয়াই মনে হয়। তবে ইহাও লক্ষণীয় যে, মুহণাম্মাদ ইব্ন 'আবদু'ল-ওয়াহ্হাবি নাজ্দী র কভেক ধ্যীয় বিশাসের সলে এই সম্প্রদায়ের ধর্মীর ধ্যান-ধারণার সামঞ্জা থাকায় তাঁহাদের কোন কোন বিপ**⇔ দল যখন ইঁহাদিপ্**কে ভাঁহার (ইব্ন 'আবদু'ল-ওয়াহ্হাবি) নামানুসারে ওয়াত্হাবীরূপে আখায়িত করিতে বাজিকেন, সেই সময়ে ইহারা বিশেষত ভারতীয় উপযহাদেশে একটি বিশেষ সুসংগঠিত সম্পুদায়রণে প্রতিষ্ঠিত হইয়া নিজদিগকে আহ্ল-ই-হণদীহণ নামে নামাংকিত করেন। ইব্রাাহীম মীর লিখিয়াছেন, আহ্ল-ই-হণাদীছকে ওয়াহ্যাবীরূপে আখায়িত করা ঠিক হইবে না, কারণ হণনাফী ও শাষ্টি'ই মুক'জিদদের সঙ্গে ধেই সব ধর্মীয় বিষয়ে আহ্ল-ই-হণদীছে'র মতবিরোধ রহিয়াছে, শার্খ মুহণদমাদ ইব্ন 'আবদু'ল-ওয়াহ্যাবের সংগও সেইসব ক্ষেরে তাঁহাদের মতানৈক্য রহিয়াছে (উলিখিত প্রস্থ, পৃ. ১২৭)। তাঁহার ধারণা, হণদীছ ও সুনাঃ ভিত্তিক শারী'আতের সমর্থক-এই আর্থ আহ্লু'ল-হ'াদীছ' উপাধিটি প্রভাক মুগেই বাৰহাত হিল। শায়খু'ল-কুল্ল হষরত মিঞা সাহেৰ নামে পরিচিত সায়িদ নাজ'ীর হ'সায়ন ( মৃ. ১৩২০/১৯০২ ) ভারতে বাছব ক্লেরে ও চিশ্বাধারার দিকে হইতে এই মতবাদকে সংগঠিত করেন এবং ইহার গৃহতা সাধনে বিশেষ ভূমিকা গালন করেন। অতঃপর তাঁহার শত শত শিষা ইহাকে একটি আন্দোলনের আকারে দেশের আমাচে-কানাচে ছড়াইয়া দেন।

আহ্ল-ই-হ'ানীছ'গছী ইতিহাস রচয়িতাসণ লাহে ওয়ালিয়ৢয়াহ্কেবরং শায়য় 'আব্দু'ল-ক'াাদির জীলানীকেও আহ্ল-ই-হ'াদীছ'র অরজু ক করিয়া আসিতেহেন ( তাারীয় আহ্ল-ই-হ'াদীছ', পৃ. ১৫০)। এমনিডাবে তাঁহারা শাহ্ ইস্মাাজিল লহীদ (র) এবং সায়িদে আহ'-মাদ বেরেঅব'ী (র)-কেও আহল-ই-হ'াদীছ'রাপে পরিস্পিত করিয়া মাকেন। ফলিও এই ধারণাটি বিতর্কমূলক, তবুও নিঃসন্দেহে বনা বায় বে, এই মহাঝনেরাই ধমীয় বিষয়ে হ'াদীছে'র বিশেষ ও প্রশ্নতীত ওঞ্জার প্রতি দৃশ্চি আকর্ষণ করেন। অবশা ইহা মীকার করিতে হইবে যে, শাহ্ ওয়ালিয়ুয়ায়হ্র বংশে হ'াদীছ'লায়ের ন্যার ভাষ্ক্রীর চচাও বিশেষ ওঞ্চা লাভ করিয়াছিল এবং তাঁহারা কুর্বান ও হ'াদীছ' উভরের উপর সমস্ভাবে জার দেন (আল-ফাওবু'ল-কাবীয়,

গ. ১২০)। এই গ্ৰস্কে শাহ্ ওয়ালিয়ুলোহ্র বিশেষ উজি ও ইলিত অনুধাৰনের জনা আ**ল-ফাওযু'ল-কাবী**র, ফাত্ছ'ল-খাবীর ও ফাত্ছ'র-রাহ'মানে দেউবা, আরো দেখুন সি'মীক' হ'াসান মাঁঃ ইত্হ'াামু'ন্-নুবালাা'।

আহ্ল-ই-হ'াদীছ'গণ নিজ্পিগ্ৰেক আহ্নু'স্-সুলাঃ সম্পুদায়ের অন্তর্ভুক্ত করিয়া থাকেন। ইব্রাহীম মীরের মতে নবী (**৯**-)-এর সুমাঃ ও সাহণাবীগণের জীবন-চরিত অনুসর্ণ করাই ছিল আহল-ই-হ'দীছে'র নীতি। সেই কারণেই ই'হারা **আহর-ই-হ**ণদীছু' নামে আখ্যায়িত হইয়াছেন (পৃ. ৭৯)৷ ই হাদের বিভাস, ওধু কু'রআনি নয়, বরং হ'াদীছ' এবং ইসলামী আচারও শারীশুরেতর উৎসমূল। তঁ∤হারা ধর্ম ও শারী'আত বিষয়ে ব্যক্তি বিশেৰের অনুকরণের সম<del>র্থক নন। তাই এই সম্পূদায়ের ইতিহাস রচরিভাসণ</del> নিজদিলকে মুহ∵া∾মাদ ইবন 'আবদি'ল-ওয়াহ্হাাব নাজ্দী-র সহ– গোদ্রীয়রপে মানিয়া লইতে অভীকার করেন, কেননা তিনি ছিলেন ইমামি আহ°মাদ ইব্ন হ'ায়ারের জনুসারী। পক্ষান্তরে আহল-ই-হাদীছা ভাষাা'আড় কোন ইমামের অনুসরণ করা জরুরী ব্লিয়া থনে করেন না। সায়িদে নাষ্ট্র হংসায়ন মৃহ্যক্ষিত্ দেহলাব্টী (র) মি'য়াক়ে'ল-হণক'ক' গ্ৰছে বলেন, 'অভতাব্ৰত যেই অনুক্রণ (প্র. তাক'লীদ ) করা হয়, তাহা চারি প্রকার : এক, তাক'লীদ-ই-ওয়াজিব বা অবশ্যপালনীয় তাক'লীদ; এই তাক'লীদের বুরুপ হইল অনিদিন্টভাবে আহ্লু'স্-সুমাঃভুক্ত মূজ্তাহিদদের মধ্যে হে-কোন একজন সুজ্তাহিসের সাধারণভাবে তাক'জীগ করা। এই সন্দৰ্শে শাহ্ ওয়াজিয়ুজ্ঞাহ্ 'ইক্'দু'ল-জীদ প্ৰছে বলেন, এই ধরনের ভাক্'লীৰ ওয়াজিৰ এবং 'উলামাা-ই-উদ্মাতের সৰ্বসম্মতিক্সমেও ষৰাৰ্থ বলিয়া বিবেচিত। দুই, বৈধ তাক্'নীদ ; এই ভাক'নীদের ঋৰ্থ শারী'আতের অবশ্য পালনীয় আদেশরূপে পণ্য না স্করিয়া কোন নিদিল্ট মাষ হাবের অনুসরণ করা। তিন, তাক লীদ-ই-হণরাম ও বিদ্'আত , এই ভাক'লীদের মর্ম হইল দিভীয় তেপীর ভাক'লীদের বিপরীত অর্থাৎ ওয়াজিব তথা জবশ্য গালনীর গণ্য করিয়া বিশেষ কোন মাষ'হাবের অনুসর্থ করা। চার, তাক'লীদ-ই-শির্ক ; ইহার সংস্থা হইল, অজ্ঞার সময় কোন ধর্মীর বিষয়ে মুজ্ঞাহিদ বিশেষের অনুসরণ করা, অতঃপর মেই মুজতাহিদের মাষণ্যাব-বিরুখ ; বিভয়, অপ্রজাখ্যাত ও প্রমাতীত হ'াদীছ' পাওয়া সত্ত্বেও কতেক পূর্বনির্ধারিত ওৰর-আগজিজনিত দুৰ্বল বৃক্তি দেৰাইয়া সেই হণানীছ'কে প্ৰহণ না করা অথবা অহেতুক উহার অর্থের বিকৃতি ও পরিবর্তন সাধন করিয়া উহাকে মুক'।লিদের অনুস্ত ইমামের অনুস্তুত্তে লইরা বাওরা। এক কথায় মুকণছিদ কত্ক যে-কোন ছুতায় সেই মত ও গথকে পরিত্যাস না করা" (তারী<del>খ-ই-আহ্জুল-হণদীহ° পূ. ১১৯</del>)। মৃহ<sup>্যস</sup>মাদ ইব্রাহীম মীর তদুপরি **কিমিরছেন ঃ 'রাস্**ল (স')-এর বাণী অনুধাৰনের জন্য সুহান্দিছ'লণ নার ও শারী'আতের কেবল সৰ ৰু**ত্তি-ভিত্তিক ও সমা<del>ত্</del>ৰ-প্ৰচলিত** নিয়ম-**ক**ণান্নেয় অনুসরণ করা জরুরী হনে করেন, যাহা উদিন্ট বাণী প্রনিধানের জনা অনিৰাৰ্থ। সৰ্বোগরি জক্ষণীয় এই যে, বিশেষ কোন শান্তের গারিভাষিক অর্থ প্রহণের—যেমন কোন কোন বলের অভিধানিক ও এচৰিত অৰ্থ বজিত হয়, তেখনি শারী'আত কর্তৃক যদি কোন শন্দের অর্থে সম্পুসারণ বা সংকোচন সাধিত হয়, তবে মৃহান্দিছ:গণও নেই কেলে শারী'আত অনুযোগিত অনুরাগ রদ-বদলের প্রতি বক্ষা রাখা জঙ্গরী বলিয়া মনে করেন। এইরূপ ক্ষেত্রে জুঁহারা শব্দক্র

১০৬

ইহার আক্ররক বা প্রচলিত অর্থে সীমাবছ করিয়া রাধা যুক্তিযুক্ত মনে করেন না" (ভারীখ-ই-আফ্র-ই-হ'দৌহ', পৃ. ৩০৬ ও পরবর্তী)। মোটকথা, আহ্ল-ই-হ'দৌহ' সন্দুদায় ব্যক্তি বিশেষের ভাক্-মৌদের পূর্ল বিরোধী। ইহা হাড়া নির্মুন্ন তাওহ'দের ধারণায় কিঞিৎ ব্যাহাত ঘটাইতে পারে, এমন মে-কোন রীতি, নীতি বা ধমীর বিশ্বাসেরও তাঁহারা বিরোধী। তাঁহারা বিশ্বাস করেন যে, নবীসণ নিস্পাগ, তবে তাঁহারা আন্নাহ্র বালা ছাড়া আর কিছুই নহেন; মানবীর বৈশিস্টোর উর্ধের্য তাঁহারা কখনও উঠিতে পারেন না; গণায়ব অর্থাৎ অদুশা বন্ত সম্পর্কে কেবল আল্লাহ্ই ওরাকিক্সহাল। এই সম্প্রদারের মতে মীলাদে-মন্সলিস, 'উর্স ( ওরস ) অনুষ্ঠান-এই সবই বিশ্'আতের অন্তর্ভাত এইরাপ 'আক'ীদা ও অভিমত পোষণ করিয়া থাকেন।

আহ্ল-ই-হাদীছা সম্প্রদায় ইমামের অধীনে মুকভাদীর স্রাঃ
ক্যাভিহাঃ পাঠ ও ধানি সহকারে 'আমীন' শব্দটি উচ্চারণ করার
পক্ষপাতী। তাঁহাদের নতে, একই সমঞ্চ তিন তালাকা দেওয়া হইলে
তাহা কার্যকর হইবে না, এক তালাকাই কার্যকর হইবে : নবীসন
তাহাদের কবরে ভীবিত রহিয়াহেন—ইহা তাহারা ছীকার করেন না।
কোন নবীকে হাষির ও নাজির বলিয়া মানিয়া লইতেও তাঁহারা
প্রস্তুত্বন সংগলাত আদায়ের সময় তাঁহারা বুকে হাত বাঁথেন।
সালোতে ভাক্বীরে দুই হাত উল্লেখন করাও তাঁহাদের অনাতম রীতি।

বিশ শতকের গোড়ার দিকে আহ্ন-ই-হণাদীছ সন্দায়ের মত ও পথ ভারতীয় উপমহাদেশে একটি আন্দোলনের আকারে বিভার লাভ করে। ফলড, দিরীতে "অল-ইডিয়া হণাদীছ কনফারেশ্স" নামে একটি সংগঠন গড়িয়া উঠে। এই সংগঠনটি মক্তব-মাদ্রাগা প্রতিটা ও মুবারিগণনের (ধর্ম প্রচারক) ওয়া'জ'-নাস' হিণতের জন্য সদ্ধা সমিতি আয়োজনের মাধ্যমে আহ্ল-হণাদীছ আন্দোলনকে অধিকতর বাগক করিয়া ভোলে। ১৯৪৭ সালে গাকিভান প্রতিচার অব্যবহিত পরেই এই মতবাদের প্রতিচা ও প্রচারের উদ্দেশ্যে পশ্চিম এবং পূর্ব গাকিভানে "আম্'ইয়া-ই-আফ্ল-ই-হণাদীছ" নামে দুইটি বড় বড় প্রতিষ্ঠান-এবং শ্বল-আমাম আহ্ল-ই-হণাদীছ আম্'ইয়াঃ" নামক একটি প্রতিষ্ঠান উক্ত কালে নিয়োজিত ছিল।

প্রস্থাপারী 🖁 (১) আফ'মাদ ইব্ন হ'ছাল, মুস্নাদ, ১খ, ২৯৩, সংখ্যা ৩১৭ এবং ৬খ, ১৬, সংখ্যা ৪১৫৭ ইভ্যাদি ( যুক্তৰে : আহু মাদ মৃহ'লেমাদ শাকির) কাররো।(২) বুখারী কিডাব্রের্-রিক'াক', অধ্যার ৫১ , (৬) সারিমী, আস্-সুনান, মুক'ন্মিমাঃ, দামিশক' ১৩৪১ হি., হাখাম ইব্ন মুনাব্বিহ 🖟 (৪) আস'-স'াহ'ীফাঃ, মুলৰে ঃ মুহ'া-মদ হণমীদুলাাত্, হণয়দরাবাদ ৷ (৫) সুহণদ্যাদ হণমীদুলাাত্, আঞ্দায তাদ্য'ন কি'ল-হণদীছি''ন্-নাবাব'ী, মুদ্রণেঃ স্বাল-মাজ্যা'উ'ল-'ইল্মী, লামিলক' ১৩৭২/১৯৩৫ ঃ (৬) ইব্ন হ'াৰ্ম, আস্মাটে'স্'– সাহণাৰাতি'র-রু'রাঃ (জাওয়ামি'উ'স্-সীরাঃ-এর সঙ্গে মুদ্রিত, निजन ) । (२) ग्रास्'न्ना जान-जामित्री जान-नामानी, जात-तिज्ञामु''ब-শুস্তাত নাবাঃ ( المسقطابة ) को ভূখ্বাতি মান ক্লবিণয়া (روى ) কি'ন্'-সাৰ' হি'ায়ন মিনা'স্'-সাহ'াবাঃ, ভারতে মুদ্রিত, ১৩০৩ হি.; (৮) ইৰ্নু'ল-ভাওনী, আখ্ৰাফ আঙ্লি'র্-কুসুথ ফি'ল-ফিঞ্'হ-ওয়াতি-ভাক্পীছ , যিসর ১৩১২ হি. ; (১) ইৰ্ন 'আবদু'ল-বাল্র, জাা-মি'উ বারানি'ল-'ইন্স ওয়া কাগ'লিহী, মুরপেঃ আল-মাত'বা'আতু'ল-नुनोबिक्षाः, विजव ( उर्जू चनुवारम् 'आवस्' क्र-बाध्याकः साबीरायाामी,

আল 'ইল্ম ওয়া'ল-'উলামাা', মদ্রণে ৷ নাদ্ওয়াতু'ল-মুস'ান্নিকীৰ. দিলী, ১৯৫৩ খৃ. ); (১০) আশ-শাফ্রি'ঈ, আর-রিসালিঃ, মচথে ঃ আহ'মাদ মুহ'াশ্যাদ শাকির, কায়রো ১৯৪০ খু, (ইংরেজী জনুকার Majid khadduri : Islamic Jurisprudence, नुश्ल : John Hopkins Press, Baltimore, U.S.A.; (১১) আন্-ষণহাবী, সিয়ার আ'লামি'ন্-নুৰালাা' ; (১২) ঐ গ্রন্থকার, রিসামেভুৰ কি'র্-ক্লওরাভি'ছ'-ছি'ক'াভ, মিসর ১৩২৪ বি.; (১৩) ঐ গ্রহকার ভাষ-কিরাতু'ল-ছ-ফজাৃজ্ব', ১খ, ৭০, ৭২, ৭৬ ইত্যাদি। (১৪) আই'-মান মুহণাল্মান শাক্ষির, ভার-খারিছু 'ল-হণানীছ', শার্হ' ইণ্ডি-সং।ति 'উसूबि'स-१९मीइ' वि १व्नि' काइ'ोत, कात्रता ১৯৫৮ प्.। (১৫) **ভার-খত**ীৰ ভার-বাগ-দাদী, ব্যৱসু ভাস্তাবি'র-হণবীহ' i (১৬) 🖨 প্রস্থকার, আন-কিফাায়াঃ ফী 'ইনমি'র্-রিওয়াায়াঃ, ভারত ষুটিত, ১৬৫৭ হি.। (১৭) ঐ প্রছকার, তাক্টর্ল-ইল্ম, মুদ্রব যুসুফ আল-'জান, দামিনক ১৯৪৯ হি. ; (১৮) আৰু হ'াতিম আর-রাষী, ভাক দিমাতু'ল-মা'রিফাঃ লি কিতাবি'ল-লারহ্ণ ওয়া'ড্-তা'দীল. হারদরাবাদ, ১৯৫২ খু. ; (১৯) আবু রিরাঃ মাহ'মূদ, আদ'ওয়া' 'स्राता।'স্-সুহাডि'त-यूर्'।ण्यामिश्वाः, यूष्ट्र(१ माक्र'७-७।'वीक, यित्रव ১৯৫৮ৰ্. ৷ (২০) মুস'ভণফাা আস-সাবাা'ঈ, আস্-সুমাতু ওয়া মাকাানা-তুহা কিত্-তানরী'ই'ল-ইসলামী, কায়রো ১৩৮০ হি./১৯৬১ শৃ. ( উপ্ অনুবাদ, মালিক ও লামে আলী, স্লাত-ই-এাসুল, মাক্তাবাঃ-ই-চিরাাল-ই-রাাহ্, লাহোর ১৩৭৩ হি:); (২১) মুহণালমান ধুবার্র व्याস्-जि॰कोकःो, व्या<mark>ज्-जिम्नाक्र'ल-श्रामीहः को जा'ती</mark>क्रि'ज-लान्वःोनि'त হণানীছ', হায়দ্রাবাদে ১৩৫৮ ছি.; (২২) 'আবদু'ল-ওয়াহ্হাবি, 'আবদু'ল-লাড ীফ, ভাল-মুখ্তাস'ার ফী 'ইলমি'র-রিজাালি'ল-আছ্ ফ, কায়রো ১৩৮১ হি., (২৩) মুহণশ্মাদ 'ঝাবদু'ল-আজ<sup>া</sup>ম আর-রাধ্যাকি°ী, আল-মিনহাাল্'ল-হণদীছ কী 'উলুম আল-হণদীছ', কায়য়ো ১৩৬৬ **হি.; (২৪) আশ-শাওকানী, নায়্লু'ল-আওত'ায়**, কায়রে: ১৯৫৭ খৃ. ; (২৫) **ইব্ন হণখ্যাঃ (ইব্রাহীয় কামাালু'**দ্-দীন). আল-বায়াান ওয়া'ভ-তাতৃ'রীক ফী-আস্বাাব উরুদি'ল-হণদীহ', কায়রো ১৩২৯ হি. ; (২৪) মুহুশালমাদ 'আবদু'ল-'আমীম আল-মাওলী, তা'রীম ফুন্নি'ল-হণদীছ', কায়রোঁ; (২৫) মুহণ=মাদ ইবন জা'ফার আল-কণভৃতণানী, আর্-রিসালাভূ'ল-মুস্ভাতগরাফাঃ, করাচী ১৯৬০ 🖫 : (২৬) ত'াহির আল-আযাাইরী, তাওজীহ'ন-নাক্'র ইলাা উসুলি'র-আছ্র, যিসর ১৬২৮/১৯১০ : আমাালু'দ্-দীন আল-কণাসিমী, কাওয়াাইদু'ত্-ভাহণদীছ', দামিশক' ১৯৩৫ বৃ. ; (২৭) সুংবৃহণী আস্ং-সণালিহ', 'ইলমু'ল-হণদীছ' ওয়া মুস্'ডণলাহি'হী, বারক্লড, ১৯৬৫ খ্., (২৮) ইব্ন ভারমিয়াঃ, নাক'দু'ল-মানডি'ক', কাররো ১২৭০/১৯৫১ : (२৯) 🛦 श्रष्ट्रकात, धाल-कि'ग्नाग कि'न्-नात'वे'ल-वेज्लामी, कामस्ता ১৩৭৫ হি. ; (৩০) মুহণান্মাদ 'উল্লাজ আল-খাত'ীব, আস্-সুলাঃ কণব্লাভ-ভাদ্বণীন, কাররো ১৩৮৩/১১৬৩ ; (৩১) মুহণদর্মাদ মা'ক্লক আদ-দাওয়ানীবী, আল-মুদ্খিল ইলা'স্-সুমাতি ওয়া 'উলুমিহা, দামিশক ১৯৫৬, খ্., আল-সান্'আানী ( মুহণদমাদ ইব্ন ইস্মাা'ঈল আল-আমীর ), সুৰুলু'স্-সালাম, মিসর-মুটিত ৷ (৩২) মুহণ>মাদ লাস-সালাহ°ী, ভাল-মান্হাডু'ল-হণদীছ∙ কী 'উলুমি'ল-হণদীছ∗. कांब्रद्धा ১৯৫৮ , (७७) हेवृन थान्मृन, मूक्'फिसी: ( जान-कांत्र्क की 'উলুমি'ল-হ'লৌহ'), (৩৪) আহ'মাদ আমীন, ফাজ্ক'ল-ইসলাম (গৃ. ২৪৪–২১৬) ৷ (৩৫) ঐ প্রস্থকার, দুব্ংশিল–ইসলাম (২ ঃ ১০৬–২৭২) কাররো ১৯৩৮ খৃ. ঃ (৬৬) আলী হণসান আবরুল-কণাদির

নাজ রাজুন 'জাাম্মাতুন কী তা'রীভি'ল-কিক্তি বি'ল-ইসলাাম, কাররো
১৩৫৬/১৯৩৩ ৷ (৩৭) শাহ ওয়াবিয়ুলাাহ, হজ্জাতুরাাহি'লবাালিগণঃ (আল-মাব্হণাছু'গ-সাাবি' বাাবু'ল-ফারক বায়না আহলি'লহণানীছ ওয়া আস্ হণবি'র-রা'য়) ; (৩৮) হণাকিজ 'ঝাবদু'ল-গণনী
ইব্ন সাক্ষিপু'ল-আর্দ, আল-মু'তালিফ ওয়াল-মুখ্তালিফ কী আস্মাই
আসহণাবি'ল-হণানীছ ৷ ইহাতে কেবল সংহণাবা-ই-কিরামের
নাম শামিল করিয়াহেন ৷ ইহার একটি পাতুলিগি ফদীনা মুনাওওয়ারায়
শারখু'ল-ইসলাামের গ্রন্থানির সংরক্ষিত রহিয়াছে ৷ দাাইরাতু'লমা'আারিফি'ল-ইসলাামিয়া (উরদু), ৩য় খব, লাহোর ১৩৮৮/১৯৬৮,
সু. ৭৭৮-৫৮৩ ৷

মুহা=মদ অবিদুরাহ

আহসান উলাহ [ऒ احسن । ৪ আহ্ সানুলাহ(র) ] উপাধি "হযরত কিব্লাঃ", উপনাম 'দরবেশ মিয়া", তিনি ঢাকা শহরের বার মাইল উত্তর-পশ্চিমে মত্তরীখোলা নামক গ্রামে বাংলা ১২০৫ সনের ভাল মাসে, মতাতরে ১২১১ সনের ভাল মাসে জনপ্রহণ করেন। তিনি মত্তরীখোলার হয়রত কিব্লাঃ নামেই অধিকতর পরিচিত।

কথিত আছে যে, হ্বরত কি বলার গুর্বপূক্ষণণ দিল্লীর অধি-বাসী ছিলেন। অভঃপর তাঁহারা তদানীতন বাংলার প্রসিদ্ধ সোনার গাঁ নামক ছানে আসিয়া বসতি ছাপন করেন। কালকুমে হ্বরত কি বলার পিতা নুর মিয়াজী ও ভাহার জনৈক চাচা মন্তরীখোলার বাসছান নির্মাণ করেন এবং এই ছানেই হ্বরত কি কলার জন্ম হয়।

বালক আহসান উদ্ধাহ প্রাথমিক শিক্ষা তাঁহার গিতার নিকট প্রাণত হন। ৬ বৎসর বরসে তিনি যাতৃহারা হন এবং ৮ বৎসর বরসে তাঁহার গিতাও ইন্তিকাল করেন। তিনি তাঁহার যামার নিকট 'আরবী ও ফাসী ভাষা শিক্ষা করেন। তাঁহার আর্থিক অবদ্বা সন্থল ছিল না বরিয়া তিনি বহুছে পবিদ্র কু'র্জানে ও হ'লিছে'র কিভাব জিখিরা যে সাফান্য গারিভ্রমিক প্রাণ্ড হইতেন তাহা ছারা জীবিকা নিবাহ করিতেন। অতঃগর তিনি সুম্বাতপুরেরর যাওলাানা নিজ্যান্ম্পান্দীন সাহেবের নিকট হ'লিছে' ও তাহ্নীর প্রকাদি নকল করিয়া অধ্যায়ন করেন, কেননা তথ্যত যুগ্রপ বছের প্রচলন হল নাই। তাঁহার হন্ত লিখিত কু'র্জানি-কিতাব অলাবিধি তাঁহার গারিবারিক কুলুবছানায় সংরক্ষিত আছে ব্যিয়া জানা যায়।

ইন্ন-ই-জ্যাহিরী শিক্ষা সমাণ্ড করার পর তিনি ইন্ন-ইব্যাতি নী শিক্ষা আরম্ভ করেন । এই বিশ্বস্থ তিনি তাঁহার নানীর নিকট
প্রথম সাবাকা লাভ করেন । জভংপর বীম নামালী লাফ সাঁর মুহণাল্যাদের
নিকট ইন্ন-ই-বাতি নীর শিক্ষা সমাণ্ড করেন । কালে তিনি একজন
ক্যামিল ওয়ালিয়ুয়াছা রূপে খীকৃতি বাভ করেন । প্রথম তিনি টিশতিরাঃ তারীকাঃ অবলয়ন করেন এবং পরে কাাদিরীয়াঃ তণরীকাঃ
তনুসরুপ করার উন্দেশ্যে সারিষ্ণ কালীল শাহ বাগালাদীর
মুবীদ হন । অবশেবে তিনি সোনারস্করের লাহ লশ্কর মোলার নিকট
চিশতিয়াঃ তারীকার অনুশীলন করেন এবং হিলায়াতের কাজে
চহপর হন । এই সমরে তিনি তাঁহার ম্ভরীখোলার বাড়ীর প্রামণে
একটি মসজিপ ও একটি সক্তব প্রতিষ্ঠা করেন হাহা জালাবদি
দেখিতে পাওরা বার ।

হ্ময়ন্ত কি'কনা জীবনে ভিন বার বিবাহ করেন। তাঁহার প্রথম বিবাহ-হর ৬৫ বংসর বয়সে। কিন্ত বিবাহের রামিতেই নব বিধা-হিতা জী করেরা রোগে আক্রাত্ত হইয়া মারা ধান। ১০ বংসর পর তিনি নিতীর বিবাহ করেন। এই রীর সর্ভে ভাঁহার ৪ পুর ও কন্যা অংশ গ্রহণ করে। তাঁহার তৃতীর বিবাহ হয় ৯৬ বংসর বয়সে তাঁহার পীর খালা (خواجه) লশকর মোলার ৭০ বংসর বয়সে বিধবা কন্যার সহিত। তাঁহার এই রী ১০৬ বংসর বয়সে ইন্তিকাল করেন এবং চর ভাসানিয়া প্রামে তাঁহার পিতার মাধ্যারের পার্খে তাঁহাকে দাকন করা হয়।

তিনি ১২৮ বৎসর বয়সে ১১ কার্তিক, ১৬৬৩ মুডাবিক ২৬ অক্টোবর, ১৯২৬-খু ইন্তিকাল করেন। হ্যরত কি বলার বংশধরগণ বর্তমান চাকা শহরের নারিকা নামক মহলার বাস করিতেছেন। এই ছানেও একটি মসজিদ ও মান্রাসাঃ আছে। প্রতি বংসর ফাল্ডন মাসের প্রথম গুক্রবার তাঁহার মুরীদদশ তাঁহার 'উর্স ( ঈসালে-ই-ছাওয়াব ) গালন করেন।

গ্রন্থ পঞ্জী ঃ (১) এম. ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিরাপণ, কেনী ১৯৬৯, পৃ. ১১৮-১২৮, (২) এ. এফ. এম. আবপু'ল-মজীদ রুশ্দী, হযরত কিবলা।

ভাহ্সানুলাহ, খাজা, নওয়াব, স্যার ( احسن الله নাওওয়াব খাওয়াজাঃ আহ্ সানুলাহ্ ), উনিশ শতকের বাংলার প্রখাত ম্সলিম বাজিত্ব, চাকার নওয়াব, বিশিক্ট দানবীর ও সমাজপেবী। জন্ম ভূ, ১৮৪৫ সালে চাকার নওয়াব পরিবারে। মূল নাম আহ্সানুলাহ, বংশীর উপাধি ভালা, সরকারপ্রত উপাধি নওয়াব ও স্যার, কাব্য-নাম শাহীবন।

বাল্যকার হইতেই তিনি অভার মেধাবী ও প্রখর সম্তিশক্তির অধিকারী ছিলেন। তিনি নওরাব খাজা আবদুর সনী (বৃ. ১৮৯৬)-র জ্যেষ্ঠ পুর। তিনি ছিলেন একজন প্রখ্যাত জনহিতৈখী দানশীল জমিদার। তিনি পুরের সুশিক্ষার বাবহা করেন। আহসানুলাহ প্রথমত মুন্দী রমষান আলীর নিকট কুরজানে পাঠ শিক্ষা করেন। তাঁহাদের ভাষা উর্দু থাকিলেও পরিবারে 'আরবী ও ফারসী ভাষার চর্চা ছিল। তাঁহার ফারসী ভাষার শিক্ষক ছিলেন খাজা 'আবদু'র-রাহ'ীম। তিনি ফারসী ভাষার চিঠিগর লিখিতে ও মনের ভাব প্রকাশ করিতে পারিতেন। তাহা ছাড়া তিনি মুরোগীর শিক্ষকের নিকট ইংরেজী ভাষা

নওয়াৰ আহ্সান্রাহ অভাত বৃছিমান, ধীয়হির ও সুএকুভির লোক ছিলেন। পিতা নওয়াব আবদুল পনী পুরের যোগ্যতার মুগ্ধ হইয়া স্বীয় জীবদ্দশায়ই তাঁহাকে নওয়াব ইংগ্টট পরিচালনার দায়িত্তার প্রদান করেন (১৮৬৮)। আহ্সান্রাহ **বীয় যোগ্যতা ও কর্মকুশনতার ইল্টেটে**র অনেক উন্নতি সাধন করেন। তিনি **চাকা জিলার গোনিশগুর পরগ**শা খরিদ করেন। চাকা শহরের উল্লয়নে ও সুসন্ধিন শিক্ষার অপ্রগতিতে তাঁহার যথেপট অবদান রহিয়াছে। দানশীকভার শিতার নামে তিনিও মুক্ত হন্ত ছিলেন। তিনি **সিটফোর্ড হাসপান্তানের ( বর্তমা**ন মেডিকাাল ক্লেজের অৱর্ভুগ্রু ) রক্ষণাবেশ্বগের জন্য ৫০,০০০ টাকা দান করিয়া-ছিলেন (১৮৯৬)। চার **লক টাকা বছর তিনি** চাকা শহরে বিদ্যুৎ সরবরাহের ব্যবস্থা করেন (১৯০১), চাকার হ'সারনী দালান এবং সাভগমুল মসজিদ সুননির্মাণ করেন। ইয়া ছাড়া চাকার অদ্রে হাই-গুনবাড়ী মসজিদ প্রতিষ্ঠা করেন। পূর্বকলের জনগণের ইজিনিয়ারিং শিক্ষার সুবোদ-সুবিধার জন্য চাকাছ সার্ভে জুলটিকে ইঞ্জিনিয়ারিং জুলে রূপান্তরিত করার উদ্দেশ্যে তিনি ১,১২,০০০ টাকা দান করিয়।ছিলেন। ভাঁহারই নামানুসারে ১৯০৫ সালে ইহাকে আহ্সানুরাহ ফুল জব ইজিনিরারিং ( বর্তমানে প্রকৌশন বিশ্ববিদ্যালয় ) নামে অভিহিত করা

হয়। সংক্ষেপত চাকার মসজিদ ও জনহিতকর প্রতিষ্ঠানগুলির কোনটিই তাঁহার দান লাভে বঞ্চিত হয় নাই। তদুপরি তাঁহার দানে বরিশালেয় মহিলা হাসপাতাল প্রতিক্ঠিত হয়। মক্কা মুকারামাঃ-র নাহ্র-ইযুবারদাঃ-র সংক্ষারের জন্য তিনি ষাট হাজার টাকা প্রদান করিয়াভিলেন।

তিনি দীর্ঘদিন ঢাকা মিউনিসিগানিটির কমিশনার ও অনারারী ম্যাজিস্ট্রেটের দায়িত্ব পালন করেন। তিনি ১৮৭১ সালে খান বাহাপুর, ১৮৭৫ সালে নওয়াব, ১৮৯১ সালে সি. আই. ই. (Companion of the Indian Empire), ১৮৯২ সালে নওয়াব বাহাপুর ও ১৮৯৭ সালে কে. সি. এস. আই. (Knight Commander of the Star of India) উপাধিতে ভূষিত হন। তিনি দুইবার (১৮৯০, ১৮৯৯) শভর্মর জেনারেলের আইন পরিষদের সদস্য মনোনীত হইয়াছিলেন।

তিনি শাহীন কাব্য-নামে উদ্ কবিতা রচনা ক্রিতেন। তাঁহার কাব্য-উন্তাস ছিলেন খাজা আবদুল গাফ্ফার আখতার। দেশ ও সমাজের কাজে ব্যস্ত থাকা সড়েও তিনি মাথে মাথে লখ করিয়া কবিতা রচনা করিতেন। তাঁহার বেশীর ভাগ কবিতাই ছিল বন্ধ-বান্ধবদের মজলিসে তাৎক্ষণিকডাবে রচিত। এইজন্য তাঁহার কবিতায় সাব-নীনতা বিদ্যমান। কিন্ত ভাবগাড়ীয় অনুপছিত। তাহাতে আনন্দ, উল্লাস ও প্রাণচাঞ্চন্য আছে। কিন্তু গড়ীর ভাবের অভাব রহিয়াছে। তাঁহার ৭৮ পৃষ্ঠার উদ্-িফারসী কবিতা সংকলন 'কুলিয়াত-ই-শাহীন' নামে প্রকাশিত হয়: ইহার একটি কপি চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের গ্রন্থাপারে সংরক্ষিত আছে। তিনি সঙ্গীতক্ত, গীতিকার ও ক-ঠশিলী ছিলেন। তিনি কিছু ঠুমরী গান রচনা করিয়াছিলেন। লোনা যায়. ভাঁছার কোন কোন ঠুমরী গান এখনও চাকায় গীত হয়। উদ্ ভাষার রচিত ভাঁহার 'ডাওয়াারীখ-ই-খান্দান-ই-কাশ্মীরিয়াঃ শীর্ষক গ্রন্থটি ঐতিহাসিক ও সাহিত্যিক দৃশ্টিকোণ হইতে বিশেষ ওকুতের অধিকারী। এই অপ্রকাশিত গ্রন্থের একটি পাণ্ডুলিপি ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রন্থাপারে সংরক্ষিত আছে। তাঁহার নির্দেশনা ও আথিক সহায়তায় ১৮৮৪ সালের ১৫ ফেব্রুয়ারী "আহ্সান্ত-ক্সস্স্" নামক একটি উদ্ সাংতাহিকী ঢাকা হইতে প্রকাশিত হয়। ইহার স্থায়িত্রকার জানা যায় নাই। ১২৭৫---৭৬ বলাব্দে বিভিন্ন নামে লিখিত তাঁহার কতঙ্জী ফারসী প্রের একটি অপ্রকাশিত সংকল্পন ( পৃ. ১১৭ ) ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের গ্রন্থালারে সংরক্ষিত রহিয়াছে।

নওয়াব খাজা আবদুল গনী কতু ক ১৮৭২ সালে নিমিত ঢাকার বুড়িগলার তীরে অবছিত নওয়াব বাড়ীর সুদৃশ্য ইমারতটি আহ-সানুলাহ্র নামানুসারে "আহসান মজিল" নামে আখ্যায়িত হয়।

৪ রামাদশান, ১৩১৯/১৬ ডিসেছর, ১৯০১ সালে থাজা আহ্-সানুলাহ চাকার ইন্তিকাল করেন। তিনি থাজা সলীমুলাহ (৪.) ও থাজা 'আতীকু লাহ নামক দুই পুত্র রাহিয়া সিয়াছেন। পারিবারিক গোরভানে তাঁহাকে দাফন করা হয়।

গ্রন্থ পঞ্জী ঃ (১) ড. এম. এ. রহিম ও অন্যানা, বাংলাদেশের ইতিহাস, নওরোজ কিতাবিজ্ঞান, প্রথম প্রকাশ, চাকা ১৯৭৭ খৃ.; (২) ড. এম. এ. রহিম, বাংলার মুসলমানদের ইতিহাস, প্রথম প্রকাশ, চাকা ১৯৭৬ ইং., (৩) আবুর-ষোহা নূর আহমদ, উনিশ শতকের চাকার সমাজ জীবন, বাংলা একাডেমী, চাকা ১৯৭৫ ইং., (৪) বাংলা বিশ্বকোষ, প্রথম খণ্ড, ফ্রান্ট্রকলিন বুক্ প্রোপ্রামুস্, নওরোজ কিতাবিজ্ঞান, চাকা ১৯৭২ ইং., (৫) আহসানুলাহ, তাওয়ারীখ-ই-ঝান্দানে-ই-কাম্মীরিয়াঃ, (অপ্রকাশিত গাণুলিপি, চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে সংরক্ষিত); (৬) ঐ.

কৃত্যিয়াড-ই-শাহীন, পাতৃলিপি, চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে সংয়জিত।
(৭) মূনশী রাহ্ মাান 'আলী ভারদ, ভাওরাারীখ-ই-চাকা, স্টার অব
ইণ্ডিরা প্রেস, আরা ১৯১০; (৮) ওয়াফাা' রাাখিদী, বালাল মেঁ উর্দৃ,
ইশাভোভ-ই-উদ্ প্রেস, হারদেরাবাদ ১৯৫৫; (৯) ইক বালে 'আজীম,
মাশ্রিক'ী বালাল মে উদ্, মাশ্রিক কো-অপারাাটিভ পাবলিকেশস,
চাকা ১৯৫৪; (১০) Who's Who in India, Part V. Coronation Edition, Lucknow 1911; (১১) Dr. Hasan Zaman and Dr. Sayyid Sajjad Hossain, Pakistan, An Anthology, Dhaka 1975; (১২) Kamruddin Ahmed,
A Socio-Political History of Bengal, 4th edition,
Dhaka 1975; (১৩) S. A. Siddiqui, The Forgotten History, Dhaka, 1974; (১৪) Ahmed Hasan Dani,
Dacca, A record of its changing fortunes, Dhaka 1962.

এ. এন. এম. মাহৰুৰুর রহমান ভ্ঞা

ইক্:বালে, "আঞ্জামাঃ, মুহালমাদ (المرابة المرابة المرابة) পাঞ্জাবের সিয়ালকোট শহরে জংমগ্রহণ করেন গুক্তবার ওরা মু'ল্-কা'দাঃ, ১২৯৪ হি./৯ই নভেছর. ১৮৭৭ খৃ.। তাঁহার পূর্বপুরুষ কাম্মীরবাসী ব্রাহ্মণ ছিলেন এবং অভ্টাদশ শতাকীর প্রথম পাদে ইসলাম গ্রহণ করেন।

ইক্ বাল একজন মেধাবী ছাত্র ছিলেন। তিনি পরীক্ষায় বরাবরই প্রথম হান অধিকার করিতেন। প্রাথমিক, নিশ্ন মাধ্যমিক এবং প্রবেশিকা পরীক্ষাতে তিনি রতি লাভ করেন। ইক্ বালি যে জুলে পড়িতেন, ঐ সময় উহা Scotch Mission College-এ পরিপত হয়। তিনি ঐ কলেকেই ভতি হন। কলেকে ভতি হইবার সময় তাঁহার পিতা তাঁহার নিকট হইতে অঙ্গীকার লইয়াছিলেন ধে, পড়াশোনা শেষ করিয়া তিনি যেন ইসলামের সেবায় জীবন অতিবাহিত করেন। ইক্ বাল এই অঙ্গীকার পালন করিয়াছিলেন।

১৮৯৫ খৃ. তিনি এফ. এ. পরীক্ষা পাস করিয়া উচ্চতর শিক্ষার জন্য পাজাবের প্রধান শিক্ষাকেন্দ্র লাহোরের সরকারী কলেজে তর্তি হুইলেন। এইখানে একজন উপযুক্ত ও দরদী অধ্যাদক অর্থাৎ Mr. (পরে Sir) T. W. Arnold-এর শিক্ষায় ও সাহচর্যে ক্ই'বালে প্রতুত জান লাভ করিলেন। তিনি ১৮৯৭ সালে বি. এ. পরীক্ষায় উর্তীর্ণ হন। 'আরবী ও ইংরেজীতে প্রথম শ্বান অধিকার করিয়া তিনি দুইটি শ্বর্ণপদক লাভ করিলেন। দুই বৎসর পর তিনি কৃতিছের সহিত্ত দর্শন শান্তে এম. এ. পাস করিয়া শ্বর্ণপদক প্রাণ্ড হুইলেন।

কবি-জীবনের প্রাথমিক পর্যারে ইক্ বালে বিখ্যাত উদ্ কবি 'দাাস'এর শিষ্যত্ব প্রহণ করেন। কিন্তু পরবতীতে 'সংগালিব ও হণালী—এই
দুই কবির প্রভাবে তাঁহার কবিতা সতানুস্তিকতা ছাড়িয়া সম্পূর্ণ
নূতন খাতে প্রবাহিত হইতে থাকে। লাহোরের 'আঞ্মান-ই-হিংমাায়াত-ই-ইসলাাম'-এর বাধিক সভার ১৮৯৯ সালে ইক্ বালি সর্বপ্রথম
জনসমক্ষে তাঁহার কবিতা 'নাালাাঃ-ই-রাতীম' (জনাথের আর্তনাদ)
এবং পর বংসরের বার্ষিক সভার 'ঈদের নূতন চাঁদের প্রতি জনাথের উল্ভি' এই শিরোনামে আর একটি করুণ কবিতা পাঠ করেন।

এম. এ. পরীক্ষার উত্তীর্ণ হওয়ার পর ইক্বাল লাহোরের Oriontal Collego-এ ইতিহাস ও দর্শন শাস্ত্রের অধ্যাপক নিৰুক্ত হন। অবদিন পর তিনি সরকারী কলেকে ইংরেক্টা ও দর্শন শাস্ত্রের সহকারী ভ্রমাণক গল লাভ করেন। এই সমরে তিনি ধনবিভান ( Economics ) সম্বন্ধে উদ্ ভাষার সর্বপ্রথম পুত্তক রচনা করেন। ১৯০৫ সালে ইক্'বাাল বিলাতের Cambridge বিশ্ব বিদ্যালয়ে ভর্তি হইজেন। সেখানে তাঁহার অধ্যাপকদের জনাত্তম ছিলেন বিখ্যাত দার্শনিক Dr. Mc. Taggart। ইক্'বাাল সেখানে দর্শন শান্তে এম. এ. পরীক্ষার উভীর্ল হন। তারপর তিনি ভার্মানীর মিউনিক বিশ্ববিদ্যালয়ের পারসোর দর্শন শান্ত সম্বন্ধে একটি নিবন্ধ গেশ করিয়া ওক্টারেট ডিগ্রী লাভ করেন। এই নিবজের নাম Development of Metaphysics in Persia। এই সময়ে তিনি লগুনে ইসলাম সম্বন্ধে হয়টি বজ্তা দেন এবং ব্যারিস্টারীও পাস করেন। তৎকারে তিনি লগুনে School of Political Science-এ বজ্তা ত্রথৰ করিতেন। Dr. Arnold তথ্বন লগুন বিশ্ববিদ্যালয়ে 'আর্থীর ভ্রমাণক ছিলেন। তিনি হয় মাসের জনা মুটি লইকে ইক্'বাাল তাঁহার হলে অধ্যাপনা করেন।

রুরোপে প্রবাসকালে তাঁহার ভাবরাজো যুগান্তর উপস্থিত হয়। এশিরাবাসীদের ভাবুকতার সহিত রুরোগীদের কর্মপ্রিরভার যৌগ সাধিত হর তাঁহার চিন্তাধারায়। তখন হইতে তাঁহার কবিতার ছিতির নিন্দা ও গতির উল্লেখনো শানা যায়। তিনি রুরোগের জাতীরতাবাদের অসারতা প্রদর্শন এবং ইসলামের আন্তর্গাতিকভার মহিমাকীর্তন করিতে থাকেন। তিনি Nitsche-র Superman-অতিমানুষ এর স্থলে 'মারুদ-ই-মু'মিন' (বিশ্বাসী কাজি )-এর জয় ঘোষণা করিতে থাকেন।

তিন বৎসরের প্রবাসে ভান ও প্রভার সমৃদ্ধ হইরা তিনি ১৯০৮ সালের ভুলাই মাসে স্থাদশে ফিরিরা ভাসিলেন এবং লাহোরের সরকারী কলেজে তাঁহার পূর্বপদে যোগ দিলেন।

১৯১১ সালের এপ্রিলে আজুমান-ই-হি মাায়াত-ই-ইসলামের বাষিক সভায় তিনি ওাঁহার বিখ্যাত উদু খণ্ড-কাব্য 'শিক্ওয়াহ' (অনুযোগ) গাঠ করেন। ইহাতে অধঃগতিত মুসলিমদের-পূর্ণশার জন্য তিনি দৃশ্তকশ্ঠে আল্লাহ্র ঔদাসীন্য এবং অপর জাতিদের প্রতি আল্লাহ্র পক্ষগাতিছের অনুযোগ করেন। অচিরেই তিনি 'জাওয়াব-ই-শিক্ওয়াহ' নামক আর একটি খণ্ড-কাব্যে আল্লাহ্র গলের আল্লাহ্র যবানীতে উজ অনুযোগ খণ্ডন করেন তথা মুসলিমদের অধঃগভনের কারণভালি বিল্লেখন করেন। কাব্যচর্চার গক্ষে অধিকতর সুযোগের জন্য তিনি ১৯১১ খৃ, অধ্যাপনার কার্য ত্যাগ করেন। তিনি সেই সময় মাসিক গাঁচশত টাকা বেতন গাইভেছিলেন এবং অবসরমত ব্যারিস্টারীও করিভেছিলেন। এখন নিজের সাংসারিক প্রয়োজনের জন্য তিনি কেবল ব্যারিস্টারী করিতে লাগিলেন।

১৯১১ সালে তাঁহার 'আস্রাার-ই-খূদী' অর্থাৎ আন্তরতিষ্ঠার রহসা এবং ১৯১৮ সালে 'ক্লম্য-ই-বেখুদী' অর্থাৎ আন্তর্গাপের গৃতত্ব প্রকাশিত হয়। এই পূই পূত্তকে ইক'বালে মানুহের বাজিত (ঝুদী) সম্বাল তাঁহার দার্শনিক মতবাদ প্রকাশ করেন। ১৯২০ সালে Cambridge বিশ্ববিদ্যালয়ের অধ্যাপক R. A. Nicholson বীয় ভূমিকাসহ ইংরেজী ভাষায় 'আসরাার-ই-খুদী'-র অনুবাদ প্রকাশ করেন। ইহাতে পাশ্চাত্যে ইক্'বাালের খ্যাতি হুড়াইরা পড়ে। ১৯২১ সালে তাঁহার 'বিদ্'র-ই-রাহে' (স্থ-প্রদর্শক ) এবং পর বংসর তাহার 'তু'ল্'-ই-ইসলাাম' (ইসলামের উদয়) প্রকাশিত হয়। ১৯২৪ সালে এই দুই খণ্ডকাব্য তাঁহার পূর্ব রচিত সমন্ত উদ্ কবিতা ও অন্যান্য অপ্রকাব্যের সহিত 'বাাল-ই-দারাা' (রুলাধ্যনি) নামক কাব্য-সংগ্রহ প্রহালরে প্রকাশিত হয়।

ইক্'ৰাগের কারসী ভাষার জিৰিত 'পারাগ্য-ই-মান্রিক' (প্রাচ্যের বাণী) ১৯২৩ সালে রকানিত হয়। দেশ-বিদেশে ইহার আলোচনা ও সমাদর হইরাহিল।

ইক্'বাজের জন্যানা,কাব্য রচনার মধ্যে পারস্য ভাষায় রচিত 'ববুর-ই-'আজম' (জন-'জারব ভার), 'জাব' দিনামাঃ' (শাশত লিদি) 'পাস্ চে বাায়দ কার্দ' (জতঃপর কিংকর্তব্য), 'জারমুগ'।ন-ই-হি'জাম' (হিজাবের উপচৌকন) এবং উদ্তেরচিত 'বাল-ই-জিন্তাল' (জিন্তীলের ডানা) ও 'দ'রেব-ই-কালীম' (মুসারে ষভিটর আঘাত) ব্যাপক সমাদর লাভ করিয়ছে। এই সমন্ত রচনার তাঁহার দার্শনিক চিতার ফসন ও ইসলামী ভাবের প্রকাশ, অভূতপূর্ব হুদের বছার এবং চমৎকার প্রকাশ-ভঙ্গি বিশ্ব-সাহিত্যক্ষেরে তাঁহাকে জমর করিয়া রাখিবে।

ইক্'বালের রাজনীতিক চেতনা ছিল খুবই প্রথর । কিন্তু তিনি সমসাময়িক রাজনীতিতে কোন প্রধান অংশ প্রহণ করেন নাই। রাজনৈতিক নেতা হইবার আকাণকা তাঁহার ছিল না।

১৯২৮ সালে আমন্তপক্রমে তিনি দাক্ষিপাত্য ভ্রমণে বহিগ্ত হন। এই সময়ে তিনি মাদ্রাজ, মহিশুর, হায়দরাবাদ, সেরিলালটম এবং তৎপর 'আলীপড়ে কতকণ্ডলি বজুতা প্রদান করেন। সেই**ভ**লি পরে শুক্তকাকারে 'Reconstruction of Religious Thought in Islam নামে Oxford University Press হইতে প্ৰকাশিত হয় ৷ ডিনি মসলিম শিক্ষা সংখারে আতর্জাতিক খ্যাতি অর্জন ব্যরেন। ১৯৩২ সালে বিতীয়বার য় রোগ প্রমণ হইতে ফ্রিবিহার পর তিনি ভারতীয় ভাতীয়তাবাদী শুসলিম শিক্ষাকের দিল্লীর 'জামি'আঃ-মিলীয়াঃ'-এর দুই সভায় সভাপতিত করেন। ১৯৩৩ সালে তিনি আফগানিস্তানের আমীরকে আফগান সরকারের গঠিত এক কমিশনের সদস্যরূপে শিক্ষা সংস্কার সম্পর্কে উপদেশ দিয়াছিলেন। ১৯৩০ সালে তিনি Simon Commission-এর সমক্ষে সাক্ষ্য দান করেন। ঐ বংগর ২৯শে ডিসেম্বর তিনি All India Muslim League-এর এলাহাবাদ অধিবেশনে সভাপতিছ করেন। এই অধিবেশনের সভাগতির ভাষণে তিনি তদানীরন ভারতের উত্তর-পশ্চিম মুসলিম অধ্যুষিত অংশে একটি শ্বতভ রাষ্ট্রের প্রতিষ্ঠার প্রস্তাব দেন, কালক্রমে এই প্রস্তাব পাকিস্থান मार्थेश्व ज्ञान श्रद्ध करत्।

১৯৩১ ও ১৯৩২ সালে তিনি লওনে 'গোলটেবির কনকারেসে' যোগদান করেন। তিনি তাহাতে যথাশক্তি মুসলিম ভারতের দাবী-দাওরা পেশ করেন। ফিরিবার পথে তিনি ফ্রান্স, স্পেন, ইতালী, মিসর ও ফিলিভীন শুমণ করেন। তিনি স্পেনের কর্দোতা, সেভিল, প্রানাদা, তোলেদো এবং মাদিদ পরিদর্শন করেন।

১৯৩৪ সালে ইক্-ঝাল শারীরিক অসুছভার দরুন আইন ব্যবসং পরিত্যাগ করেন। কিছু দিন পর ভূপালের গুণপ্রাহী নবাব তাঁহার জন্য মাসিক ৫০০ টাকা রতি নির্ধারণ করেন। ইক্-ঝাল আমরণ এই রতি ভোল করিরাছিলেন।

১৯৩৫ সাৰে ভাঁহার ব্রীবিয়োগ হয়। ইহাতে তিনি বড়ই অভিভূত হইরা গড়েন। এই সমর হইতে তাঁহার খাছা একেবারে ভালিয়া গড়ে।

১৯৩৮ সালে ২১শে এতিল রুহস্পতিবার তিনি ইন্তিকাল করেন।

লাহোরের বাদশাহী মসজিদের দারপ্রান্তে তাঁহার সমাধি দেশ-বিদেশের ভক্তসংগর যিয়াারাতের স্থানে পরিণত হইয়াছে। পাকিস্তান সরকার ইক্বালের সাহিত্য ও সাধনা সহজে পবেষণার জন্য 'ইকবাল একাডেমী' প্রতিশিঠা করিয়াছে।

প্রস্থাপারী ইংরেজী ভাষার: (১) Abdullah Anwar Bog, The Poet of the East, Lahore 1939; (a) K.G. Saiyidain, Iqbal's Educational Philosophy, Lahore 1945; (a) Speeches and Statements of Iqbal, compiled by "Shamloo", Lahore 1944; (4) Luce Claude Maitre, Introduction to the Thought of Igbal, translated by M.A.M. Dar, Karachi; (e) Letters of Iobal to Jinnah, with a foreword by M. A. Jinnah. Lahore; (b) S. A. Vahid; Iqbal, His Art and Thought, London 1957; (9) Zulfiqar Ali Khan, A Voice from the East, Lahore 1922, (b) Sheikh Akbar Ali, Iqbal, His Poetry and Message, Lahore 1932; (a) Aspects of Iqbal, Lahore 1938; (a) Iqbal as a Thinker (Essays by Eminent Scholars), Lahore 1944: (55) Dr. Ishrat Hasan Enver, Metaphysics of Igbal, Lahore 1944; (52) Bashir Ahmad Dar, Iqbal's Philosophy of society and A Study in Iqbal's Philosophy, Lahore 1933 and 1944, respectively.

উপুঁতে লেখা: (১৩) ড: য়ুস্ফ হ'সায়ন খান, রহ'-ই-ইক বালে, হায়দরাবাদ, (দাক্ষিণাত্য) ২য় সং. ১১৪৪ : (১৪) প্রফেসর রাাষী এবং 'আলামাঃ 'আরণী, নক্প-ই-ইক'বাাল, লাহোর ১৯৫৬ , (১৫) লাভ ীফ আহ মাদ শিরওয়ানী, হণারফ-ই-ইক'ঝাল, নাহোর ১৯৪৭, (১৬) ও'লাম দান্তগীর রাশীদ, আহুণার-ই-ইক্'বালি, হারদরাবাদ, ( দাকান ) ১৯৪৪; (১৭) ডঃ 'আরিফ বাটালব'ী, ইক'বালে আওর কু'রআান, করাচী ১৯৫০; (১৮) সায়িল ওয়াছ ীদু'দীন, রোষগার-ই-ফাক ীর, করাচী, ২য় সং, ১৯৩৩; (১৯) धाव्यु'अ-आशामी नामित्र, रेक्'वाल-रे-कामित, আ'লামগত, ১৯৪৮ (২০) ডঃ 'আাশিক' হ'সারন বাটালেব'ী, ইক বালে কী আধিরী দো-সাল, করাচী ১৯৬১; (২১) নাম র হণারদারাাবাাদী, ইঞ্বাের আওর হণায়দারাাবাদে, করাচী ১৯৬১; (২২) 'জাতি রাাঃ বেগম, ইক্ বাাল, করাচী ১৯৫৬; (২৩) সাম্লিদ নামাীর নিয়ামী, মাক্ত্রাভ-ই-ইক্বাল, করাচী ১৯৫৭; (২৪) লাড ীফুলাহে বাদকী, হণরাতে-ই-ইক্বোল, করাচী ১৯৫৭। (२८) ए: भाषा: 'खावमु'त-१।यीम 'देवकाती, देक्'वात देवातीसी को नाज द भार्य, कदानी ১৯৫৭ : (२७) द्राप्त्रेप पार भाग नामाव ी. ইক্বাল আওর সিয়াসাত-ই-মিক্সী, করাচী, (২৭) কণাদ আহ'মাদ মিশ্লা আখ্ডার, ইক্'বালে কী তানক'ীদী জাাইখাঃ, করাচী ১৯৪৫ : (২৮) ডঃ আব্-সা'ঈদ ন্রু'দ-দীন, ইসলামী তাস'াওউফ আওর ইক্'বালি, করাচী ১৯৫৯ :

বাংলায় লেখা: (২৯) ড: মুহাম্মন শহীপুরাহ, ইক্বাল, নূতন'সং, চাকা ১৯৬৪; (৩০) ঐ বেখক, শিক্ওয়া: ও জওয়াব-ই-শিক্ওয়া:, নূতন সং, চাকা ১৯৬৪; (৩১) আ. ন. ম. বজলুর রশীদ, মহাকবি ইক্বাল, ৩য় সং, চাকা ১৯৫১;

ইক্রারে (افرار ), বীকৃতি। আসামী যদি বিচারক (কাদিন)-এর সম্মুখে বীকার করে যে, প্রতিপক্ষের দাবী সতা, তাহা হইলে মুসলিম আইন অনুবারী আর প্রমাণের প্রয়োজন নাই, বিচারক তৎক্ষণাথ তাঁহার রায় দিতে পারেন । বাজাবিক বুজিবিবেচনার অধিকারী কোন বরোপ্রাণ্ড ব্যক্তি বিচারকের পক্ষ হইতে
কোন চাগ ব্যক্তিরেকে ইক্রার করিলে তবেই তাহা বৈধ বিবেচিত
হইতে পারে। দোবের বীকৃতি আদারের জন্য চাপ প্রয়োগ সম্পূর্ণরূপে
নিবিছ, এফন কি সভাব্য কশাঘাতের বা নির্যাভনের ভয়ে কেহ
ইক্রার করিলে তাহাও অপ্রাহ্য। মুক্যদ্দমাটি সম্পত্তি বা চুজিবিষয়ক আইন সংক্রার হইলে যে-ব্যক্তি দাবী বীকার করে তাহার
রাধীনভাবে কার্য করার যোগ্যভা (রুশ্ন) থাকা চাই। কোন
মুক্যদ্দমার একবার সভ্যতা বীকার করিয়া পরে সেই ইক্রোর
অধীকার করা অবৈধ। তবে হ'ক্রেলাহ্ (আলাহ্র হক)-এর
প্রেছিতে শান্তিযোগ্য অপরাধ খীকার করিয়া পরে তাহা অবীকার
করা অবৈধ হইবেনা ('আয়ণাব চ.)।

ষে সকল শিশু বিবাহজাত নহে, মুস্লিম আইন অনুসারে তাহাদের জন্মদাতারূপে কোন দাবীর বা পিতৃত্ব বীকৃতির কোনই মূল্য
নাই। তবে কোন বৈধভাবে জাত শিশুর পিতৃত্ব যদি অনির্দিশী
থাকে এবং স্বামী স্পশ্টভাবে তাহার পিতৃত্ব বীকার করে, তাহা
হইলে অনা প্রমাশ নিপ্রাজন। শিশুর পিতৃত্ব তখন ইক্রার
ভারা প্রতিশ্চিত হইয়। যায়। কিন্তু বীকৃতি প্রকৃত অবস্থা বা
আইনের প্রতিশ্চল হইলে চলিবে না।

অন্যান্য ক্ষেত্রেও কতকগুলি অবস্থায় অন্য কোন প্রমাণ বাতিরেকে ইক্রারে থারা কাহারও বংশগত সম্পর্ক নিঃসন্দেহে প্রমাণিত হইতে পারে। দৃষ্টান্তঃ কোন বাালিগ মুসলিম পুরুষ কাহাকেও তাহার পিতা, ছাতা বা চাচা বলিয়া ঘোষণা করিলেই যথেতট। তবে জীবিত আছে, এমন কোন বাজির সহিত কেছ আন্মীয়তা দাবী করিলে সেই জীবিত বাজির সমর্থন চাই, যদি সে (এ জীবিত ব্যক্তি) নাাবাালিগ ত্ব বা মানসিক ছুটির জন্য বৈধ্জাবে সমর্থন দানের অবোগ্য না হয়। ইক্রারে যদি দূরতর প্রেণীর আন্মীর (মথা দ্রাতা বা চাচা) সম্পর্কে হয়, তবে ষে-সকল লোকের মাধ্যমে (য়থা প্রতা, পিতাসহ) দাবীকৃত আন্মীয়তার উত্তব হইয়াছে, তাঁহাদের ইতিপুর্বে মৃত হওয়া শর্ত।

প্রস্থা হৈ (১) ফিক্ত গ্রহসমূহে ইক্রার শীর্ষক অধ্যার-সমূহ: (২) C. Snouck Hurgronje, Rechtstoestand van kinderen buiten huwelijk geboren uit Inlandsche Vrouwen die den Mohammedaanschen Godsdienst belijden, (Verspr. Geschr. ii. 349—362); (৩) Th, W. Juynboll, Handb. d. islam. Gesetzes, S. 192 স., 314.

ইকামাত (নাটা), ইহা মূলত 'আরবী রিফাপদ কুটি'
হইতে সঠিত একটি ক্রিয়াবাচক বিশেষ্য। ইহার অর্থ প্রতিষ্ঠিত করা,
দণ্ডারমান করা, হির থাকা, বসতি ছাপন করা। ইসলামী পরিভাষায়
ইহা প্রান্তাহিক পাঁচ বেলা সালাতি এবং জুমু'আর সালাতের
ভাষাা'আত আরম্ভ হওয়ার ঘোষপা সূচক ।

ইহা বিতীর আমান (৪.)-রপে পরিগণিত। আমানে ব্যবহাত বাকাঞ্জির শেষের দিকে অর্থাৎ عن على النظر দুইবার বলিবার পর عن النظر ( অর্থ-এখন সালাতি আরম্ভ হইল ) দুইবার অভিরিক্ত বলিতে হয়। অতএব আমানের মধ্যে ব্যবহাত বাকোর সংখ্যা মেখানে ১৫টি, সেছলে হানাকীপের মতে ইকামাতে ব্যবহাত বাকোর সংখ্যা ১৭টি। কিন্তু ইমাম শাক্ষিত্তী ও আহ্ল হাদীছ সম্পুদারের মতে ইকামাতের মধ্যে ১১টি বাক্য। তাঁহারা প্রথমে আরাচি আক্যার চারবারের ছলে দুইবার, শেষার্ধেও দুইবার, কাণ্
কণামাতি'স'-সণলাঃ দুইবার এবং অন্যান্য বাকা এক একবার উল্চারণ
করিরা থাকেন। একাকী সণলাতে আনায় করিরেও ইকণামাতের
সাথে সণলাতে পড়া সুঘাত। ইকণামাতের উল্লেখ্য উপস্থিত মুসরীপণকে
সণলাতের জামাণভাত আরৱের সক্তেদান যাহাতে তাঁহারা কণতিশার
সোজা করিরা সারিবছভাবে ইমামের পশ্চাতে দগুরমান হন।
ইকণামাঃ শেষ হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই ইমাম উল্চেগ্রেরে তাক্বীর
উল্চারণ করিয়া সণলাত আরম্ভ করেন। ইমামের তাক্বীর
ভানিথার পর মুসরীগণ তাক্বীর বলির। সণলাতে যোগদান করেন।
অতঃগর তাহাদিগকে প্রতি কাজে ইমামের অনুসরণ করিতে হয়।

প্রস্থাকী ঃ হাদীছা ও ফিক্ত গ্রহণনি ছাড়াও ল. দিমাশকাী, রাহামাত্'ল-উদ্মাঃ ফী ইণ্ডিলাফি'ল-অংইদ্মাঃ, বুলাকা ১৩০০, পৃ. ১৪ গ.।

ইখ্তিয়াারু'দ্-দীন মুহ'াশ্মাদ ইব্ন বাখ্তিয়ারে খাল্জী ( اختیار الله بن بعد بن بعتیار خلجی ). वारवामाल अर्वश्रव মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠা করেন (১২০১ খৃস্টাব্দ, মতাররে ১>০২, ১২০৩, ১২০৪ খুগ্টাব্দ)। তিনি আফ্রানিস্তানের গরমনীর বা আধুনিক দশ্ত-ই-মার্দের অধিবাসী এবং তৃকীদের ধার্জ পোরভুক ছিলেন। তাঁহার বালকোর সন্দর্কে বিশেষ কিছু জানা যার না, তবে অনুযান করা হয় যে, ডিনি তাঁহার দেশের অন্যান্য অনেকের নার জীবিকার উদেশ্যে খদেশ ত্যাগ করেন। প্রমীতে সুরতানে মুহাশমাদ সোরীর সেনবিভাগে চাকুরী লাভে বার্থ হইয়া তিনি দিরীতে আসেন। সেইখানে সূত্রতাান কু'হু'বু'দ্-দীনের সহানুভূতি না শাইয়া তিনি বাদাউন-এ প্রমন করেন। বাদাউনের তৎকালীন শাসনকর্তা মালিক হিজবারু'দ্-দীন তাঁহাকে একটি চাকুরী দিয়াছিলেন। কিন্তু উচ্চাভি-লামী ইষ্তিয়াকে দ-দীন এই সামান্য চাকুরীতে সঙ্গট ছিলেন না। ফলে কিছু কাল পরে তিনি বাদাউন ত্যাপ করিয়া অযোধ্যায় আসেন। অহোধ্যার মালিক হ'সসাামু'দ্-দীন তাঁহাকে বর্তমানে মির্জাপুর জিলার ভাগবত ও ভুউলী (Bhagawat and Bhuili) পরগণার জায়গীর अमान अवर तार्खात भूवं जीमार**७ जीमाचत्रकीत माहिर्छ नियुक्त कर**त्रन। এইখানে তিনি পার্যবতী রাজাগুলির সংস্পর্ণে আসেন এবং নিজে একটি রাজ্য প্রতিষ্ঠার পরিকল্পনা গ্রহণ করেন। ইঙ্তিয়াকি দ্-দীন সৈন্য সংখ্যা বৃদ্ধি করত অতকিতভাবে অভিযান চালাইয়া প্রথমে দক্ষিণ-বিহার এবং পরে পশ্চিম ও উত্তর বাংলার অনেক এলাকা জন্ন করেন।

ক্ষিত আছে, বিহার জনার পর ইখ্তিয়াক্ল'ল-দীন বহ ধনরসসহ
কু'ত্'ব্'দ্-দীন আয়বাকের সহিত সাক্ষাৎ করেন এবং সুরতানে
কত্'ক সম্মানিত হইয়া বিহারে প্রত্যাবর্তন করেন। এইবার আরও
অধিক সৈন্য সংগ্রহ করিয়া তিনি নদীয়া এবং পরে লক্ষণাবতী বা
গৌড় জয় করেন (৫৯৯/১২০২)।. এই সমর বাংলার রাজা লক্ষণ
সেন নদীয়ায় অবছান করিতেছিলেন। নদীয়া অভিমানকালে
ইখ্তিয়াক্ল'দ্-দীন শুন্তগতিতে মূল বাহিনীকে পিছনে ফেলিয়া মায়
১৮ জন অছারোহীসহ লক্ষণ সেনের প্রাসাদধারে উপস্থিত হন এবং
অতর্কিতে আক্রমণ করেন। এই আক্রমণের ধবরে লক্ষণ সেন
দিশাহারা হইয়া নদীয়া হইতে পলাইয়া মান। এইভাবে বিনা মুজ
নদীয়া মুসলমানদের অধিকারে আসে। ইতিমধ্যে মূল বাহিনীও
ইখ্তিয়াক্ল'দ্-দীনের সহিত মিলিত হয়। তিনি ম্বজ্ঞপাবতীতে রাজ্যনী
ছাগ্র করেন। এই অঞ্জণাবতীই মুসজ্যান আম্বে জাক্নীতি সামে

পরিচিত হয়। গৌড় ঝারের পর আরও পূর্বদিকে অগ্রসর হইয়া তিনি বরের বা উত্তর বংগের অধিকাংশ অঞ্চল নিস্ন অধিকারে আনেন। এইডাবে তিনি পূর্বে ভিজা ও করতোয়া, দক্ষিণে পদ্মা নদী, উত্তরে দিনাজপুরের দেবকোট হইয়া রংপুর এবং পশ্চিমে বিহার পর্যন্ত বিকৃত এলাকায় নিস্ন অধিকার প্রতিশ্চা করিলেন ( ৪. মিন্হাাজ-ই-সিরাজে, তণবাকণাত-ই-নাসিন্নী)।

ইশ্তিরাক্র'দ্-দীন প্রায় দুই বৎসরকার তাঁহার নব প্রতিনিঠত রাজ্যের শাসন বাবছার বাস্ত থাকেন। অধিকৃত এলাক্রাকে তিনি করেকটি অঞ্জে তাপ করেন এবং সহযোগী সেনানায়কগণকে বিভিন্ন অঞ্জের শাসনকর্তা নিযুক্ত করেন। শাসন বাবছা সুস্তু করা হাড়াও তিনি লাশ্নৌতিতে একটি মুসলিম সমাজ প্রতিষ্ঠার জন্য চেণ্টা করেন এবং এই উদ্দেশ্যে বিভিন্ন স্থানে মস্জিদ, আদ্বাসাঃ ও খ্যানক্র্যাহ নির্মাণ করেন। তিনি বুঝিতে পারিয়ান ছিলেন, মুসলিম সমাজ প্রতিষ্ঠা বাতীত শুধু সামরিক শক্তির জেরে এতদকলে মুসলিম শাসন হায়ী হুইতে পারিবে না।

তিব্বত অভিযান বাখ্ডিয়ারের জীবনের সর্বশেষ সামরিক উলোগ (১২০৬ খৃ.)। প্রায় দশ হাজার সৈনোর এক বাহিনী লইয়া তিনি লাখ্নৌতি ভাগে করেন এবং উভয়-পূর্ব দিকে **কয়েক**-দিন চলার পর বর্ধনকোট নামে একটি শহরে পৌছেন। এই-খানে লোমতী নদী অতিক্রম না করিয়া তিনি **আরও উত্ত**র দিকে একটি পাথরের পেড়ু পার হইয়া জন্তুসর হন এবং সেতুটি পাহারার জন্য পুইঙ্গন সেনাগতির উপর দায়িত্ব অর্পণ করেন। কামরূপের রাজার রাজের ভিতর দিয়া তিনি তিকাত অভিমুখে অপ্রসর হইতে থাকেন। পথে ছানীয় সৈন্দের সহিত ভাঁহার ৰও ৰও সংঘৰ্ষ হয়। ইখতিয়াকা'ন্-দীন এই সংঘৰ্ষে **জয় লাভ** করিলেও তাঁহার যথেণ্ট সৈন্য ক্ষয় হইল । তিনি দেশে ফিরিবার সিদ্ধান্ত করিলেন; কিও ফিরিবার পথে তাঁহার সৈনাবাহিনী বিপুল ক্ষতির সম্মুখীন হইল**। পাধরের সেতুটির নিকট আসিয়া দেখি**-লেন শঙ্কুরা উহা বিনণ্ট করির। দিয়াছে এবং তাঁহার সেনাপতি-দয়ও সেইবানে নাই। একই সময় পার্বতা লোকেরা চারিদিক হইতে তাঁহার সেনাগরের উপর আক্রমণ চালায় । নিরাপায় হইয়া ইখ্তিয়ার সদৈনে। সাঁভরাইয়া নদী পার হন। এই ছানে তাঁহার বিশাল বাহিনী প্রায় সম্পূর্ণ ধ্বংস হইয়া যায় এবং মার ভার সংখ্যক সৈন্য লইয়া ডিনি দেবকোট ফিরিয়া আসিতে সক্ষম হন। দেবকোট অবস্থানকারে তিনি রোগে আক্রান্ত হন এবং শেকে ও ব্যর্থতার প্লানিতে ড়ালিয়া গড়েন। অলকাল পর এখানেই তিনি ইন্ডিকাল করেন (১২০৬ খু.)।

ইণ্তিয়াকে'দ-দীনের মৃত্যুতে সুসলিম রাজ্যের বিজ্তি সাময়িক-ভাবে বাধাপ্রাণ্ড হয়, সন্দেহ নাই। তবে তিনি যে সাহস. বীরত্ব ও পুরদর্শিতার পরিচয় দেন তাহা এই-দেশে মুসলিম লাসন প্রতিশ্ঠার ইতিহাসে বিশেষভাবে স্বর্গীয় হইরা রহিয়াছে।

প্রস্থুপঞ্জীঃ (১) সিনহাজ-ই-সিরাজ, ভাষাকণাত-ই-নাসিরী, ইং. অনু., ১ম খ., গৃ. ৫৪৮ গ.; Sarkar. the History of Bengal, 3rd ed., vol. 1l, University of Dhaka, 1976; (৩) আবসুল করিম, বাংলার ইতিহাস (সুবতানী আমল). বাংলা একাডেমী, চাকা, ১৯৭৭, গৃ. ৬৪—৮৯; (৪) অমেশ চল বন্ধুখনার, বাংলাদেশের ইতিহাস (প্রাচীন মূপ), প্রথম খণ্ড।

एः (क. बन. मार्कीन

ইখতিলাফ (نعارت) মতভেদ, ইজ্মাা' (প্র.)-এর বিপরী-ভার্থক, মুসলিম আইনে বিভিন্ন মাষ'হাবের বা একই মাষ'হাবের विভिন্ন ইমামের মধ্যে অ-মৌলিক বাাপারে, যথা--ফিক হ অথবা কারামের কতেক প্রতিপাদ্যে মতভেদ। সুর্ঝান ও হণদীছের ভিডিতে ছাপিত ইসলামের মলনীতিতে, মৌলিক 'আক'ীদাঃ (৪.)-তে এবং কর্তব্য ও অকর্তব্য সমন্ধীয় মূল আহ'কামে ইণ্ডিলাফের কোন অবকাশ নাই। 'আকণাইদ ও আহণকামের ব্যাখ্যার ইম্ভিলাফ সৃষ্টি হয় সাধারণত শাখা-প্রশাখায়। ছোটখাট মতানৈক্য স্বাভাবিক, এই মতের সমর্থনে হাদীছে উক্ত হইয়াছেঃ মুসলিমদের মধ্যে ইঞ্জিলাফ আরা।হর অনপ্রহ বিশেষ। এই হণদীছটি খলীকাদের কাহারো উজিক্সপে গুহীত : পরবতীতে হযরত (সণ)-এর প্রতিও আরোপিত হইয়াছে। ফি্কু'হ আলোচনার প্রায়ভ হইতে লিপিবছ এইরাপ ইখতিলাফের সম্পিট একটি উরেখযোগ্য সাহিত্য-ভাশ্বার সৃষ্টি করিয়াছে। ইমতিলাফি সহয়ে প্রাচীনত্য গ্রন্থের মধ্যে **রহিয়াছে** ঃ ইমাম আৰু যুসুক (র) রচিত ইমাম আৰু হণনীকাঃ (র) ও ইমাম আর্-আওয়া'ই (র)-এর মধ্যে এবং ইমাাম আব হণনীফাঃ ও ইমাাম আৰু লার্লা৷ (র)-এর মধ্যে ইণ্ডিলাফি সম্প্রকীয় পুত্তকওলি (কায়রো, ১৩৫৭, ইমাাম শাফি'ঈ (র) রুত "আল-উম্ম" ৭খ, ৩০৩ পৃ. এবং ৮৭ প.). ইরাক ও মদীনার ফাকে ীহদের মধ্যে ইশ্তিলাফি সম্বন্ধে ইমাাম মুহৰামাণ আৰ-শায়বাানী (র)-কৃত কিতাাবু'ল-হৰজ্জ (লখনৌ ১৮৮৮, ত. উম্ম ৭খ, ২৭৭ প.)। কিতাবে ইখ্ডিলাফি মাাজিক ওয়া'ল-শাফি'ঈ (উম্ম, ৭খ, ১৭৭ প.); শাফি'ঈ (র)-কৃত কিতাাৰু ইখ্ডিলাফি 'আলী ও 'আবদুলাহ ইব্ন মাস্'উদ (রা) (উম্ম, ৭খ, ১৫১ প.)। শেষোজা এছে ইরাকীগণ 'আলী (রা)ও ইবুন মাসণ্টদ (রা) কর্ত্র পহীত হণদীছ সম্বন্ধ যে-সকল বিষয়ে মতভেদ প্রকাশ করেন, তাহা উল্লিখিত হইয়াছে।

259 कि Snouck Hurgronje, in RHR, xxxvii. 178 अ. (verspr. Geschr. ii. 306 अ.; (२) Goldziher, Die Zahiriten. P. 94-102. (७) do., Vorlesungen uber den Islam. p. 51-53; (৪) do., in Beitrage zur Religionswiss., by the Society for the Study of Religions in Stockholm, i. (1913/1914), p. 115—142; (৫) F. Kern, in ZDMG., lv. 61-73 and his Introduction (Arabic) to his edition of Tabari, हेन्सिका के न्यार्थ (कार्या के कार्य); (७) J. Schacht, Das konstantinopler Fragment des kitab Ikhtilaf al-Fuqaha' des Abu Ga'far Muh. b. Garir al-Tabari, Leyden 1933; (٩) do., The Origins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford 1950); (৮) A. J. Wensinck, The Muslim Creed, Cambridge 1932, index.

অধিতীরত্বের উপর জোর দের এবং তাঁহার কোন সমক্ষেত্র অধিত্ব অধীকার করে। তক্ষন্য ইহা সূরাতু'ল-ইথ্বাসে অকর সরাত্ত'ত-তাওহ'ীদ নামে অভিহিত হয়।

(अके उभाजनाव जाजााक्ये अक्यां लक्का ना क्या. दंदर क्लंड দার্ম বা বাসনা পোষণ ( তু. Goldziher. Vorlesungen, p. 46 -করা হয় সেই সবই নিয়ক রূপে পণ্য। জার-পণ্য যাত্রীর প!রিক্তাষিক উপরোক্ত खर्च ভিল ইখলাস ৰঙ হইলঃ কোন কর্মে ৩ থ একটি মাত্র **ছারা অনুপ্রাণিত হওরা। দল্টারম্বলে বলা যার,** যে **ব্যক্তি** তথু লোক দেখাইবার ইব্যা ডিকা দেয়, অন্য কোন উদ্দেশ্য না থাকে, তাহার এই কর্মষ্টিতেও এক ধরনের ইছল্লাছ **রহিরাছে,** তবে তাহা সভ্যিকার মু'মিনের ইখলাসে নহে 'ইখ্লাস' এক মার আল্লাহ্র নৈকটা বা সন্তুল্টি লাভের চেল্ট এবং এই আদৰ্শকে যাবতীয় আনুষ্ঠিক চিন্তা হইতে যুদ্ রাখা বুরায়। এই অর্থে ইহা ১১, ও ক্রক্ত অর্থাৎ যথাক্রমে লোককে দেখান বা শোনান-এর বাসনার বিপরীতার্থক ৷ ইখলাসে চার ষাবভীয় আনুষ্ঠানিক বা অনানুষ্ঠানিক কার্যকলাপে নিঃরার্থপরত এবং একমার আলাাহ্র প্রতি অনুর্জিতে বিয় উৎপাদ্ক স্বার্থপর উপাদানের বিলোপ। ইখলাসেণর সর্বোচ্চ পর্যায়ে ইখলাসেণ্ড চেতনাটিও অৱহিত হইতে হইবে এবং ইহকালে বা প্রকাশে আলাহর পুরকারের সর্বপ্রকার চিত্তা বিসর্জন দিতে হুইবে আল্-কু-শায়রী, আর-রিসালাতু ফী 'ইলমি'ত-তাসণওউফ. काम्रद्रा ১७১৮, भृ. ১১১-८ ; जान-हाजार ी, मानाधिव म-नाहिजीन কামরো ১৩২৬, গু. ১৬ গ.; আল-গণম্যালী, ইহ'য়া', কামরে ১২৮২, ৪খ, ৩২৩-৩৩২, ed. with Commentary of al-Murtada, Cairo 1311, x. 42 %., transl. by H. Bauer. Islamische Ethik, l. uber Intention, reine Absicht' u. Wahrhaftigkeit etc., Halle a. S. 1916, p. 45 n.; R. Hartmann, al-kuschairis Darstellung des Sufitums (Turk, Bibl., vol. xviii) p. 15 a., 59, 60.

C. Van Aremdonk (S.E.I. )/ডঃ এম. আবদুর কাদের

১। 'আলী আল-মুরতাদায়া, ২। আল-হাসান আল-মুক্তাবাা, ৩। আল-হাসায়ন আশ-শাহীদ , ৪। 'আলী বায়্নু'লআবিদীন আস-সাজ্জাদ , ৫। মুহাম্মাদ আল-বাকি র , ৬।
জা'কার আস-সাদিক , ৭। মুসা। আল-কাজি ম , ৮। 'আলী আররিদণা , ১। মুহাম্মাদ আত-ডাকাী , ১০। 'আলী আন-নাকাী,
১১। আল-হাসান আল-আস্কারী আয-যাকী, ১২। মুহাম্মাদ
আল-মাহ্দী আল-হাজ্রাঃ ।

এইডাবেই ৫ম/১১শ শতাব্দী হইতে শী'আএদের মধ্যে সুনির্দিত্টরূপে

রূপে ইমামা তর উত্তরাধিকার স্বীকৃত হট্যাছে; কিন্ত এই সশুদায় নিজেদের মধ্যে সর্বদা মতৈক্য রাখিতে পারে নাই। একদা ইহারা অন্যুন একাদশটি দলে বিভক্ত ছিল; কোন দলেরই বিশেষ কোন নাম ছিল না । তাহাদের মধ্যে দলীয় মতপার্থক্যের নমুনা এই ্ঠ। অল-হণসান আল-'আস্কারী মারা যান নাই. তিনি অনুপছিত মাত্র; ২। নিঃস্তান অবস্থায় আল-হণসানের শৃত্যু হয়, কিন্তু তিনি মৃতদের মধ্য হইতে প্রত্যাবর্তন করিবেন: ৩। আল-হণসান ভাঁহার প্রাতা জা'কারকে উইল সূত্রে মনোনয়ন দান করেন ; ৪। উত্তরাধিকারীহীন অবহায় জা'ফারের মৃত্যু হয়, ৫। 'আলী (রা)-র পুর মুহ্।ল্মাদই ইমামে, ৬। মুকুর দুই বৎসর পূর্বে আল-হণাসানের এক পুর হয়, তাঁহাকে মুহণখ্মাদ নামে অভিহিত করা হইত। ৭। তাঁহার বাস্তব একটি পুত্র ছিল, কিন্তু পিতার মৃত্যুর আট মাস পরে তাঁহার জন্ম হয়; ৮। আল-হণসান নিঃস্থান অবস্থায় মৃত্যুবরণ করেন এবং মানুষের পাপের দয়েন পৃথিবী ইমাামশুনা রহিয়াছে; ১। আল্-হণসানের একটি পুর ছিল, কিন্ত তিনি অপরিচিত থাকেনঃ ১০। একজন ইমামের অন্তিত্ব অপরিহার্য। কিন্তু তিনি আল-হ'াসানের বংশধর কিংবা বংশধর নহেন—তাহা জানা যায় না; ১২। 'আলী আর-রিদণার পর ইমাামাতে ছেদ পড়িয়াছে এবং সর্ব-শেষ ইমামের প্রতীক্ষা করা হইতেছে; এই মতের কারণে শেষোক্ত দলের নাম ওয়াকি ফিয়া। অর্থাৎ যাহারা ইমামের মৃত্যু সম্পর্কে তাহাদের রায় মূলতবী রাখে।

ইছ'নাা 'আশারীয়াঃ সম্পুদায়কে প্রথম দিকে কণ্ডণশ্বস্থাঃ (ত্রিকট) বলা হ'ইত, কারণ তাহারা ছিল ওয়াাকি ফিয়াাঃদের বিপরীত অর্থাৎ ইমামের মৃত্যুর বান্তবতার বিশ্বাসী, অথবা অন্যান্যদের মতে থেহেতু তাহারা জা'ফারের পুর মুসা৷ আল-কাজি'মের পর ইমাামাতের ক্রম ছিল্ল করে। উদ্দেশ্য একচেটিয়াভাবে ইমাামাত তাঁহার বংশ-ধরদের মধ্যে সীমাবন্ধ রাখা। অন্যেরা মুসাা-র মৃত্যুর পরে 'আলী আর-রিদাকে বাদ দিয়া **তাঁহার (মুসারি) পূর আহ**ু-মাদের ইমাামাত স্বীকার করে। ইহাও বলা হয় যে, আলী আর-রিদশার পুর মৃহশ=মাদ তাঁহার পিতার মৃত্যুকালে অভ্যন্ত অহবয়ঞ ছিলেন বলিয়া তাঁহার নিকট হইতে ইম্যামাতের প্রয়োজনীয় প্রশিক্ষণ গ্রহণ করিতে পারেন নাই। অন্যেরা তাঁহার ইমাামাতের অধিকার শীকার করিতেন, কিন্ত তাঁহার কোন পুর, মূসাা—ন্য 'আনী, তাঁহার উত্তরাধিকারী হইবেন—এই প্রশ্ন উত্থাপন করেন। 'আলীর পরে জা'ফার ও আল-হণসানের উত্তরাধিকার সম্বন্ধেও একই প্রশ্ন উত্থাপিত হয়। থাহারা আল-হণসান অ।ল-'আস্কারীর ইমাামাত ফ্রাকার করিত, ডাহারা মনোনীত ইম্যামকে একজন অভ ব্যক্তি বলিয়া বৰ্ণনা করিত। তব্দন্য আপত্তিকারীয়া ভাহাদিসকে "আল-হিংমারিয়ায়" বলিয়া অভি-হিত করিত। আল-হণসানের মৃত্যুর পরে কেহ কেহ মিখ্যা দাবী-দার জাক্ষার নামধারী যিনি কোন দাসীর গর্ভজাত পুরকে ইমাামরূপে প্রহণ করে; কারণ ভাহাদের মতে আল-হাসান কোন সন্তান রাখিয়া যান নাই।

সণকাবণী শাসকগণ মুসা। আলু-কাজি মের বংশধর বলিয়া দাবী করেন , তাঁহারা শী'ঝাঃ, বিশেষভাবে ইছ'না। 'আশারীয়াঃ মতবাদকে পারস্যের রাষ্ট্রীয় ধর্মে পরিণত করেন । এখনও উহাই রাষ্ট্রীয় ধর্ম। শাছ্ ইস্মাাখিল (১০৬/১৫০০) তাঁহার সিংহাসনারোহণের পর আবাংরবারজানের প্রচারকণিগকে শৃত্'বার প্রশ্তিসহ বার ইমামের

नाम উল্লেখ করিতে এবং মূজার্'বি'নলগকে "আমি সাক্ষ্য দিতেছি যে, 'আলী আলাহ্র ওরালী" এই শী'আঃ বাকাটি আয়ানের সহিত যোগ করিতে আনুচানিকভাবে আদেশ দেন। সৈনারা যে-কোন আগত্তিকারীকে হত্যা করিতে জাদিস্ট হয়। গারস্যবাসীদের মধ্যে বার-ইমামী মতবাদ অসাধারণ ওক্লছ লাভ করিয়াছে। তাঁহাদের মতে প্রণ্টার সহিত একাক্স পুরুষ হিসাবে এই ইয়ামেলপ পৃথিবীর গতি নিয়ন্ত্রিত করেন এবং উহার সংরক্ষণ ও পরিচালনা করেন, তাঁহাদের অনুসরণে সার্বিক মৃক্তি, অবাধ্যভার সমূহ বিনাশ ( Gobineau. Religions et philosophies, ৬০ ), তাঁহালের পরিচালনা, তাঁহাদের সুপারিশ (گو سل) অপরিহার্ষ। তাঁহাদের জন্য বিশেষ সূরসম্বলিত প্রার্থনা নির্ধারিত আছে ৷ 'আলী (রা) এবং ফাাতি'মাঃ (রা)-এর কাছে রবিবার খুবই পুণাময়, প্রত্যেক **দিনের বিভীয় ঘণ্টা** আল-হ'াসানের কাছে, তৃতীয় ঘ**ণ্টা অ**াল্-**হ'সায়নের কাছে, চতুর্থ** ঘন্টা যায়্নু'ল-'আাবিদীনের কাছে পবিষ্করণে গণ্য **করা হয়।** তাঁহাদের কবর ষিয়‼রাতে বিশেষ প্রকার লাভ হয় (সৃহণ≖মাদ রিদ'া, काषाञ्'ल-भूलप ) i

গ্ৰন্থ পঞ্জী 💲 (১) আল-বাগ দাাদী, আল-ফার্ক', গৃ. ৪৭ ; (২) ইব্ন হ'াষ্ম, আল-ফাগ্'ল, তু. I. Friedlaender, The Heterodoxics of the shiftes, Index, (৩) আশ-শাহরাজ্ঞানী, পৃ. ১৭, ১২৮ গ (transl. Haarbrucker. p. 25, 193 প.), (৪) আৰু প-মা'আলী, বায়াানু'ল-আগ্য়াান, সন্ধা, 'আব্যাস ইক'বালে, তেহরান ১৩১२ ; (৫) जाम-निशादिवाक्त्री, जाल-बागीम्, २४, २৮५-৮ ; (७) মুতণহ্হার ইব্ন তণাহির আল-মাক্'দিসী ( Psoudo-Balkhi ), কিতাাবু'ল-বাদ', ed. and transl. Cl. Huart, V. (1916), পু. ১৩২ প.। (৭) Ibn Babuyo al-Kummi, বিভাগু কামাালি'দ-দীন etc., আংশিক সম্পা, Moller, (Beitr Mahdi lehre des Islams, Heidelberg 1901); (৮) আল-ছি-মী, আল-বাবে'ল-হণাদী 'আশার, Transl. W. M. Miller (London 1928); (a) Goldziher, Vorlesungen, Index, H. Zwolfer; (30) D. M. Donaldson, The Shi'ite Religion, London 1933, (55) R. Strothmann, Die Zwolfer Schi'a, 1916. Cl. Huart (S.E.I.)/ড: अम. खावपूज कारनज

ইজতিহাদে (১৬৯), কোন কিছু হাসিলের উদ্দেশ্যে সর্বাধীন চেণ্টা। ইসলামী পরিভাষার শারী আতের কোন নির্দেশ সন্ধর্কে সূচু জান লাভের উদ্দেশ্যে সর্বাধীন চেণ্টা ও সাধনার নাম ইঙ্তিহাদে। পবিত্র কু'রআান ও সুনাঃ-র ভিত্তিতে কি'রাাস (৪.) প্ররোদ করিরা ইঙ্তিহাদে করা হইরা থাকে। ইসলামের প্রথম কুলে কি'রাাস এবং ইঙ্তিহাদে একই অর্থে ব্যবহাত হইত (দেখুন শাক্ষিম, রিস্যালাঃ, কারক্ষী ১৩১২, পৃ. বাাবু'ল-ইজ্মাা')। বিনি ইঙ্তিহাদে করেন তাঁহাকে মুজ্তাহিদ বলা হর। সক্ষাক্তরে যে ব্যক্তি বিচার-বিবেচনা ব্যতিরেকে অগরের মত মানিয়া লব, তাহাকে মুক্'গারিদ বলা হয়।

পবিত্র কু'রজানে বহু সংখ্যক আয়াতে বিভিন্ন বিদরে চিডা, নবেষণা ও সাধনার নির্দেশ রহিয়াছে। হ'াদীছ' শরীকে বর্ণিত জাহেঃ রাস্ব (স') মু'জায়' ইব্ন আজ-জাবালকে আমীর নিযুক্ত করিয়া রামানে পাঠাইবার সমর জিভাসা করিলেন, "হে দু'আমে'! ভূমি তথার কিভাবে বিচার-মীমাংসা করিবে ?" মু'আমে উভর করিলেন, ''আলাহ্র কিভাব অনুসারে।" রাসুল (স') বজিলেন, "মদি ভূমি কু'রজানে কোন নির্দেশ খুঁজিয়া মা গাও ?" মু'আমে বজিলেন,

"ভাহা হইলে আমি নবীর স্থাতের অনুসর্থ করিব।" রাস্থ (সা) বিরিজন, "বিদি তুমি সুয়াতেও ঐরগ কিছু না পাও?" মু'আমি বিরিজন, "ভাষা হইলে আমি আমার বিবেচনা প্রয়োগে (সমাধান লাভের) বখাসাথা চেল্টা করিব ও ভাহাতে কিছুমার রুটি করিব লা।" গুখন রাস্থা (সা) ভাঁহার বক্ষে মৃদু করাঘাত করিয়া বিরিজন, "সমন্ত প্রশংসা আলাহের জনা মিনি ভাঁহার রাস্তার দূতকে ভাঁহার (আলাহের) সন্তুলিইর পথ প্রদর্শন করিয়াছেন" (মিশকাছি'জনাস নার্যাথীই, দিল্লী, ৬২৪ পৃ.)। অপর এক হণদীছে বর্ণিত আহে, নবী (সা) বলিয়াছেন, "মিদ কেছ ইজ্তিহাদে করিতে বাইয়া ভুলও করিয়া বনে ভাহা হইলেও সে উহার জন্য একটি পুণা হাসিল করিবে। পঞ্চাছরে ভাহার ইজ্তিহাদে ঠিক হইলে সে উহার জনা ভিতৰ পুণা পাইবে।"

ইজ্ভিহাদে সাধারণত তিন প্রকার ঃ

- ১। ইছ্তিহাদে মুভ্লাক বা বাগক ইজ্তিহাদে: ইহা কোন
  নিদিষ্ট মাষ-হাবের মধ্যে সীমাবছ বা মাস'জালার সহিত যুক্ত নথে,
  বরং ধমীর সমত জাহ'কামের মধ্যে পরিব্যাণ্ড। ইহা সর্বোচ্চ প্রকারের
  ইক্তিহাদে। এই প্রকারের ইজ্তিহাদের জনা মুজ্তাহিদেশে অবশাই
  কুর'জান, সুনাঃ, ইজ্মাা' ও কি'রাাস এবং উহাদের সহিত সম্পর্কিত
  ভান-বিভানের অধিকারী হইতে হইবে। 'আরবী ভাষার তাঁহার যথেণ্ট
  দখল থাকা একার প্রয়োজন। অধিকত্ত কু'রআান ও সুমাঃ বণিত
  আদেশ-নিবেধ, উহার জেণীসমূহ এবং যুক্তি-প্রমাণের ধারা ও পছতি
  সম্পর্কে তাঁহাকে অবশাই গারদেশী হইতে হইবে। বিনিল্ট স'াহ'াবীগণ
  এবং প্রথম প্রেলীর ইমামেগণ্ট এইরাণ ইজ্তিহাদের অধিকারী
  হিলেন। প্রস্কৃত উল্লেখযোগ্য যে, শারী'আতের মাবতীর আদেশনিমেধ সম্পর্কে পুথানুপুথ ভানের অধিকারী হওয়া মুজ্তাহিদের পক্ষে
  অত্যাবশ্যক নহে বরং যে মাস্'আলাঃ সম্পর্কে ইজ্তিহাদে করিবেন
  সেই সম্পর্কে পুথানুপুথ ভানের অধিকারী হইতে হইবে।
- (২) ইজ্তিহাদে ফি'ল-মাষ্-ছাব বা নির্দিষ্ট কোন মাষহাবের সহিত সম্পর্কিত ইজ্তিহাদে: কোন মাষ্-হাবের প্রতিচাতা
  (ইমাাম) কর্তৃক প্রবর্তিত ধারা ও পছতি অনুসরণে এই প্রকারের
  ইজ্তিহাদে সাধিত হইয়া খাকে: উহা প্রথম প্রকারের ইজ্তিহাদ
  ক্ষতে নিশ্ম ভরের: ইমাাম আবৃ হ'নীফাঃ (র)-এর অনুসরণে
  ইমাাম মুহ'লমাদ ও আবৃ য়ুসুফ (র) এবং ইমাাম শাফি'র (র)-এর
  অনুসরণে ইমাাম নাওয়াব'ী এই শ্রেণীর সুজ্তাহিদগণের অভত্তি
  ছিলেন।
- (৩) ইজ্তিহাদ ফি'ল-ফাতওয়া অর্থাৎ বিভিন্ন ফাত্ওয়া সম্পর্কে ইজ্তিহাদে: এই প্রকারের ইজ্তিহাদে যে সকল মাস্'আলাঃ সম্পর্কে ইজ্তিহাদে করা হয়, মুজতাহিদের গক্ষে ওয়ু সেই প্রকার মাস্'আলাঃ সম্পর্কে অভিত হওয়াই বংধণ্ট। ইহা দিতীয় প্রকারের ইজ্তিহাদে হইতেও নিশ্নমানের। বিভিন্ন মাস্'হাবের সুক্রীসভ মুজ্তীসণ এই শ্রেণীর মুজ্তাহিদের অত্তু তি:

অনেক ক্ষেত্রে একই মাস'আলাঃ সুন্দর্কে বিভিন্ন মুজ্তাহিদ বিভিন্ন মত প্রকাশ করিয়া থাকেন। এইরাগ ক্ষেত্রে প্রৱ উঠিতে পারে যে, তাহান্দর প্রত্যেকর অভিমতই সঠিক ও প্রহণযোগ্য কিনা। ইহার সমাধান করে ধলা হইয়া থাকে যে, মুজ্তাহিদসপের অভিমত যদি পরন্দর-বিরোধী না হয় ভাহা হইলে ক্ষেত্র বিশেষে উহার প্রত্যেক্তিই সঠিক বিরোধী না হয় ভাহা হইলে ক্ষেত্র বিশেষে উহার প্রত্যেক্তিই সঠিক বিরোধী না হয় ভাহা হইলে ক্ষেত্র বিশেষে উহার প্রত্যেকতিই সঠিক বিরোধী বিবেচিত হইতে পারে। প্রভাতরে পরন্দর-বিরোধী অভিমত ইইলে—হানাফীদের মতে, কাত্ওয়াগ্রেরির মধ্যে যে কোন একক্টির অনুসর্গণ করা বাইতে পারে। প্রস্তুত উল্লেখযোগ্য যে, কোন

বিষয়ে কোন যুজ্তাহিদের ইঞ্তিহাদে জুর প্রমাণিত হইলে তঁতে। গক্ষেউজ মত পরিহার করা একার কর্তবা।

সাধারণত মনে করা হয় যে, বর্তমান কালে ইজ্তিহাদের বার সংগ্রনাহারও পক্ষে এই মুগে ইজ্তিহাদে করা সভব নহে। কিব প্রকৃতিবদ্ধি করা সভব নহে। কিব প্রকৃতিবদ্ধি করা ইংগ একটি প্রাপ্ত ধারণা। কেননা, বর্তমান মুগে যদি কেব ইজ্তিহাদের জন্য আবশাক বাবতীয় ওপ ও জানের অধিকারী হন্তাহা হইলে নিদিস্ট সীমা ও শুর্ডাধীনে ইজ্তিহাদে করা তাঁহার পক্ষে অবৈধ ও অসত্তব নহে।

প্রস্থানীঃ (১) কাশ্লাক, ইস্-ডি'লাহাণাডু'ল-ফুন্ন, ১৯. প. ১৯৮। (২) Dictionary of Islam, P. 197, 199, (৪ স. ১৯৮। (২) Dictionary of Islam, P. 197, 199, (৪ সি. ৪৮)। (৪) উস্ল-কারাকী, শার্হ ভান্কাহি, কুস্ল ফি'ল-উস্ল, কাররো ১৩০৬, প. ১৮ প., (৬) ঐ প্রস্থের হণাশিয়ার, কুওরারনী কৃত ওরারাকণাত-এর উপর মাহারী কৃত শার্হ-এব আহামাদ ইব্ন কার্মিম-এর শারহ্, প. ১৯৪ প। (৭) Snouck Hurgronje, Le Droit musulman, in RHR, XXXVii., বি. খা। (৮) review of Sachau's Mohammedanisches Recht, in ZDMG, liii, 139, প. (Versp. Geschr. ii 369)। (১) Juynboll, Handb. d. Islam, Ges., p. 32 প. । D. B. Macdonald (S. E. I.)/মুহ্ম্মদ আরাউদ্দীন আমহারী

ইজমাা' (إحماح), একমত হওয়। রাস্ল (সা' -এব ইন্তিকালের পর ধর্মীয় যে কোন ব্যাপারে মুসন্ধিম সম্পুদায়ের বিশিষ্ট মুজ্তাহিদগণের একমত হওয়াকে পরিভাষাগতভাবে ইজ্মাা' বলা হয়। যে চারিটি উস্ল বা মূলনীতি অনুষায়ী ইসলামের বিধান-সমূহ হিরীকৃত—ইজ্মাা' উহাদের অন্যতম। সু'রআান এবং সুয়া:-র পরেই ইহার হান।

পৰির কু'রআনের বিভিন্ন ছানে পরোক্ষভাবে ইজ্মাা'র প্রতি ইরিত করা হইরাছে। হ'াদীছ' শরীক্ষে বর্ণিত আছে, নবী (স') বলিয়াছেন ই আমার উদ্যতগণ কথনও কোন ভাত বিষয়ে একমত হইবে না। সাধারণত বে-সকল বিষয়ে মতভেদের হল্টি হয় উহার কোন কোনটিতে ইজ্মাা' হইরা থাকে। ইজ্মাা' কোন নির্দিত্ট পরিষদ বা কাইন্সিলে ছির করা হয় নাই। ছাভাবিকভাবে এবং কুমাণবরে মুসলিম সম্প্রদায়ের বিশিল্ট মুজ্তাহিদগণের মাতকোইহা সাধিত হইরা থাকে। উল্লিখিত উপায়ে কোন ইজ্মাা' সাধিত হইরা থাকে। উল্লিখিত উপায়ে কোন ইজ্মাা' সাধিত হইরা থাকে। উল্লিখিত উপায়ে কোন ইজ্মাা' সাধিত হইরা তাহা দলীল (হংজাত)-রূপে ছীরুতি লাভ করে। যে ইজ্মাা' দলীরে পরিপত হয় তাহা মানিরা চলা প্রভাকে মুসলমানের কর্তবা। অধিকত কোন ইজ্মাা' দলীরে পরিপত হইলে উহা পরবর্তী সমত্ত মুসের জনাই প্রহণীর হইবে।

ইজ্মা। প্রধানত দুই প্রকার: (১) ইজ্মা। ও'স্-সাহা।বাঃ
বা সাহা।বীগণের ইজ্মা। (২) ইজ্মা। ও'ল-উদ্মাঃ বা মুসলিম
সদ্রদারের ইজ্মা। সাহা।বীদের ধ্রং। বিশিচ্ট মুজ্তাহিদগণ
বে সকল বিষয়ে একমত হইয়াছেন উহাকে ইজ্মা। উ'স-সাহা।বাঃ
বলা হয়। গলাভরে সাহা।বীদের পরবতী মুগে মুসলিম সম্প্রদারের বিশিচ্ট মুজ্তাহিদগশ যে সকল বিষয়ে একমত হইয়াছেন ভাহাকে ইজ্মা।উ'ল-উদ্মাঃ বলা হয়। ইজ্মা।উ'ল্স্সাহা।বিকে দলীলরাগে প্রহণ করা সন্দর্কে অধিকাংশ 'আালিম
একমত হইলেও ইজ্মা।উ'ল-উদ্মাঃ-র দলীল হওয়া সন্দর্কে
'আালিমদের মধ্যে মতভেদ রহিয়াছে। কোন কোন 'আারিসের

মতে সাহণাবীদের বৃধে ইজ্মা। সন্তবগর হইরা শাক্তিও পরবতী যুগে মুসলিম জাহানের বিজ্তির দক্ষন এবং বিভিন্ন মাষ্হাব ও মতবাদের হাটি ইওয়ায় কোন ইজ্মা। সঙ্বপল্প হয় নাই। আহল আল-হাদীছা সম্প্রদায়ের মতে উজ্ কারণে সাহানীদের ইজ্মা। ব্যতীত অন্য কোন ইজ্মা। দলীলরাপে শ্বীকার্য নহে। অন্যক্ষে দী আঃ সম্প্রদায় কখনও সুনী সম্প্রদায়ের ইজ্মা। শ্বীকার করেন না। সুনী সম্প্রদায়ের বিশিষ্ট মুজ্তাহিদগণ ষে সকল বাাপারে একমত হইয়াছেন উহাকে তাঁহারা ইজ্মা। উল্বাং-র গুরুত্ব দান করেন না।

ইজ্মাা সাধারণত তিন প্রকারে সাধিত হইয়া থাকে: (১) কণ্ডল বা কথায়, (২) ফি'ল বা কার্যে, (৩) তাকারীর বা সমর্থনে এবং উহা মথাক্রমে আল-ইজ্মাা'উ'ল-কণ্ডলী, আল-ইজ্মাা'উ'ল-ফি'লী এবং আল্-ইজ্মাা'উ'ত্-তাকারীরী নামে অভিহিত হইয়া থাকে।

কোন কোন ক্ষেত্র নিদিণ্ট ছান বা শহর এবং বিশেষ সম্প্রদায় ও মাষ হাবের বিশিণ্ট মুজতাহিদগলের অভিমত ইজ্মাা'-রূপে গণ্য হইয়াছে । ইমাাম মাালিক ইব্ন আনাস (র) মণীনাবাসী 'আালিমদের ঐক্যমত ও কার্যকলাপকেই প্রধানত ইজ্মাা'-রূপে প্রহণ করিয়াছিলেন । অনুরূপভাবে কুফা ও বসরাবাসী 'আালিম-গণের ঐক্যমতও অনেক সময় বিশেষ ইজ্মাা'-রূপে পরিগণিত হইয়াছে । অধিকত্ত কখনও নিদিণ্ট মায্হাব এবং সম্প্রদায়ের বিশিণ্ট মুজ্তাহিদগণের অভিমতকেও ইজ্মাা'-রূপে উল্লেখ করা হইয়াছে । যথা, "সুলী 'আালিমদের ইজ্মাা', হানাফী বা শাফি'ই 'আালিমদের ইজ্মাা' ইত্যাদি ।

প্রস্থানী : (১) শাফিন্ট, রিসালা:, সম্পা., কাররো ১৬১২, পৃ. ১২৫ প.; (২) আল-কারাফী, শার্হ তান্কীহাল-মুগুল ফিল-উসুল, সম্পা., কাররো ১৬০৬, পৃ. ১৪০ প.; আরও ঐ হাালিরা, পৃ. ১৫৬ । (৩) Goldziher, Zahiriten. p. 32 প.; (৪) do., Muh. studien, ii. 85, 139, 214, 284; (৫) do., vorlesungen, by index; (৬) Snouck Hurgronje, Le Droit Musulman, in RHR, xxxvii., পৃ. 15 প., 174 প. (-Verspr. Geschr. ii. 296 প., 303 প.), (৭) Juynboll, Handb. des islam Gesetzes, p. 46-49; (৮) Bergstrasser, Grundzuge des isl. Rechts, Index; (১) আলী আবৃদ্যুর-রাধিক, আল-ইজ্মাা ফিশ-শারী আতি ন-ইসলামিরাা;, কাররো ১৯৪৭; (১০) আলী কাশ্লাফ, ইস ডি লাহ্ মতি লক্নুন, পৃ. ২৬৮; (১১) Dictionary of Islam, p. 197; (১২) The Religion of Islam. p. 29-31; (১৬) নুরু লন্তরাার, p. 23, উসুল।

D. B. Macdonald (S. E. I.) মূহত্মদ ভালাউদীন আল-আৰ্থারী

ই'তিক'লৈ (এটিন), কোন বিশয়ে বিশেষরূপে বিশাস।
ইহা গুধু ইংরেজী Thinking ও জার্মান Glauben-এর অর্থে
ব্যবহাত হইতে গারে অথবা ইহাকে সম্পূর্ণরূপে নিশ্চিত অনুভূতির
অর্থেও ব্যবহার করা হয়। লকটি যথন বিশেষ কোন ধর্মতাত্তিক
কতে বিশ্বাস সম্পর্কে ব্যবহাত হয় ( Lane, Dozy, supplement )
তথন ইহা 'তাস'লীক' ( কোন বন্তকে সত্য বলিয়া দ্চভাবে প্রহণ )এর সমার্থক। ইমানের সহিত ইহার গার্থক্য এই বে, কাহারও
কাহারও মতে ইকারারে ও 'আমান ( শ্রীকৃতি ও কর্ম ) ইমানের

অভৰ্তি। আনু-ভাক্তাখোনী ভংকত আৰু গাইদ নাসাফী-র ভাষ্যে ( সম্পা. কাররো ১৬২১, পৃ. ৭ ) ব্যবিষ্ণাহ্নে যে, শারী'রাভের কতক-ওনি আহ'কামের সন্দর্ক হয় কর্মের সহিত। এইরুস আহ'কাম-কে वता एग्न। कर्न) عملية छ (भाषा) عملية و পক্ষা**র**রে অপর কতকণ্ডলি **আহ্ কা।মের সন্দর্ক হয়** বিশ্বাসের (ই'তিক'াদ ) সহিত। এইওলি أصلية –মূল) ও ই'তি-ক'াদিয়া: নামে অভিহিত হয় ( দ্র. জাল-নাজুরী, হ্বানিয়া: 'জালা শার্হ ইব্ন কণাসিম, কায়রে। ১৩২১, ১খ, ২০ , হণাশিয়াঃ মাত্নি'স-সান্সিয়াঃ, কাররো ১২৮৩, পু. ১১ প. ; Luciani, Les prolegomenes theol, de Senoussi, p. 4 প., Dict. of Tech. Terms, B. হ ক্ম। ফলে আল-ই ডিকাা -দাাত অনেকটা আল-'আক'াাইদ **( ধনীয় ম**তবাদ ) অর্থে ব্যব**হাত হয়**। শব্দটির সূত্র কালাামী (ধর্মতান্ত্রিক) সংকাদান খুবই ভটিল। Dictionary of Techn. Terms-এ (১৫৪ পু.) শব্দটির দুইটি ব্যবহারের পার্থকা দেখান হইয়াছে: এক অর্থে ইহা সাধারণভাবে পরিভাত "দুচ বিশ্বাস"-কে বঝার। ইহার অপর অর্থ "আছা বা নি<sup>ৰ</sup>চয়তা"। প্ৰথম অৰ্থে ইহা একটি মানসিক সিদ্ধান্ত যাহা শুৰ্তশ্ন্য (জাধিম), কিন্ত ইহাতে সন্দেহের অবকাশ ( স্লাক বালু'ত্-ভাশুকীক )-আছে ; দ্বিতীয়টিও একটি পরিপূর্ণ বা প্রবল মানসিক সিদ্ধান্ত এবং 'ইল্ম (ভান) ইহার অভভূতি। 'ইল্ম আবার এমন একটা মানসিক সিদ্ধান্ত বাহা বিহাস, সন্দেহ এবং মত ( জ'ান্ন )-এর সহিত অসমঞ্জস। থিতীয়টিকে সময় সময় ''নিশ্চিত ভান'' (আল-'ইল্মু'ল-য়াক'ীন ) বলা হয় এবং মৌপিক অক্তা (আল-জাহাল'ল-মুরা**ক্কাব**) ইহার বহিভূতি। যৌগি**ক অভ**ূতা এমন যে, **অভ** বাজি নিজেই জানে না যে, সে অভ । অনোরা প্রথম অর্থে "ই'তি-ক'াদ''-কে দুই ভাগে ভাগ করিয়াছেন : যাহা ঘটনার অনুরাপ ও যাহা অনুরাপ নহে ('ঈমানি প্রবন্ধও দেখন )।

D. B. Macdonald (S. E. I.)/মূহত্মদ আবদুর বহীয ই'তিকাফ (اعتراف), একটি ইসলামী অনুষ্ঠানের নাম। এই অন্ঠানে অনুঠান পালনকারীকে নির্দিল্ট সময়ের জন্য পাথিব জীবন হইতে কিণুটা আলাদা হইয়া মসজিদে অবস্থান করিতে হয়। ই'তিকাফি করা সুমাত মু'আছাদাঃ কিফাায়াঃ, যদি কোন মসজিদে কেহই ই'তিকাঞ্চ না করে, তবে সুম্লাত পরিত্যাপের জুন্য মহনার সকলেই দায়ী হইবে, ধদি একজন লোকও ইহা পালন করে তবে সকলেই দায়মুক্ত হইবে। ইহা রামাদ'ান মাসের শেষ দশ দিনে করণীয় কার্যগুলির অন্যতম। ইহার অন্যতম **উদ্দেশ্য পবির লায়লা**ত'ল-কাদ্র-এর তালাশ এবং ইহার পু**ণ্যের ভাগী হওয়া। হ**াদীছ<sup>়</sup> হইতে জানা যায় যে, রাস্লুলাহে (স·) রামাদণানের শেষ দশ দিন মদীনার মসজিদে ই'তিকাা**ফ করিতেন। জীবনের বে**ষ রামাদ<sup>া</sup>নে তিনি বিশ দিন ব্যাপী ই'তিকাঞ্চ করিয়াছিলেন। রামাদণান মাসে বিশেষত ই'তিকাঞ্চের সময় জিবরীন ('আ) কু'রজান গুনিতেন এবং ওনাইতেন : জীবনের শেষ রামাদণানে সম্পূর্ণ কুণরআনের আর্ত্তি দুইবার হইয়াছিল। লায়লাড়'ল-ক'দের সম্পর্কে দেখুন স্রাঃ 88 ঃ ৩ ়৯৭ ঃ ১-৫ । কোন্রান্নি লায়লাতু'ল-কণদ্র সে সমজে সতভেদ রহিয়াছে। অধিকাংশ 'আলিমের মতে রামাদণানের শেষ দশ রান্ত্রির কোন এক রাভিতে (বিশেষত পাঁচটি বেজাড় রান্ত্রির এক রাজিতে--বথা ২১, ২৬, ২৫, ২৭, এবং ২৯ শে রামাদ ।ানে ) তাহা অবশ্যই হইয়া থাকে। ই'তিকাঞ্চের সমর মসজিদ হইতে অত্যন্ত জরুরী প্রয়োজন ব্যতীত বাহির হওয়া নিষেধ । আহারাদি

মসজিদেই করিতে হয়। ই'ভিকাধের দিনওলি নাফ্ল সণলাত, কু'রজান মাজীল ভিলাওয়াত প্রভৃতি সংকর্মে অভিবাহিত করা আবশ্যক। কু'রজানে বলা হইয়াছে, "ভোমর। যখন মসজিদে ই'ভিকাফ কর তখন তাহাদিগকে (স্ত্রীগণকে) ম্পর্শ করিও না;" সুরাঃ ২ ঃ ১৮৭।

ইণ্ডিকাাকের সময় সণ্ডম আবশ্যিক, মানতের ইণ্ডিকাাকেও
সিয়ামে থাকিতে হইবে, নক্ষল ইণ্ডিকাাকে তাহার প্রয়োজন হয়
না.। বৎসরের ষে-কোন সময় মানতের এবং নক্ষল ইণ্ডিকাাক
করা যায়। কডক্ষণ বা কয়দিন ইণ্ডিকাাক করিবেন, নফলের
ক্ষেপ্তে ভাহা মুণ্ডাকিক-এর নিয়াত এবং ইক্ছার উপর নির্ভর করে।
মানতের ইণ্ডিকাাক কমগক্ষে পূর্ণ এক দিনের হইতে হইবে।
ইণ্ডিকাকের মূল উদ্দেশ্য একাগ্রভার সহিত আল্লাহ্র-সায়িধ্য লাভের
সাধনা।

প্রস্থানী : (১) হণানীছা ও ক্ষিকাহ্ প্রস্থানীতে রামাণানি ও ই'ভিকাকে নীর্যক অধ্যায়গুলি; (২) আদ-দিমাশ্কাী, রাংহ্মাতু'ল-উম্মাঃ কী ইখ্ভিলাকি ল-আইম্মাঃ, বুলাকে ১৩০০, পু. ৫০; (৩) Th. W. Juynboll, Handbuch des Islam. Gesetzes, p. 125; (৪) A. J. Wensinck, Arabic New-year, in Verhand. d. kon. Akad. v. Wetensch. te Amsterdam. Afd. Letterk., Nicuwe Rocks XXV (1925), No. 2. 1

Th. W. Juynboll (S.E.I.)/আবুল কাসিম ব্রুলমন আদম্দীন ইবিহাণাদ (اتماد), এক বা একভাবদ হওয়া। মুসলিম মতাকালিমগণের মতে ইতিহণাদ দুই প্রকার---(১) প্রকৃত (হণক কি ী)ও (২) রূপক (মাজাাযী) : প্রথম লেণীর দুইটি উপবিভাগ আছে: (ক) শব্দটি যদি দুইটি বস্তুর সম্পর্কে প্রযুক্ত হয় এবং বলা হয় যে, তাহারা একে পরিণত হইয়াছে, যথা--'আম্র যায়দ হট্য়াছে অথবা যায়দ 'আম্র হট্য়াছে; (খ) যদি শব্দটি একটি বস্তুর পতি প্রযুক্ত হয় এবং বলা হয় যে, তাহা অন্য জিনিসে পরিণত হইয়াছে, অথচ পর্বে উহার অন্তিত্ব ছিল না। যথা—সায়দ এমন ব্যক্তিতে পরিণত হইয়াছে—যে ব্যক্তি পূর্বে বিদ্যমান ছিল না। প্রকৃত করে ইভিহ্মাদ নিশ্চিতরূপে অসম্ভব। এজনাই "আলু ইছ'নান লা মাডাহি পান" অর্থাৎ দুই কখনও একীভূত হয় না--এই প্রবচনের উত্তব হুইয়াছে। 'রাপক' শ্রেণীর তিনটি উপবিভাগ আছে। (ক) যখন ইডিছণাদ বলিতে এক বস্তর ভাৎক্ষণিক বা রুম-পরিবর্তনের ফলে অনঃ পদার্থে পরিণত হওয়া ব্ঝায়। মথা, পানি বালেপ পরিণত হয় ( এই ক্ষেব্রে পানির বিশিষ্ট রাপ অর্থাৎ তাহার তারলা পরিবতিত হইয়া ষায় এবং প্যাসীয় পদার্থের বিশিষ্ট রূপ প্রাণ্ড হয়) বা কালো সাদা হইয়া যায় ( এক্ষেব্ৰে কোন বস্তুর একটা ওণ অন্তহিত হয় এবং অন্য কোন ওণ প্রকাশ পায় ); (খ) দুইটি পদার্থের মিত্রণে গুড়ীয় বন্তুর সম্পিট বঝাইলে। যথা, পানি যোগে মাটি কাদাতে পরিণত হয়। (গ) এক ব্যক্তির অনোর আকৃতিতে উপস্থিতি বুবাইলে। মধা, মানুষের আকৃতিতে ফিরিশ্তা। এই তিন প্রকারের <del>রূপক ইঙিহ'াদে বাস্ত</del>বিকই সংঘটিত হয়। সু'ফীদের পরিভাষায় ইতিহণাদ বলিতে যে গুড় মিলনের ফলে সৃষ্ট জীব প্রস্টার সহিত এক হইয়া যায় তাহাকে অথবা এইরাপ মিলন যে সম্ভবপর—সেই মতবাদকে বুঝার। 'হংল্ল' অর্থাৎ প্রতটার পক্ষে সূত্ট জীবরাপে আবিছুতি হওয়া কতকটা এই নীতির অনুরূপ হইলেও মিল্ল বাাগারে এই **হ'ল্লের ধার**ণাকে স'ফীরা সাধারণত ধর্মবিরোধী বলিয়া

মনে করিয়া থাকেন। তাঁহাদের মুক্তি এই মে, হ'লুল সমজাতিছ-বোধক, কাজেই আল্লাহ্র ঐক্যের (ভাওহ-ীদের) ঘাঁটি ধারণার সহিত সমভিহীন ; কারণ ভাওহণীদ্বাদ একমার আল্লাহর অভিড বাতীত জন্য কাহারও প্রকৃত (হাক•ীক•ী) অন্তিত স্থীকার করেনা। এইভাবে বৃথিতে গেলে ইতিহণাদ এমন দুইটি সভার অভিত অনুমান করিয়া লয়, খাহারা এক হইয়া যায়। পক্ষান্তরে অপেক্ষাকৃত পৌড়া সুংশ্লীদের মতে মানুষের সতা দ্বামান অভিছমার, উহা এক অবিনশ্বর বাস্তবভায় বিলীন (ফানাা ফি'-হণক্'ক') হইয়া যায়। পদার্থমারই আসলে অভিত্রহীন। আলাাহ্র নিকট হইতে উহা অন্তিত্ব লাভ করে এবং এই বিবেচনায় উহা আল্ল।হর সহিত্ এক ('আবদু'র-রাষ্যাকি আল-কণাশানী, আল-ইভিহণাদ ইস্'ডি'লাহ'াত্'স'-সু'ফিয়্যাঃ, Sprenger, সম্পা., ৫ পৃ.)৷ শব্দটা সুক্ষীদের ওয়াহ দাতি বা তাওহ ীদের ন্যায় সময় সময় এই মতবাদ প্রসঙ্গেও ব্যবহাত হয়। 'আলী ইৰ্ন ওয়াফাা' (শাংরানী .কর্ড ক আল-য়াওয়াকণী ওয়া'ল-জাওয়াহির, বুলাকি : ১১৭৭, পৃ. ৮০ প., ১৮তে উদ্ভ )-এর মতে সুংশীদের পরিভাষায় ইডিহণাদের অৰ্থ, "আল্লাহ যাহা মনৰ করেন তাহাতে সুস্ট জীব যাহা মনৰ করে ভাহার বিলীন হওয়া।"

প্রস্থানী ঃ (১) Dictionary of the Technical Terms used in the Sciences of the Mussalmans, ed. Sprenger, p. 1468 (২) জুর্জানী, তারীফাতি, ed. Flugel, p. 6; (৩) হজ্বারী, কাশ্ফুল-মাহ'লুব, tr. by Nicholson, p. 254; (৪) মাহ'মূল শাবিস্তারী, ওর্শান-ই-রাায, ed. by Whinfield p. 452-455; (৫) Tholuck, Ssufismus, p. 141 গ.; (৬) Macdonald, The Religious Attitude and Life in Islam, p. 258.

R.A. Nicholson (S.E.I.)/ড. এম. আবদুর কামের 'উদ্ভত (ট 🎎 ঃ 'ইদাত, 'ইদ্দাঃ), বিধবা অথবা ড'ালাাকপ্রাণ্ডা লীলোকগণের পুনর্বিবাহের পূর্বে অংলক্ষা করিবার নির্ধারিত কাল। 'ইদ্দাঃ শেষ হইবার পূর্বে তাহারা পুনরায় বিবাহ বন্ধনে আবদ হুইতে পারে না। বিধবাদের 'ইল্দাঃ চারি মাস দশ দিন ( প্র. স্রাঃ ২: ২৩৪)। প্রাচীন 'আরবদের মধ্যে শোক প্রকাশের জন্য দীর্ঘতর •ইন্দাত নির্ধারিত ছিল। বিধবাকে একটি ক্ষুন্ত তাঁবুতে পূর্ণ এক বৎসর কাল থাকিতে হইত। তাহাকে সাজসজ্জা ও গোসল করিতে দেওয়া হইত না ( তু. J. Wellhausen, Die Ehe bei den Arabern, in Nachrichten der Kgl. Gesellsch. der wissensch. zu gottingen, 1893, p. 454 न.)। धाठीन 'আরুবদের মধ্যে তণালাকে'র গর 'ইদ্দাঃ ছিল না। কেহ তণালাক'-লাণ্ডা গর্ভবতী স্থীলোককে বিবাহ করিলে বিবাহের পর স্থী যখন প্রস্ব ক্ষয়িত তথ্ন এই ৰামীই সেই সভানের পিতারণে গণা হইত ষ্ণিও পূর্ব স্বামীই প্রকৃত পিড়া। ইসলামের বিধানে সন্তানের প্রকৃত পিতাই পিতৃত্বের দাবীদার। সম্ভানের পিতৃত্ব নিশ্চিতভাবে প্রমাণিত হট্বার রয়োজনে 'ইদ্দাঃ-এর মধ্যে কোন খীলোককে বিবাহ করিতে জনুমতি দেওয়া হয় না। এই সময়ে স্তী কোন সন্তান প্ৰসৰ করিলে তণুলাকিনাতা ৰামীই সেই সভানের পিতা এবং সভানের প্রতিপালনের দারিশ্ব ডাহারই। তণলাকেশ্ব পর তিন কুশ্রা' (قروم )-তে 'ইদ্দাঃ পূর্ণ হয়; (দুই ঋতুর মধ্যবতী পরিকার সময়কে বলা হয় • قره মডাঙ্করে দুই পরিকার সময়ের মধ্যবড়ী ঋতুর সময়কে 🕬 বলে। - এইরূপ তিন দ্বে বিত এক 'ইদ্দাঃ হয়)। যে ত্রীলোকের অতু হয়
নাই বা বন্ধ হইয়াছে, তাহার 'ইদ্দাঃ তিন মাস। ত'ালাকে'র সময়
যে ত্রীলোক পর্তবতী থাকে তাহাকে গর্ভস্থ সন্তানের প্রস্বকাল পর্যন্ত
'ইদ্দাঃ পালন করিতে হয়। বিধবা ক্রীতদাসীর 'ইদ্দাঃ ২ মাস ৫
দিন। ত'ালাকে প্রাপ্তা ক্রীতদাসীর 'ইদ্দাঃ তিন কু'রু'-এর স্থলে দুই
কু'রু' এবং তিন মাসের স্থানে দেড় মাস। বিবাহের পর সলমের পূর্বে
ত'ালাকি প্রাপ্তা হইলে কোন 'ইদ্দাঃ পালন করিতে হয় না। কিন্ত
খাল্ওয়াতু'স'-স'হে'ীহ'াঃ (নির্জনে স্থামী-স্রীর একঃ বাস) হইলে
সলম হউক বা না হউক ত'ালাকি প্রাণ্ডাকে 'ইদ্দাঃ পালন করিতে
হইবে।

Th. W. Juynboll (S.E.I.)/আবুল কাসিম মুহত্মদ আদমুদ্দীন ইদ্রীস (ادريس), কু রআান শারীফের দুই স্থানে তাঁহার উল্লেখ আছে: "এবং প্রছমধ্যে ইদরীসকে সমরণ কর। নিশ্চয় সে সত্যাল্রমী নবী (সংবাদবাহক) ছিল। এবং আমি তাঁহাকে এক উচ্চ ছানে উমীত করিয়াছিলাম" (১৯: ৫৬, ৫৭); "এবং ইস্মাা'ঈল, ইদ্রীস ও মু'ল-কিফ্লকে (সমরণ কর)। তাহারা সকলে সহিফ্-দিগের মধ্যে ছিল এবং আমি তাহাদিগকে আমার রাহামতে দাখিল করিয়াছিলাম। নিশ্চয় তাহারা সপাচারীদিগের অন্তর্ভুক্ত ছিল" (২১: ৮৫-৮৬)। তাহ্যুসীর লেখকদের মধ্যে অধিক সংখ্যকের মতে ইদরীস বাইবেলের "হনোক" (ইংরেজী Enoch, হিন্দু হেনোক, 'আরবী আখনুখ ুলিনি বার বানুভ্র বিলা হয়: "হনোক ঈয়রের সহিত সমনাগমন করিলেন। পরে তিনি আর রহিলেন না, কেননা ঈয়র তাঁহাকে প্রহণ করিলেন" (আদি পুজক, ৫/২৪)। ইনি কায়ন (Cain)-এর পুত্র হনোক ইইতে পৃথক নহেন (আদি পুজক, ৪/১৭)।

খুস্টান ধর্মপ্র apocrypha-এ বলা হইয়াছে, ''সশরীরে ইনোক লোকাছরে নীত হইলেন যেন তিনি মৃত্যু না দেখিতে পান ; তাঁহার উদ্দেশ আর পাওয়া গেল না, কেননা ঈশ্বর তাঁহাকে লোকান্তরে লইয়া গেলেন" (ইব্রীয় ১১/৫)। Noldeke অনুমান করেন যে, ইদ্রীস আন্ধেআস ( Andreas ) হইতে গৃহীত (ZA xvii, 84 প.); এবং R. Hartmann অভ্যেতাস্কে Alexander-এর পাচক মনে করেন, যাহাকে অমরত প্রদান করা হইয়াছিল (ঐ, xxiv, 314)। Noldeke এবং Hartmann-এর উজি কল্পনামার। হ্যরত মুহণদ্মাদ (সণ) তাঁহাকে মি'রাাজের রাবে চতুর্থ আসমানে দেখিয়া-ছিলেন বলিয়া হণাদীছে বণিত আছে। ইব্ন ইস্হ্ণাক বলেনঃ ইদ্রীস সর্বপ্রথম কলম ভারা লিখেন। কা'ব হইতে বণিত হইয়াছে াষে, ইদ্রীস এক ফিরিশ্তার ডানাদরের মধ্যে বসিয়া চতুর্থ আসমানে উপনীতহন। সেখানে মৃত্যুর ফিরিশ্তা তাঁহার প্রাণ সংহার করেন। টুব্ন কাছ ীর বলেনঃ ইহা য়াহ্দীদের কিংবদভীমার। মুজা।হিদ হইতে বর্ণিত হইয়াছে যে, ইদ্রীস 'ঈসাা ('আ)-এর ন্যায় মৃত্যু ব্যতীত আসমানে উন্নীত হইয়াছেন। অধিকাংশ বিদানের মতে, তিনি আদম ও শীছ' ('আ)-এর পরে এবং নৃহ' (আ)-এর বহ পূর্বে নবী হন । জন্যান্যদের জনুমান যে, তিনি ইসরাজিল বংশীর ছিলেন (ইব্ন काছ ীর, আন-বিদায়াঃ ওয়া'ন-নিহাায়াঃ, মিসর, পৃ. ৯৯—১০০)। এই দুই মতের মধ্যে অনৈকোর সমাধানের জন্য কোন কোন বিঘান মনে করেন যে, নৃহ: ('আ)-এ পূর্ববতীর নাম আখ্নুখ, ভাঁহার উপাধি ইদ্রীস 📉 অথবা ইসরাজিল বংশীয়ের নাম্ ইদ্রীস 🔞 ইল্য়াস তাঁহার উপাধি। য়াহ্দী ধর্মগ্রছ অনুসারে ইনোকের নায় ইল্যাাস বা Elijah-ও সশরীরে আসমানে সমন করেন (The second book of kings. ২/১১)। ইন্রীস 'আরবী 'দরস' (درس) হইতে উভ্ত, ইহার অর্থ গাঠ বা সমরণ। কিন্ত মামাস্শারী এবং কণামুস্ অভিধানকার ফীরোযাবাদী বরেনঃ এই শব্দটি অর্থ-'আরবী!

গ্রন্থ করে । (১) কুল্র আনের উন্নিষ্ঠিত আন্তেমনুক্র ভাষা।
(২) তণবারী, ১খ, ১৭২ প.; (৩) য়াকুলী, ১খ, ৮ প., ১৬৬। (৪)
মাস্'উদী, ১খ, ৭৩; (৫) ইব্নুল-আছ'ীর, ১খ, ৪৪; (৬) আল্কিসাাই, কিল্সাসুণল-আন্বিয়াা', সম্পা. Eisenberg, প্. ৮৯ প.; (৭)
ছণলাবী, কিল্সাসুণল-আন্বিয়াা' (কায়রো ১২৯০), পু. ৪৬ প.; (৮)
ইবনুল-কিল্ফ্ডা (সম্পা. Lippert), পৃ. ১ প.; (৯) পিলারবাকরী,
তা'রীখুল-খামীস (কায়রো ১২৮৩), গু. ৬৬ প.; (১০) আৰু মান্ত্র,
কিত্যাবুল-বাদ্' ওয়া'ত-তা'রীখ (সম্পা. Huart), ৩ খ. ১৯ প.;
(১১) Weil, Bilische Legenden der Muselmanner, p. 62
প. (১২) I. Friedlander, Die Chadhirlegende und der
Alexaderroman (Leipzig 1913), Index ভ. Henoch
and Idris; (১৩) Thorning, Beitr. z. Kenntnis des
islam, Vereinswesens etc. p. 94, 96. 268 প.

ইন্জীল (انجير) 'সসা। ('আ)-এর প্রতি অবতীর্ণ কিভাব, শ্লীক

Evangel হইতে উত্ত, অর্থ সুসমাচার । কুরুআনে উক্ত হইরাছে,
"আমি ভাহাকে ( 'সুসা-কে ) ইন্জীল দিরাছিলাম" (৫: ৪৬,৫৭:
২৭)। কুরুঝান সম্বরে (খ্রিমা-কে) (অর্থাৎ ম্থাক্রমে
"আমরা অবতীর্ন করিয়াছি", "আমরা প্রত্যাদেশ করিয়াছি", "আমরা
নির্দেশ দিয়াছি") ক্রিয়া পদঙ্গির প্রয়োগ মেনন কুরুআানে দেখা
মায়, ইন্জীল (এবং ভাওরাতি) সম্বর্গেও সম্ভাবে এই পদগুলির
ব্যবহার হইয়াছে (৩:৩. ৪২:১৩ ইড্গাদি)। তুরুমির ভাহপর্ম
ভাহাকে ( 'সুসা-কে) ইন্জীল দিয়াছিলাম—এই উক্তির ভাহপর্ম
এই যে, 'সুসা। ( 'আ) সরাসরি আয়াছ্-র নিকট হইতে ইন্জীল নামক
কিতাবেটি ওয়াহ্-রি ( ৩২৩) মার্ক্ত লাভ করিয়াছিলোন।

New Tostament কু'রআনে বণিত ইন্থীর নহে। এই গ্রহের বিন্যাস, বিষয়ব**ড় এবং বর্ণনা<del>ড</del>লী হইতে প্রভীরমান** হয় যে, ইহা সরাসরি وحى নহে। প্রথমত ইহাতে রহিয়াছে চারিট Gospel: (তথা Anglo-saxon ভাষায় God spell অর্থাৎ God-story) (ৰু) Gospel according to St. Matthew, (\*) according to St. Mark, (\*) according to St. Luke এবং (ঘ) according to St. John-এই সাধু চতুস্টয় চারিটি ভিল্ল ভিল্ল পুতিকার নিজেদের ভানানুবায়ী যীওর অন্মকথা, প্রচারের ইভিকাহিনী, অভৌকিক ক্রিয়াকথাপ, শঙুদের চক্রাতে যীওর শুবাবিদ্ধাবস্থার সৃত্যুবরণ (१) এবং অবশেষে নবজীবন লাভ করিয়া স্বলীয় পিতার সহিত মিলন ইত্যাদি বর্ণনা করিয়াছেন নিজেদের ভাষার—God-এর ভাষার নহে। অবলা ফাঁকে ফাঁকে যীও এবং God উভয়ের কথার উদ্বৃতি দেখা যায় : কিন্তু বেশীর ভাগ এই চারি Saint-এর নিজৰ বর্ণনা। দৃষ্টাভয়রূপ যদি ধরিকা বওয়া বার বে, মুহণখ্মাদ (সং)-এর চারিজন অনুহারী (সাহামৰী কিংবা ভাবিসি বা ভাব্'ই তাাৰিসী) যদি চারিটি গুঞ্জ পুষ্ঠিকায় নবীর জন্মকথা, নুষ্ওয়াত প্রাণ্ডি এবং প্রচার জীবন ইভ্যাদি বৰ্ণনা করেন ডবে এই পুস্তক সম্পিটকে বা ইহার কোন একটিকে যেমন কুরআান বলা যাইবে না, তণুপ কোন Gospol বা ইহুদের

সম্পিটকেও প্রত্যাদিশ্ট ইনজীল বনার যৌক্তিকতা নাই। দিতীয়ত, New Testament-a बहिशाफ The Acts of the Apostles বা সাধ্রণের ক্রিয়াকলাপ। অনুমিত হয়, St. Luke ইহার রচয়িতা। যীতার অন্তর্ধানের পরে ৬১ খুস্টাব্দ পর্যন্ত সময়ের মধ্যে St. Peter এবং St. Paul-এর নেতৃতে খুফ্ট ধর্ম তথা গিজার অপ্রগতি ইহাতে বণিত হইয়াছে। স্পত্টত ইহা যীগুর অন্তর্ধানের অনেক পরে লিখিত হইয়াছে, মীশুর প্রতি অবতীর্ণ প্রত্যাদেশ নহে। ততীয়ত, ঐ পুস্ককে সংযোজিত হইয়াছে একুশটি Epistie বা চিঠি, অধি-কাংশই St. Paul-এর বেখা, কণ্ডিগর ব্যক্তির নামে এবং কিছু সংখ্যক গির্জার উদ্দেশ্যে। যীশুর বছকাল পরে উৎসাহব্যঞ্জক ধর্মোগদেশমলক এই চিঠিওলি রচিত হইয়াছিল। চতুর্থত New Testament-এ সংযুক্ত হুইয়াছে The Revelation of St. John—the Divine শীৰ্ষক একখানি পুস্তিকা, কিন্তু এই পুস্তিকার ভাষায়ও সরাসরি وحي-এর কোন অবয়ব দেখা যায় না। পৃত্তিকার প্রথম লোকটি এইরূপ: The Revelation of Jesus Christ which God gave unto him, to show unto his servants things which must shortly come to pass; and he sent and signified it by his angel unto his servant John". পুরিকার শিরোনাম দেখিয়া মনে হয়, ইহাতে God-এর প্রেরিত প্রত্যাদেশ (Revelation) জিপিবদ্ধ থাকার কথা। কিন্তু পন্তিকাজ্যন্তরে দেখা যায় John-এর কতকখনি Greetings এবং messages, যাহা এশিয়ার সাতটি গিজার নামে লিখিত হইয়াছিল এবং Christ-এর একটি Vision বা স্বপ্নের বিস্তারিত বর্ণনাও ইহাতে রহিয়াছে। এই পুল্কিকাটিতেও John এবং Jesus-এর কথাই লিপিবদ্ধ বৃহিয়াছে. God-এর কথা উদ্ধতি আকারে স্থান পাইয়াছে। সূতরাং কু'রজানের অনুসারীদের মতে এই সংকলন গ্রন্থখানি কুরুআানে বণিত "ইন্জীল" পদবাচ্য নহে। মীখুর তিরোধানের বহকাল পরে লিখিত বিভিন্ন ভাষায় অন্দিত বহু পাত্ত-লিপির ভিডিতে বর্তমান New Testament (এবং Old Testament) সংকলিত হইয়াছে। Gospel কেবল চারিটি কিংবা Epistle কেবল একুণটি নহে, বরং অনেক ছিল, কিছু সংখ্যক Gospel ও Epistle এখনও বিদ্যমান এবং কোন কোন খণ্টান সম্প্রদায়ের মতে প্রামাণ্য। তবে বর্তমান ইংরেজী বাইবেলে তাহা প্রামাণারূপে পণা এবং অন্তর্ভুক্ত হয় নাই। মুফ্টীয় ৩২৪ অবেদ রোমান সমাট Constantine কর্তৃক আহত ধর্মাধিকরণদের বৈঠকে (Council of Nicea) বহু তর্ক-বিতর্কের পরও যখন-কি কি রেকর্ড বাইবেলে স্থান লাভ করিবে ডাহা সর্বসম্মতভাবে স্থির করা সম্ভব হইল না. তখন Council একটি দৈব রক্ষেত্র উপায়ে এই জটিল প্রান্তর সীমাংসা করিল (Burgon, B. D. Causes of the Corruption of the Traditional Text of the Holy Gospel, ed. Edward Miller, London 1896): উক্ত ৩২৪ খ. ( মতান্তরে ৩৬৭ খু.-এর কাছাকাছি সময়ে ) বাইবেলের authorised অথবা Canonised text অর্থাৎ প্রামাণ্য এবং প্রত্যায়িত পাঠ নিরূপিত হয়। ইতিপূর্বে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিগ্প নিজ নিজ প্রতিনিপি ব্যবহার করিতেন। উক্ত গ্রন্থকারের এবং আধনিক গবেষকদের মতে যাজকগণ নিছক ধর্মরক্ষা এবং ধর্মের অগ্রগতি সাধনের সাধু সংকল্পের তাপিদে বাইবেলে বিশুর পরিবর্তন-পরিবর্ধন

করিয়াছেন। কুরুস্থানেও ইহার সাক্ষ্য পাওয়া যায় (২: ৭৫,৫: ১৩ ইত্যাদি)। সূত্রাং ঐতিহাসিক বিচারে বাইবেল বা ভদ-স্বভূর্গত New Testament প্রামাণ্য প্রভাগিতট গ্রন্থনে বিবেচিত হয় না।

কুরআনে রাষ্ণী এবং খৃস্টানগণকে বলা হইয়াছে, "বতিনিন তোমরা তাওরাতে এবং ইন্জীলকে প্রতিষ্ঠিত না করিবে ( تقيموا التوراة و الأنجيل ) ততিদিন তোমাদের দাবী (ষে তোমরা নবীদের অনুসারী এবং কিতাাবধারী সম্প্রদার ) ভিতিহীন গণ্য হইবে।" রাষ্ণী এবং খৃস্টানগণকে অবিকৃত সুলরপে তাওরাতে ও ইনজীলের শিক্ষাকৈ প্রতিষ্ঠিত করিতে বলা হইয়াছে।

প্রস্থান্তা : (১) Yusuf Ali, the Holy Quran, Text Translation & Commentary, Appendices no. II & III (On Taurat & Injil), pp. 282-287, and bibliography given there, (২) Encyclopaedia of Religion and Ethices, V. 2, 571 প.। (৩) আক্রম খাঁ, মোডফা চরিড, প্. ১৩৩-১৪০; (৪) Encyclopaedia Britannica, essay on Bible, (৪) ইব্ন কণাগ্রিম, হিলাগ্রাত্ত্ব-হণ্যারা; (৬) বাহণ্যাত্ত্রাহ কীরানাবা, ইজাহাক্তিক হণকৃকে; (৭) আবুল-বাকণা ওয়া সণালিহণ ভাষ্ত্রীলুল-আনাজিল; (৮) দা.মা.ই., পৃ. ৩০৭-১৯। ডঃ মহণ্যদ শহীবুলাহ

ইনসানল-কামিল ( الأنسان الكامل : জাল-ইন্সাানুল কামিল )-শাব্দিক অর্থ পূর্ণ মানব। স্ক্রীদের পরিভাষায় যে উন্নত মানব আল্লাহর সহিত আত্মিক একড় লাভ করিয়াছেন, ভাঁহাকে আল-ইন্সান্'ল-কাামিল বলা হয়। <mark>আল-কু</mark> শায়রী-র রিসালা-য় (কায়রো ১৩১৫, পৃ. ১৪০) উদ্ধৃত আৰু শ্লামীদ ভাল-বিসতাামী (মৃ. ২৬১/৮৭৪)-র কথায় দেখা যায়, আল-ইনসান্'ল-কাামিল এমন ব্যক্তি, থিনি আল্লাহ্র কয়েকটি ওপবাচক নামের কিছু ত্ত্ব মিজের মধ্যে প্রতিফালত করিবার পর সেই নামগুলি হইতে অতিক্রান্ত (ফাানিয়াঃ, তু. ফানাা ) হইয়া নিৰ্ভুত ও পূর্ণ (আর্-কাামির আত-ত্যাম্ম) মানবের পর্যায়ে উপনীত হন। আমরা এ পর্যায়ের স্কৌ সাধককে আস-ইন্স'ানু'ল-কামিলরাপে অভিহিত করিতে সক্তৰত সৰ্বপ্ৰথম ইব্ন আল-'আরাবী-র লেখায় (তু. ফুস্-স্-'ল-হি কাম, ১ম অধ্যায়) এই আখ্যাটি দেখা যায়। 'আবপু'ল-কারীম আল্-জীনী (৮২০/১৪১৭ সংবের কাছাকাছি সময়ে ওঞ্চাত )-কৃত সুপরিচিত পুরুক কর্ক কর্ক কর্কাটা । তিনাটা টিনাটা এর নামেও এই আখ্যাটির বাবহার দেখা الأواشل যায়। এই সকল গ্রন্থকার সর্বেশ্বরবাদী অবৈতবাদ وحدة الوجود (Pantheistic monism)-এর উপর তাঁহাদের 'পর্ণ-মানব' (আল-ইনসাানু'ল-কামিল) মতবাদের ডিডি ছ।পন করেন। এই মতবাদ অনুযায়ী প্রকৃত সভার অভিজ ( وجود ) একমার প্রভটার, ৰাকী সকলের অভিত্র আপেছিকমান্ত। আল-হণারাজ (প্র.) ইভিপর্বেই, অবিকর একই রকম না হইলেও একটি অনুরূপ মতবাদ প্রচার করেন ( Massignon সন্পা. কিডাাব্'ল-ত'াওয়াাসীন, ১২১ পু, পু.)। ইব্নুল-'আরাধী বলেন, "আরাহের রূপ ও বিশ্বের রূপ উভয়ই মানব তাহার সভার মধ্যে একর করে; একমার মানষের মধ্যেই ঐশী সভা ও উহার সমস্ত নাম ও ওপ মুখপুৰ্ণ প্ৰকাশ লাভ করে , মানুষ হইতেছে দর্পণ যন্দারা আল্লাহ্ নিজের নিকট পরিজাত হন, স্তরাং মানুষই স্লিটর চুড়ার কারণ। আমরা ষেই সকল ওণ দারা আল্লাহকে বর্ণনা করি, আমরা নিজের।ই সেই সকল ওপ।

আমরা তাঁহার অভিভেরই বভ-রূপমার। আমাদের অভিভের পকে আলাহ্ সেমন প্রয়োজনীয়, ঠিক ভেমনি নিজের নিকট পরিভাত হইবার জন্য আমরা তাঁহার জন্য প্রয়োজনীয়।"

আল-জীলী এই মতবাদের একটা পূর্ণ ও সুবাসন্থিত বাাখ্যা দিয়াছেন, তবে ইব্নু'ল-'আরাবীর সহিত কয়েকটি খুঁটিনাটি ব্যাপারে তাঁহার মতপার্থকা রহিয়াছে (R. A. Nicholson, Studies in Islamic Mysticism, ৭৭-১৪২ পূ.)। তাঁহার মুক্তি কতকটা নিশন রূপ ঃ

সভার সহিত নামও গুল হুক্ত হয়। প্রকৃতপক্ষে সভা ( াঁঠ)ও উহার নাম-ভণের সধ্যে বাস্তবে কোন গার্ছক্য নাই। সন্তা বিদ্যমান থাকিতে পারে, অবিদ্যমানও হইতে পারে। বিদ্যমান সন্তা হয়ত খাটি সভা (আছাহ্) হইবে অথবা এমন সভা হইবে যাহা অবিদামান বস্তর (সৃষ্ট বস্ত) সহিত যুক্ত হইবে৷ অবিমিশ্র সভা হইতেছে নাম, তুপ ও সন্দর্ক প্রকাশ ব্যতিরেকে এক গুরু মৌলিক সন্তা। প্রকাশ প্রক্রিয়ার অর্থ হইল অধিসিত্রতার **স্তর** অবরোহণ ক্রিয়ামার। ভাষার তিনটি স্তর রহিয়াছে: (১) আহাদীয়া: (একম): (২) হ'ব'ীয়াঃ (তত্ত্ব); (৩) আনিয়াঃ ( অভিত্ব )। শেষেক্ত ভরে নাম ও গুণ প্রকাশ পায় যশ্বারা সভা পরিচিত হন। অতীক্সিয় জ্যোতির (তাজারী) মাধামে এইভলি উভাসিত হয়। পূর্ণ মান্য বয়স্ সভার নিজ হইতে নির্মন ও নিজের মধ্যে ইহার প্রভ্যাবর্তনের প্রতীকস্বরূপ। কতকণ্ডলি ধারাবাহিক অতীক্তিয় আলোকসম্পাতের মাধ্যমে পূর্ণ মানব উধ্ধদিকে উত্তরণ করেন, গরিপামে অবিমিত্র সভার সহিত তাঁহার অভিত একার (mergo) হইয়া যায়। প্রথম (পর্বারে নাম হইল "নামের দীপ্তারন" (illumination), এই পর্যায়ে আল্লাহ্ যে নাথে নিজেকে প্রকাশ করেন, সেই নামের দীশ্ভিতে পূর্ণ খানব বিজীন হইয়া যায়। এই কারণে 'বিদি তুমি আভাহকে সেই নামে ডাক, তাহা হইবে তিনি সেই ডাকে সাড়া দিবেন, কেননা এই নামে তিনি প্রকাশমান।" দিতীয় পর্যায় "গুণের দী**ণ্ডায়ন" নামে অভিহিত হয়। সু**'**কী তাঁহার যোগাতা, ভাঁহার ভানের** প্রাচুর্য ও তাহার সংক্ষের দ্*চ্*তার অনুপাতে ৩৭ওলি প্রাণ্ঠ হন। কোন কোন বাজির নিকট আঞ্জাহ্ 'কৌবন' (হণব্লান্ত) খণ মাধ্যমে নিজেকে প্রকাশ করেন, কারো কারো নিকট করেন 'ভান'' ওপ ঘারা, আবার কারো কারো নিকট ''দক্তি'' গুপ ঘারা ইড্যাদি। তদুগরি একই ভণ বিভিন্নরূপে প্রকাশিত হয়, যথা—কেহ তাঁহার সমগ্র সভা ৰারা আলাহ্র বাকা (কালাখে) ভনেন, কেহ তাহা মানুষের মুখে খনেন, কিন্তু আলাাহ্-র কথা বলিয়া ইহাকে চিনিতে পারেন, কাহাকেও এত্ৰারা ভবিষ্যত ঘটনা সম্পর্কে সংবাদ দেওয়া হয়। সর্বশেষ পর্যায় হইতেছে "সভার দীণ্ডায়ন।" ইহা পূর্ণ মানবের উপর 'ইলাহিয়াঃ (dcification)-এর সীল মোহর অফিত করিয়া দেয় । ভিনি হন ভখন বিছের মেরু ( কুণ্ড্'ব ) ও উহা রক্ষণাবেক্ষদের মাধ্যম । তাঁহার নিকট কিছুই ৩৭ত থাকে না; কারণ, তিনি অগতে আরাহের প্রতিনিধি ( বলীফা, ২: ৩০); কাজেই মানব জাতির উচিত ভাঁহাকে পূর্ব **এছা ভাগন ক**রা। এইভাবে একাধারে ঐশী গুণ ও মানবীয় ওণের অধিকারী হওয়ায় তিনি আরাহে ও স্পট বলসমূহের মধ্যে যোসসূত্রে পরিণত হন। তাঁহার সামগ্রিক বিখ-প্রকৃতি (জামিসীরাঃ) ভাঁহাকে সৃশ্চির ক্লম-পর্যায়ে এক অধিতীয় ও সর্বোচ্চ আসন প্রদান করে। আল্-জীলী আলাাহ্র ওণসমূহকে চারি ডাগে বিভক্ত করিয়াছেন, বধাঃ সভার ৩৭ (একছ, চিব্লছারিছ, স্তনশীলতা ইত্যাদি),

সৌন্দর্থের ৩৭ (জালার) সহিষার ৩৭ (জালার) ও শূর্ণভার ত্প (কামাান)। মৌ<del>স</del>র্য, মহিমা ও পূর্বভার ওব ইহকানে ও পরকালে উভার **স্থানেই একাশিও হয়। উদাহরণজ্ঞা বলা নার,** জায়াত ও জাহানাম য**ধাক্রমে সৌন্দর্য ও মহিমার পরন প্রকাশ**। ফেবল নিখুত মানবই আলাহ্-র **ওব বরিবূর্ণভাবে একাশ করে** अवर পূर्व मात्रास यशीस **जीवरनत कश्विकादी হয়। मुख्य ७०३ ५२-**এর সূফী ব্যাখ্যা অনুধায়ী স্থ**ন্টর সংক্ষিণ্ড আভরতে সানুষ ভীক্ত** কাৰ্যাবলী (microcosmic function) তাঁহৰ ফটার হত হইতে স্বাধীনভাবে ও স্বেক্ষায় একটি পৰিত্ৰ **দান্তিত্ব (Litest)**-রূপে গ্রহণ করিয়াছে। প্রতিটি আধ্যা**থিক ও বড় বভা প্রতীক** (type) তাঁহার মধ্যে অন্তর্ভুক্ত থাকে। তাঁ**হার অভর আন্তর্ভু** সিংহাগন ('আর্শ) সমতুলা, ভাঁহার যুক্তি লেখনী **(কণকাম).** স্মতুল্য। তাঁহর আমা ফলক (আ**ল-লাওহ'ল-মাহ্'ফুল') ভ** তাঁহার প্রকৃতি মৌজিক উপাদানের ( 'আনাাসি'র ) অনুরূপ। ভিনি আলাাহ্র প্রতিনিসি (নুস্থাতু'ল-হ'াক্'ক')। এই **প্রসত্রে স্বর্থীর** হাদীছের বালী: "আল্লাহ ঠাহার বীয় প্রতিবিমে আদমকে স্থানী করিয়াছেন।"

এই মতবাদে সু:৯ী মতের উপর তাত্ত্বিক রহস্যবাদী ( Gnostic ) ধারনার প্রভাব দৃষ্ট হয় ( তু. Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, p. 150 প.)। আল ইন্সানুর-কামিল (পূর্ণ মানব) মেনিকিয়ানদের-(Manichean) ইন্সান্ত-কাদীর ( अनोनि मानद ) अदर क काकाजा-रामद्र अमामा म मादान ( **अनोनि** মানব)। এমন কি সুলী মহলেও ইসলামের হাধসিক সময় **হইতে** নবী করীম হযরত মুহ<sup>্</sup>।শমাদ (স<sup>.</sup>)-এর সক**লের পূর্বে স্<sup>ন্</sup>ট** হওয়ার মতবাদ সুপ্রতিপিঠত হয়**। ইসলামী মুক্তিতে তিনিই যে** প্রতিনিধিয়মূলক পূর্ণ মানুষরূপে **পণা হইবেন, তাহা ছিল** অনিবাৰ্ষ (See Goldziher, Neuplatonische und gnostische Elemente im Hadit, in ZA, xxii, 234 %.) i অনেক সূ'ফী প্লাটোর নির্গমন মতবাদ (doctrine of emanation ) গ্ৰহণ পূৰ্বক পূৰ্ণ মানৰ মুহণাল্যাদ (সে:)-কে **মাৰ্বজনীন** প্ৰজা (Universal Reason) অথবা ঐশী বাক্ষের (Logos) সহিত অভিন্ন বল্লিয়া গণ্য করেন। আল-ছীনী স**হছে <del>উভি</del> করেন,** মুহণস্মাদ (সং) স্বাপেকা প্রিপূর্ণ মান্ব **(আক্ষাল) এবং** সকল দরবেশ ও অন্যান্য নবীগণ তাঁহা**র অধীন। তাঁহার মতে,** প্রতি যুগে মুহণাল্মান (স ) একজন **জীনত দরজেনর হলকেনে** নিঃমকে সুক্ষীদের নিকট পরিচিত করেন ( ভু. Goldziher loc. cit., concerning the doctrine of the transmission of the nur muhammadi , প. )। নীভিশ্তভাবে স্বীকৃত বে, নিখুঁত মানুধকে বরাবর ধ**রনৈতিক জাইন জানিরা চলিতে হই:**ব। আল-জীলী কলন: "মহান সভার অনুঙ্ঠি হইভেছে গুঢ় ভত্-ভান ( কাশুফ )-এর নাধামে ভোষার এই কথাটি অবস্ত হওয়া যে, তুসিই তিনি এবং ভিনিই ভূমি, তবে ইহা "হ'বুল"-ও নহে, "ইবিহ'াদ"-ও भए. देशक मात्र **मात्रहे शरक** अवर अ**लू अलू**हे शरकन, मात्र **अलू ह**न्न ना, अञ्च भाज रून ना।"

প্রস্থাপঞ্জীঃ প্রবন্ধ উলিখিত প্রস্থানি ব্যতীত (১) মাহ মূদ শাবিস্তারী কৃত গুংলশান-ই-রাাম, ed. Whinfield, ii., p. 312---501; (২) Tholuck, Ssufismus, chap. 4; (৩) Palmer. Oriental Mysticism, chap. 3; (৪) Shaikh Muhammad Iqbal, The Development of Metaphysics in Persia, p. 150-174; (a) Nicholson, The Mystics of Islam, chap. 5; (b) H. H. Schaeler, in Isl. xiv (1924).

R. N. Nicholson (S.E.I )/ড: এম. আবদুল কাদের 'ইফ্রীড (مفرنت), সাধারণ ব্যাখ্যা অনুযায়ী যে-ব্যক্তি ভাহার প্রতিধন্দীকে পরাজিত করিয়া ভাহাকে ধলিল্ফিড করে و(مبالسغ) , य अञ्चलादा प्रहिल कार्य (عفر) যে-বাজি শহুভাষাপল অৰ্থে শক্তিশালী, দুজ্ট, ধূৰ্ত (যামাধ্শারী ও বায়্দণাব**ী, স্রাঃ ২৭ঃ ৩৯-এর** তাফ্সীর, লিসাানু'ল-'alata, (LA, vi. 263, I. i) A., I. 14 A., De. Sacy. হ'রীরী, ২, ৩৫৫ প.)। কু'রজানে হ্যরত স্লায়মান ('আ) এবং "সাবা।"-র রাণী (বিল্ক·ীস)-র ইডিকাহিনী সংক্রান্ত বর্ণনায় غنريت من-১৯ বার মার উল্লিখিত (২৭ هنريت من-۱ الجن ) এবং বিশেষভাবে জিলদের সম্পর্কে বাবহাত হইয়াছে। আদতে ইহা ছিল অধু একটা সাধারণ গুণবাচক পদমাত্র। স্ত্রাং কু রজানের "ইফ্রীভুম-মিনা'ল-জিন্ন"-এর অনুবাদে একটি বলবান জিল বলা চলে। দামীরী-র হণয়াওয়ানি গ্রন্থে (কার্রোতে স্ম্পা ১৩১৩, ১ম খণ্ড, ১৭৯ পৃ. 1.15 প. ২য় খণ্ড, ১০৪, 1. 22 প.. জিন ও 'ইফ্রীত শীৰ্ক অধ্যায় ) উদ্ধৃত দুইটি হণদীছে৷ "জিল্পদের মধ্যে এক 'ইফ্রীড"-এর উল্লেখ আছে। এইভাবে ক্রমে শব্দটি জির অর্থে ব্যবহাত হয় । উহা বিশেষত অধিকতর শায়তা।ন প্রকৃতি ও অনিস্টকর ভিম বুঝার, কাজেই রাাগিণব তাঁহার 'মুক্রাদাাত' (৩১৩ পু.) প্রছে মানুষের প্রতি ইহার প্রয়োগকে রাগকে গণা করিয়াছেন: এমন কি তাবারী-ও ( তাফসীর ১৯ঃ ২৯) শব্দটিকে জিলদের মধ্যে সীমাবদ্ধ করিতে চাহেন বলিয়া মনে হয়। কিন্তু 'ইফ্রীত জিনের কোন নিদিশ্ট লেণী অর্থে বাবজত হয় না. 👍 থেমন হয় ( তু. জাল-মুনাজ্জিম কৃত আকাম্'ল-মার্জাান, আস্'নাাফ, পৃ. ১৭: কিহ্রিন্ত, শ্রেণী বিভাগ (৩০৯ পৃ. ১ ঃ ২)। <mark>'আফাারীত বহুবচনে জিল ও শারতণান উভরের সাধারণ নাম্রূপে</mark> ব্যবহাত হইয়াছে। এমন কি ইহার অর্থের মধ্যে "বৈরী ভাব"-ও এট ব্যবহারে ভলাইয়া য়ায় বলিয়া বোধ হয়। The 1001 Nights (Galland MS. of xiv-th century A. D., Story of Second Shaikh, Night vii.) পুস্তকে জনৈক গরোগকারী মুসরিম মহিলা সছলে বলা হইয়াছে ঃ سارت عفريتا جنية অর্থাৎ **স্ত্রীরোকটি একটি জিল্প জাতীয় 'ইফর্**টাতে পরিপত হইয়াছে। মিসরে সাধারণত এই শব্দটি কোন নিহত ব্যক্তির বা অপঘাত মৃত্য বরণকারীর প্রেতাদাকে বুঝার (Lane, Modern Egyptians, chap. x., Willmore, Spoken Arabic of Egypt.2 p. 371 7., "Niya Salima", Harems et Musulmanes d' Egypte, chap. xiv, Sr. John, Two years residence. in a Levantine family, chap. xx.)। শব্দটি কোন "বলবান অভ্যাচারী বোক"--এই মৌলিক অর্থেও টিকিয়া আছে। যথা: কাররোতে "হাারাতু'ল-'ইক্রীত" নামক একটি স্থানকে এক "হ'ারামী" ( চোর, অসাধু বাঞ্জি)-এর এককালীন বাস্থান বলিয়া বাখ্যা করা হয়, কিন্তু সর্বাপেকা বাভাবিক এবং আধ্নিক প্রয়োগ হইল শক্তিশালী, দুক্ট, চতুর জিল্ল অর্ছে।

প্রস্থা ঃ প্রবাদ্ধ যাহা দেওরা আছে তদঅভিরিক্ত Dozy.

Suppl. ii. 143, and Fleischer, Kleinere, Schr., ii. 640. D.B. Macdonald (S.E.I.)/তঃ এম. আবদুৰ কাদের

প্রস্থানী ঃ (১) সুব্কী, তাবাকণাতু'শ্-শাফি ইয়াতু'ল-কুব্রাা, ৫খ, ১৭৬; (২) সুমূত'ী, হংস্নু'ল-মুহণাপারা;, ১খ, ৩০১; (৩) আলী বাশা মুবাারাক, আল-খিতণাতু 'ল-জাদীদাঃ, ৭খ, ৭০; (৪) Wustenfeld, Die Geschichteschreiber der Araber, no, 382; (৫) GAL², ii. 143 প. Suppl. ii. 145 প.।

C. Brockelmann ( S.E.I. )/ডঃ এম. অ বদুল কাদের ইব্ন 'জারাবী (ابن عربي) 'আবু বাক্র মুহণদমাদ ইবৃন 'জালী মূহ্'য়ি'দ-দীন আল্-হণাতিমী আত তণাঈ (হণাতিম তশঙ্কর বংশধর) আল্-আন্দালুসী ইনি একজন সর্বেররবাদী Pantheistic) বিখাত সুফী। তাঁহার জন্-আশ্-শার্খুল-আক্বার (সর্বভেচ মুরশিদ)-সারিগণ তাঁহাকে আখণয় অভিহিত করেন। আন্দাল্সিয়াতে (স্পেন) তিনি ইবন সুরাকে:।ঃ নামেও অভিহিত হইতেন। কা।দ**ী আৰু ৰাক্**য় ইৰ্ন আন-'আরাবী হইতে পৃথক করিবার জন্য প্রাচ্যে সাধারণত তাথার নামের সহিত নিদিগট্ডাজাপক 👉 বাবহার বাদ দিয়া ভাঁহাকে "ইবন 'আরাবী'' বলা হইত। ১৭ রামাদ'ানি, ৫৬০/১১৬৫, ২৮ জুলাই ম্রসিয়া নামক স্থানে তাঁহার জ্ব হয়। ৫৬৮/১১৭২-৩ সনে তিনি সেডিল-এ যান এবং প্রায় ৩০ বৎসর কাল সেখানে বাস করেন। সেখানে এবং সিউটা-য় তিনি হ্যাদীছা ও ফিক্ত অধায়ন করেন। ৫৯০/১১৯৪ সনে তিনি তিউনিস শ্রমণ করেন এবং ৫৯৮/১২০১-২ সনে প্রাচ্যদেশে যার। করেন। তিনি তথা হইতে আর ফিরিয়া যান নাই। ঐ বংসর (৫৯৮) তিনি মক্কায় উপনীত হন। ৬০১ সনে তিনি বার দিন বাগদাদে অবস্থান করেন: ৬০৮/১২১১-২ সনে তিনি পুনরায় বাগদাদে আসেন। ৬১১/১২১৪-১৫ স.ন আবার তিনি মক্সায় পদন করেন। এখানে কয়েক মাস থাকিয়া পর বৎসরের প্রথমে তিনি আবেংশা সমন করেন। তিনি মুসি:ল এবং এশিয়া মাইনরও স্তমণ করেন। তিনি যেখানে মাইডেন, সেখানেই জাহার সুখ্যাতি ছড়াইয়া দড়িত। ধনবানেরা তাঁহাকে রুতি দান করিতেন, উহা তিনি দান-খায়রাতে বায় করিতেন। এশিয়া মাইনর অবস্থান-কালে তথাকার একজন খুস্টান শাসনকর্তা তাঁহাকে একটি গহ দান করেন; তিনি উহা জনৈক ভিক্ষুককে উপহার দেন। পরিলেমে

তিনি দামিশকে ছায়ীভাবে বসৰাস করেন: সেখানে রাবী'উ'ছ'-ছণানী ৬৬৮/১২৪০, অক্টোবর মাসে তাঁহার মৃত্যু হয়। **জাবাল** স্বাসিয়ান-এর পাদদেশে ভাঁহাকে দাফন করা হয়। পরবতীকালে ভাঁহার দুই প্রকেও সেখানে দাফন করা হয়: ধর্মীয় অনচানাদি পালনে ইবুন 'আরাবী নামেমার ভাঁহার হুদেশবাসী ইবুন হৃণযুম-এর 'জ'।হিরিয়াঃ' মাবংহাবভক্ত ছিলেন। তিনি তাৰুগ্রীদ অর্থাৎ নির্বিচারে কোন ইমামের জনকরণের যৌক্তিকত। অশ্বীকার করেন। বিহাসের ব্যাপারে ডিনি "স-ফীবাদী" রূপে পরিচিত ছিলেন। ডিনি ইসলামের বিধি-বিধান মানিরা চলিতেন, ইসলামী 'আৰু'াাইদের স্বীকৃতি দিতেন, তবে र्छ। हो र একমার পথপ্ৰদৰ্শক তাঁহার অন্তরের জ্যোতিঃ ফুলারা তিনি বিশেষ আলোকিত হইতেন বলিয়া ভাঁহার বিশ্বাস ছিল। ভাঁহার মতে, সব-किषुरे जाह्नारित ज्ञात विकान, जलतार जम्ब क्लिंहे म्हल अक। তাঁহার মতে—সব ধর্মের মল একই। তাঁহার বিদ্বাস ছিল যে, তিনি ৰগীয় জ্যোতিতে ( beatified ) মহণাস্মাদ (সং)-এর স্পর্শন লাভ করেন, তিনি আল্লাহর শ্রেষ্ঠতম নাম (ইসম আজাম) জানিতেন এবং প্রভাদেশের মাধ্যমে কীমিয়াা' (alchomy)-র ভান বাস্ত করেন--পরি≅মে নহে। তিনি যিদৌক (৪.) বলিয়া নিশিভ হন এবং ভাঁহাকে হত্যা করার জনা সিসরে গোপন আন্দোলন হয়।

ভাষার প্রথম গ্রন্থ আল-ফুড্হ'াড়'ল-নাত্রীয়াঃ ৫৬০ অধ্যারে বিভব্ত , ৫৫১৩ম অধ্যারে সম্পূর্ণ প্রছের সংক্ষিণ্ডসার রহিরাছে। ইহাতে সূ-ফীডানের পূর্ণাস পছতি পাওয়া মার। সরবর্তীকালে আশ্-শা'রাানী (মৃ. ১৭৬/১৫৬৬) ইহার একখনো সার-সংগ্রহ প্রকাশ করেন। ইব্ন 'আরাবী ভাঁহার সমসাময়িক মরমী কবি ইব্নু'ল-ফারিদ' (মৃ. ৬৬২/১২৬৪)-কে ভাঁহার ক'াস'লিগড়'ন ভ'-ত'াইয়ানর ভাষা বিবিতে অনুরোধ করিলে কবি উত্তর দেন যে, ভাঁহার নিজের রচিত ফুড্'হ'াত-ই উহার উৎকৃপ্ট ভাষ্য। এই পুত্তক্ষানা ১২৭৪ হি' সনে ব্লাক'-এ ও ১৩২১ হি, সনে কায়রোতে মুন্রিত হয়। ফুড্হ'াতের গরেই "আল-ফুসু'সু'ল-হি'কাম'-এর ছান। ৬২৭/১২২৯ সনের প্রারম্ভ দামিশ্কে ইহার রচনা আরম্ভ হয়, ভুকী ভাষ্যসহ ১২৫২ হি, সনে ব্লাকে' ইহা মুন্রিত হয় এবং "আবদু'র-রাশ্যাক' আল-ক'াাশানী-র ভাষ্যসহ ১৩০১ ও ১৩২১ হি, সনে কায়রোতে বিথো প্রেসে ইহা মুন্রিত হয়।

তিনি আধঃছিক প্রেম্ছক কবিভার একটি ছুঁচ সংগ্রহণগ্রহ রচনা করেন। পরবর্তীকালে তিনি উক্ত কবিভাগুলির গুচু মরমীর অর্থের ব্যাখ্যা করেন। এই কবিভাগুলি ভাষ্যসহ ইংরেজী অনুবাদ R. A. Nicholson কর্তৃ ক ১৯১১ খৃশ্টান্দে লগুনে প্রকাশিত হয় (The Tarjuman al-Ashwaq, a collection of Mystical odes, in Or. Transl. Fund, New Sor., vol. xx, London, 1911)।

১৮৪৫ খৃণ্টাব্দে Flugel সন্দানিত স্কুর্জানী-র ভাণ্মীক্ষাভ-এর গরিশিক্টে সংলল্প একটি কুন্ত সূংকী পরিভাষা সম্বলিত পুন্ধিকা (glossary) ডিল্ল ইব্ন 'আরাবীর বহ সংখাক পন্তকের মধ্যে একমার Nicholson অনূদিত এই প্রস্কৃতির মুরোপীর সংকরণ প্রকাশিত হইরাছে। "কিতাাবু'ল-আক্বি'বাঃ" নামক ঐ কুন্ত পরিভাষা মূকক পুত্তিকাখানা প্রাস্থাম পাঙ্চিশিতে তাঁহার প্রতি আরোগিত হইরাছে। ১৯০১ খৃণ্টাব্দর Journal of the Royal Asiatic Society-তে H.S. Nyberg সন্দানিত সংগ্রহে (Kleinere Schriften des Ibn

'Arabi, Loydon 1919) পুতিকাখানির ইংরেজী অনুবাদ প্রকাশিত হয় ৷

ইব্ন 'আরাবী কৃত রচনাবলীর মধ্যে সাকুলো ১৫০ থানা পুরুক বর্তমান আছে বলিয়া জানা গিয়াছে এবং এই সংখ্যা তাঁহার রচিত গ্রহসংখ্যার অর্ধেক মাত্র বলিয়া কখিত হয়।

বহ 'আলিম তাঁহার পুডকের প্রতিপাদ্য বিষয় সছছে আগতি উবাপন করিয়াছেন এবং হ'লুল (দ্র.) ও ইডিহ'াদে প্রভৃতি কতবাদের জন্য তাঁহার বিরুদ্ধে ধর্মবিরোধিতার অভিযোগ উদাপন করিয়াছেন। তথাপি তাঁহার অনেক অনুচর ও উৎসাহী সমর্থক ছিল। যদিও ইব্ন তার্মিয়াঃ, আতৃ-ভাঞ্ভাযোনী ও ইব্রাহীম ইব্ন 'উমার আজ-বিক'া'ই প্রচলিত মতবাদের বিরুদ্ধবাদী বলিয়া তাঁহার নিশা করিরাছেন, কিন্ত 'আবদু'র-রাধ্যাক' আল-ক'ালানী, 'আলী করিরাছানালী ( তু. হ'াবীবু'র-বায়্যাত, খা্যাইনু'ল-কুতুর কী দিমাশ্ক' প্রভৃতি, গৃ. ৫০, নং ২০,২ ) এবং আস-স্মূত'ী তাঁহার সমর্থকদের অন্তর্ভুক্ত।

প্রস্থাপ্রমী 🖁 (১) সিব্ত ইবনু'ল-জাওষী, মির'আভি ( ad. Jewett ), পু. ৪৮৭, (২) আদ-শারোনী, আল-মাওয়াক ীত ওয়াল-জাওয়াহির, কাররো ১৩০৬ হি. পু. ৬-১৪: (৩) আল-মাক্ কণরী, ed. Dozy etc., i. 567—583, (৪) খাতিমাতু'ল-কুত্হণাত, সং. ववाकि ১২৭৪ हि. ८ वं बच ; (৫) र ।। ज्यो विकास, निर्वन्ते, १४, 3393 (b) Hammer—Purgstall, Literaturgeschichte d. Araber, vii. 422 n.: (9) von Kremer, Geschder herrsch Ideen des Islams, p. 102 n., (b) R.A. Nicholson. The Lives of 'Umar ibnu 'l-Farid and Ibnul-'Arabi, in JRAS, 1906, p. 797 9., (a) of course. A Literary History of the Arabs, p. 399 n.; (50) a 南西本. তারজুমাানু'ল-আশৃওয়াক•, London 1911, (১১) 🛦 লেখক, The Mystics of Islam, London 1914, ম. নির্মন্ট , (১২) M. Schreiner, Beitr. z. Gesch. d, theol. Bewegungen im Islam in ZDMG, lii, 516-525 (also published soparately, p. 52 a.); (59) Asin Palacios, La psicologia segun Mohidin Abenarabi, in Actes du xvi Congres intera. des Orient., Algiers 1905, iii. 79--140, (58) à स्त्रक, El mistico murciano Abenarabi, Madrid 1925 -- 28; (১৫) के रजवन, El Islam cristianizado, Madrid 1931. (১৬) A.E. Affifi, The Mystical Philosophy of Muhyiddin Ibnul 'Arabi. Cambridge 1939, (59) Goldziher, Vorlesungen, p. 171 7, and index: (5b) Macdonald, Muslim Theology, p. 261 7.; (55) Brockelmann, GAL, i, 571 v. and Suppl., i, 790 v., i T. H. Woir (S.E.I.)/७। এম. আবদুল সামের

ইব্ন ইসহ'াক' (الله المعالى) ইব্ন আৰী 'আবদিলাহ (আৰু বাক্স) সুহ'ান্যান ইব্ন ইস্হ'াক', একজন 'আরৰ গ্রহকার এবং হ'ানীছের বিশেষত। ইনি লাসাার-এর দৌল, মদীনার 'আবদুলাহ ইব্ন ক'ব্ল সোভের সাঙলা (সোপ্সভুক') ছিলেন। মুহ'াশ্যান ইব্ন ইসহ'াক' মদীনার লালিত-পালিত হন। তিনি হ্বরত (স')-এর তীবনী সহজে নানা কাহিনী এবং বর্ণনা সংগ্রহে মনোবোলী হন। এই সংগ্রহের ব্যাপারে প্রামাণ্য-অপ্রামাণ্য বর্ণনার বাহ-বিচার না করার জন্য তিনি মদীনার প্রস্কিছ সুহ'াছিছ'ও কাক' বিক্সর

বিরাগভাজন হইরা পড়েন্ । বিশেষত ইমাম মাজিক ইবন আনাস-এর সহিত এই বিরোধ তীর আকার ধারণ করে। ইমাম মাালিক (র) তাঁহাকে শী'আঃ আখ্যার আখ্যারিত করেন এবং তাঁহার বণিত কাহিনী ও কবিতাওলিকে অকলিও বলিয়া মত প্রকাশ করেন। ফলে তাঁহাকে মদীনা ত্যাগ করিতে হয়। প্রথমে তিনি মিসরে ও তথা হইতে ইরাকে চলিয়া যান। খলীফা আল-মানস্ত্র তাঁহাকে বাগদাদ খাইতে উদ্ভ করেন। বাগদাদেই তিনি ১৫০/৭৬৭. মতাৰ্যে ১৫১ অথবা ১৫২ হি. সনে ইতিকাল করেন। তাঁহাকে ইমাম আৰু হ'ানীফার কবরের নিকট দাফন করা হয়। তিনি রাস্ধরাহ (স')-এর জীবনীর উপকরণ সংগ্রহ করিয়া তিন খণ্ডে উহা সমিবিল্ট করিয়াছিলেন বলিয়া অনুমান করা হয়। ইহার প্রথম খণ্ড হইল "কিতাাৰু'ল-মুৰ্তাদাা" ( ফিহ্রিস্ত, গৃ. ১২ ), অথবা "মুৰ্তাদাউ'ল-খাল্ক-" (ইব্র 'আদী-র বর্ণনা ইব্ন হিশামে, সম্পা. Wustenfeld. ii., p. viii., 1. 18), অথবা "কিতাবে'ল-মাবদা' ওয়া কি'ল'ল-আধিয়া।" (আল-হ'ালাবী, আস-সীরা:, ২খ, ২৩৫)। দিতীয় খণ্ডে হিজ্যত পর্যন্ত রাস্লুলাহে (সা)-এর জীবন-চরিত বণিত হইয়াছিল। ত্তীয় খণ্ডের নাম "কিতাাবু'ল-মাগণাযী"। জানা যায়, তাঁহার রচিত ''কিতাাৰু'ল-খুলাফা৷'' তাঁহার ঐ রুহৎ গ্রন্থের তুলনায় দিলীয় লেলীর রচনা বলিয়া গণ্য হইত। Karabacek-এর ধারণা ছিল যে, তিনি ইবৃন ইসহাাকে র সীরাডু'ন-নাবীর মূল গ্রন্থের একটি গাডা Rainer-এর সংগ্রহে যুক্ত অবস্থায় পাইয়াছিলেন (দেখুন Fuhrer durch die Sammlung, ৬৬৫ সংখ্যা )। অন্য গছে ইস্তাম্বের কোপ্রবল মাদ্রাসার গ্রন্থাগারে রক্ষিত (১১৪০ সংখ্যক) ইবন ইসহাাকের ব্লিয়া অনুমিত কিতাাব'ল-মাগণাধী ইব্ন হিশামের সংক্রিণত সংক্রবণ বলিয়া প্রমাণিত হইয়াছে (a. Horovitz, Mitt. des Sem fur Orient Sprachen, Westas. Stud. x, p. 14)। ইহাও জানা যায় যে, আল-মাওিয়ারদী-র সময় পর্মন্ত আসল গ্রন্থ পাওয়া মাইত। কারণ তিনি তাঁহার কিতাাৰ ল-আহ কামি'স-সুল্ত ানিয়া: নামক গ্রন্থে (Enger, সু. ৬৫, সংক্তি ১১ গ., ৬৫-৬৬, ৬৭-৬৮, (৬৯?) কিতাাব্'ল-মারণাফী-র সেই সকল বর্ণনা উদ্ভূত করিয়াছেন যাহা ইব্ন হিশামের পুস্তকে (পৃ. ৪৪৫, ৫৬১, ৫৭৭, ৮৪১) সংক্ষিণ্ড আকারে দেওয়া হইয়াছে। ত'াবারী এই গ্রন্থের ব্যাপক উদ্ধৃতি দিয়া গ্রন্থটির রক্ষার ব্যবস্থা করিয়াছেন। কিন্তু পৃথকভাবে এই গ্রন্থের অভিত্র ইব্ন হিশাম (छ.)-এর বর্ণনাতেই রহিয়াছে। ইব্ন হিশাম এই কিতাাবের সংবাদ ইব্ন ইসহ'াকে'র জনৈক কুফাবাসী ছার যিয়াদ ইবৃন 'আব্দিল্লাহ আর-বার্লামী-র মাধ্যমে অবগত হন। তিনি উহার উভয় খণ্ডকে একটি বতত শুস্তক "কিতাবে সীরাতি রাস্তিলাহ"-তে একল্লিত করেন। কোথাও কোথাও পাঠ খুবই সংক্ষেপ করিয়া দিয়াছেন। হি. চতুর্থ শতকে আল-ওয়াষীর আল-মাগ রিবী এই গ্রন্থকে বর্তমান আকারে সম্পাদনা করেন। আস্-সুহায়লী (মৃ. ৫০৮/১১১৪) ইহার একখানি বাখ্যা রচনা করেন। আবু ষণার্র মুস্পথার ইবন মুহণ্শমাদ ইবন মাস্'উদ আল-মাররাাকুশী ( মৃ. ফেয্-এ ৬০৪/১২০৭ ) আর একখানি ব্যাখ্যা রচনা করেন।

প্রস্থানী ঃ (১) J. Fuck, Muhammad b. Ishaq. Frankfurt a. M. 1925, (২) ইব্ন কু'ভায়বাঃ, কিভাাবু'ল-মা'আারিফ (ed. Wustenfeld), গু. ২৪৭; (৩) ত'বারা, ষ'ায়্লু'ল-মুব'ায়াল, under the year 150, iii. 4, p. 2512; (৪) ইব্ন খারিকান, সম্পা. Wustenfeld, সংখ্যা ৬২৩, কায়রো ১২৯৯ হি., ১৬,

৬১১ ; (৫) রাক্-ত, ইরলাদ'ল-আরীব, ৬৭, ৬১১-৪০১ ; (৬) ওচেonger, in ZDMG, xiv. 288-290; (9) & thus, Lebon Mohammads, iii., lxx., (b) Noldeko-Schwally, Geschichte des Qorans, ii. 129 n.; (5) Wellhausen Mohammed in Medina p. xi., (50) Ranke, Weltgeschichte, v. 2, 252, (88) Wustenfeld. Geschichtschreiber der Araber, No. 28, (52) M. Hartmann, Der islamische Orient, i, 32 a. 1(50) A. Fischer, Biographien von Gowahrsmannern des Ibn Ishaq, hauptsachlich aus ad-Dahabi, Leyden 1890, v. ZMDG, xlvi. 148 M., (58) Das Leben Muhammed's nach Muhammed Ibn Ishak bearbeitet von Abd al-Malik Ibn Hischam ed. by F. Wustenfeld, Gottingen 1858-1860. anastat, reprint Leipzig 1899, reprinted Bulak ১২৯৫ ছি. ; (১৫) নৃতন সংকরণ, কায়ায়ে ১৩৫৬/১৯৩৭ এবং ১৩৫৭/ ১৯৩৮; (১৬) ইব্ন ক'ফ্রিম-এর যাদু'ল-মা'আদ-এর হ'াশিয়াঃ, কায়রো ১৩২৪ হি. , (১৭) P. Bronnle, Die Commentatoren des Ibn Ishaq und ihre Scholien, Diss. Halle 1895; (সীরাঃ প্রবন্ধটিও দেখুন) (১৮) সারকীস, মু'জামু'ল মাত'বু-'আত, ভভ ১७२৮। Commentary on Ibn Hisham's Biography of Muhammad according to Abu Dzarr's Mss. in Berlin, Constantinople and the Escorial, ed. by Paul Bronnle (Monuments of Arabic Philology, i. ii.) স্কায়রো ১৯১১ খু., జ. সীরাঃ প্রব**দ** ৷

C. Brockelmann (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কালের ইবুন কায়িাম আল-জাওযিয়াাঃ (ابن قيم الجوزية) তাঁহার প্রকৃত নাম শাম্সু'দ্-দীন আৰু 'আবদিলাহে মুহ'াম্লাদ ইবন আৰী বাক্র। তিনি ছিলেন হায়ালী ধর্মতত্বিদও বিখ্যাত ইবন তায়মিয়াাঃ-র ছাভ। তাঁহ।র পিতা ছিলেন দামিশকের মাদুরাসাতু'ল-জাওযিয়্যা-র পরিচালক (ক'ায়্যিম)। এই কারণেই তিনি ইবন কণিয়াম নামে পরিচিত হন। ৬৯১/১২৯২ সনে দামিশুকে ভাঁহরে জন্ম এবং সেখানেই ৭৫১/১৩৫০ সনে তাঁহার মৃত্যু হয়। "সর্ব বিষয়ে তিনি ছিলেন ভাঁহার শিক্ষকের অনুগত ছাত্র ; তিনি তাঁহার রচনাশৈলীও প্রহণ করেন। এমন বিং ইব্ন তার্মিয়ার জীবনকালেও তিনি নিগহীত হন। তিনি Hebron ( আল-খালাল )-এ তীর্থ যাত্রার বিরোধিতা করিলে তাঁহাকে কারারুদ্ধ করা হয়। উন্তাদের ন্যায় তিনিও দার্শনিক, খস্টান ও যাহদীদের বিরোধিতা করেন। তিনি পুরস্কারের চিরস্থায়িত্ব (১৯৯৯) এবং শান্তির অহায়িত্বস্কুক মতবাদের সমর্থন করিতেন" (Schreiner, in ZDMG, liii. 56)। তাহার বহু সংখ্যক পুরুকের জন্য ল্ল. Brockelmann, GAL<sup>2</sup>, ii. 128; Suppl. ii. 126 n.; also do Vlieger, Kitab al-Qadr, Materiaux pour servir a l'etude de la doctrine de la predestination dans la theologie musulmane, Leiden 1903, A. Laoust, La Traite de Droit Public d'Ibn Taimiya (Beyrouth 1943), Introd. p. xl. তাঁহার প্রকাশিত গ্রন্থাবলীর মধ্যে: (১) ইজতিমাা'উ'ল-জুয়্শি'ল-ইসলামিয়াঃ ; (২) ই'লাম্'ল-মু**ওয়া**'-ক''কি''ইন 🖈 (৩) কিতাব্'র-রাহ'; (৪) স্থাদু'ল-মা'জাদ । (৫) আস-সিয়াসাত্'ল-শার'ইয়ার: (৬) মাদারিত্ব'স-সালিকীন:

(৭) হিদ্যারাড়ু'ল-হারারো ইত্যাদি উল্লেখযোগ্য।

প্রস্থাপ্ত (১) ইব্ন তাগ'রীবিরদী, জান-নুড্মু'ব-যাহিরাঃ;
(২) ইব্ন হ'াজার, আদ্-দুরাক্র'ল-কামিনাঃ; (৩) ইব্নু'ল-ইমাদ'
লাকালাল'ল'-স'চোর (৪) ভার রাহখা। ইবন ভারমিয়াঃ; (৫)

ৰাষণরাতু'ৰ -ৰাহাৰ ; (৪) আৰু রাহ'য়াা, ইৰ্ন তারমিয়াঃ ; (৫) ইৰ্ন কাছ'ীর, আল-বিদায়োঃ ওয়া'ন-নিহাায়াঃ ।

Anonymous (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের ইব্ন বালদূন (ابن خلدون) 'আব্দুর-রাহ মানি ও ল্লাহ্<sup>-</sup>ল্লা—দুই 'জারব *ঐ*তিহাসিক। ইঁহারা সে<del>ভিল-</del>এর একটি বংশের লোক, 'আরব "কিন্দাঃ" গোছের ওয়াাইল ইব্ন হ'জোর-এর বংশধর। ইঁহাদের পূর্ব-পুরুষ খাালিদ "খাল্দুন" নামে পরিচিত ছিলেন। এই খাল্দুন হইভেই ভাঁহাদের বংশের নাম খাল্দুন হয়। ৰাানিদ হিজরী তৃতীয়∕ৰুফীয় নবম শতকে অ⊨পালুস-এ গমন করেন। সেখানে তাঁহার বংশধরদের অনেকেই, কতক কণারমূনার ও কতক সেভিলে, অনেক গুরুত্বপূর্ণ সরকারী পদে নিযুক্ত হন। আন্দালুসে "আল্-মুওয়াহ্'হি'দূন'' শাসকদের পতনের পর খৃস্টানদের ক্রমাগত বিজয়ের ফলে ধাল্পুনের বংশধরগণ সিউটায় চলিয়া ৰান । 'আবদু'র-রাহ্'মানের প্রসিতামহ আল-হ'াসান বানু হ'াক্স' বংশের সুলতণান আৰু ধাকারিয়্যা-র আমত্তপক্রমে বোনা-য় ছারীডাবে ৰসবাস করিতে থাকেন। আমীর ও রাউস ( প্রধান )-গণ আল-হণসান ও তৎপুর আবু বাক্র মুহাতমাদের রতি অভাত অনুগ্রহ প্রদর্শন করেন। শেষোক্ত ব্যাক্তির উপাধি ছিল 'আমিলু'ল-আশ্গ'াব বা প্রধান মুহণাসিব। তাঁহাকে জেলখানার পলা টিপিয়া হত্য করা হয়। তৎপুর মুহণখ্মাদ বানু হণক্স'-এর দেরবারে একাধিক শুরুত্পূর্ণ পদে নিরোজিত হইয়াছিলেন। এই মুহাস্মাদের পুরের নামও ছিল মুহণস্মাদ। তিনি সর্বপ্রকার সরকারী পদ গ্রহণ করিতে অন্থীকার করেন থেন সম্পূর্ণভাবে ভানচর্চায় ও আধ্যান্থিক সাধনার আশ্বনিয়োগ করিন্তে গারেন। তিনি তিউনিসেই বাস করেন এবং ৭৫০/১৩৪৯-এর মহামারীতে প্রাশত্যাস করেন। তিনি তিন পুর রাখিরা যান। জোচপুর মুহণত্যাদ কোন প্রকার ভানচর্চা বা ব্লাজনীতিতে অংশচহণ করেন নাই। সন্ধান্তরে ছোট দুই ল্লাডা 'আবদু'র-রাহ্ মাান ও রাহ্ য়াা রাজনীতিবিদ ও ঐতিহাসিকরূপে খ্যাতি লাভ করেন। এই দুই স্লাতার মধ্যে 'আবদু'র-রাহ'মানই সমধিক প্ৰসিদ্ধ এবং ইব্ন খালদূন বলিতে সাধারণত ভাঁহাকেই बुकाम् ।

ভয়ায়য়ৢয়৸-দীন আৰু য়য়য় 'আবদু'য় রাহ্'য়ান ইব্ন মুহ'ালয়াদ ইব্ন মুহ'ালয়াদ ইব্ন আবী বাক্র মুহ'ালয়াদ ইব্ন আল-হ'াসান ইব্ন আল্দুন তিউনিসে ১ রামাদ'াান, ৭৩২/২৭ মে, ১৩৩২ অলে জন্মহণ করেন এবং ২৫ রামাদ'াান, ৮০৮/১৬ মার্চ, ১৪০৬-এ কায়রোতে ইন্তিকাল করেন। কু'রআান হি'ফ্ল' করার পর তিনি তাঁহার পিতার ও তিউনিসের বিখ্যাত শিক্ষকগণের নিকট শিক্ষা লাভ করেন। তিনি অভিশয় উৎসাহ ও পরিলমের সহিত ব্যাকরণ, ভাষা, ফিক্'হ, হ'াদীছ' এবং কাব্য অধ্যয়নে ব্যাপ্ত হন। আৰু'ল-হ'াসান মারীনী হখন ৭৪৮/১৩৪৭ সালে তিউনিস দখল করেন, তখন 'আবদু'র-য়াহ'য়ান ঐ শাসনকর্তার দরবারের সহিত সংয়িল্ট পশ্চিপণের নিকটও শিক্ষালাভের স্থোগ পান। তাঁহাদের শিষ্তে তিনি তর্কালাভ, দর্শনশাভ, ধর্মতন্ত, ফিক্'হ্ এবং 'আরবী ভাষাভন্তের বিভিন্ন শাখার ভান লাভ করেন। এই সময় মারীনী দরবারের উচ্চপদহ ব্যক্তিপণের সহিত তিনি যে সম্পর্ক ছাপন করিয়াছিলেন, তাহা কেষ্

(Foz)-এর দরবারে উচ্চপদ **বাবে ভারাকে ক্ষেত্র** সাহার্য করিয়াছিল। মার ২১ বংসর বরুসেই ভার্যকে ভিউন্সিরর বাদশাহের সেক্রেটারী নিযুক্ত করা হয়। কিন্তু **অভনিন গরেই সধন দহরে বিগদা**শকা বৃদ্ধি পায় তথন তিনি ঐ পদ পরিত্যাগ করিয়া বিস্কারাঃ নাসক ছানে যাবি-এর শাসনকর্তা ইব্ন **মুধ্নী-র নিকট চলিয়া খান। তারণর** যথন মারীনী বংশীয় আবু 'ইনাান ভিজিমসালসহ পূর্ব এজাকা সথজ করিলেন তখন 'আবদু'র-রাহ'মান ভাঁহার **অধীনে চাকুরী রহণ** ক্রিলেন এবং **জ**নৈক মারীনী সেনাগ**তির অধীনে একটি যুক্তে**ও অংশরহণ করেন। পণ্ডিতগণের অনুরোধে সু**রত**ান **ভাষতে ফেব্-এ** আসিতে আমত্রণ ভাগন করেন। ফরে ৭৫৫/১৩৫৪ **অব্দে ভিনি সেখানে** গমন করিজেন এবং আৰু 'ইনাানের সেক্রেটারী নিযু<del>ক্ত হইজেন</del>। এতঘাতীত তিনি সেখানকার শীর্ষস্থানীয় শিক্ষকগণের নিকট বিদ্যা-চর্চাও করিতে থাকিলেন। ৭৫৭/১৩৫৬ সালে তিনি সুলতণানের বিরা**গতাজন** এবং দুইবার কারারুদ্ধ হন। ছিডীয় বারে তিনি আবু 'ইনাানের স্কৃত্য অধীৎ ৭৫৯/১৩৫৮ সন পৰ্যন্ত ৰক্ষী থাকেন। নুতন সুলতণান **আ**ৰু সাালিম তাঁহাকে পুনরায় ৭৬০/১৩৫৯ সালে সেক্রেটারী ও পরে প্রধান ক'াদ'ী (বিচারক) পদে নিষ্ক্ত করেন। আবু সালিমের হত্যার পর দুর্নাম্যত উবীর 'উমার ইবৃন 'আৰ্দিলাাহ্-র সময় তিনি পুনরায় কর্তৃপক্ষের বিরাসভাজন হন, তবে তীহাকে প্রানাভা বাওয়ার অনুমতি দেওকা হয় (৭৬<del>৩-</del>৪/১৩৬২-৩)। এখানে তিনি আর-জাহ্<sup>শ</sup>ার বংলের দরবারে জৰছান করেন এবং বিখ্যাত উমীর ইব্নু'ল-খাত' ীবের সহিত তাঁহার বন্ধ হয়। দুই বৎসর পর তাঁহাদের বনুড় স্পীভূত হইলৈ ভিনি বিজালা-র হ'াক্স'ী শাসনকতা আবু 'আবদিরাাহ্-র আমত্তণক্ষমে সেখানে চৰিয়া খান। আৰু 'আবদিলাহ তাঁহাকে তাঁহার "হণাজিব" (Chamberlain) পদে নিযুক্ত করেন। সেই সঙ্গে তিনি ৰাত বৈর পদ এবং ৭৬৬/১৬৬৪ সালে মাদ্রাসাঃ সংক্রান্ত একটি কর্মের দারিত্ব পা**ইজেন। এই ঘটনার বিভীয় বং**সরে যখন কুসান্ত**ীন-এর** শাসনকর্তা বিজ্ঞায়াঃ অধিকার করিলেন তখন 'আবদু'র-রাহ'লান বিস্কারাঃ চলিয়া পেলেন। জলকাল পরে তিনি তিলি<mark>যুসান-এর</mark> 'আবদু'ল-ওয়াদী বংলের বাদশাহ দিতীয় আবৃ হণ্ডমু-র সহিত পলা-লাপ করেন এবং তাঁহার নিজের বর্ণনা মতে ছাতা শ্লাত্ স্লাকে হণাজিব পদে নিযুক্তির জন্য তাঁহার নিকট প্রেরণ করেন। তিনি বাদশহের জন্য অনেক 'আরব গোলের সমর্থন লাভ করেন এবং ভদুগরি ভিউনিসের শাসক জাবু ইস্হণাক এবং তাঁহার পুর ও উত্তরাধিকারী খার্মিদের সহিত তাঁহার মিলন ঘটাইয়া দেন । ইহার পর ডিনি <del>নিজেই</del> ভি**লি**মসান চলিয়াবান। অভকাল পর যখন হতভাগা আৰু হণাস্থকে মারীনী সুলডান 'আবদু'ল-'আষীয় রাজধানী হইতে বহিছ্ত করিয়া সেন তখন 'আবদু'র-রাহণমানি তাঁহার সঙ্গ ত্যাগ করেন এবং 'আবদু'ল-'আয়ীয়-এর অধীনে চা**কুরী গ্রহণ করেন। ধেই** সম**র "আন-মাগ**'রিব" যুদ্ধ ও বিদ্রোহের বিপদক্ষারে জড়াইয়া পড়ে, ভখন তিনি বিস্কারা-র সুরক্ষিত আন্তরহল হইতে আৰু হণাস্বুর বিরুদ্ধে 'আবদু'ল-'আযীষকে ক্রমাপত সাহাষ্য করিয়া যান। ৭৭৪/১৩৭২ সনে তিনি ফেয্-এ পমন করেন এবং তথা হইতে ৭৭৬/১৩৭৪ সনে প্রানাতা যান। কিন্তু প্রানাডার সুরতানি **বারীনীদের** প্রস্রোচনায় তাঁহাকে ভিলিমসানের হ'নায়ন বন্দরে প্রেরণ করেন। তিলিমসানে ভাবু হ'াম্পুনরায় <mark>তাঁহাকে বছুভাবে গ্রহণ করেন। কিন্ত</mark> তিনি বাদশাহ্দের সংল্রব ভ্যাগ **করিতে সংকল করেন এবং ইব্ন সালায়য়ঃ দুর্গে চলিয়া যান। এইখানে** ভিনি ভাঁহার ইতিহাস প্রণয়ন করিতে গুরু করেন। তিনি ৭৮০/১৩৭৮

সন পর্যন্ত সেইখানে বাস করেন, ইহার পর গ্রন্থ রচনার ভাগিদে প্রয়ো-জনীয় প্রস্থাদি পাঠ করার জন্য তিনি ভিউনিস চলিয়া যান। ৭৮৪/ ১৩৮২ সনে ভিনি হণজ্বের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হন। কিন্তু ভাঁহার যাত্রা বিরতি হয়--প্রথমে আলেকজান্তিয়ায় (১ শাওওয়াল, ৭৮৪/ডিসেম্বর ১৩৮২) এবং তৎপর কায়রেতে (১ মৃ'ল-ক'দা:, ৭৮৪/৪ জানুয়ারী, ১৩৮৩)। এইখানে তিনি প্রথমে জামিউ'র-আর্হার এবং তৎপর আস্-সামহি যায়। কলেজে অধ্যাপনা করেন। অভ:পর ৭৮৬/ ১৩৮৪ সনে সুলতাান আজ্ব-জ্বাহির বায়ুকুকে তাঁহাকে মারিকী বা প্রধান বিচারক নিয়ুক্ত করেন। উহার অন্নকাল পরটু তিউনিস হইতে কায়রো আগমনকালে জাহাজ ভূবির ফলে তাঁহার সমগ্র পরিকার এবং প্রচুর ধন-সম্পদ বিনণ্ট হয়। তারপর হইতে তিনি সম্পূৰ্বরূপে কল্ঞাণমূলক কর্মে আছনিয়োগ করেন এবং ৭৮৯/১৩৮৭ অব্দে হ'জেও সন্দল করেন। জুমাানা'ল-উল্লা, ৭৯০/মে, ১৩৮৮-তে তিনি কায়রো প্রত্যাবর্তন করেন। ৭৯২/১৩৭৯ সনে তিনি স-ারগণত্মিশ মাদ্রাসায় অধ্যাপক নিযুক্ত হন। ৮০১/১৬৯৯ সনে তিনি পুনরায় কণয়রোতে যান এবং মাজিকী টান্টা নিযুক্ত হন ; কিন্ত ৮০৩/১৪০০-এর শেষের দিকে পুনরায় পদচ্যত হন। . ৮০৩/১৪০১ সনে অপরাপর কণাদণীর সহিত সুরভাান আন্-নাাসি র-এর সাহচর্যে তায়ম্রের বিরুদ্ধে যুদ্ধের জনা দামিশ্ব রওয়ানা হন। ২৩ জুমাাদা'ল-উলাা, ৮০৩/১৪ জানুৱারী, ১৪০১ অব্দে ইবন খালগুনকে রজ্ঞা সাহাযো দামিশ্কের কিলার পাঁচিল হইতে নীচে নামাইয়া দেওয়া হয় এবং তিনি তায়মুরের সহিত সাক্ষাৎ করেন। তাঁহার সহিত আলাপে এবং তাঁহার ব্যক্তিত্বে তার্মর খুবই প্রভাবাদ্বিত হন। প্রায় দেড় মাস পর ইব্ন খালদ্ন ভায়মুরের সহিত দিতীয়বার সাক্ষাৎ করেন। কিন্ত উহার অভকার পরই ইবন খালুদ্নকে কায়রো প্রভাবের্তন করিতে হয়। তখন ভিনি পুনরায় কণাদণী নিম্বুক্ত হইলেন। মধ্যে কিছুকাল বিরতিসহ তিনি ভাঁছার ইভিকাল (২৫ রামাদশান, ৮০৮/১৬ মার্চ, ১৪০৬) পর্যন্ত এই পদে বহাল ছিলেন।

উলিখিত অবস্থানি হইতে বুঝা যায়, ইব্ন খাল্দ্ন বহু ওক্রত্পূর্ণ পদের কার্যাদি পরিচালনার যথেক্ট কর্ম-কুশলভার পরিচর দিয়াছেন। কিন্তু তিনি এক মুনিবকৈ ছাড়িয়া অন্য মনিৰের চাকুরী গ্রহণ করিতে কখনও ইতন্তত করেন নাই। ইহার ফলে সাধারণত পূর্বতী মুনিব শঙুতে পরিণত হইত। তিনি উত্তর আঞ্রিকা ও আন্দাল্স-এর রাজনীতিতে অতাধিক অংশগ্রহণ করিতেন। করে তিনি সেই সমস্ত স্থানে যে সকল ঘটনা সংঘটিত হইয়াছিল সেইওলি পর্যালোচনা করার ও ডৎসহরে মতামত প্রকাশ করার অবকাশ এবং বিশেষ যৌগাতা লাভ করিয়াছিলেন। তাঁহার প্রস্থ আল-'ইবার (কাররো ১২৮৪ হি. ৭ খণ্ডে সমাণ্ড )-এর বিভিন্ন অংশের ওরুত্ব সমান নহে, তথাগি উহা সেই যুগ সহজে একটি খুবই ওরজপুর্ গ্রহ। যদিও এই বিরাট গ্রহের কোন কোন জংগে ঘটনাসমূহের বিন্যাসে ভুটি ও বিশ্বস্ততায় সংসহ রহিয়াছে, তাহা সভেও সমকালীন ইতিহাস আগোচনার জন্য অন্যান্য অংশে অনেক ওরুত্বপূর্ণ সূত্র পাওয়া যায়। "বাহুবার"-দের ইতিহাস, আল-মাস রিব-এর বার্বার পোলসমূহের ইতিকাহিনী সহজে এবং ঐ অঞ্জের মধ্যসুগীয় ইতিহাস সম্পকিত যাবতীয় বিষয়ে এই গ্রন্থ চিরকারের জন্য একটি অতি ম্রাবান পথনির্দেশক হইয়া থাকিবে। এই প্রস্তুটি পঞ্চাশ বৎসর (চতুর্দশ শতাব্দীর দ্বিতীয়ার্ধ) কালের

ঘটনাবলীর প্রত্যক্ষ দর্শন, বিভিন্ন প্রস্তুচচা ও তাঁহার সমরের मोठाकर्म अवर धनाना धक्रप्रभून विषयप्रकाष प्रदकारी महीता-দির পভীর অধ্যয়নের ফল । "ইহার 👫 ১৯ বা ভূমিকায় 'আর্বীয়দের ৰাৰতীয় ভান–বিভান এবং সভাতার সকল শাখা-প্রশাখা সম্বন্ধে আলোচনা রহিয়াছে। গ্রন্থকারের চিন্তার গড়ীরতা, বর্ণনার প্রাঞ্জনতা এবং মতের অভায়তার বিচারে ইহা নিশ্চিতই তাহার যুগের সর্ব-ল্লেট প্রস্থ এবং দৃশাত কোন মুসলিমের কোন গ্রন্থই ইহাকে অতিক্রম করিতে পারে নাই।" প্রছকার এই ডমিকা হি. ৭৭৯ সালে সমাণ্ড ব্দরেন (ছাপা Quatremere, প্যারিস ১৮৪৭-১৮৫৮ খু. ; নাস'র আল-হরীনী, মিসর ১৮৫৮ খু. . de Slane ইহার ফরাসী অনুবাদ करतम, भारतम ১৮৬२ খ.। ब्रहिट्सम्ब फातनी मूल ১৯०० थ.। 'আবদ্র'ল-ওয়াহি দ ওয়াফী, পরিশিষ্টসহ, কাররো ১৯৫৭-১৯৬২ খু., 8 भाषा छन् जन्यान युक्तानियाः हेव्न भानप्त, हेव्न भानप्रत्ते জীবনীসহ, লাহোর ১৯১০ খু.। উদু অনুবাদ, সাপ হণসান খানে কর্ক, করাটী ) । কিড়াাব্'ল-'ইবার কয়েকবার মুল্লিড হইয়াছে <sub>ন</sub> এই প্রস্তের বানু আগলাব-এর শাসনসংক্রান্ত অংশ ফরাসী ভাষার অনুবাদসহ পারিসে (১৮৪১ বৃ. ) মুঞ্জি হইয়াছে। আল-মাগ রিবের ইসলামী রাষ্ট্রওলি সম্পর্কিত প্রস্থের শেষাংশ de-Slane-এর সম্পা-দনায় আরজিরিয়া হইতে ১৮৪৭-১৮৫১ শৃস্টাব্দে প্রকাশিত হইয়াছে। ইসলামী রাষ্ট্রসমূহে মুরোপীয়দের আক্রমণ সম্পর্কিত অংশ ল্যাটিন তরৰমাসহ (Ibn Khalduni naratio de Expeditionibus Francorum in terras Islamico subjectas नाम টুরেনবুর্গে মুদ্রিত ) অস্লো হইতে ১৮৪০ বু. প্রকাশিত হইয়াছে, do-Slanc-এর ফরাসী অনুবাদ, পারিস ১৯২৫-১৯৩৪ খু., উদ্ অনুবাদ, 'ভাওয়ারীখ-ই-ইবৃন খাল্দুন", আহ্ মাদ হ সায়ন, এলাহাবাদ ১৯০১ বৃ , ডঃ 'ইনাায়াতুলাহ কৃত উদ্ তর্ত্বমা, ডাওয়ারীখ-ই-ইবৃন খালদুন, লাহোর ১৯৬০ খু. : ইহার এক অংশের অনুবাদ ভাওয়ারীখ-ই-আঘিয়া।' নামে ইভিজামুলাহ বিহাবী করাচী হইতে ১৩৭৫ হি'-তে প্রকাশ করিয়াছিলেন।

কিতাৰে'ল-ইবার ও মুক'াদিমাঃ ব্যতীত তিনি (১) শার্হ' আল-বুর্লাঃ, (২) আল-হি'সাবি এবং (৩) আল-মান্তি ক' নামে আরও তিনধানি গ্রন্থ রচনা করেন।

প্রস্থার 💲 'আবদু'র-রাহ মানের জীবনীর জন্য তাঁহার আঝ-জীবনী দেখন, (১) de-Slane in JA, 1944, (২) Hist. de Berberes, i. and tr. of the preface i., Paris 1963, জন্যান্য 'আরবী স্কের আলোকে; (৩) W. J. Fischel তাঁহার আৰম্ভীৰনী সম্পৰ্কে আলোচনা করিয়াছেন, দেখুন Studi. Oriontalis, Rome, 287-308, (8) القبوء اللابع, 84, ১৪৫, (৫) आज-মাৰু রীহী, নাক্হ 'ত'-ত'ীব, ৪খ, ৪১৪; (৬) আত্মাদ বাাবাা, নার্লু'ল-ইৰ্ডিহাাজ, পৃ. ১৭ ; (৭) মূহণদ্মাদ আল-খিদ্'র, হণায়াতু ইবন খালদুন ; (৮) ত'াহোঁ হ'সায়ুন, ফাল্সাফাঃ ইব্ন খাল্দুন, মিসর ১৯২৫ খু. (১) সাতি ' আল-হ'স্'রী, দিরাাসাত 'আন্ মুক'াদিমা: ইবন খাল্পুন, মিসর ১৯৫৩ খু. ; (১০) মূহণামাা ক'ামীর, ইবন খাল্পুন ; (55) উমার ফাররে। খ, ইব্ন খালদুন। (5২) 'ইনাান, 'ইবন খাল্দুন, 3383, (30) W. J. Fischel, Ibn Khaldun and Tamerlane, ১৯৫২ খু.। (১৪) মাহ্দী হণাসান, Ibn Khaldun's Philosophy of History, 2509 4. (30) J. Graberg De Hemso, The Great Historical Work etc., London

1833; (১৬) 'আবদু'ল-কণাদির, ইব্ন আল্দূন-মু'আশারাতী, সিরাসী আওর মা'আশী ভিয়ালাত, হারদরারাদ (দাভিশাতা) ১১৪৬ খু. (১৭) নিসহাত শাহ্জাহানপুরী, ইব্ন আল্দূন কী 'আজ্'মাত আওর 'উলামাা-ই-মুরোল, বোছাই ১৯৪৪ খু. ; (১৮) মুহ'াম্মাদ হ'ানীক, আফ্কাার ইব্ন আল্দূন, ১৯৫৪ খু. ; (১৯) আন্তরার সাঞ্চাঃ, Political Philosophy of Ibn Khaldun, অসিস, গাঙুলিপ, গাঞাব বিশ্ববিদ্যালয়, লাহোর ১৯৬২ খু. ; (২০) Brockelmann, ii, 242—245 ; (২১) Suppl., ii, 342 ।

Alfred Bel ( দা.মা.ই. )/আবুল কাসিম মূহত্যদ আদম্দীন ইবুন খালাওরারহ (ابن خالوبه ) অথবা ইবুন খালুরাহ্ चार 'जार्यप्रक्षार चाल-इ'आइन देवन चार'मान ( भणाउरा मुर'ण्यान ) ইবৃন হ'ামদানে আল-হামাদানী আল্-শাফি'ই বিখ্যাত 'আরবী ব্যাকরণবিদ ও ভাষাতান্ত্রিক। ই হার জন্ম ভারিধ পাওয়া যায় না, সম্ভবত হিজরী। তৃতীয় শতকের শেষ দশকে তিনি জনপ্রহণ করেন। তিনি হামাদানের অধিবাসী ছিলেন। ৩১৪/১২৬ সনে তিনি বাগদাদে যান: এইখানে তিনি ইবন মন্ধাহিদ (মৃ. ৩২৪ হি.) এবং আৰ সাস্ট্রদ আস-সীরাাফী (মৃ. ৩৬৮ হি.)-র নিকট কুরুআান, ইৰ্ন দুরায়ণ নিক্তাওয়ায়হ (মৃ. ৬২৩ ই.), ইবন্'ল-আনবাারী এবং আব্ 'উমার আম-মাহিদ (মৃ. ৬৪৫ হি.)-এর নিকট ব্যাকরণ ও সাহিত্য, মুহণ্দমাদ ইব্ন মাখ্লাদ আল-'আত্'ত'াার এবং অপরাপর 'জালিমের নিকট হাংদীছা অধ্যয়ন করেন। পরে তিনি সিরিয়ায় পমন করেন এবং হণলাব-এ বসবাস করেন। আয়্-বর্ণহাবী-র বর্ণনা মতে, তিনি ময়্যাফাারিক ীন এবং হি মস -এও অবস্থান করেন। ব্যাকরণ সহক্ষে বসরা এবং কফাবাসীদের মধ্যে মতভেদ সম্মান ভাঁহার দৃশ্টিভঙ্গী ছিল এই যে, যাহার যে-সিদ্ধান্ত মনঃপ্ত হইবে তিনি তাহাই প্রহণ করিবেন। অধাণক হিসাবে তিনি খ্বই খাতিলাভ করেন। তিনি সায়্ক'দ-নাওলাঃ হ।মদ্যানীর প্রের শিক্ষকতা করিয়াহিলেন। এইছন্য তিনি ভাঁহার প্রতি বিশেষ সহানভতিসন্দর হিলেন। কবি হিসাবেও তিনি বংখন্ট সন্মানিত ছিলেন। প্রসিদ্ধ কবি আল-মৃতানাব্বী-র সহিত প্রায়ই তাঁহার জোর আলোচনা হইত। ব্যাকরণবিদ ইব্ন দুরুস্তাওয়ায়ছ (মৃ. ৬৪৭ ছি.) ভাঁহার কিভাবে আর-রা'ল 'আলা৷ ইবন খালাওরারহ ফিল-কুলি ওয়াল-বা'দি' (ফিহ্রিড ৬৩, হর ১৫) প্রছে তাঁহার সব মতের বিরুদ্ধে প্রমাণ পেশ করিয়াছেন। ইবন খালোওয়ায়হ ৩৭০/-৭৮০ সনে হণবাবে ইত্তিকাল করেন।

Flugol তাঁহার প্রছসমূহের বর্ণনা দিয়াছেন। নিম্নলিখিত প্রছলনি এখনও পাওয়া যায় ঃ

(১) কিভাব বার্সা ( أيس ), ফায়রো ১৩২৭ হি.; (২) কিভাব (রিসালাঃ) ফী ই'রাবি ছালাছ'ীনা সূরাঃ বিন্া'ল-ফু'রআানি'ল-কারীম, কাররো ১৬৬০ হি.; (৩) শার্ষ: মাক্'স্'রাঃ ইব্ন দুরায়্দ, (পাতুলিণি) জাতীয় প্রস্থানার, গারিস্, নমর ৪২৬১, ৪র্থ মন্ড; (৪) ছা'লাব-এর কভঙলি ব্যাকরণ সমন্ধীয় সিদ্ধান্তর প্রভিবাদ যাহা সূমূত'ী রচিভ আল-আশ্বাহে ওরা'ন-নাজাাইর (হারদরাবাদ ১৬১৭ হি.)-এ সংযোজিত; (৫) দীওরান আবী ফারাস্-এর সংশোধন ও ছুমিকা এবং (৬) কিভাবে'র-রীহ', ৪. I. Y. Krachkovsky, in Islamica, 1926, গ্. ৩৬১-৩৪৬।

প্রস্থাকী : (১) আল-কিহ্রিড, পৃ. ৮৪, ৩৫ গংজি গ. :
(২) ইব্ন থারিকাান (ed. Wustonfold) সংখ্য ১৯৬ ও ৪৯, ১৬১০

ছি.. ১৫৭-১৫৮, tr. by do Siano, ১য়, ৪৫৬ গ. ৬ ১০৫; (৬) আমৃ-মাহাবী (Cod. Warner) ৬য়, ৬৫৪ (Cat. ২য়, ১২৬ গ.); (৪) আস-মুর্ডা, বুল্রাড্রাড্রাড্রাডরার (১৯৯৯), কাররো ১৩২৬ ছি., য়. ২৬১ গ.; (৫) Flugel Dio Gramm. Schulen d. Araber, Abhandi. d. Dtsch. Morg. Gesch. ii., 23; (৬) Brockelmann, i, 125; (৭) Suppl. i., 190; (৮) য়ায়য়ড়, মুজামু'ল-উদাবাা', ৯য়, ২০০; (১) ইব্ন ভাষ্বামিয়ুয়ি, আন্-নুজুমু'য়্-আছিয়াঃ, ৬য়, ৩৪০, ৪য়, ১৬৯; (১০) ইব্ন ভাষ্বামিয়ৢয়য়, ভাষাজালাড়'য়-মাহাব, ৬য়, ৩৪০, ৪য়, ১৬৯; (১০) ইব্ন ভাষাজালাড়, ভাষাজালাড়, ১য়, ২১২; (১৬) ইব্নুল-আন্বাারী, নুম্বাঃ, ৩৮৩-৩৮৫; (১৪) ছা'আালিবী, য়াভীমাডু'ল-দাহ্র, ১য়, ৮৮; (১৫) আল-মাভয়ানসারী, রাজদ'াডু'ল-জায়াভ, ২৩৭ গ.; (১৬) Hammer-Purgstall, v, 442—444.

C. Van Arendondonk (S.E.I.)/আবুল কাসিম মুহ=মদ আদমুনীন

ইবন খাল্লিকাান ( ابن خاکان ), রাওদণাতু'ল-জানাত-এর গ্রহকার ইঁহার নামের তিন প্রকার উচ্চারণ উল্লেখ করিয়াছেন ঃ খালিকান, খলাকান ও খিলিকানে। ইহা তাঁহার প্রপ্রসমদের মধ্যে কাহারও নাম ছিল। শামসু'দ-দীন আবু'ল-'আকাাস আহ'মাদ ইব্ন মৃহ দেনাদ ইবন ইৰ্লাহীম ইব্ন খালিকান আল-বার্মাকী আল-ইর্বিলী আশু-শাক্ষি'ঈ ছিলেন একজন 'আরব প্রস্কার। ইনি ১১ রাবী'উ'ছ'-ছ'াানী, ৬০৮/২২ সেপ্টেম্বর, ১২১১ অব্দে মুসি'অ-এর নিকটবর্তী ইয়বিল ( Arbela )-এ স্বশ্বপ্রহণ করেন। এখানেই তিনি ৰীয় পিতা বাতীত উ=শ্'ল-মুআছিদে সায়্নাৰ বিন্ত 'আবদি'র-রাহ মানে এবং ইবন মুকার্রাম আস'-সু'ফী-র নিকট শিক্ষালাভ করেন। তারগর মুসিংলে কামাালু'দ-দীন মুসাা ইব্ন সুনুস-এর নিকট শিক্ষারাভ করেন। ইহার গর ৬২৬ হি. সনে হণল্ব-এ আব-জাওয়ালীকাী এবং ইব্ন শাদ্যাদের নিকট এবং ভারপর দামিশ্কো বিক্ষারাভ করেন। ৬৩৬/১২৩৮ সনে তিনি কাছরো বান এবং সেখানে কণাদি 'বৈ-কু'দ'ণ্ডি যুসুফ ইবুন আল-হণসান আল-সিনজারী-র সহকারী নিযুক্ত হন । ৬৫৯/১২৬০ সাবে ভিনি কণালি 'ল-কু'দ্বাত নিযুক্ত হইয়া দামিব্কে' গমন করেন, কিও ৬৭৮/-১২৭১ অব্দে খড়মক্রের অভিযোগে পদলুত হন। গাঁচ বৎসর পর এই পদ শাফিসমণের জনা সংরক্ষিত হয় এবং দশ বৎসর পর রহিত হুইয়া যায়। ইবৃন খালিকানি কাররোর বাল্রা**সাত্<sup>তি</sup> কা**গ্রিয়া-ম সাত বংসরকাল অধ্যাপনা করেন। **অভঃপর ভাঁহকে** পুনরায় তাঁহার পূর্বপদ প্রদান করা হয়, কিন্ত শুই'ভিতাৰ ৩৮০/বে ১২৮১ সনে তিনি দিতীয়বার পদ্যুত হন। ১৬ ব্রহাব, ৬৮১/২০ অক্টোবর, ১২৮২ গুরুবার তিনি বাদ্রাসাত্র আর্থীনিয়া-র অধ্যাগকের পদে নিয়েজিত অবহার ইভিকাল করেন। ৬৫৪/১২৫৬ সনে কাররোতে তিনি ভাঁহার সর্বপ্রধান ল্লন্থ الزمان রু নিয়ার সর্বপ্রধান লন্ধ করেন । দামিশকে চাকুরীর খাতিরে কিছু সমরের জন্য তিনি এই কাজ ছলিত রাখিতে বাধ্য হন। অবশেষে ১২ জুমাদো'ল-উখ্রা, ৬৭২/৪ আনুরারী, ১২৭৪ ভারিখে তিনি উহা সমাণ্ড করেন। তাঁহার বহুছে বিবিত এই প্রছের গাণ্ডুলিপি বুটিশ বিউলিয়ামে সংরক্ষিত चारक् (मिथ्न, श्रद्ध छानिका अश्वां ১৫०৫ । नविनिन्छे अश्वां ७०९ । দৈশুন Cureton, JRAS. ৬, (১৮৪১ পু.)ঃ ২২৫: Wustenfeld Gott. Gel. Anz., ১৮৪১ ৰু., পু. ২৮৬)। যেত্তু এই ভেণীর প্রাচীন প্রস্থাহের মধ্যে অধিকাংশ**ট বিন্তট হট্যা গিয়া**ছে (পেপুন Wustenfeld, Uber die Quellen des Werkes Ibn Challikani Vitae illutrium hominum, Gott. w. ১৮৩৭) সেইজন্য এই প্রস্থটি জীবন-চরিত ও সাহিত্যের ইতিহাস অধায়নের জন্য অতাত ওরুত্বপূর্ণ সহায়ক ( দেখুন Ibn Challikani Vitae illustrium virorum munc primum arab, Wustenfeld, Gott. ১৮৩৫ হলৈত ১৮৪৩ খু. Vies des hommes illustres de l' Islamisme en Arabo, par Ibn khallikan. M. G. de Slane, Paris ১৮৩৮-১৮৪২ খু. (তথু ৬৭৮ সংখ্যক পর্মন্ত), বুলাকে ১২৭৫ হি. ১২১১ হি., কায়রো ১৩১০ হি., লিখো ছাগা, তেহরান ১২৮৪ হি., তুকী অনুবাদ, ইস্তামূল ১২৮০ হি. ; Ibn Khallikan's Biographical Dictionary, 'আরবী হইতে de Slane কর্ক ৪ খণ্ডে অনুদিত, গ্যারিস ও লগুন ১৮৪৩/১৮৭১)। মুহ'মেস ইব্ন শাকির আল-কুতুবী (মৃ. ৭৬৪/১৩৬৩) 'ফাওয়াত'ল-ওকায়াতে নামে ওফায়াতের পরিশিষ্ট লিখেন।

ভাষার দ্বাভা মুহান্মাদ বাহাাউ'দ-দীন, যিনি ৬৮৩/১২৮৪ অব্দে বাভাবাক-এ কাাদা খাকা অবহায় ইনতিকাল করেন, সভ্বত তিনিই আত্-তা'রীশু'ল-আক্বার ফী ডাবাকগাডি'ল-'উলামাা' ওয়া-আখবাারিহিম প্রস্থের রচয়িতা ছিলেন। দেখুন Bibl. Bodleianae Codd. Mss. Orient. Catalogus, a. j. Uri conf., প্রথম খণ্ড, ৭৪৭ সংখ্যা, Wustenfeld, প্রাতক্ত প্রস্থ, সংখ্যা ৩৫৯।

প্রস্থা (১) আল-বির্ধালীঃ (ইব্ন খাল্লিকানের নিজৰ বৰ্ণনামতে) উৰূপ খাানীতে, An Arabic History of Gujarat, ed. Ross. ১খ. ১৮৪; (২) ইব্ন শাকির, نوات لولمات, ১খ. ৫৫, (७) शाकि'त्रे, वितृ'लााजु'त-विनान, ८४, ১৯৫ ; (৪) আস্-সূর্কণী, তণবাকণাভূ'শ্-শাফি ঈয়াঃ, ৫খ, ১৪ ; (৫) ইবন কাছণীর, আল-বিদায়োঃ, ১খ, ১১৩, (ইব্নু'র-রাওয়াদী প্রসঙ্গে, ইনি বে-ক্ষেট্লে ইব্ন খাল্লিকানের ওফায়াতি-এর সমালোচনা করি-য়াছেন ) ; (৬) ইবুন তাগুণ্রীবিরদী, আন-নুজ্মু'য-যাহিরাঃ, ৭ছ, ৩৫৩ ; (৭) আস্-সুষ্ত ী, হ'সন্'ল-মুহ'াদ'রোঃ, ১খ, ৩২০ ; (৮) ইবন্'ল-কাদে ী, দুরুরাতু'ল-হিজালা ১খ, ৩ ; (১) ইব্নু'ল-'ইমাদে, শাষা-রাতে, ৫খ, ৩৭১ ; (১০) আন-খাওয়াান্সারী, রাওদণাতু'ল-জায়াতে, খু. ৮৭ , (১১) ডণাৰ্ কুপরযাদাঃ, মিফ্ডাহে স্-সাংলাদাঃ, ১খ, ২৯ ; (১২) আন-খিত'াতু'ন-স্থাদীদাঃ, ১০খ, ১৭; (১৩) 'আবদু'ন-হণিয়া লাখনাৰ'ী, আল-ফাওয়াাইদু'ল-বাহিয়াাঃ, ১১ ; (১৪) Quatremere. Mamlouks, 1 : 2, 180 প., ঐ লেখক, in JA. ix, 3: 467, (se) Wustenfeld, Geschichtschreiber, no. 358, (১৬) Brockelmann, i, 326-328; (১৭) Suppl. i, 561 i

C. Brockelmann (S.E.I.)/আবুল কাসিম মুহাখ্মদ আদম্দীন ইব্ন জুবায়্র ( الن جيمر ) আবুল-হাসায়ন মুহাখ্মাদ ইব্ন জুবায়্র ইব্ন মুহাখ্মাদ ইব্ন আছ্মাদ ইব্ন সাজেদ ইব্ন জুবায়্র ইব্ন মুহাখ্মাদ আল্-কাত্তাানী একজন 'আরব পর্যায়ক টিন রাবীভি'ল-আভভয়াল ৫৪০/১ সেপ্টেম্বর, ১১৪৫ সালে আকাল্স-এর অভ্রেত ভালেশ্সিয়া-য় জন্মহাধ্ধ করেন। কেহ কেই হার জন্মছান লাভি বাঃ ( Jativa ) নিধারণ করেন। ভিনি ১ ( অনা বর্ণনায় ২৭ ) শাংবান, ৬১৪/নভেম্বর, ১২১৭ ভারিখে আলেকজান্তিয়ায় প্রলোক-

পদন করেন। তিনি তাঁহার পারিবারিক বাসস্থান শাভি-বা-স্থ ফিকৃত্ত ও হাদীছা শিক্ষা লাভ করেন। বলা হয়, বছন ভিনি প্রানাডার শাসনকর্তা আৰু সা'ঈদ ইব্ন 'আবদি'ল-মু'ফিনের অধীনে সেক্টোরী ছিলেন, তখন একবার বাধ্য হইয়া তাঁহাকে মদ্য পান করিতে হয়। এই গোনাহের কাফ্ফাারাঃস্বরূপ ডিনি হণক্ষ করার সংকল করেন। তিনি ৫৭৮/১১৮৩ সনে এই উদ্দেশ্যে প্রানাতা হইতে রওয়ানা হইয়া তণরীফাঃ (Tarifa)-র পথে সাব্তাঃ (Couta) এবং তথা হইতে জাহাজযোগে আলেকজান্তিয়া সৌছেন। খস্টানগণ মন্তা-ষাত্রীদের পরিচিত পথ বন্ধ করিয়া দেওয়ায় তাঁহাকে কায়রো. ক'ওস, 'আয়য়ণাব এবং জেবা হইয়া সম্পর করিতে হয়। ইহার গর তিনি কৃষ্ণা, বাগদাদ, মসি ন, হ'ারাব এবং দামিশক মান। অতঃপর তিনি 'আক্কাঃ বন্দর হইতে ভাহাজে সিসিনী রওয়ানা হন এবং **ক**ারভ'।।জিনা-র পথে ১১৮৫ খুস্টাব্দে প্রানাডা প্রভ্যাবর্তন করেন। তিনি আরও দুইবার প্রাচ্যদেশে পর্যটন করেন, একবার ৫৮৫ হইতে ৫৮৭/১১৮৯-১১৯১ পর্যন্ত -- আবার ৬১৪/১২১৭ সনে। বিতীয়বারের ত্রমণে তিনি কেবলমার আরেকছারিয়া পর্যন্ত পৌছিতে সমর্থ হন। এখানেই তাঁহার ইজিকাল হয়। ইবন জুবারুর তাঁহার এই পর্যধনের যে বুড়াও লিখিয়াছিলেন, তাহা 'আরবী সাহিত্যের সর্বাধিক ভয়াছ-সম্পন্ন গ্রহণ্ডনির অন্যতম। এতথ্যতীত উহা রাজা উইলিয়ামের (William the Good ) সমরের সিসিনীর ইতিহাসের জনাও বিশেষ গুরুত্বপূর্ব। দেখুন 'A. Amari, Voyage on Sicile sous le regne de Guilaume le Bon, মূল 'আরবীসৰ ভরজমা ও হণাশিয়াঃ (১৮৪৬ খুস্টাব্দে) এবং ঐ প্রছকারেরই রচিত Bibliotheca Arabico-Sicula, প্রমণ-রভাভের মূল 'আরবী উইলিয়াম রাইট ( Wright ) কর্তৃ ক ইংরাজী ভূমিকাসৰ নাইডেনে (১৮৫২ খ.) মৃষ্টিত ; নৃতন সংকরণ de Geoje করু ক ১৯০৭ খু. ; সিব মেমোরিয়ার সংক্রণ, ৫ম খণ্ড, মিসর ১৯০৮ খু. 🖟 ইটানীয় ভাষায় Schiaparelli কর্ত্র অনবাদ, ইহার নাম Viaggia in Ispagna, Sicilia, Siria e Palestina Mesopotamia, Arabia Egitto etc, রোম ১৯০৬ খু.; প্রমণ রুডান্ডের মূল 'আরবী 'রিহ'লাতু ইব্ন জুবায়র" অথবা ''আর-রিহ'লাডু ইলা'ল-মাশরিক-" নামে স্থাপা হইয়াছে: আহ:মাদ 'আলী খানি শাওক' ''সফরনামা-ই-ইংন জুবায়র'' নামে ইহার উদ্ অনুবাদ রামপুর হইতে ১৯০০ খু. প্রশাদ করিয়াছেন। ইবুন হণসান আশ্-শাদী বলেন যে, ইবুন জুবারর-এর ভ্রমণরভাত ভাঁহার নিজের রচিত নহে, উহা অগর কাহারও রচনা ( ইহণাত'াঃ )।

ইব্ন জুবায়্র কবিও ছিলেন। ইব্ন 'আবদি'স-সালিক লিখিয়াছেল যে, তাঁহার দীওয়ানে আকারে আবু তাশমাম-এর দীওয়ানের
সমান ছিল। ইবন জুবায়্র তাঁহার জীর জন্য মারছি য়াঃও লিখিয়াছিলেন। উহার নাম "নাতীজাতু ওয়াজ্দি'ল-জাওয়ানিহ্ ফী তা'বানি'লকণরীনি'সং-সণালিহ"। তাঁহার শিক্ষকদের মধ্যে তাঁহার পিতা হাড়া
বাঁহাদের নাম পাওয়া যায়, তাঁহায়া হইলেন ঃ ইব্ন আবি'ল-'আয়্শ,
ইবনু'ল-উস'ায়লী, ইব্ন য়াস্'উন, ইব্ন 'আলী আল-কু'য়তু'বী,
ইব্ন মুহ'াশমাদ আল-বাগণাদানী, আৰু মুহ'াশমাদ 'আবদু'ল-লাড'ীফ,
আবু তণাহির আল-অুশু'ল । তাঁহার লাল্রিদদের মধ্যে ক্ষেক্তন
হইলেন ঃ ইব্ন মুহীব, ইবনু'ল-ওয়াা'ইজ', আৰু তাশমাম ইব্ন
ইসমাাসল, আবু'ল-হ'াসান আল-বাজালী, ইব্ন আবি'ল-স'াম্য়,
ইখন 'আড'াইলাহে আল-ইকালারী।

প্রস্থানী : (a) Pons Boigues, Ensayo biobibliogr. p. 267 প. (further bibliography is given there); (a) Brockelmann, i. 478, Suppl. i. 879; (b) Schreiner, Islamic Civilization; (a) ইবনু'ল-খাড'ীন, ইহণাড'াঃ কীআখ্বারি গণরনাড াঃ, নিসর ১৬১৯ হি., ২খ, ১৬৮ প.; (c) আল-মাক'রীমী, ১খ, ৭১৪; (b) আল-মাক'কারী, নাক্ড'ড'-ড'ীব (ed. Dozy), ১খ, ৭১৪, সংখ্যা ১৭৮; (q) আম্-মিরিক্লী, আল-আ'লামি, ৩খ, ৮৫০।

**ইৰ্ন তার্মিয়াঃ: ﴿ الْمَن تَبْعَيهُ ﴾ )** তণকিয়া'দ্-দীন আবু'ল-'আকাসে অহি'ষদে ইব্ন শিহাবু'দ-দীন 'আবদি'ল-হ'ালীম ইব্ন ৰাজ্দি'ৰ্-দীন 'আৰ্দি'স-সালামি ইব্ন 'আৰ্দিলাহ ইব্ন মুহ'াম্মাদ ইৰ্নি'ল-ৰাদি'র ইৰ্ন মুহ'াতমাদ ইৰ্নি'ল-হাদি'র ইৰন 'আজী ইৰ্ন 'আৰদিলাহে ইব্ন ত'াষ্মিরাাঃ আল-হ'াৰুৱানী ভাল-হ'াছালী ছিলেন একজন 'জারব ধর্মশান্তবিদ ও ফাক'ীহ। সোমবার ১০ রাষী'উ'ল→ **ভারওরাল, ৬৬১/১২৬৩ সালের ২৩ জানুরারী তারিখে ডিনি** দানিশ্ক'-এর নিকটবর্তী হ'রেরান-এ জনগ্রহণ করেন। ভাঁহার বংশে সাত-আট সুরুষ পর্যন্ত অধ্যয়ন ও অধ্যাপনা চলিয়া আসিতেছিল। সকলেই **ভান-বিভানে বিশিশ্ট ছান অধিকা**র করেন। মুহণ্**শ্মা**দ ইৰ্ন "আবদিয়াহে সম্ভে ইব্ন থালিকান বলেন ঃ 🐠 ১৮ जर्बार जीवाज़ निजा हित्तन 'स्वावनाति ضاد الابدال والزهاد (ছ.) এবং দূত-পৰির জীবনের সাধকদের সধ্যে অন্যতম। কৃষিত আছে বে, এই মনীৰীর পিডামহ মূহণখ্যাদ ইবন্'ল-খাদি'র ভাঁহার পর্তবতী রীকে রাখিয়া হ'।জ্জ করিণ্ডে পমন করেন। হ'।জ্জ সমাপনাতে বাড়ী ফিরিবার সময় তিনি তার্মাঃ নামক ছানে একটি সুন্দরী শি**ত-কন্যাকে দেখিতে পান**। বাড়ী ফিরিবার পর তাঁহার নৰভাত শিশু-কম্যাটিকে দেখিৱাই তাহাকে 🏎 🗀 হলিয়া সহোধন করেন, কেননা শিশুটি তাঁহার চোখে তারমাঃ-র সেই শিশুটির অবয়ৰে দেখা দিল। কালে ভাঁছার এই শিশু-কন্যাটি সুশিক্ষিতা ও **ৰহ-ওপসন্দল। হইয়া উঠে এবং চতুদিকে ভাহার সুনাম হড়াইয়া প**ড়ে। এই কারণে এই বংশের পুরুষ সদসাগণ এই মহিলার নামের সহিত ভীহদের নাম সংযুক্ত করেন এবং "ইবন ভার্মিয়া৷৷" বলিয়া নিজেদের পরিচর দেন (প্র. ওরাফারাতি, ১খ, ৫১৮-১৯, কাররো ১৩১০ হি. ও ইৰ্ন কাছণীর রচিত ইখ্ডিসণারে 'উল্মি'র-হণদীছ', পৃ. ৮৬)৷

মোললদের জনায় দাবী প্রভাগ্যন করিয়া সমস পরিবারসহ তাঁহার পিতা ৬৬৭/১২৬৮ সনের সধ্যভাগে দামিশ্কে আলর গ্রহণ করেন। দামিশ্কে নবা মুবক আহ্"মান ইস্লামী ভান-বিভান অধ্যমনে আখনিয়োগ করেন এবং তাঁহার পিতা এবং জন্যান্য বিদানগণ, ধ্যা ধার্নুগন্দীন আহ্"মান ইব্ন "আবিদিদ-দাইম আল-মুক্"দাসী, নাজ্মু"গ-দীন ইব্ন শাকির, বায়্নাব বিন্ত মারী প্রমুখের নিকট শিকা লাভ করেন।

ভঁছোর উত্থাদগণের নামের ভালিকার নিশ্নজিখিত ব্যক্তিগণেরও উল্লেখ পাওয়া যারঃ ইব্ন আবি'ল-রুস্র, আল-কামাল ইব্ন 'আবদ, আল-কামাল 'আঘদু'র-রাহ'ীর, শাম্মু'দ-দীন হণ্ডালী, ইব্ন আবি'ল-খার্র, শারাক ইবনু'ল-ক'ওয়াার, আবু বাক্র আল-ছিরাব'ী, মুস্লিম ইব্ন 'আলান, ইব্ন 'আভ'াা' হণানাকী, ভাষাালু'দ-দীন সণার্রাকী, আন-নাভীব আল-মিক্'দাাদ এবং আল-কণাসিম আল-ইব্বিলী।

ৰ'াধাৰী খলেন যে, ইবন ভার্ষিয়াঃ বয়ঃপ্রাণ্ড হওরার পূর্বেই সু-রজ্ঞান, কিন্তু এবং তর্কবিদ্যার সক্ষতা লাভ করেন এবং বিখ্যাত গভিতৰপের মধ্যে কথা হন। তাষ্'কিরাঃ (ইবন কু'দাামাঃ) প্রছে উলিখিত বইলাছে যে, তিনি ১৭ বংগর বল্লসেই ফাত্ওরা প্রদান ও প্রস্থার্কনা ওক্ত করিয়াছিলেন। ইব্ন কাছ'ীর-ও আল-বিদাার।ঃ-তে এই বয়সের কথাই উল্লেখ করিয়াছেন।

বিশ বৎসর পূর্ণ না হইভেই <del>তাঁহার শিক্ষা সমাণত</del> হয়। ৬৮১/় ১২৮২ জব্দে পিতার মৃত্যুতে তিনি হণমানী ফিক্'ছ্-এর অধ্যাপকরণে তাঁহার ছলাভিষিক হন। প্রতি গুক্রবারে তিনি কু'রঝানের ব্যাখা। প্রদান করিতেন। প্রাথমিক মুগের মুসলিম**সণের <del>অবলচিত</del> পছা**র সমর্থনে তিনি কুরেআনও সণহণীহণ হণদীছা হইতে এমন বুজিপ্তাহা প্রমাণ উপছিত করিতেন যাহা তখনও পর্যন্ত অভিন**ৰ ছিল। কি**ভ স্বাধীন মতবাদ প্রচারের দক্তন বিভিন্ন সাষ্টাবে**র 'আজিমসংস্ক** অনেকেই তাঁহার শভুহইয়া দাঁড়ান। মার রিশ বৎস**র বয়সে ভাঁহাকে** কণাদি'ল-কু'দ'াত (প্রধান বিচারপতি)-এর পদ প্রহােশর জন্য অনুরোধ করা হয়, কিন্ত তিনি তাহা প্রত্যাখ্যান করেন। ৬৯১/১২৯২ সনে তিনি হণজ্জ সমাপন করেন। কায়রোতে আল্লাহর ত্রীত অর্থাৎ ভপাবনী সম্পব্দিত একটি প্ররের যে জবাব তিনি দিয়াছিলেন (৬৯৮ বা ১৯/১২১১ ), তাহাতে শাফি'ঈ 'আনিমগণ তাঁহার প্রতি অসন্তল্ট হন, জনমত তাঁহার বিরুদ্ধে যায় এবং তিনি অধ্যাপকের গদ হইতে অপসারিত হন। এতদসত্ত্বেও সেই বৎসরই তিনি মোললদের বিরুদ্ধে বিহাাদের ঘোষণা প্রচারের জন্য নিষ্কু হন এবং এই উদ্দেশ্যে পর বৎসর কায়রো সমন করেন। এই পদাধিকারবলে, তিনি দামিশ্কের নিকটছ শাক্ষপ্র-এ মোজবদের উপর জয়বাড়ে অংশগ্রহণ করিয়া-ছিলেন। ইসমাজিলী, নুসাম্বরী ও হণাকিমীসহ সিরিয়ার 'ভাবাল্ কাসারওয়ান"-এর অধিবাসী [( যাহারা 'আলী (রা) ইব্ন আবী তা।লিবের ইমামাতের অধিকারে এবং ভাঁহার অভারভায় বিহাস করিত, সাহা।বীদিগকে অবিহাসী বলিয়া গণ্য করিত, যাহারা নামাষ পড়িত না, রোষা রাখিত না, শূকরের মাংস প্রভৃতি ভক্ষণ করিত ( মার'ঈ, কাওয়াকিব, পৃ. ১৬৫ ) ]—ইহাদের বিরুদ্ধে শুদ্ধের (৭০৪/১৩৫৫) পর ইব্ন তায়্মিয়াাঃ ৭০৫/১৩০৬ সা**লে শাহ্মিউ** কণাদ<sup>্বী</sup>-র সহিত কায়রো *পমন করেন*। সেখানে তিনি সু**রভ**ণান কর্তৃক আলাহের প্রতি মানবীয় খণের আরোপ (Anthropomorphism) করার জন্য অভিযুক্ত হন। বিচারক ও সম্ভাব ব্যক্তিদের পরিষদের গাঁচটি অধিবেশনের পর তাঁহার দুই ভ্রাতাস**হ তিনি একটি** পাৰ্বতা দুৰ্গে ভূপৰ্ভত্ কারাগারে (ভূব্ব) বন্দী হন। সেখানে ভিনি দেড় বংসরকাল অবহান করেন। ৭০৭/১**৩০৮ সালে ইভিহ**াা**দিয়া**ঃ (ইডিহণাদ দ্র.) দরের বিরুদ্ধে নিখিত তাঁহার একখানি পৃত্তক সমজে তাঁহাকে জিভাসাবাদ করা হয়। তিনি নি<del>জ সতের সমর্কনে</del> যে প্রসাদ উপস্থিত করেন, তাহাতে ভাঁহার বিরোধীরা একেবারে নিরুদ্ধর হইরা যায়। ফলে দামিশ্কে প্রভ্যাবর্তনের **শর্ভে ভিনি মৃক্তি জাভ ক**রেন। কিন্তু দামিশ্কের পথে এক**উমাত্র সানবিধা অভিক্রম করার পর** তাঁহাকে বলপূৰ্বক কায়রো**তে ফেরত আনিয়া রাজনৈতিক কারণে** "হণার্রাঃ আদ-দাহ্লা**ন"-এ কাল-ীর কারাগারে আরও** দেড় বংসরকাল আটক রাখা হয়। ভিনি এই সময়টা কারাক্রছ ব্যক্তিদিসকে ইসজ্যবের নীতি শিক্ষাদানে ব্যব্ধ করেন। তারগর 🖼 কয়েকদিনের স্বাধীনতা ভোগের পর তাঁহাকে আট মাসকাল জালেকজান্তিয়ার দুর্গে (বুর্জ) আবদ্ধ রাখা হয়। জভঃপয় তিনি কায়রোতে প্রত্যাবর্তন করেন। সেখানে তিনি সু**রত**শান আন্-নাসি'র-এর অনুরোধে তাঁহার শঙ্গুদের উপর **এতিশো**ধ

লহণের অনুষ্ঠিমূলক ফাত্ওয়া দিতে অহীকৃত হইলেও এই সুলভণা-নের প্রতিতিঠত মাদ্রাসাতে অধ্যাপকের পদ লাভ করেন।

যু'ল-ক'ণাঃ ৭১২/১৩১৩ সনের ফেশুনয়ারীতে তাঁহাকে সিরিয়া গমনকারী সৈনাদলের সহিত যোগদানের অনুমতি দেওয়া হয়। এইরাপে তিনি সাত বংসর সাত সংতাহ পরে জেরুয়ালেম হইয়া পুনরায় দামিশ্কে প্রবেশ করেন। অতঃপর তিনি পুনরায় জধ্যাপনার কাজ প্রহণ করেন। কিন্তু ৭১৮/১৩১৮ (ইব্ন হ'াজারের মতে ৭১৯ হি.) সনে সুলত'ানে তাঁহাকে ত'ালাক'-এর হ'ালাফ (অর্থাৎ কোন-কাজ করিলে বানা করিলে স্ত্রীকে ত'ালাকে দেওয়ার শপথ করা) সম্পর্কে ফাত্ওয়া দিতে নিষেধ করেন। এই প্ররে তাঁহার মতবাদ অপর তিনটি সুলী মাষ'হাবের ফাক'ট্রা স্থীকার করেন না (ইব্ন'ল-ওয়ার্দী, তা'রীখ, ২খ, ২৬৭)। তাঁহার মতে, যে ব্যক্তি এরাপ হ'ালাফ করে সে বিবাহের চুক্তি পালনে বাধ্য থাকিবে, তবে ক'াদি'ী তাঁহাকে নিজ বিবেচনা অনুযায়ী শান্তি দিতে পারেন।

সুরত ানের নিষেধা<del>ত</del>া পালনে অহীকার করায় তিনি রাজাব ৭২০/আগস্ট ১৩২০ দামিশ্কের দুর্গে কারারুদ্ধ হন। ৫ মাস ১৮ দিন পরে তাঁহাকে মুক্তি প্রদান করা হয়। তিনি আবার হথারীতি অধ্যাপনায় তৎপর হন। কিন্ত দরবেশ ও নবীদের কবর যিষাারাত সম্পর্কে পূর্বে (৭১০/১৩১০) তিনি যে ফাত্ওয়া দিয়াছিলেন, ভজ্জন্য তাঁহার সমুরা শা'বাান, ৭২৬/জুলাই, ১৩২৬ তাঁহাকে অভিযুক্ত করিয়া দামিশ্কের দুর্গে তাঁহার অন্তরীপের ব্যবস্থা করে। তাঁহাকে কারাগারে একটি ৰত্ত কক্ষ প্রদান করা হয়। 'তাঁহার নিরপরাধ ছাতা শার্ফু'দ-দ্ীন 'আবদু'র-রাহ্'মান ভাঁহার সহিত ছেল্ডায় কারাগারে বাস করিতে থাকেন। কারাবাসের সময় তাঁহার সাহায্যে ইব্ন ভায়মিয়া।: ভাল-বাদ্ক'ল-মুহ'ীত' নামে কু'রআ|নের একখানি তাফ্সীর তাঁহার প্রতিপক্ষের মতবাদের জবাবে এবং যে সকল অভিযোগে তাঁহার কারাদত হয় সেই সকল বিষয়ে পুত্তকাদি রচনায় আখানিয়োগ াশরেন। তাঁহার শন্মা পুস্তক রচনার কথা জানিতে পারিয়া তাঁহাকে ধন উপাদান হইতে বঞ্চিত করে। ইহা হিল তাঁহার প্রতি চরম ঘোত। ইহার পর সালাতে ও কুরআন পাঠের মাধ্যমে শান্তিলাভের চল্টা করিলেও তিনি অসুস্থ হইয়া পড়েন এবং ২০ দিন পর ৭২৮, ২০ বু'ল-ক''দাঃ/১৩২৮, ২৭ সেপ্টেম্বর রবি ও সোমবারের মধ্যবতী রাজে তিনি ইত্তিকাল করেন। তৎকালীন মুহণাশিছণদের ইমামি শায়্থ য়ুসুফ ভাল্-মিষী প্রমুখ ভাঁহার শেষ গোসলের ব্যবস্থা করেন এবং তাঁহাকে তাঁহার ছাতা ইমাাম শারাফু'দ-দীন 'আবদুলাাত্র (মৃ. ৭২৭ হি.) পার্ষে সৃ কীদের কবরছানে দাফন করা হয়। এই দিবসে দোকনিসমূহ বন্ধ থাকেঃ দামিশকের অধিবাসীরা ভাঁছাকে অতাত সম্মানের চোখে দেখিতেন। তাঁহারা মহাআড়ছরে তাঁহার জানাষিঃ ও দাফন সম্পাদন করেন। প্রায় দুই রক্ক পুরুষ ও পনের হাজার নারী তাঁহার সংলোত-ই-জানাামায় যোগদান করেন ( ইব্ন রাজাব, ভণবাকণাত )।

তাঁহার জানাষাঃ সালাত চারিটি ছানে অনুষ্ঠিত হয় ঃ প্রথমে কেলার মধ্যে, লতঃপর দামিশ্কের বানু উমারাঃ জামি শাসজিদে, তৃতীরবার দহরের বাহিরে এক বিস্তীর্ণ ময়দানে এবং চতুর্থবার সৃক্ষাদের কবরছানে। কিন্তু শেষোক্ত ছানে তুধু করেকজন রাজকর্মারী জানাাষায় শরীক হইরাছিলেন বলিয়া কোন কোন জীবনী লহে এই জানাাষার কোন উল্লেখ নাই। বাষ্যায় বলেন, আমরা এমন কোন শইরের কথা জানিনা ধ্রখানে তাকিংয়া'দ্-দীন ইব্ন

ভার্মিরা।র ইভিকাজের সংবাদ পৌছিরাছিল অখচ ওঁহোর প্যাই-বাানাঃ জানাাবা-র সণারাতি পড়া হর নাই (মাজসুউ'দ-দুরার, পৃ. ৪৬)। চীনের ন্যায় দূরবতী দেশেও তাঁখার সণা'ইবাানাঃ জানাাবাঃ জনুশ্ঠিত হইয়াছিল (ইব্ন রাজাব)। বর্তমানে দামিশ্বেণর সূক'ী কবরছানের কবরগুলি বিবাশত হইয়াছে এবং সেখানে বিশ্ববিদ্যালয়ের অট্যালিকাসমূহ নির্মিত হইয়াছে বটে, কিন্ত ইব্ন তায়্মিয়া-র কবরটি জালাবিধি সুর্দ্ধিত আছে।

ইব্নু'ল-ওয়ারুদী (মৃ. ৭৪৯ হি.) এবং আরও অনেকে তাঁহার শোকগাধা রচনা করিয়াছেন। ই'হাদের নাম ইব্ন কাছ'ীর আজ-বিদায়াঃ ওয়া'ন-নিহাায়াঃ গ্রছে লিপিবজ করিয়াছেন। ই'হাদের মধ্যে যাহাবী, ইব্ন কাদ'লিল্লাহ আল-'উমারী, মাহ্'মূদ ইব্ন আছ'ীর, কণাগিম আল-মুক্'রী, ইব্ন কাছ'ীর লুমুধ রহিয়াছেন।

হণালা মাধ্যাবৃত্ত হইলেও ইব্ন তার্মিয়াঃ অছভাবে ইহার সমন্ত মতের অনুসরণ করিতেন না, বরং নিজকে মুল্তাহিদ (ইজ্তিহাদে প্র.) মনে করিতেন। ইব্ন তার্মিয়াঃ যে সকল নির্দিষ্ট সংখ্যক বিষয়ে তাক্লীদ, এমন কি ইজ্মাা (মতৈকা) প্রতাখান করেন, তাহার জীবনী লেখক মার্ট্ট ছীয় "কাওয়াঞ্চিব" (পৃ. ১৮৪) রুছে উহার কতকগুলির উল্লেখ করিয়াছেন। ইব্ন তার্মিয়াঃ তাঁহার অধিকাংশ প্রছে এই দাবী করিয়াছেন বে, তিনি কুরআনে ও হণাইছে রুদাকিক অর্থের অনুসরণ করেন। কিন্তু মন্তভেদযুক্ত বিষয়ের আলোচনাকালে (বিশেষ প্র. 'মাজমূ'আতু'র-রাসাইল আল-কুব্রাা, প্রথম ধণ্ড, পৃ. ৩০৭) কি স্থাস প্রয়োগ অবৈধ মনে করেন নাই। রুক্তপক্ষে তাঁহার একখানা পূর্ণ রিসালাঃ (পৃ. প্র. ২য় খণ্ড, পৃ. ২১৭) কি স্থাস-মূলক মুক্তি প্রয়োগর পক্ষে লিখিত।

ইব্ন তায়্নিয়াঃ 'বিদ'আত'-এর কঠোর সমালোচক ছিলেন।
দরবেশদের প্রতি অক্কণ্ডলৈ ও ক'বর গুজা, মাঝার থিয়াারাতের
প্রথাকে তিনি জারালো ভাষায় আক্রমণ করেন। তিনি বলিতেন।
কেবল কা'বাঃ, বারত্'ল-মাক'দিস আর আমার মাসজিদ (অর্থাৎ
মদৌনার মাসজিদ নাবাবারী) বাতীত অন্য কোথাও (ছণওয়াাবের
নিয়াতে) সফর করিবে না, হযরত (স') কি একথা বলেন নাই
(গু. গ্ল. ২, ১৩) এ এমন কি কেবলমার হ্যরত (স')-এর
ক'বর থিয়ারতের জন্য সফর করাও গহিত কাজ" (ইবন হাজার
আল্-হায়তামী, ফাতাাওয়া, পু. ৮৭)। পক্ষাভরে আশ-শাবী
ও ইব্রাাহীম আন-নাধা'ঈ-র মতানুসরণে তিনি মনে করিতেন যে,
কোন মুসলমানের কবর থিয়াারাতের জন্য যদি সফরের দরকার হয়
এবং যদি থিয়াারাত কোন নিদিন্ট দিনে সংঘটিত হয়, ওপু তথনই
তাহা অবৈধ হইয়া যায়। এই সকল শর্তে তিনি থিয়াারাতকে
এমনকি সুলাত বলিরা পণ্য করিতেন (স'।ফিয়ু'প্-দীন আল-হ'নাফা,
আল-ক'।ওল্'ল-জালী, পু. ১১৯)।

সূ-ফীদের সহজে ওাঁহার ধারণা ছিল যে, ওাঁহারা দুই শ্রেণীর:
(১) ধাঁহারা ধর্মপ্রাণ, অর্থের প্রতি বিতৃষ্ণ, বিনরী এবং সকরিত্র;
ইঁহারা প্রশংসার যোগ্য, (২) যাহারা মূশ্রিক, বিদ'লাতী এবং
কাফির—ইঁহারা কুঁবলান ও সূলাঃ ত্যাগ করিয়া মিখ্যা ভাষণ,
ধোঁকাবাজি, হলচাতুরী ও প্রতারণা অবলঘন করে (আদ-দুরাক'ল-ক্যামিনাঃ)।

ইব্ন তায়্মিয়াঃ কাব্য রচনাকে প্রশংসনীয় মনে করিতেন না। কিন্তু তবুও তিনি সময় সময় তাঁহার ভাষাবেগ কাব্যে প্রকাশ করিতেন। এক সময়ে তিনি কতকণ্ডলি ভানমূচক প্রয়ের উত্তর কাব্যাকারে নিয়াছিলেন। জনৈক স্বাহ্দীর পক্ষ **হ**ইতে তাক দীর সহয়ে **বি**খিত আটিটি লোক এক সময়ে তাঁহার শিকট প্রেরণ করা হয়। তিনি তৎজ্ঞণাত একই হলে (طويل) ১৯৯ লোকে (ইব্ন কাছণী-রের মতে ১৮৪ রোকে ) উহার উত্তর লিখিয়া দেন (আদ্-পুরারু'ল-কামিনাঃ)। বলা হয়, তাক দীর প্রমে রাহ্দীর শ্লোকগুলি আসলে ছিল স্তাস্-সাকাকীনী ( ঘূ. ৭২১ ছি. )-র লেখা, ইমাম শারানী-র মতে সাদ্রু'দ্-দীন কুন্বণী-র প্রেরিড (এ. আল-যাওয়াকাীত ওয়া'ল-জাওরাাহির, পৃ. ১৬০ )। রুটিশ মিউজিয়ামে সংরক্ষিত ১টি এবং টুবিলানে সংরক্ষিত ২টি পাখুলিপির সাহায্যে উক্ত লোকওলির মধ্যে ১০৩টি সিরাজুল-হক্-এর সম্পাদনায় এশিয়াটিক সোসাইটি অব পাকিস্থান (চাকা)-এর জার্নালের প্রথম সংখ্যার ১৯৫৬ সনে প্রকাশিত হয়। রাশীদু'দ-দীন 'উমার আল-ফাারাানীও কবি<mark>তায়</mark> কতকঙলি হেঁয়ালি লিখিয়া ইব্ন তায়্মিয়াার নিকট পাঠাইয়া দিয়াছিলেন। তিনি ৯৯টি লেকে উহার উত্তর দিয়াছিলেন। তাঁহার কবিতা-সংগ্রহ আল-বিদায়াঃ, সুব্কী-র ত'াব্কিশাত এবং ফাতাওয়াা হ'ালাবিয়্যাঃ-তে রহিয়াছে।

ইব্ন তায়্মিয়াঃ আলাহ্ সম্পর্কে কুরেআনের আয়াত এবং হণদীছের শাব্দিক অর্থই গ্রহণ করিতেন। ইব্ন বাত্ততুত ার বর্ণনান্ধত—একলা তিনি লামিশ্কের মসজিদের মিম্বর হইতে ঘোষণাকরেন, "আমি এছন যেডাবে অবতরণ করিতেছি, আলাহ্ও ঠিক সেইডাবে আসমান হইতে ঘমীনে অবতরণ করেন।" সলে সলে মিম্বরের এক ধাপ নীচে নামিয়া তিনি অবতরণের সান্ধা বাংখ্যা করিলেন (বিশেষভাবে ৪. মাজম্'আতু'র-রাসাাইলি'ল-কুব্রাা, ১খ, ৩৮৭ প.)।

বজ্তা ও প্রস্থ রচনা উভয়ের মাধ্যমে তিনি খারিজী, মুর্জিআঃ, রাাফিদাী, কাদারী, মুব্ডাফিলী, জাহ্মী, কার্রাামী, আশাভারী প্রভৃতি সম্প্রদায়ের সহিত সংপ্রাম করেন (রিসাালাতুল-কুর্কামন, ছা. দেখুন ঃ উপরিউজা মাজ্মুখাঃ, ১খ, ২–এ উছ্ত )। তিনি বিলিতনঃ আল-আশ্'আরী-র আ্রকামাইদ ওখু ছাহ্মী, নাজ্জাারী, দি রাারী প্রভৃতি সম্প্রদায়ের মতের সমাবরমার। তিনি বিশেষভাবে তাকাদীর (কাদের), আলাহের নাম (الماد) ), বিধান (আহ্'কাম) এবং পাপের শান্তি প্রদান সংক্রান্ত সতর্কবাদীর বাক্তবায়ন (খু. প্র. ১খ, ৭৭, ৪৪৫ পু.)।

বছক্ষেত্র তিনি প্রধান ফাক ীহ্দের সহিত একমত হইতে পারেন নাই; যথাঃ (১) তিনি তাহ্লীল ( نحليل ) রীতি, অর্থাৎ অপর কোন বাজির সহিত তিন তালাকি প্রাণতা স্তীর এমনভাবে বিবাহ ঘটান যাহাতে বিবাহের (অবশ্য সহবাসের) পর এই বাজি তাহাকে ত'ালাক দিরা পূর্ব শ্বামীর সহিত তাহার পুনর্বিবাহ হ'ালাল করিয়া দেয়, এই রীতিকে তিনি প্রত্যাখ্যান করেন। (২) তাঁহার মতে ঋতুকালে প্রদত্ত ত'ালাক' বাতিল। (৩) অল্লোহ্র হকুমে যে সকল কর নির্ধারিত হয় নাই তাহা স্বীকৃতিযোগ্য বটে, তবে যে পরিমাণে প্রক্রণ কর দিবে সেই পরিমাণে যাকাত হইতে অবাহিতি পাইবে। (৪) ইজ্মাণ-এর বিপরীত মত পোষণ করা কুফ্র নহে, ভনাহ্র কাজও নহে।

কথিত আছে মে, আস'-স'ালিহি'য়া-ছ জাল-জাবাল মসজিদের মিসর হইতে তিনি ঘোষণা করেন যে, 'উমার ইবনু'ল-খাতু'ভণাব (রা) অনেকভলি ভুল করেন, 'আলামাঃ তু'সী লিখিয়াছেন যে,

পরে ইব্ন তার্মিয়াঃ তাঁহার এই উজির জ্না অনুতাণ করেন (আদ-দুবারু'র-কামিনাঃ ১খ, ১৫৪ )। প≋াতরে মিন্হাাজু'স-সুষাঃ প্রম্বে তিনি উমার (রা)-এর অব্যব্দ সুখাতি ও প্রশংসা করি**গ্রাছেন। তাঁহার আর একটি উল্লি এই যে, 'আলী (রা**) ইব্ন আবী তণালিব ৩০০টি **ভূব করেন (দেখুন আদ-দুরারু'**ল-কামিনাঃ, ১খ, ১৫৪, এই **এছে ১৭ট ভুবের উরেখ আছে**) প্রকৃতপক্ষে টুমাাম ইব্ন ভাষ্মিয়াঃ সাহাাবাঃ (রা)-এর প্রতি যথেক্ট ভ্রন্ধানীল ছিলেন**, কিন্ত ভাঁহাদিপকে সমন্ত ভূল-ভাবি**র উধ্বে মনে করিতেন না, ষেমন উপ্রপন্থী নী'আগদ 'আলী (রা) সছকে এই ধারণা পোষণ করিতেন। বস্তত জাবার কিস্রাওয়ান-এর এক চরমগন্থী শী'ঝাঃ 'আলী (রা)-এর নিন্দাপ হওয়া সমজে তাঁহার সহিত তর্কে প্রবৃত্ত হন। ইবন ভাষ্মিয়্যাঃ ঐতিহাসিক দৃষ্টাত ছাগনপূৰ্বক এমাণ করিলেন যে, 'আবদুলাহে ইব্ন মাস্'উদ (রা) ও 'আলী (রা)-এর মধ্যে কতকণ্ডলি প্রশ্নে মতভেদ ঘটিলে রসূল (সা) ইব্ন মাস'উদের পক্ষেই রায় দেন [ এই কিস্রাও-য়ানীদের বিরুদ্ধে কর্তুপক্ষকে সৈন্য প্রেরণ করিতে হয়। ইহারা মুসলিম রাষ্ট্রের বিরুদ্ধে মোললদিগকে কয়েকবার সাহায্য করিয়া-ছিল। ইহারা রখম তিন খালীফা ও ইসলামের বহ ধমীর নেতাকে কাফির বলিয়া জানিত]। 'জানী (রা)-এর প্রতি জন্তদা প্রকাশ ইব্ন তার্ষিয়ার উদ্দেশ্য ছিল না। উপরিউক্সরাগ উক্সিতে তাঁহার মূল বক্তব্য ছিল, তথু নবীপণই নিন্সাস (মা'সু'ম)। বত্ত তিনি সাহণাবীগণের প্রতি লক্ষা পোহণ করিতেন এবং তাঁহাদের উল্লুড় ও মহান মুর্যাদা স্থীকার ক্রিডেন। তিনি ভাঁহার আল-'আকীদাতু'ন-হামাবিস্ক্যাঃ প্রস্থে নিশিক্সাছেন, "মুডাকারিমদের ধারণা এই যে, সণহণাৰাঃ (রা) এবং তাাবিশ্বিগণ সরল বিভাসী ছিলেন এবং বিশাসমূলক মৌলিক আয়োতভালি সম্বন্ধ গভীরভাবে চিভা করার যোগ্যতাও তাঁহাদের ছিল না—এই ধারণা নিরেট সূর্যতার পরিণাম। হায়। হদি এই সমত্ত ভানাক্র (মুতাকালিম) জানিত যে, তাঁহারা (সাহণাবাঃ ও তাাবি**'ঈ) সলেহ** ও অনুমানে**র অক্**কার হইতে বাহির হইয়া দৃড় প্রভায় ও বিশ্বাসের আলোকোভাসিত জগতে পৌছিয়াছিলেন। ভাঁহাদের পথে সন্দেহের কণ্টক হিল না, অনুমানের ঝোপঝাড়ও ছিল না, মান্তি'ক' ও দশনের সোলক-ধাঁধাও ছিল না,.....ভাঁহাদিদকে ছয়ং রাসুল (স') সত্যের শিক্ষা পিয়াছিলেন, ভাঁহাদের সম্মুখে অভীত ও ভবিষয়তর বাভবতা উদ্ঘাটিত হইয়াছিল। তাঁহারা কুষ্র ও অবাধ্যতার অভকারের মধ্যে সুর্যের নায়ে আরোকোচ্ছল ছিলেন। ভাঁছারা ওধুমার আরাাত্র গ্রছটি হল্তে ধারণ করিয়া পূর্ব ও পশ্চিম দেশসমূহের সম্মুখ উৎকৃষ্টতম কর্মের আদর্শ ছাগন করিয়াছিলেন। আলাহের গ্রছ তাঁহাদিগের সহিত কথা ব**লিত এবং ভাঁহাদের ভান বানু ইসরাটো**লের নবীগণের ভান অংশকা কম ছিল না। ...ভাঁহাদের দৃশ্টির প্রসার, চিভার অপ্রগতি এবং বিসময়কর অনুধাবম বজি মাগিবার কোন মানদণ্ড নাই।"

ইব্ন ভাষ্মিয়াঃ আল-গণমালী, সুহ্'রি'দ-দীন ইবনু'ল'আরাবী, 'উমার ইব্নু'ল-ফারিদ' এবং সাধারণভাবে সু-ফীলের
সমালোচনা করিরাছিলেন। আল-গণমালীর আল-মুন্কি'খ' মিনা'দ্দ'লোল এবং ইহ্'রাটি 'উলুমি'দ-দীনে ( মাহাতে তাঁহার মতে বহ
দুর্বল হ'াদীছে'র উছ্ভি শ্লিফাছে) যদিত দার্শনিক মতবাদভলিই হিল ভাঁহার আলুমাণের লক্ষ্য। তিনি বলেন, "সু-ফী ও

মুতাকাল্লিমগণ একই উপত্যকার বাসিপা" (حن و احد و

ইসলাম বিকৃত য়াহ্দী ও খুগ্ট ধর্মের শ্বান অধিকার করিতে প্রেরিত হইয়াছে। এই কারণে ইমন তায়্মিয়্যাঃ সভাবতই উভর ধর্মের সমালোচনা করিতে উদ্দ হন। য়াহ্দী ও খুগ্টানদের মধ্যে প্রচলিত ধর্মপ্রত্বে কভকভলি পদের অর্থ পরিবর্তনের অপরাধেও তিনি তাহাদিগকে অভিমুক্ত করেন (দেখুন দা. মা. ই. প্রদত তাঁহার গ্রহাবলীর ৩৫,৪০, ৪৩ এবং ৪৫ সংখ্যক গ্রন্থ)। য়াহ্দীদের উপাসনাগৃহ এবং খুগ্টানদের গির্জা নির্মাণ ও রক্ষণাবেক্ষণের বিরুদ্ধেও তিনি পৃত্তিকা রচনা করেন (প্র. ঐ, সংখ্যা ৪৬)।

ইব্ন তায়্মিয়াার ইসলাম-নিঠা সম্পর্কে মুসলিম পভিতপণ একমত নহেন। **ধাঁহারা ত**ঁহোকে নাুনপজে প্রচলিত ধর্ম**নতে**র বিরোধী (মুল্ছি:দ) বলিয়া বিবেচনা করিতেন তাঁহাদের মধ্যে ছিলেন ইব্ন বাত্'তু'ভ'াঃ, ইৰ্ন হ'াজার আল-হায়্তামী, তাকি'য়া'দ-দীন আস্-সুষ্কী ও তৎপুত 'জাবদু'ল-ওয়াহ্যাব, 'ইয্যু'দ-দীন ইব্ন জামা'আঃ, আৰু হণয়য়ান আজ-জনহিয়ী আল-আব্দীলুসী প্রমুখ। কেন্তু কেন্তু তাঁহাকে শাহ্রু'ল-ইসল।।ম নামে অভিহিত শ্রার বিগক্ষে কঠোর মন্তব্য করেন। ইহার প্রতিবাদে শাম্সুদ-দীন মুহণ≖মাদ ইব্ন আবী বাক্র (মৃ.৮৪২ ছি.) আর-রাদ্দু'ল∽ ওয়াঞির নামে প্রস্থ রচনা করিয়াছেন। ইব্ন হণজার আল-হারতামী-র সমালোচনার জবাবে মাহ্'মূদ আল-আলুসী ( মৃ. ১৩১৭ হি.) ভালাাউ'ল-'আয়্নায়ন লছ লেখেন। তবে ইব্ন তার্মিয়ার নিন্দুকলণ অপেক্ষা তাঁহার প্রশংসাকারীদের সংখ্যাই অধিক। ই হা-দের মধ্যে তাঁহার শাগরিদ ইব্ন ক'য়ি।ম আল-জাওযিয়ায়, আষ্'-যাহাবী, ইব্ন কুণোমাঃ, ইব্ন কাছণীর, আসা-সারসণারী আসা-সুফৌ, ইবনু'ল-ওয়ারদী, ইব্রাহীম আল-ক্রাানী, মুলা 'আলী আল-কণারী আল-হারাক**ী, মাহ্**মূদ আল-আাল্সী **প্রমূখের নাম** উল্লেখযোগ্য। কেহ কেহ এমন মন্তব্য করিয়াছেন যে, ইব্ন ভায়্মিয়ার ইসলামী অনুভূতি রাজনৈতিক সমস্যার পথে কোথাও কখনঙ বিচ্যুত হইতে পারে নাই। তাঁহার সম্পর্কে এই মতানৈক্য অদ্যাপি বিদামান। য়ুসুফ আন-নাব্হাানী তাঁহার শাওয়াাহিদ আল-হৰ্ক ক্ৰেফিল-ইস্তিগণাছণঃ বি সায়িাদি'ল-খাল্ক ( কায়রো ১৩২৩ হি.) প্রস্থে তাঁহাকে কঠোরভাবে আক্রমণ করিয়াছেন। আবু'ল-মা'আালী আশ-শাক্ষি'ঈ আস-সাধামী আবার তাঁহার ''গণায়াতু'ল-আমানী ফি'র-রাদ্দ 'আলা'ন্-নাব্হাানী'' গ্রছে (কায়রো ১৩২৫ হি.) ইহার জবাব দেন। এতদাতীত মুহণদমাদ সা'ঈদ মাপ্রাজী ইব্ন তায়্মিয়ার বিরুদ্ধে "আত্-ভান্বীহ বি'ত্-ভান্ষীহ" নামে একখানি পুক্তক লিখেন ( হায়দরাবাদ ১৩০৯ হি.)। তদুভরে আহ্'মদে ইব্ন ইব্রাাহীম আন-নাজ্দী একটি পুস্তক রচনা করেন (মিসর ১৩২৯ হি.)। যাহা হউক, ইব্ন তায়্মিয়ার বিক্জ-সমালোচকগণও তাঁহার পাণ্ডিত্য স্থীকার করিতেন। বিরুদ্ধবাদী 'আলামাঃ কামাালু'দ-দীন **আম-মামালকানী (মৃ. ৭২৭ হি.)** বলেন: ইবন তায়্মিয়া।: হইলেন আলাহের সর্বজয়ী প্রমাণবরাপ (عو حجة الله القامرة)। তিনি সমকা**লীন বিস্ময়কর প্রতিভা (আন-বিদায়া:** )। আব্ হায়ান (মৃ. ৭০২ ছি. )-ও তাঁহার বিরোধী ছিলেন, কিও তিনি
বলেন, "ইবন তায়্মিয়াঃ ভানের এমন একটি সমূল যাহার তরজসমূহ মুরা বিজ্বরিত করিতে ধাকে" (আল-কণঙলু'ল-জালী)।
ইব্ন বাড্'তু'ত'ঃ তাঁহার মাহাজ্যে এত প্রভাবাগিত হইয়াছিলেন যে,
বহু বৎসর ভ্রমণ করিয়া যখন তিনি জন্মভূমিতে প্রত্যাবর্তন করেন
তখনও তাঁহার মনে ইব্ন তায়্মিয়ার মহত্তের প্রভাব সুস্পত্ট ছিল।
তিনি লিছিয়াছেনঃ ইব্ন তায়্মিয়াঃ ছিলেন সিরিয়ার একজন প্রধান
ব্যক্তি। তিনি সকল বিষয়ের আলোচনার অংশ প্রহণ করিতে পারিতেন।
দামিশ্ক বাসীরা তাঁহাকে অত্যক্ত শ্রদা করিত (ইব্ন বাড্'তু'ত'ায়
ভ্রমণ রভাতা।

ইহা সর্বজনবিদিত যে, দামিশ্কের হাছালী পণ্ডিতদের সহিত ওয়াহ্হাারী মতবাদের প্রতিষ্ঠাতার সম্পর্ক ছিল এবং বভাবতই তিনি তাঁহাদের, বিশেষত ইব্ন তায়্মিয়াঃ ও তাঁহার শাগ্রিদ ইব্ন কায়িম আল-জাওিষিয়াঃ (দ.)-র গ্রহাবলী ছারা উপকৃত হইয়াছিলেন। এইজনা ওয়াহ্হাাবী মতবাদের মূলনীতিওলিও উহাদের অবদান, যাহার জনা এই মহান হাছালী ধর্মতত্বিদ্ আজীবন সংগ্রাম করেন (ওয়াহহাাবী প্রবল্প র.)।

ইব্ন তায়্মিয়ার ষ্জিবাদের ধারা এই ঃ তিনি সর্বপ্রথম কু'র-আান হইতে প্রমাণ উপস্থিত করিতেন, আলোচ্য প্রশ্ন সম্পর্কিত কু'রআনের আায়াতি একর করিয়া তাহাদের ভাষা ও প্রকাশভরীর আলোকে সমাধান খুঁজিতেন। তিনি হ'াদীছে'র রাাব'ীদণের সমালোচনা করিতেন এবং রিওয়য়াত হিসাবে উহার বিশ্বতা ও অবিশ্বতা পরীক্ষা করিতেন। তারপর ভিনি স'হে'াবীদের কর্মপন্থা, চারিজন ফাক'ীয় এবং অনান্য বিখ্যাত ইমামের মতও আলোচনা করিতেন এবং ঐ দ্লিউজিরতেই তিনি তৎকালীন প্রচলিত ভান-বিভানকে যাচাই করিয়াছেন।

ইব্ন শাকির লিখিয়াছেন যে, তিনি অত্যর মুডাক ী এবং 'আাবিদ ছিলেন, আল্লাহ্র বি:ক্রে মশতল এবং শারী'আতের বিধানের দৃচ্ অনুসর্গকায়ী ছিলেন। সার্রাাজ বলেন যে, তিনি জাঁকজমকপূর্ণ পোশাক পরিধান করিতেন না, 'আালিমদের তৎকালে প্রচলিত জুকাঃ ও পাগড়ী পসক করিতেন না। তিনি সাধারণ পোশাক যাহা পাইতেন তাহাই পরিধান করিতেন।

ইব্ন তায়্মিয়্যার শারীরিক গঠন ও চরিত্র সম্পর্কে আয়্-য়ায়াবী
লিখিয়াছেনঃ তিনি সুত্রী, গৌরকান্তি ও সদাচারী ব্যক্তি ছিলেন। তাঁহার
ভক্তরে প্রশন্ত, রর উচ্চ এবং কেশ কৃষ্ণবর্ণ এবং ঘন ছিল। চক্তু
দুইটি যেন দুইটি বাকশক্তিসম্পন্ন জিহশ ছিল। (আদ-দুরাক্র'লকণামিনাঃ, ১খ, ১৫১)। তিনি আজীবন অবিবাহিত ছিলেন। সারা
জীবনটাই তিনি ধমীয় সংক্ষারের সংগ্রামে অতিবাহিত করেন।
কিভাবে তৎকালীন মুসলিমগণকে পবিত্র কুণর স্থানে ও সুলাঃ-র দিকে
আকৃত্র করা যায়, তাহাই ছিল তাঁহার একমার প্রচেণ্টা।

ইব্ন তায়্মিয়্যার ওয়া'জ মাহ্ ফিলে রিবাট জনসমাবেশ হইত। তাঁহার উদ্দিন্দামর প্রছসমূহের ফলেই মুহ্ দেমাদ ইব্ন 'আবিদি'ল-ওয়াহ্যাব আন-নাজ্দী-র সংকার আন্দোলনের উত্তব হয়। আধুনিক-কালে মিসরে মুফ্তী মুহ দেমাদ 'আবদুহ, ভারতে শাহে ওয়ারিয়ুলাহ, নেলবী 'আবদুলাহ গামনাব'া, নাওওয়াবে সি দীক' হ সেন খানি, আবু'ল-কালান আযাদে, 'আবদুল-কণাদির, মিহিরবান ফাখ্রী মালজী এবং বাাকি র আগোঃ মালজী (য়. ১২২০ হি.), মাওলানাা 'আবদুলাহি'ল-কালাই, মাওলানাা মুহ দেমাদ হ শম্দ

969

বালানী মললকোটী প্রমুখ সংকারক ভাঁহার রচনাবনীর প্রভাবে সংকার প্রচেটটা চালান এবং স্লা:-কে পুন:প্রতিচিঠত করার প্রস্লাস পান। ইব্ন তায়্মিয়াঃ পাঁচ কত প্রস্থ রচনা করিয়াছিলেন বলিয়া উল্লিখিত হইয়াছে (মুখ্লামুখ্-অয়ৄখ, আদ-দুরারুখন কামিনাঃ), এই সমস্ত প্রস্থের মধ্যে মার ১৫৯ খানার অস্তিত্ব বজায় আছে (উদুঁদা, মা. ই. ৪.), বাকী প্রস্থ ভালির অধু নাম জানা যায়। ইহাদের মধ্যে ইব্ন 'আবদি'ল-হাাদী (১৬৪ খু.), নাভয়াব সিম্মীক হাালান খান (ইতহাায়ুখন-মুবালাা') এবং ভালাম জীলানী বার্ক ৪৮০ খানা প্রস্থের নাম বর্গানুক্মে দিয়াছেন।

ইব্ন তায়্মিয়াার গ্রছাবলীর মধ্যে নিম্নলিখিতগুলি আমাদের পৃষ্টি আকর্ষণ করে ঃ

- ১। মাজ্ম্'জ্ঞাতু'র-রাসাাইলি'ল-কুবরাা, ২৮টি নিবন্ধের সমিটি,
  দুই শতে, পৃ. ৮৭৫, কায়রো ১৩২৩ হি.।
- ২। মাজমূ'আতু'র-রাসাাইল, ৯টি নিবদ্ধের সমণ্টি, ( পৃ. ২২২-৯২) কায়রো ১৩২৩ হি.।
- ৩। মাজ্ম্'আতু'র-রাসাইেল ওয়া'ল-মাসাইল, ২১টি নিবন্ধের সমষ্টি, ৫খণ্ডে সমাশ্ত (পৃ. ৮৮৬), কায়রো,১৩৪১-৪৯ হি.। উপরিউক্ত সংকলনগুলি ব্যতীত তাঁহার প্রসিদ্ধ গ্রন্থগুলি এই:
- আস:-সণারি মু'ল-মাস্লুল 'আলা শাতিমি'র-রাসূল ( পৃ.
  ৫১২ ), হায়দরাবাদ, দাক্ষিণাত্য ১৩২২ হি.।
- ২। কা'ইনা: জানীলা: ক্লি'ত্-তাওয়াস্সুল ওয়া'ল-ওয়াসীলা:, পু. ১৫৫, কায়য়ো ১৩৪৫ হি.।
- ৩। আল-জাওয়াবু'স'-সণহ'ীহ্' লিমান বাদালা দীনি'ল-মাসীহ', ৪ খণ্ডে, কায়রো ১৩২২ হি.।
- 8। কিতাবে মিনহাাজি'স্-সুমাতি'ন-নাবাবি'য়াঃ ফী নাক'দি' কালাামি'শ-শী'ঝাঃ,৪খণ্ডে, পু. ১১৫৫, বুলাক' ১৩২১-২২ হি.।
- ৫। মুওয়াফিকণতু'স'-সণারীহণ আল-মা'কু'ল লি সণাহ'ীহণ'ল-মানক'ল, উপরিউজ মিনহাজু'স-সুমার হ'া।শিয়াতে মুদ্রিত।
- ৬। রিসালাতু'ল-ইজ্তিমা' ওয়া'ল-ইফ্তিরাাক' ফি'ল-হ'ালাফ বি'ল'-ভ'ালাক', কায়রো ১৩৪২ হি.।
  - ৭। ভাফ্সীর স্রাতু'ল-ইখ্লাসি, কাররো ১৩২৩ হি.।
  - ৮। তাঞ্সীর সূরাতু'ন-নুর, ক্ষেরো ১৩৪৩ হি., পৃ. ১২৬।
- ১। আল-কি'য়াস ফি'দ-লার্'ই'ল ইসরাাম, ফাস্'স' লি-ইব্ন কায়ামসহ, কায়রো ১৩৪৬ হি.।

১০। আরবা'উনা হ'াদীছ'ান, কায়রো, ১৩৪১ হি.।

সমরণ রাধিতে হইবে যে. ইমাম ইব্ন তায়্মিয়াঃ হণদীছশালে একমার পুজিকা "আরবা'উনা হণদীছ'।ন্" হাড়া আর কোন
হ'দৌছ' গ্রন্থপারন করেন নাই। কেই কেই ভুলবশত তাঁহার
দাদা 'ঝাবদু'স-সালা।ম ইব্ন তায়িময়ার রচিত 'আল-মুন্তাক'।
মিন্ আখ্বারি'ল-মুস্তিশফা।' গ্রন্থটিকে তাঁহার নিজের রচিত
হ'দৌছ' গ্রন্থ বলিয়া মনে করেন।

ইব্ন তাষ্যিয়ার রচিত বহ মূল্যবান অপ্রকাশিত পাত্রিপি পৃথিবীর নানা প্রছাগারে সংরক্ষিত আছে। (দেখুন: Brockelmann, Suppl. II, 120-126,) তংগাধে ইন্ডিয়া অফিস লাইরেরীতে সংরক্ষিত আনির নির্দ্ধান নির্দ্ধান নির্দ্ধান নির্দ্ধান নির্দ্ধান নির্দ্ধান কর্মেন নির্দ্ধান কর্মেন কর্মেন্দ্রাহিন কর্মেন্দ্রাহিন কর্মনালিত হইয়াহে। অনুরুপভাবে পশ্চিম ভার্মানীর টুবিলন

বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রস্থান্ত সংরক্ষিত গাজুলিগি: নিন্দু নিন্দু বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রস্থান্ত সংরক্ষিত গাজুলিগি: ইয়া Arabic and Islamic Studies in honour of H. A. R. Gibb, Leiden 1965 প্রস্থান গাইরাছে। ইহা ছাড়া টুবিগনে সংরক্ষিত অন্য একটি গাজুলিগি: নিন্দু ইয়া ছাড়া ডঃ হক্ কর্তুক ASIATIC SOCIETY OF PAKISTAN, DACCA, 1957, VOL. II-তে প্রকাশিত হইয়াছে।

প্রস্তুপঞ্জীঃ প্রবন্ধে উরিখিত প্রছসমূহ ব্যক্তীত (১) আয়-যাহাবী, তায় কিরাতৃ'ল-হ ফ্ফাজি, হায়দরাবাদ (n.d.), ৪খ, ২৮৮: (২) ইবন শাকির আল্-কুত্বী, ফাওয়াত্'ল-ওয়াফায়াত, বলাক ১২১১, ১খ, ৩৫ (ইবন 'আবদি'ল-হাাদী কৃত ভাষ কিরাভি'ল-इ'ऋका।(अ'त जीवनीम्ब्रुक উद्धुलि ), 34, 82 i (७) खात्र-प्रवृक्ती, ত'াবাৰুণাত, কায়রো ১৩২৪ হি., ৫খ, ১৮১-২১২ (৪) ইবন'ল-ওয়ার্নী, তা'রীব, কায়রো ১২৮৫ হি., ২ব, ২৫৪, ২৬৭, ২৭০, ২৭১, ২৭১, ২৮৪-২৮৯ ; (৫) ইবন হ'জোর আল-হায়গ্রামী, আল-ফাতাাওয়া'ল-হ'দৌছি'য়্যাঃ, কায়রো ১৩০৭ হি., পু. ৮৬ প.; (৬) আস-সুয়ৃত'ী, ত'াবাক'াাতু'ল-হ'ফ্ফাজ', ২১খ, ৭; (৭) আল-আলসী, জালাাউ'ল-'আয়ুনায়ুন ফী মুহ্'াকামাতি'ল-আহ মাদায়ন ও উহার হা।শিয়াতে, সাফি য়া'দ-দীন আল-হানাফীর আল-কণওল'ল-জালী ফী তারজামাতি'ল-শার্থ তাকি য়ি'দ-দীন ইবন তার্যমিয়াঃ আল-হণয়ালী. ব্রাকি: ১২৯৮ হি.। (৮) মৃহণ্টমাদ ইবন আবী বাক্র ইবন নাাসি রি'দ -দীন আশ-শাক্ষি'ঈ, জার-রাশু'ল-ওয়াফির 'আল্যা মান যা'আমা আল্লা মান সাম্মা ইবন ভায়মিয়াঃ শায়খু'ল-ইসলাম কাঞ্জির: (১) মার্জ ইব্ন যুসক আল-কার্মী, আল-কাওয়াকিব্'ল-দুর্রিয়াঃ ফী মানাা-কিব ইবন তাঁয়মিয়াঃ ইত্যাদি একটি সংগ্রহরূপে মদিত, কায়রো ১৩২৯ হি., ইবুন বাতৃ তৃ তাঃ, রিহ লাঃ (গ্যারিস), ১খ, ২১৫-২১৮, (50) Wustenfeld, Die Geschichtschreiber der Araber. S. 197, No. 393, (88) Goldziher, Die Zahiriten, (Leipzig 1884) p. 188--192 (32) do, in ZDMG, 53, 156-157, 62, 25 প., (১৩) do. Vorlesungen über den Islam, ড. Index . (58) Schreiner, in ZDMG, 62: 540 a., 53, 51 a., and REJ. 31 (1896), p. 214 9., (Se) D. B. Macdonald. Development of Muslim Theology etc., p. 270-278. 283-285; (54) Brockelmann, GAL<sup>2</sup>, 125 7., (59) Suppl. 2: 119-126; (ab) Huart, A History of Arabic Lit., 334 প., (১৯) ইব্ন হ'জের, আদ-দুরাক্র'ল-কামিনাঃ, ১খ. ১৪৪-১৬০ ; (২০) ইব্ন রাজাব, তণৰাকণাডু'ল-ছণনাাবিলা: : (২১) ইব্ন 'ইমাদি, শাষারাজু'র'-বাহার, ৬খ, ৮০; (২২) ইবন কাছ ীর, আল-বিদায়ো: ওয়া'ন-নিহাায়া:, মিসর ১৩৫৮ হি. ১৪খ, ১৩৫; (২৩) বারুমালী, সুক্ষাসু'শ-শুরুখ; ইব্ন খালদন, ৫ম খত ; রুসুফ ইব্ন মুহণাল্মাদ, হি ময়াঃ আল-ইসলামিলাঃ ; (২৪) নাওয়াব সিন্দীক হণালান খান. ইত্হ'লফু'ৰ-নুবাৰাট', কানপুত্ৰ ১২৮৯ হি., ২০২––২২১, ঐ, আল-ইভিকণাদু'র-রাজী'; তাকিণয়াু'দ-দীন সুৰ্কী, শারহণ আল-আক্ষিয়াঃ ; ইবৃন कार विज्ञार. भागातिक व-जावन गाउ : দুওয়ালি'ল-ইস্লামে; ইব্ন ভিমার আয়'-শ্ব'হাৰী, ভা'রীশু শাকিষ্ট, মানাকিৰ ইব্ন ভাষুমিয়াং ৷ ইবন কায়িম, ইয়ালাড়'ল-খাফা।'; (২৫) শিব্নী, মাক'ালা।ত, ৫খ, ৬৫ প., আ'জ'ামপড় ১৯৩৬, (২৬) আবু'ল-কালাম আমাদা, তাব্ কিরঃ; (ফাদ'লু'দ-দীন আহ্'মাদ, লাহোর সংকরণ) পৃ. ১৫৮ প.; (২৭) ভ'লাম রাসূল িংহ্র, সীরাতু ইমাম ইব্ন ভার্মিয়াাঃ, লাহোর ১৯২৫; (২৮) ভ'লাম জীলানী বার্ক', ইমাম ইব্ন ভার্মিয়াাঃ, লাহোর; (২৯) মুহ'ালমাদ মুসুফ কোকন 'উমারী, ইমাম ইব্ন ভার্মিয়াাঃ, লাহোর ১৯৬০; (৩০) মুহ'ালমাদ আবু মাহরাঃ, ইব্ন ভার্মিয়াাঃ, হ'ায়াাতুহ ওরা 'আস্কেব, আারাাউহ ও ফিক্ হব, মিসর ১৯৫২; আনীস আহ'মাদ জা'ফারী কৃত উদু অনুবাদ, মুহ'ালমাদ 'আভ'াা'উল্লাহ হ'ানীফক্ত সমালোচনা ও সংযোজন, লাহোর ১৯৬১।

মুহণুখমাদ ইব্ন শেনের ও 'আবদু'ল–মালান 'উমার ( দা∴মা.ই. )/ আবুল কাসিম মুহ্¤মদ আদমুদ্নিন

-(اَلْمُواْحَدُ) আল-মুওয়ার্·হি·দ (ابن تُومرت) **ইবন তূমার্ভ** দের মাহ্দীরূপে পরিচিত, মর্কোর প্রসিদ্ধ মুস্লিম সংকারক; ইব্ন **খাল্দূন-এর মতে তাঁহার গ্রহুত নাম হিল "আ**ম্পাার", বার্বার ভাষায় ইহার অর্থ-সদার । এই ভাষায় "ইব্ন তুমার্ত"-এর অর্থ "ছোট উমারের পুর"। তুমার্ত হিল তঁহোর পিতার নাম , তিনি 'আবদুরাাহ্ নামেও অভিহিত হইতেন। তাঁহার পূর্বপুরুষগণের নামও ছিল বার্বার ভাষায় ৷ ভাঁহার জন্ম তারিশ্ব জানা যায় না, তবে তাহা ৪৭০/১০৭৭-৮ ও ৪৮০/১০৮৭-৮ সনের মধোই হইবে। সূস্নামক ছানের অঙগত ইজলি এন-ওয়ারগণান লামে তাঁহার জন্ম হয়। তাঁহার পরিজন ছিল আত্'লাস পর্বত এলাকার অধিবাসী সর্বাপেক্ষা ওরুত্বপূর্ণ সোর-ওলির মধ্যে জন্যতম পোট হিন্তাভার শাখা ইসিক্লগ'ীন-এর অভভুতি। ইব্ন ৰালদ্ন বলেনঃ এই গোছটি ছিল ধুমনিভার জন্য বিখ্যাত এবং বিদ্যা-শিক্ষা ছিল ইব্ন তৃযার্ত-এর পরম প্রিয়। তিনি যথে**ণ্ট কণ্ট স্বীকার ক**রিয়া নানা মসজিদে ঘাইতেন। সেখানে তিনি রাছি জাগরণ করিয়া পড়ার জন্য এত মোমবাতি ছালাইতেন যে, লোকে তাঁহাকে "আসাফীর" (ছলভ কাঠৰণ্ড) বলিয়া অভিহিত করিত। নিছক ভান লাভের আকাশাই সম্ভবত তাহার প্রাচ্য জমপের কারণ; পরবতীকালে তিনি যে পরিকলনা কার্যে পরিণত করেন তাহা তাঁহার পূর্ব-পরিকলিত বলিয়া অনুমান করা কঠিন ; প্রাচে৷ সিয়া তিনি যে সকল মতবাদের শিক্ষা লাভ করেন**, তাহা হই**তেই বরং ঐ পরিক**ল**নার উৎপত্তি হয়।

মাগ'রিব ও স্পেনের একাংশে রাজক্ষমতা পরিচালনকারী আল-মুরা।বিত' বংশের তখন পতনের সূচনা হয়। বিজয়ের পদচিক ধরিয়া আসে নৈতিক অধঃপতন, আর ভান লাভের জনা ভাহারা যে পাঠ্য-তালিকা অনুসরণ করিত, তাহা হইতেই তাহাদের শিক্ষা-সংক্রান্ত জীবনের অগভীরতা ধরা পড়ে। মালিক ইব্ন জানাস-এর মতবাদ সেখানে বিস্তার লাভ করিয়াছিল। শিক্ষাক্ষেরে ভানের প্রধান উৎসমূল কু'রআনি ও হ'াদীছে'র স্থান অধিকার করিয়াছিল শাখা-ভানের (فروع) সাধারণ পাঠ্য পুভকসমূহ। প্রাচ্যে আল-পায়াালী তাহার রচিত ইহ্ য়াউ 'উলুমি'ণ্-দীন-এর এথম অধ্যায়ে কিতাাবু'ল-'ইল্ম) এই বিছারির তীব্র সমালোচনা করেন। কাজেই এই পুস্তক্ষানা গতানুগতিক ফাক<sup>া</sup>হ্ ও মুতাকালিমগণের ঘ্ণার উদ্লেক করে, কারণ তাঁহারা তাঁহাদের দলে কোন মুক্তবুদ্ধিসপায় ব্যক্তিকে সহ্য করিতেন না। তজ্জন্য আল্-মুরাাবিত আমীরদের আদেশে আল-প্র'ঝানীর প্রস্থাবনীতে জপ্নি সংযোগ করা হয়। আলাহ সহক্ষে অত্যন্ত অমাজিত সাদৃশ্যবাদ ( anthropomorphism বা تَجِسَيُم ) প্রচলিত ছিল ; কু'রআানের রাপকগুলি শাব্দিক অর্থে গৃহীত এবং

আল্লাহ্কে মনুষ্যাবয়ৰে চিল্লিড করা হইড।

ইব্ন ভূমার্ত স্পেনে তাঁহার প্রমণ আরম্ভ করেন এবং সেখানেই তিনি ইন্ন হাষ্ম-এর রেখা ধারা প্রভাবিত হইতে থাকেন। অভঃপর প্রাচ্যে পমন করেন; কিন্ত তাঁহার পর্যটনের সন-তারিখ সঠিক জানা যার না। আশ'জারী মতবাদের প্রতি আকর্ষণ সম্ভেও আব্ বাক্র আত্ত-ভূ'রভূ'শী স'াযাালীর বিরুদ্ধবাদী ছিরেন। ইব্ন ভূমার্ত তাঁহার প্রথম আরেকজাজিয়া সফরে যদি তু'র্তু'শী-র বজ্তার যোগদান করিয়া থাকেন, তবে তাহা তাঁহার চিছে স্বামী প্রভাব জন্মাইতে বাধ্য। অবশ্য আল-মার্রাক্শী-র বর্ণনা জনারূপ। অতঃপর ইব্ন ভূমারত্ হ'জে সম্পন্ন করেন এবং বাস'দাদে, সভ্বত দামিশকেও, প্র্যাবত্ হ'জে সম্পন্ন করেন এবং বাস'দাদে, সভ্বত দামিশকেও, প্রাণালান করেন। সেখানে তিনি গ'যাালীর ধ্যান-ধারণান্তলি আয়ভ করেন। পরবর্তী লেখকেরা এই প্রভাব লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন যে, আল-স'যাালীর প্রভাবে ইব্ন ভূমার্ত তাঁহার দেশে প্রচলিত ধর্ম-বিশ্বাসের সংক্ষার করিছে দৃহপ্রতিক্ত হন। প্রকৃতপক্ষে এই দুইরের কর্ষনও সাক্ষাৎ ঘটে নাই।

উক্ত কয়েক বৎসরের অধ্যয়ন ও ভ্রমণের ফলে এই "মাগ্'রিবী" তাালিব (বিদ্যাথী) সম্পূর্ণ পরিবতিত মানুষে পরিণত হন। পূর্ণাক্তাবে না হইলেও ডিনি এই সময়ে তাঁহার পরিকল্পনার অন্তত প্রধান কাঠাযো ছির করেন। যে জাহাজে তিনি প্রজাবর্তন করেন তাহাতে তিনি নাবিক ও যাত্রীদের মধ্যে প্রচার আরম্ভ করেন। তাঁহার সরেহ তিরভারে তাঁহারা কু'রআান পঠিও সালাত আরম্ভ করে। আশ্'আরী-র মতবাদের উৎসাহী প্রবজ্ঞারূপে তিনি ছিপোলিস (shakdkst) ও আল-মাহ্দিয়্যা-য় তাঁহার প্রচার কার্য চালাইতে থাকেন। আল-মাহ্দিয়্যা-য় তৎকালীন সুলত াান য়াহ্ য়া। ইব্ন তামীম ইব্ন তুমার্তকে নিজ মতবাদের সমর্থনে বজবা পেশ করিতে শুনিয়া তৎপ্রতি অত্যন্ত সম্মান প্রদর্শন করেন। তারপর তিনি মুনাস্তির-এ অবশেষে বৌগী-তে প্রচারকার্য চালান। সেখানে তিনি নৈতিক আচার-ব্যবহারের অন্মনীয় সমালোচকরপে আশ্বরতিচায় উদ্যোগী হন। তিনি আক্ষরিকভাবে রাসূল (স')-এর এই নির্দেশের অনুসরণ করেন : "ডোমাদের কেহ দোষাবহ কিছু দেখিতে পাইলে হস্ত ধারা (অর্থাৎ বলপূর্বক) তাহার পরিবর্তন সাধন করিবে, না পারিলে জিহবা ঘারা ( অর্থাৎ কথায়) তাহা দূর করিবে, তাহাতেও না দারিলে মনে (তৎপ্রতি ঘূণা পোষণে) তাহা করিবে, ইহাই ঈমানের মূানতম দাবী।" হণাশমূদী সুলতণান তাঁহার কর্তুছের উপর এই হস্তক্ষেপে রুদ্ধ হন, জনগণও সংকারকের বিরুদ্ধে দভায়মান হয়। ফলে তিনি নিকটবর্তী অঞ্চলের উরিয়াগল (Uriagale) নামক বারবার গোরের এলাকায় পলায়ন করেন, তাহারা তাঁহাকে আত্রয় দান করে। এখানেই তিনি 'আব্দু'ল-মু'মিন নামক নালোমা-র উত্তরস্থ আজিরা: অঞ্জের অধিবাসী এক দরিদ্র শিক্ষাথীর সাক্ষাৎ পান (রাওদু ল-কি র্তাাস-এর মতে কিন্ত এই সাক্ষাৎকারের ছান তাাজিরাঃ )। ইনিই পরে তাঁহার আর•ধ প্রচার চালাইয়া যান। তাঁহার ন্যায় 'আবদু'ল-মু'মিনও অধ্যয়নের উদ্দেশ্যে প্রাচ্যে যাগ্রায় উদাত ছিলেন, কিন্ত ইব্ন তুমার্ত তাঁহাকে নিরস্ত করেন। প্রাচ্যের ওপ্ত ভান অর্জন করেন বলিয়া ইৰ্ন ভূমাৰ্ত সম্পৰ্কে যে উপক্ষাটি প্ৰচলিত আছে, তাহাতে বশিত হইয়াছে যে, তিনি যেই লোকের সন্ধান করিতেছিলেন, কয়েকটি নিদর্শন দুল্টে এই যুবককেই ঠিক সেই লোক বলিয়া চিনিতে পারেন. ষেমন বলা হয়, গাষাালীও ৩০ত জানের সাহাযো নিজেকে ভবিষ্যৎ সংকারকরণে চিনিতে গারিয়াছিলেন। ইব্ন তুমার্ত 'আবদু'ল-

শুমিনকে প্রাচ্য যান্তার সংকল পরিত্যাগ করিয়া নিজের অনুগামী হই চ উকুষ্ক করেন। অতঃপর তিনি ভয়ারসেনিস (ওয়ানশেরীশ) ও Tlemcen হইয়া মাগ'রিবে প্রত্যাবর্তন করেন। Tlemcen-এর শাসনকর্তা ভাঁহাকে সেখান হইতে বহিষ্কৃত করেন**ে তথা হইতে**  তিনি **ফাাস** এবং মিকনাাসা পমন করেন। মিকনাাসার অধিবাসীরা উপদেশের প্রতিদানে তাঁহংকে প্রহার করে। পরিশেষে তিনি মার্রাাকুশ<sup>্</sup> পমন করেন; সেখানে তিনি পূর্বাপেক্ষা অধিকতর অনমনীয়ভাবে ধর্মমত ও নৈতিক আচার-ব্যবহারের সংস্কারকের ভূমিকা গ্রহণ করেন। ভুয়ারেগও কাৰিলেস-এর মহিলাদের ন্যায় বা্নু লাম্ভূ'না-র রমণীরাও তখন বে-পরদা চলাফিরা করিত। ইব্ন ভূমার্ত এজন্য তাহাদিগকে অপমানিত। করেন, এমন কি আল-মুরাবিত আমীর 'আলীর ভগিনী স্থাঃ-কে অশ্বপৃষ্ঠ হইতে ভূপাতিত করেন। অধিকতর ধৈর্যশীল ও পরম সহিষ্ট্ আমীর 'আলী সংকারককে তাঁহার প্রাপ্য শান্তি না দিয়া বরং একটা সভা ডাকিয়া ইব্ন তুমার্তকে আল-মুরাাবিত'-এর ফাক'ীহদের সহিত তর্কমুদ্ধে ব্যাপ্ত করেন। তাঁহারা যেই সকল প্রন্নে বিতর্কে ব্যাপ্ত হন তাহার নমুনা এইরূপ : "ভানের পথ কি কোন সংখ্যায় সীমাবদ্ধ কিংবা সীমাবদ্ধ নহে ? সত্য ও মিখার পরিতয় লাভের পক্ষে মৌলিক কথা চারিটি—যথাঃ ভান, অভতা, সন্দেহ ও অনুমান" ইতাাদি। ফাক'ীহপণকে পরাজিত করা ইব্ন তুমার্তের পক্ষে কঠিন কাজ ছিল না । তবে তাঁহাদের মধ্যে মাালিক ইব্ন উহায়্ব নামে তাঁহারই ন্যায় পরমতে অসহিষ্ণু জনৈক চতুর স্পেনীয় লোক ছিলেন, ইনি ইব্ন ত্মরিতকে হত্যা করার জন্য আমীরকে নিষ্ফল পরামর্শ দেন। আমীর তাঁহাকে হত্যা করিলেন না। তবে ইব্ন তুমার্ত আস:মাাত-এ পলাইয়া যান ; সেখানে ছিল্লভর প্রয়ে তিনি বাদানুবাদ গুরু করেন। অভঃপর সেখান হইতে তিনি আগাবিন-এ গিয়া নিয়মতান্ত্রিক প্রণালীতে তাঁহার সং≆ার কেন্দ্র ছাপন করেন । প্রথমে তিনি তথু কু'রঅ।।ন ও হ'াদীছে'র বিরোধী রীতিনীতির সংভারক হিসাবে আবিভূতি হন। স্বীয় মণ্ডলীর উপর কণ্ডকটা প্রতিগতি লাভের পর তিনি নিজ**র মতবাদে**র বাাখ্যা-দানে অগ্রসর হন । তিনি <del>ভাত 'আক'ীদার অনুসারী</del> রাজবংশকে জোর আক্রমণ করেন এবং তাঁহার সহিত যাহাদের মতানৈকা ঘটিত তাহাদিপকে কাঞ্চির বলিয়া ঘোষণা করেন। ফলে **তাঁহার** এই কাজ কেবল পৌতলিক ও মুশরিকদের বিরুদ্ধে নহে, অন্যান্য বিপশ্বপানী মুসলিমের বিরুদ্ধেও জিহাদে ঘোষণার রূপ গ্রহণ করিল। তিনি 'আবদু'ল-মু'মিনসহ দশজন সহচর বাছিয়া লইলেন্ এবং প্রথমে "মাহ্দী"-র বৈশি**ল্**টা বর্ণনার মাধ্যমে পথ <del>গ্রন্তত করার</del> পর অবশেষে নিজের জনাই মাহ্দীরাপে বীকৃতি আদায়ের ব্যবস্থা করিলেন। তিনি একটি বংশ-তালিকা উডাবন করিয়া নিজকে 'আলী (রা) ইব্ন আবী তণালিব-এর বংশধর বলিয়া দাবী করেন। ভাঁহার মতবাদ ভখন আর খাঁটি আব্'আরিয়াঃ রহিল না; বরং ইতিপূর্বেই শী'আঃ মডের সহিত মিত্রিত হইয়া পড়িয়াছিল ৷ সর্বপ্রকার চাতুরীর সাহায়ে ডিনি দ্বীয় দাবীর প**ক্ষে সমর্থন লাভের চেল্টা করেন বলিয়া ঐ**তিহাসিকেরা বর্ণনা করিয়াছেন। তিনি হার্পণঃ সোচকেও মাস্'মূদাঃ গোণ্ডের এক র্হদাংশকে নিজের সমর্থকরূপে সমবেত করেন। মাস্'মূদীরা ছিল বরাবরই লাম্তু-নীদের ৪তি শহুভাবাপয়। বাশ্তবিকপকে য়ুসুক ইব্ন তাIঅফীন তাহাদিগকে দমন করিবার জনা <mark>মাররাকুশ</mark>-এর পতন করেন। ইব্ন তুমার্ত তাহার সমর্থকদের <del>জ</del>ন্য বছবিধ পু<del>ভিকা</del> রচনা করেন বার্বার ভাষায় যাহা ঙিনি বেশ ভাল বলিতে পারিতেন : এই গ্রন্থগুলির একখানির নাম তাওহ'ীদ, ১১০৩ খৃ.-এ আলজিয়াসে

প্রকাশিত একখানি 'আরবী অনুবাদে এই প্রছটি রন্ধিত আছে। বার্বার জাতি 'আরবীতে এ৬ই অভ ছিল যে, মাস্'মূদা সোহকে সূরাঃ ফাাতিহণঃ শিক্ষা দানের জন্য তিনি এই সুস্তার এক-একটি শব্দ বা বাকাকে এক-একজনের না**ষ্ক্রণে ব্যবহার করি**রা তাহাদি**গকে** ড।কিতেন। যথা—প্ৰথম জনকে **ঢাকা হইল "আলু-হ**াম্দু লিলাহ্", দিতীয় জনকে "রাব্যি'ল", তৃতী**য় জনকে "আজ-'আলানীন" না**মে ডাকিলেন ইত॥দি । তিনি স্রাঃ ফাাতিহণর ঋ॥রামভর কমানুষারী তাহাদিপকে দাঁড় করাইলেন এবং সে**ই ক্রমে তাহাদিংশর এই** নুতন নামোঞ্চারণ করিতে বলিলেন এবং যে প**র্যন্ত ভার্যদের দারা এই** আর্ডি করাইতে সফলকাম না হইঞ্নেন, সে পর্যন্ত এই নিয়মে নামোকারণ ব্যবস্থা চালাইলেন। তিনি **তাঁহার অনুসারীদিসকে** নিয়**িচডাবে সংগঠিত করিয়া তাহাদিগকে বিভি**ঃ **শ্রেণীতে বিভক্ত** করেন। যে দশ ব্যক্তি প্রথমে তাঁহাকে মাহ্দীরূপে **বীকৃতি দিয়াছিলেন,** তাঁহারা প্রথম শ্রেণীতে (جِماعة ) স্থান লাভ করিলেন । বিভীয় দল গঠিত হয় ৫০ জন অনুর্জ অনুচরকে লইয়া, উহাদিগকে তিনি अठ खाज्ञार्-नामी, बाहा हरेंछ ) الموحدون वा المؤمنون Almohades নামের উৎপত্তি ) বনিয়া অভিহিত করেন। তবে তাঁহার কত্ত সৰ্বৰ সীকৃত হয় নাই ; অভত তীন্মাল (বা তীনমিলাল)-এর অধিবাসীদের মধ্যে ত **নয়ই। তিনি চাতুরীবলে ভীন্মালে শহরে** প্রবেশ করিয়া ১৫,০০০ লোককে হত্যা করেন, রমণীদিগকে জীত-দাসীতে পরিশত করেন, বাড়ী-ঘর ও সম্পত্তি বীয় অনুচরদের মধ্যে ভাগ করিয়া দেন এবং একটি দুর্গও নির্মাণ করেন। <u>নিকটব</u>তী গো**র**-গুলি বেব্ছার বা চাপে পড়িয়া তাহার মত্বাদে দীক্ষিত হয়। ৫১৭ হিজরীতে তিনি 'আবদু'ল-মু'[মনের পরিচালনায় আল-মুরাাবিত দের বিরুদ্ধে একদল সৈন্য প্রেরণ করেন। এই সৈন্যদল ভীষণরূপে পরাজিত হয় এবং ইব্ন তুমার্ত তীনমাল-এ অব**রুছ হন। তাঁহার** কিছু সংখ্যক অনুচর আভ্সমপূপ করিতে চাহেন, কি**ভ ইব্ন তুমার্**ত ত।হার অনুচর 'আবদুরাহে আল-ওয়ানশিরী**শী-এর সাহাহে**। একটি কূটকৌশল অবলয়ন করিয়া পুনরায় নিজ ক্লমতা প্রতিভিঠত করেন। ওয়াানশিরীশ হইতে তিনি **এই অনুচরটিকে আনিয়াছিলেন।** অতঃপর যাহাদের আনুগত্য সমজে তিনি নিশ্তিত **ছিলেন না তাহাদিখের** হতারি ব্যবস্থা করেন। ইবনু'ল-আছে বি-এর মতে **এইভাবে ১০,০০০** লোককে নিহত করা হয়**, কিন্ত এই সংখ্যাটি স্পল্ট**ত **অভিরঞ্জি**। স্পেনে ও আফ্রিকায় গৈনন্দিন যে অনুগাতে **আজ-মুরাাবিত বঙ্জি** ক্যুপ্রাণ্ড হইতেছিল, আল-মুওয়াহ্'হি'ল দলের শক্তি প্লায় সেই অনুপাতেই রুদ্ধি পাইতেছিল। ইব্ন ভূমা**র্ভ '<del>আবপু'ল-</del>মু'মিনকে** মাহ্দীরূপে তাঁহার উভরাধিকারী **মনোনীত করেন। ৫২৪/১১৩০** ( অন্যান্যদের মতে ৫২২/১১২৮**) সনে ভাহার সৃত্যু হইলে 'আবদু'ল**-মু'মিন পুনরার সংগ্রাম **আরভ করিতে লবত ছিলেন। তীন্**মাালে ইব্ন তুমার্তের কবর অদাপি **বর্তমান আছে , কিন্তু ভাঁহার নামটি** ইতিহাস একেবারে বিস্মৃত হ**ইয়াছে। রাওদু:'ল-কি**'র**ভ**'াাস-এর বিৰয়ণে দেখা যায়, ইৰ্ন তুমাৰ্ত ছিলেন হালকা, অনুজ্জ, পিল্ল বর্ণের সুদর্শন পুরুষ, ওঁহোর চক্ষুর গ্রুষর ছিল ছেদযুক্ত, নাসিকা ইসল-বক্র, চক্ষু সভীর ও শমশুন জ-ঘন, তাঁহার হাতে ছিল একটি কুঞ্চবর্ণ তিল। তিনি ছিলেন চতুর ও বিচক্ষণ বাজিং। রাসুল (সা)-এর হ'াদীছ' তাঁহার কণ্ঠছ ছিল। ধর্মনৈতিক বিষয়ে তিনি ছিলেন সুপণ্ডিত এবং তর্কের কলা-কৌনলের পূর্ণান উন্তাদ।

প্রস্থাপঞ্জী \$ (১) ইবন্'ল-আছ'ীর, ১০খ, ৪০০-৪০৭ ; (২) 'জাবদু'ল-

ভরমাহিদ আরু-সাররাাকুশী, আল-মু'জিব (History of the Almohades, ed. Dozy), p. 128-139; (৩) ইব্ন খালিকাান, নং ১৯৯ , (৪) অভাতনামা, আল-হ'লালু'ল-মাওশিয়াাঃ (তিউনিস ১৩২৯). p. 78-88 (৫) ইব্ন খাল্দ্ন, কিভাাবু'ল-'ইবার (বুলাকি' ১২৮৪), **৬ম. ২২৫-২২১ ;** (৬) ইব্ন আবী লার., রাওদু'ল-কি র্তাাস (ed. Tomberg), ১খ, ১১০-১১৯; (৭) ইবনু'ল-খাত ীব, রাক্'মূ'ল-হ'বাব (তিউনিস ১৩১৪), পু. ৫৬-৫৮; (৮) আয-মারকাশী, ভারীৰ দ-দাওলাভায়ন (ভিউনিস ১২৫৯), পু. ১-৫; (৯) ইব্ন আবী দীন্যার, আল-মু'নিস ফী আখ্বারে ইফ্রীকি'র্যাঃ (তিউনিস ১২৮৬), প্ ১০৭-১০১ । (১০) जाज-आला।वरी, किला।व्'ल-ইস্তিক্'স'।।' (कायदा ১৬১২), ১খ. ১৩০-১৬১; (১১) Le livre de Mohammed ibn Toumert, ed. Luciani (Algiers 1903), with a valuable introduction by I. Goldziher, (55) do., Materialien zur Kenntniss der Almohadenbewgung, in ZDMG, xli (1387), p. 30-140, (50) Bel, Les Almoravides et les Almohades (Oran 1910), p. 9-16; (58) Gaudefroy-Demombynes, Introduction to his transl, of Masalik al-absar of al-Umari, Paris 1927, p. X %., (50) Documents inedits d'histoire almohade, ed. E. Levi-Provencal, Paris 1928; (54) H. Terrasse, Histoire du Maroc, i. 261-81. Casablanca 1949. (59) Brockelmann, Gal<sup>2</sup>, i. 506 9., Suppl. i. 697. R. Bassat (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের

ইৰুন বাজিজাঃ (ابن باجة ) আৰু বাক্র মুহণখ্যাদ ইৰ্ন য়াহ য়া। আস:-সাাইগ ( রর্ণকার ) নামে পরিচিত। ইব্ন আবী উস'ায়বি'আঃ ('উয়ুনু'ল-আনবাা', ২খ, ৬২ মিসর ১২১৯ হি. ), ইবুন খাাকণান (কণলাইদ, ৩৪৬), Brockelmann (পরিশিল্ট, ১খ, ৮৩০) এবং ইল্বার্ট (বালিন গ্রন্থাগারের গ্রন্থ-তালিকা, ৪খ, ৫০৬০ সংখ্যা ) ভাঁহার নাম ও বংশ পরিচয় ইত্যাদি বর্ণনায় ভাঁহাকৈ ইব্নু'স'-স'াইখ' নামে অভিহিত করিয়াছেন। কিও তাহার শাাপরিদ ইব্নু'ল-ইমাাম কতুঁক সম্পাদিত তাঁহার সর্বপ্রথম রচনা-সংগ্ৰহে কোথাও ইব্নু'স'-সণাইগ' আখাটি দুৰ্ট হয় না। তাহাকে সাধারণত ইবন বাাজ্যাঃ বলিয়াই অভিহিত করা হয়। ইব্ন খাল্লিকান ( ওয়াফায়াত, Wustenfeld, ৬৮১ সংখ্যা ) এবং আল-মারুণারী ( নাফর্ণ'ড'-ড'ীব, ৪খ, ১০২)-র মতে---বাজ্জাঃ ফেরেছী (সেনীয়) ভাষায় রৌপ্যকে বলা হয়। ইবন খাঞ্জিকানি ও আল-মা**র**ারী ইবন বাাজ্যা:–এর নামের সহিত "অ৷ত-ভাজীবী" শব্দ যোগ করিয়াছিলেন। ইহা আলে-ই-তাজীবের বা ডাজীব বংশের সহিত সম্প্রকিত। ভাঁছারা ৫ম/১১ৰ শতাব্দীতে সারাগোসা (সারকণস্তাঃ)-র শাসনকর্তা ছিলেন। ইবুন বাচ্ছো:-র নামের ল্যাটিন আকার Avenpace ৷ ভিনি ৫ম/১১শ শতাব্দীর শেষের দিকে সারাগোসা-তে ভন্তপ্রহণ করেন।

ইব্ন বাজ্যা:-র এখন জীবন ও শিক্ষাকাল সম্পর্কে আমরা কিছুই জানি না। তিনি করেক বংসর সারাগোসার মুরাাবিত ী শাসনকর্তা আবু বাক্র ইব্ন ইব্রাহীলের মন্ত্রী ছিলেন। ইব্নু'ল-কি ফেড ীও ইব্ন খাকি ান লিখিয়াছেন যে, ইব্ন বাজ্যাঃ এই পদে বিশ বংসরকাল অধিদিঠত ছিলেন। কিছ কতকভালি ঐতিহাসিক তথ্যের পরিপ্রেক্ষিতে তাঁহার মন্ত্রীভকালের এই দৈর্ঘা অবাস্তব বলিয়া মনে

হয়। ইনি ফেয (Fez)-এ আবু বাক্র য়াহ্ণা। ইব্ন রুসুক তাাত্তফীন-এর মন্ত্রীত পদেও আসীন ছিলেন।

ইব্ন বাজ্যাঃ ছিলেন একজন খুব বড় দার্শনিক, বড় বৈভানিক, ভাষা ও ব্যাকরণে সুপণ্ডিত, বিচক্ষণ চিকিৎসক, বিশিশ্ট কবি এবং নিপুণ বংশীবাদক। সঙ্গীতশান্তে পাশ্চাত্য দেশে ভাঁহার খ্যাতি প্রাচাদেশে ক্যারাাবী-র খ্যাতির সহিত তুলনীয়। সুমুত ী ভাঁহাকে দর্শনশান্তে পাশ্চাত্য দেশের ইব্ন সীনাা নামে অভিহিত করেন। সমন্ত ঐতিহাসিকই ভাঁহার বিদ্যাবতা শ্বীকার করেন। ইব্ন খ্যাকশান ভাঁহার কশলাইদু'ল-'ইক্শ্লান প্রস্থে ভাঁহাকে যিন্দীক' (ধর্মজন্ট) বুলিয়া অভিহিত করিয়াছেন এবং নৈতিক চরিত্রের ক্লেরে ভাঁহাকে আক্রমণ করিয়াছেন, অথচ ভিনি ভাঁহার অপর প্রস্থ শ্যাত মাছ 'ল-আন্ফুস''-এ ইব্ন বাজ্যাঃ-এর ভান-পরিমার প্রশংসা করিয়াছেন (য়াকুল্ত, ইর্শাাদু'ল-আরীব, cu. Margoliouth, ৬খ, ১২৪ গু.)।

ইব্ন বাজ্ঞাঃ চিকিৎসাবিদ্যা, পণিভশান্ত, জ্যোতিষশান্ত, পদার্থ-বিদ্যা, রসায়নশান্ত এবং দর্শনশান্তে বহ পুত্তক রচনা করিয়াছেন। ইহাদের সর্বাপেক্ষা পূর্ণ ও প্রাচীন সংগ্রহ জন্ধকোতে একটি পাঙু-লিপিতে (মোট ২২২ পূচা, মধ্যখানের কয়েকটি পাতা পাঙ্যা যায় না) সংরক্ষিত আছে। ইহা নাস্থ লিপিতে কাদেনী হাসান ইর্ন মুহাশমাদ কর্তৃক রাবী উছে-ছানী, ৫৪৭ হি. সনে লিখিত। পাঙুলিপিছানি জন্মফার্ড বিষবিদ্যালয়ের অধ্যাপক Edward Pocock সিরিয়া ও মুসিল অঞ্চল হইতে খ্. ১৭শ শতাব্দীতে প্রাণ্ড হন। ইহা ইব্নু'ল-ইমানের পুঁথি হইতে নকলকৃত। ইহাতে ৩২ খানি প্রিকারহিয়াছে (বড়লিয়ান, পোকক, সংখ্যা ২০৬)।

ইব্ন বাজে:-র প্রস্থাবনীর একটি সংগ্রহ স্পেনেও রক্ষিত আছে। কিব ইহাতে তথু তাঁহার তর্কণার সমস্কীয় পুস্তিকান্তলি আছে। ইহার এক অংশ যূ'ল-হি'জোঃ ৬৬৭ হি. এবং অগরাংশ ৬৭৪ হি. সনে লিখিত (ইকুরিয়ালে, সংখ্যা ৬১২)।

ইবন বাচ্ছাঃ-র প্রস্থাবলীর মধ্যে তাদ্বীরূ'ল-মৃতাওয়াহ হি'দ, আল-ইভিসাল এবং আল-বি:দাা স্পেনীয় অনুবাদসহ প্রকাশ করিয়াছেন অধ্যাপক Asin Palacios এবং কিতাাবু'ন-নাক্স ইংরেজী অনবাদ ও চীকাসহ ডঃ সাগ ীর হাসান প্রকাশ করিয়াছেন। তাদ্বীরের এক খণ্ড খিদীবি স্কাঃ গ্রন্থাগারে বর্তমান আছে। ডঃ ·উমার ফার্**রুব তাঁহার সংক্ষিণ্ড পুস্তক 'ইব**্য বাাজ্জা: ওয়া'ল-ফালসাকাতু'ল-মাগ'রিবিয়ান-এর শেষে ইহা প্রকাশ করিয়াছেন। কিল প্রকৃতপকে ইহা ইব্ন বাজ্জাঃ-র মূল গ্রন্থ তাদবীর-এর সংক্রিণ্ডসার। সম্ভবত কোনও ব্যক্তি অধিকাংশ স্থানে ইহার পাঠ পরিত্যাগ ও অনেক স্থানে পাঠ পরিবর্তন করিয়া সম্পাদন করিয়াছিলেন। চতুর্দশ শতাব্দীর মধ্যভাগে মুসা। হিন্দু ভাষায় তাদ্বীরের অনুবাদ করিয়।ছিলেন। পরে উহার ল্যাটিন তরজ্মা হয়। ল্যাটন ভাষায় অনুবাদের আকারে তাঁহার আরও একখানি প্তিকা রক্ষিত আছে। তাদ্বীয়ের আর একখানি হিন্দু তর্জমা হইয়াছে। ইবন বাজেজাঃ-র গ্রন্থসমূহের একটি সংগ্রহ বালিনের গ্রহাগারেও রক্ষিত ছিল, কিন্তু গত মহাযুদ্ধের সময় উহার অধিকাংশ বিনঙ্ট হইয়াছে।

ইব্ন বাজ্জাঃ-র রচনায় কুরেআান-হণাদীছের উদ্ভি এবং উহাদের শিক্ষার প্রতি ইঙ্গিত দেখা যায়। তাহা ছাড়া তিনি উহাদের শিক্ষাপ্রসত নানা অভিজ্ঞতার দিকেও দৃশ্টি আকর্ষণ করিয়াছেন। ভিনি গ্রীক চিন্তাধারার সহিত ইসলামী চিন্তাধারার সেতুবন্ধন রচনা করিয়াছেন। ইনি টলেমী-র গ্রন্থ আল-মাজেস্তানী-এর সংখ্যার করেন। তাঁহার মতবাদই ইব্ন পুন্ধারল (মৃ. ৫৮১/১১৮৫) এবং ইব্ন বাতারহে নতবাদই ইব্ন পুন্ধারল (মৃ. ৫৮১/১১৮৫) এবং ইব্ন বাতারহে -এর অগ্রসমনের পথ আরও প্রশন্ত করিয়া দের এবং জ্যোতিয়বিদ্যা চর্চার নূতন নূতন পথ উল্মোচন করে। তাঁহার পরিশিক্টগুলিই ইব্ন রুশ্ন-এর জন্য এরিস্ট্টলের গ্রন্থগুলির ব্যাখ্যাও সংক্ষিণ্টস্থার রচনার দার উল্মুক্ত করে। ইনি রিস্থালাং 'ইল্ম আদাবিশ্যাং (মৃত্রু), একবচনে নিত্র ভারম্বর্থ) নাথে প্রবাহণ (Materia Medica) সম্বন্ধ যে পুক্তক প্রথম করেন। মধ্যসূখীয় ল্যাটিন প্রস্থকার (প্রয়োদশ শতাব্দী) ব্যবহার করেন। মধ্যসূখীয় ল্যাটিন প্রস্থকার উপর উহার বিশেষ প্রভাব ক্ষিত হয় ও তাঁহার রচিত তাদ্বীর, আল-ইন্তিসাাল, এবং 'আল-বিদ্যাণ তৎকালে মুরোপের বহু দুর্গাঞ্চলেও পঠিত হইত।

দর্শনশারে ইব্ন বাাজ্জাঃ-র আলোচনা অধিকাংশ ক্ষেরে ফাারাবি ও এরিস্টটলের আলোচনার মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল। তিনি স্বাধীন-ভাবেও চিতা করিয়াছেন এবং তিনি তাঁহাদের আলোচিত কতওলি বিষয়ে সংযোজনাও করিয়াছেন। তিনি অধিবিদ্যা এবং মনস্তত্ত্বে ভিত্তি পদার্থবিদ্যার উপরই স্থাপন করেন। এই হিসাবে তাঁহাকে আধৃনিক মনস্তত্ত্বে (Modern Psychology) জনক বলা যায়।

ইব্ন বাজ্জা: মনস্তল্প ও বৃদ্ধি (Intelligence) সম্বন্ধেও স্ক্রা আলোচনা করিয়াছেন। চট্টির ও বন্ধির মধ্যে সম্পর্ক কি এবং বৃদ্ধি ও কল্পনার মধ্যে কোন সম্পর্ক আছে কিনা---ভাঁহার লেখার এই জাতীর আলোচনাও ছান লাভ করিয়াছে। তিনি নবিদ্যার ভাৎপর্য ও উহার বিভিন্ন ভর সম্বন্ধেও আলোচনা করিয়াছেন। তাঁহার মতে, মান্যের স্মৃতিশক্তি একটি যৌগিক ইলিয়। কিরুপে ক্রুনাশক্তি পরিশেষে বাক্শজি, শিক্ষালাভ ও শিক্ষাদানের উপায়ে পরিগণিত হয় তাহাও ইবন বাজিজা: আলোচনা করিয়াছেন। ধনবিকান এবং রাজনীতি সহক্ষেও ইবৃন বাজ্জাঃ আলোচনা করিয়াছিলেন, কিন্তু তৎসন্দর্কে রচিত পুত্তক বিনশ্ট হইয়াছে। তিনি ভাঁহার রচিত প্রান-নাফস" এবং "তাদ্বীরু'ল-মূতাওয়াহ'হি'দ" প্রছম্মে উপরিউক্ত দুই বিষয়ে আলো-চনার উল্লেখ করিয়াছেন ৷ ইবন বাভিজাঃ ভাসণওউফ সম্বন্ধেও উদাসীন ছিলেন না। ভাঁহার রচিত আনু-নাক্ষস এবং ভাদবীরুল্ল-মূতাওয়াহ্'হি'দু প্রস্থরে ইহার প্রমাণ পাওয়া বার। Munk এবং De Boer-এর মতেও তিনি তাসণওউষ-এর প্রতি আরুল্ট ছিলেন. কিন্তু 'উমার ফারুক্স ( ৪. র্তাহার কৃত ইংন ব্যাজ্জা: গু. ৪৩ ) এই মতকে ভ্রমাত্তক বলিয়াছেন।

ইব্ন বাজ্ঞাঃ তর্কণার সম্বন্ধে যে পুত্তক রচনা করিয়াছেন তিনি তাহাতে আল-ক্যারাবীর প্রছের সমালোচনা করিয়াছেন এবং কিতাা-বু'ন-নাক্স-এ প্রকাশ্যত তিনি ঐ সমত্ত গুরুৎপূর্ণ প্রমাণের সহিত একমত হন যাহা এরিস্ট্রটল ছীয় প্রছ De Anima-এর দিতীয় ও তৃতীয় পুত্তকে আলোচনা করিয়াছেন। ওয়াহ'য়ি, ইল্ছাম ও বৃদ্ধির মধ্যে অত্যত্ত নিকট সম্পর্ক হওরার ব্যাখ্যা আল-কিম্ন), আল-ক্যারাবী ও ইব্ন সীনা৷ যুক্তিভিত্তিক করিবার চেল্টা করিয়াছেন। তাঁহাদের নায় ইব্ন বাঞ্জাঃ-ও ইসলামী পছায় এই প্রয়ের মীমাংসা করিবার চেল্টা ক্রিয়াছেন। তিনি ওয়াহ'য়ি ও ইল্ছাম সম্পর্কে হীয় যতবাদ আজ-ইতিস'াল গ্রন্থে আলোচনা করিয়াছেন। যে সমত্ত পুত্তকে তিনি কামনা. বৃদ্ধি, কার্যকরী বৃদ্ধি প্রভৃতি বিষয় আলোচনা করিয়াছেন, তাহাতেও এই বিষয়ের উপর আলোকপাত

व्यविद्यास्त्रम् ।

ষৌবনেই ইব্ন বাজ্ঞাঃ পরবোকসমন করেন। চিকিৎসক ইব্ন বুত্রের ইজিতে তাঁহার খাদো বিষ প্ররোজসমন করে হইয়াছিল, ইহাই লোকের ধারনা। বরা হর, তিনি ৫২৫/১১৩০-৩১ সনে মৃত্যুবরণ করেন, কিন্ত অধিকতর নির্ভর্মাস্থ্য সূরানুসারে ৫৩৩/১১৬৮ সালে তাঁহার মৃত্যু ঘটে; কারণ ইব্ন বাজ্জাঃ-র রচনাবলীর যে সংগ্রহ তাঁহার শাগিরিদ ইবনু'ল-ইমাম শ্বরং ইব্ন বাজ্জাঃ-র নিকট পাঠ করেন, তাহাতে উহার জিপির ভারিশ লিখিত ছিল ১৫ রামাদশান, ৫৩০ হি.। এই পাভুলিসির ৫৪৭ হিলারীতে ভারত একটি নকল অক্সফোর্ডে রঞ্জিত আছে।

शुक्रमा : (5) Pocock, Bodleian Ms. No. 206। (২) ইবন বাজ্জাঃ-র গুরাবলী, ed. M. Asin Palacios, ভাদবী-ক্ল'ল-মৃতাওয়াহ্ হি'দ, ১৯৪৮ ; (৩) রিসাালাঃ আল-ইভিস াাল আল-'আক'ল, রিসালাঃ আলু-আন্দালস-এ, ১৯৪২, ১-৪৭ ঃ (৪) বিসালাঃ খাল-বি'দাা', রিসালাঃ আন-আনাল্স-এ, ১৯৪৩, ১--৮৭: (৫) রিসাবাঃ আল-নাবাত, রিসাবাঃ আল-আনাল্স-এ, ১৯৪০ : (৬) also El filosofo zaragozano Avennaco Revista de Aragon, I. vol. I. 1900, p. 193-197, 234-238, 278-281, 300-302, 338-340, vol. 2., 1901, 240-241, 301-303. 348---350, (৭) তাদবীর, ed. Dunlop, in JRAS, 1945, p.61-81, (v) Brockelmann, i. 460, Suppl. 830, (a) S. Munk. Melanges, 383 a., (ao) De Boer, i. Geschichta der philosophie in Islam, 156 a., (88) N. Morata, Avenpace in La Ciudad de dios 1924, 180-194: (52) Loclerc, Histoire de la medicine arab, 2: 75, 139 (১৩) ফার্ড' ইবন খাকোন, কালা'ইলু'ল-'ইকু য়ান 436 প., খালিকান, ওয়াফায়াত, cd. Wustenfeld, 1835, ৬৮১ ; (১৪) ইবন খারপন, ভা'রীখ, বুরাকি : ১খ, ৫৮৮ ; (১৫) ইবন আবী উসায়বি'লাঃ, 'উছন'ল-আনব্যা', ed. Muller, २च, ७२ : (১৬) हेव्न्'ल-कि कठो, जा'तीभु'ल-ए कामा", ed. Lippert, পু. ৪০৬ : (১৭) মাাকুত, ইরশাদু'ল-আরীব (ed. Margoliouth), ৬খ, ১২৪-১২৭; (১৮) মারুণারী, নাফ্র'ড'-ড'বি. ৪খ, ২০৬; (১৯) 'উমার ফার্কর, ইব্ন বাজ্ঞাঃ ওয়া-ফালস'ফোঃ আল-মালারিবিল্লাঃ, (২০) G. Sarton, Introduction to the History of Science, 2/2: 5601

এম. সালারি হণসান ও সম্পাদনা পরিষদ ( দা.মা.ই. )/আবুল কাসিৰ মহত্মদ আদম্মীন

ইব্নু বাবিওয়ায়ত্ অথবা বাাৰ্ওয়ায়ত (১৮)। তা অগবা ১৮)। তা এই নামের উচ্চারনের তনা দেখুন টি. Justi, বা Namenbuch, ৫৬), আবু আ'কার মুহণান্মান ইব্ন 'বালী ইবনি'ল-হ'সায়ন ইব্ন মুসা আল-কুৰ্মী, আস্'-স'দ্ক' নামে পরিচিত। ইনি চারিজন সর্বাদেকা উল্লেখযোগ্য শী'আঃ হ'াদীছ' সংগ্রাহকের অন্যতম। ৩৫৫/১৬৬ অন্দে যৌবনকালে তিনি খুরাসান হইতে বাসদান যান এবং সেখানকার বহ 'আালিম তাঁহার শানিহিল হন। ইনি ৬৮১/১৯১ সালে "রায়্য"-৩ মৃত্যুমুখে পতিত হন। ইহার রচিত গ্রহসমূহের মধ্যে নিন্দলিবিতঙলি উল্লেখযোগ্য: (১) কিত্যাবু মানু লা।-রাহ-দু-ক্রহ'ল-ফাক'ীহ, ইহা নী'আঃ হ'াদীছ' সক্ষীর এক্লানি প্রহ। শী'আঃ হ'াদীছ' সক্ষীর আল-কুতুবু'ল-আর্বাশ্যাঃ

নৰে **অভ এখান চারিখানি প্রছের ইহা অন্যতম।** [বাকী তিনখানি হইৰ ঃ (ক) আৰু-ভাকোর মুহ'। স্মাদ ইব্ন য়া'কূ'ব আল-কুলীনী ( মৃ. ৬২৮/১৬১ ) কর্তৃক সংগৃহীত আল-ক্যাফী, (খ) আবু জাফার ৰুহণ≂ষাদ ইব্নু'ল-হণসান ইব্ন 'আলী আত্'-তূ'সী (মৃ. ৪৬০/ ১০৬৭ )-কত তাহ্য ীবু'ল-আহ কাম (স) আল-ইস্তিব্স গার ] ; (২) মা'আনীউ'ল-আখ্বার, ইহাও দী'আঃ হণদহৈছের একখানি সংগ্রহ, ; (৬) 'উয়ুনু আখ্যারি'র-রিদাা', ইহাতে আছে শী'আদের অল্টম ইমাম আনী আর-রিদ্যার জীবনী, তাঁহার বাণী ও নিকা; (৪) কিভাবে ইক্লালি স-দীন ও-ইড্মাবি'ন্-নি'লঃ জী ইছ'বাতি'ল-গায়বাঃ ও কাশ্ফি'ল-হণয়রাতি'ল-ব'লমাঃ, ইহা দী'লাদের ভণ্ড ইমাম স**শ্ৰ**ীয় **'আক'ীনাঃ বিষয়ক প্ৰছ। ইহার** একাংৰ E. Moller ভাষান ভাষায় একটি ভূমিকাসহ <del>একাৰ করিভা</del>ছিলেন (Beitrage zur Mahdilehre des Islam), swa we. Heidelberg ১৯০১) ; (१) क्लिंग्वं कि. विजास, महत्त्रभवन्त्र हरू, हेन्नान ১७०२ : (७) चाव-मूक्'नि' बवर (१) चाल-हिलाखाः, अहे मुहेशनि গ্ৰন্থ মাজ্যু'আতু'ল-আওয়াৰি'<del>ই'ল-কিক্'হিডা</del>ঃ নাসক সংকলনের অভৰুজ, তেহরানে ১২৭৬ বি.-তে ছাগা হইরাছে। নালানী-কৃত কিতাাবু'র-রিজান হছে (বোহাই ১৩১৭, পৃ. ২৭৬) তিনি ১৯৬ খানা প্রছের ভাজিকা দিয়াছেন:

প্রস্থানীঃ (১) ইব্নু'ন্-নাদীম, আল-ফিহ্রিস্ত, পৃ. ১৯৬;
(২) আত্-ভু'সী, ফিহ্রিস্ত, ed. Sprenger, সংল্যা ৬৬১, জু. সংল্যা
৪৭১। (৩) মুহ'াশ্যাদ ইব্ন 'আলী আন্তারাারাদী, মান্হাডু'লমাক'াল, তেহরান ১৩০২, পৃ. ৩০৭; (৪) মুহ'াশ্যাদ ইব্ন 'ইসমাা'কল, মুন্তাহাাডি'ল-মাক'াল, ১৩০২, পৃ. ২৮২; (৫) আল-'আামিলীঃ,
'আমালু'ল-'আামিল [ ফী উলামাা' জাবাল 'আামিল] ৭৬৫; (৬)
আন্-নাজাদী, প্রাভক'; (৭) আল-খাওরানসাারী, রাওদ'াতু'ল-জানাত
ফী আহ'ওরালি'ল-'উলামাা'ই'স-সাাদাতে, ৫৫৭; (৮) Brocke!mann, 1: 187, Suppl. 1: 321; (৯) Goldziher.
Abhandlungen Zur arab. Philologie, 2: 65; (১০)
সারকীস, মু'লামু'ল-মাত বু'আাত, ভক্ত ৪৩।

হিদায়াত হ'সায়ন ( দা.খা.ই. )/আবুল কাসিম মুহখ্মদ আদমুদ্দীন ইব্ন মাজো 🕯 (নিট্ডা) আৰু 'আবদিলাহ মুহণম্মান ইব্ন **য়াবীদ ইৰ্ন "আবদিলাহে ইব্ন মাজোঃ আর**্রা**রা'ঈ** আল-কণয্বা'ীনী। **শাহ 'আবদু'ল-'আয়ীবের (মৃ. ১২৩১ হি.)** সতে তাঁহার এই নাম *া* কি**তু আবু য়া'লা৷ খালীলী আল-ক**াষ্য**ীনী ( মৃ.৪৪৬ হি. )-এর মতে তাঁহার নাম হইল আরু-'আবদিলাহ্ ইব্ন মুহণদ্মাদ ইব্ন য়াহীদ ইব্**ন **মালাঃ, কিন্তু ইহা ওজ নহে।** বলা হয়, "মাজাঃ" তাঁহার গিতার উপাবি ছিল (নাওরাবা), ভাত্যা বিশ্ব-আস্মা। : ফীরোমাবাদী, আল-কণান্স : **আস-সিন্দী হ'ালিয়াঃ সুনান ইব্ন মাজাঃ)** ৷ আল-ক'ামুসে দেখা **ৰাত্ৰ, "ৰাজিঃ" ভাঁহার বিভার উপাধি নহে,** বরং পিতামহের উপাধি **ছিল, কিন্তু শাহ 'আবদু'ল-'আখীয ('উজালা-ই-নাঞি'**কা:, মুদ্ৰল মুজ্**তাবাটি, দিল্লী, পৃ. ২৮ ) বলেনঃ ইহা স্ত্রমান্ত**ক। তিনি তাঁহার বুস্তানু'ল-সুহাদিছ'ীন (পৃ. ১১২) পুউকে বলেন; "মাজিঃ" তাঁহার মাতার নাম ছিল। আৰু'ল-হ'াসান সিন্দী (১২৩৮ হি.) তাঁহার "শার্হ' আর্থান্টন" পুভবে এবং মূর্তাদণা খুবায়দী (মৃ. ১২০৫ হি.) **"ভাজু'ল-'আরুস'' শূতকে** এই কথাই লিখিয়াছেন যে, **"মাজোঃ" মূহ শেষাদের মাতার নাম ছিল। মূহ**াশমাদ ফুওয়াচন 'আবদু'ল-বাাক'ী নিজ মুলিত সুমান ইব্ন "মাজাঃ (কায়রো ১৯৫৩ খ., পৃ. ১৫২০-১৫২৩) পুরুকে বলেন ঃ নিন্দ ক্ষেত্র পের অকর • এথবা ট উভয়ই বভ. তবে ৮ই বছতব।

ইব্ন যাজাঃ 'আজানী ( অনারণ ) বংশোড়ত ছবেন : প্রাথার কুল-পরিচয় ছিল ''সার-রাব'র্ন', কারণ তাঁহার বংশ 'ঝারবের রাবী'আঃ সেনের জালিত ( মাওলাা ) ছিল । কিন্তু এই ০০০ ( আনু- প্রত্য বা আল্রয় ) সম্পর্কে রাবী'আঃ ইব্ন নিয়ার-এর সহিত ছিল, কি হাবী'আঃ আল-আম্দ অথবা অনুরাপ অন্য কোন রাবী'লাঃ গোলের সহিত জিল—তাহা নিশ্চিত জান্য মায় না ।

ইব্ন যাজোঃ ২০৯/৮২৪ অবে জনপ্রহণ করেন এবং ২২ রামাদশান, ২৭৩/১৮ ফেবু-য়ারী, ৮৮৩ সনে মুপ্তামিদ 'আলালাহ্এর খিলাফতকালে প্রাণত্যাপ করেন। ইমামে নাসাসে (৩০৩ হি.)
ভাতীত সিংহশাহ সিঙাঃ-র সংকলক সকলেরই মৃত্যু এই খলীফার
আমলে সংঘটিত হইয়াছিল। মুহশাম্মাদ ইব্নুল-আস্ওয়াদ আলকাম্বানী এবং আত্-তারাাইকী প্রমুখ কবি ইব্ন মাজোঃ-র
ভূচতে সার্ছিলাঃ (বোকসাখা) লিখেন।

ইবন মাজাঃ-এর বাজাকাল ছিল ইসলাম জগতে ভান বিভানের উন্নতির মূপ। বিদ্যোৎসাহী মা'মুন্'র-রাশীদ এই সমরে বিলাফতে অধিতিঠত ছিলেন। বয়ঃপ্রাণ্ড হইবার পর হইতেই নবী (স')-এর হ'াদীছা সংগ্রহ করিবার জনা তিনি 'জারব, ইরাক, সিরিয়া, মিসর ও খুরাসান স্ত্রমণ করেন। বিদ্যার্জনের জনা তাঁহার সমধ ২৩০ হিজরীর পরে করু হয় (সংক্রিণ্ড বিবরণের জনা ত'স'হীব, ইসমাা'সল ইব্ন যুরাারাহ-এর জীবনী দ্র.)। এই সময়ে সর্বল ইস্নাাদ (বর্ণনাকারীদের সূত্র) ও রিওয়ায়াত (বর্ণনার বিষয়) সম্বন্ধে আলোচনা এবং হ'াদীছোর অধ্যাপনা সোৎসাহে চলিতেছিল। ইহা ছিল খলীফা আল-ওয়াছিকে বিল্লাহ্র খুস। বিদ্যোৎসাহিত্রে জন্য তাঁহাকে ছোট মা'মূন বলা হইত।

ইব্ন মাজোঃ-র সর্বশ্রেষ্ঠ পুরুক তাঁহার "সুনান।" ইহাতে মোট ৪৩৪১টি হাদীছ শ্বান পাইয়াছে। তৰ্মধ্যে ৩০০২টি অনুকৰ হণদীছ সি হাহে সিভাঃ-র অন্য সাঁচটি কিতাবেও রহিয়াছে। বাকী ১৩৩৯টি হণদীছ ইব্ন মাজোঃ-র নিজয় সংগ্রহ। হণদীছের ছয়-খানি নির্ত্তরনোগ্য (الصحاح الستة) গ্রন্থের নধ্যে ইব্ন সাজিঃ-এর সুনান স্থান পায় কিনা---এই সম্বন্ধে মতভেদ আছে। সাধারণভাবে ইহা সি'হণাহণ সিঙাঃ-র অন্যত্মরূপে গ্লা হয় ; কথিত আছে, সর্ব-প্রথম আবু'ল-ফাদ্'ল মুহ'মেমান ইব্ন ত'াহির (মৃ. ৫০৭ হি.) এই পুভকটিকে সি:হণাহ<sub>্</sub> সিভা-র মধ্যে গণ্য করেন। **পরবতী** রিংশ্যক্তরপের মধ্যে সুযুত্'ী, (মৃ. ৯১১ হি.), 'আবদু'ল-স'নী আন-নাৰুলুসী ( মৃ. ১১৪৩ হি. ), 'লাকদু'ল-পণনী আল-মুজাদিদী (মৃ. ১২৯৫ ছি.) এবং অধিকাংৰ হণানীসংবেতা ও হণদীছ ইচ্কে সিংহণাই সিভাঃ-র মধ্যে বৰ্ণন্কারীয় জীবনী লেখক স্থান সিয়াছেন। ইহাই অধিকাংশের সিদ্ধান্ত ( দ্র. আস্-সিন্দীকৃত শার্ক'-সুনান ইব্ন মাজিঃ পুস্তকের মুক'দিমোঃ)। ইব্নু'ল-আছ'ীর, ( মৃ. ৬০৬ ছি. ), আন-নাওয়াব'ী ( মৃ. ৬৭৬ হি.) প্রমুখ 'আালিম ইহাকে সিংহণাহ্ণ সিভাঃ-র মধ্যে গণনা করেন নাই। ক্রেহ কেহ পাঁচটি সংকলনকে সিংহণাহ'রেপে গণা করেন, তাহাতে সুনান ইব্ন মাাজাঃ বাদ পড়ে ৷ আবার কেহ কেহ ইয়াম মাালিকের (মৃ. ১৭৯ হি.) "মুওয়াত্ ত'।।"-কে সুনাম ইব্ন মাজোঃ ছলে সি:হ'।।হ'ভুজ করেন। ষাঁহারা ইব্ন মাাজাঃ-র সুনানকে প্রামাণ্য হয়টি গ্রছের শামিল করেন না, তাঁহাদের মতে এই সুনানের কোন কোন হণানীছ দুর্বল (نصيف)

এবং বিষয় রাবিশীদের বর্ণনার সহিত সংগতিপূর্ণনহে (মুন্কার). এমন কি, মানাাকিণ্ব ( مناقب ) [ যাহাডে রাসূল (স়ণ) ও সণহণাৰী-গণের মর্যাদা বর্ণনা করা হয় ] সমধীয় হণদীছণ্ডলি জাল (﴿ مُوضُوكِ ﴾ । ইব্ন মাজিঃ-র সুনানে এইরাপ এমাণিত নহে হ'াদীছে'র সংখ্যা সহছে কেই বলেন : বিশটির ( 'আবপু'ল-'আবীয়, বুস্তাানুল-মুহণদিছ'ীন, হ'ওয়াল; অবু স্কু'ডাঃ আর-রাষী, মৃ. ২৬৪ হি.) কিছু কম, কেই বলেন দলের কিছু বেশী ( ওরাতু"ল-আ<u>ইল্যাঃ স্বাস-</u>সিক্তাঃ, পৃ. ৪৬ ), काराव्य मरण १३२ ( छ. क्रूजााम 'जारपू'त-बाक' 📜 जूनान 💐 प्न মাজাঃ, পৃ. ১৫২০)। কোন কোন 'আলিম আবার সুনান ইব্ন মাজোঃ-কে মুওয়াতৃণ্ডণ-র উপরে ছান দিয়াছেন, কারণ ইহাতে অপর পাঁচটি সাহাীহা অপেক্ষা অনেক বেশী হাদীছা রহিরাছে বাহা মুওয়াত তা-য় নাই (আস্-সাঝাৰা), ফাত্র'ল-মুগাীই', লাখনৌ, পৃ. ৪৩)। তবে সংখ্যার কথা বাদ দিয়া হণানীছে'র প্রামাণিকতার বিবেচনায় মুওয়াত্ ভণার ছান সর্বসম্মতিরেমে ইব্ন মাজোঃ-র সুনানের বহ উথের্ব। সণালাহি'দ্-দীন খালীল 'আলা'ঈ (মৃ. ৭৬১ হি.)-র মতে সুনান সাারিমী সুনান ইবৃন মাাজাঃ-র পরিবর্তে সি'হ'াহ'-এর মধ্যে গণা হওয়া উচিত (ফাত্হ''ল-মুস'ীছ', পৃ. ৩৩)। সুয়ুত ী বলিয়াছেন, 'আলামাঃ ইব্ন হ'ালার 'আস্ক'ালানী-র ৰতও ইহাই (ভাদ্রীবু'র-রাবি'ী, পূ. ৫৭)। কিন্ত ইব্ন হ'ালার ভাঁহার "বুলুঙ'ল-মারাাম" পুডকে সি:হ'াহ্' সিভাঃ–র অনানা পুডক হইতে হ'াদীছ' চয়ন করিয়াছেন কিন্তু একটিয়ার স্থান বাড়ীত অনা কোষাও দারিমীর নাম পর্যন্ত উল্লেখ করেন নাই।

সুনান ইব্ন মাজাঃ-তে সমিবিণ্ট হ'াদীছ'সমূহের প্রসিদ্ধ বর্ণনা-কারী (রাাব'ী) হইতেছেনঃ আবু'জ-হ'াসান ইব্ন কাডানি (الوالحسن بن نطان), সুলারমান ইব্ন রাষীদ, আবু লা'কার মুহ'াল্মাদ ইব্ন 'ইসাা, আবু বাক্র হ'ামিদু'জ-বাহ্রী সা'দুন এবং ইব্রাছিমি ইব্ন দীনারে।

সুনান ইব্ন মাজাঃ-র মূল পুজক বহবার মূচিত হইরাছে, যে মন
পিলীঃ হি. ১২৬৩, ১২৭৩, ১২৮২ এবং ১৩০৭, লাহোর হি.
১৩১১; কাররো হি. ১৬১৬, করাচী হি. ১৩৭২, সুরুতা,
'আবদু'ল-গানী মূজাঝিদী এবং ফাখ্রাল-হাসান গান্লাহী রুভ
ব্যাখ্যাসহ মূহালমাদ ফু'লাদ 'আবদু'ল-বাকিট কর্তুক মুদ্রিত,
কাররো ১৯৫২---১৯৫৪ খু, শেষোজ্য মূল্যই স্বাপেকা উত্তম।

সুনান ইব্ন মাজাঃ-র কয়েকট ব্যাঘাত জেলা ধ্ইয়াছে,
ব্যায্যাকারীদের নামঃ 'আলী ইব্ন 'আবদিলাহে ইব্ন নি'মত জালআন্পালুসী (মৃ. ৫৬৭ হি. ), ইব্ন আহ:মাদ আল-'ইয়াক' আলবিস'রী (মৃ. ৭১১ হি. ), 'আলাা'উ'দ-দীন মুগ'লেডণাই (মৃ. ৭৬২
হি., ইহা অসমাণ্ড, ইহার হত্তলিখিত প্রতিনিপি ইছে আছে ), ইব্ন
রাজাব যুবার্রী, ইব্নু'ল-মুলাক'ফি'ন (মৃ. ৮০৪ হি.)ঃ "বিমাা
তামাস্সু ইলার্হি'ল-হ'গালাঃ 'আলাা সুনান ইব্ন মাজাঃ," এই প্রস্থে
ব্যাখ্যা করা হইয়াছে কেবল ঐ সমত হ'গিছের মাহা অসর সাঁচিটি
স'হে'ছি' কিভাবে স্থান পার নাই; দামীরী (মৃ. ৮০৮ হি.)
'আদ-দীবাাজাঃ ফী শার্হ' ইব্ন মাজাঃ' (পাঁচ অতে কিত্ত
অসমাণ্ড), সিব'ভ ইবনু'ল-'আলামী (মৃ. ৮৪১ হি.), সুমূহ' । (মৃ.
১১১ হি.), মিস'ব্যাহু''ব্–মুজাজাঃ, দিল্লী ১২৮২ হি. (ইহার- ভাল্লীস'
আলী ইব্ন সুলায়মান-এর নুক্র মিস'ব্যাহি''ব–মুজাজা-রও মুচিত
চইয়াছে)ঃ দিম্বাাডি'ী, ভাল্লীসং নুরি'ল-মিস'বাাহে, কায়রো ১২৯৯
হি.; আবু'ল-হ'সান আস-সিন্দী (মৃ. ১১৩৮ হি.), 'আবলু'ল-গ'নী

আন-মুজাদিদী (বৃ. ১২৯৫ হি.), "ইন্জাহ্"ল-হণাজাঃ" দিল্লী ১২৮২ হি.; ফাখ্রু"ল-হণানান গান্মেহী (ইনি সুনানের কঠিন শব্দসমূহের আভিধানিক অর্থ বিলেজ্পর প্রতি জনোবোগ দিলাছেন ), দিল্লী ১২৮৯ হি.; মুহ'লমাদ 'আলী, মিক্ডাহ্"ল-হণাজাঃ, বুল্লপ সু'ব্হ'ল-বাডণাবি' লাখনো; ওরাহ'দুম্ব-বামানে, রাক্উল-উলাজাঃ, কাররো, ১৬১৬ হি., (তাঁহারই কুড উদ্ভিরজ্বা, মাহের ১৯১০ বৃ.); মুহ'লমাদ হ'যোরব', "মিক্ডাহ্'ল-হণাজাঃ, কারনেই ১৬১৫ হি.; কু'জাদ 'কাবদু'ল-বাক'), শারুহ'।

আৰ্ বাদ ইব্ন মুহ লিমান আল-মুসারী ( য়ৄ. ৮৪০ ছি.) এবং ইব্ন হ জার আল-হার্তামী ( য়ৄ. ১৭৪ ছি.) "বাওরাইগু সুনান ইব্ন মাজাঃ 'আলাা কুত্বি'ল-হ ক্লাজি'ল-বান্সাঃ" নামে আলানা আলানা কিতাব সংকলন করিয়াহিলেন। ইব্ন 'আসাকির ( য়ৄ. ৫৭১ ছি.) এই সুনানের হ দৌছে বর্ণনাকারিগণের নাম ও উহাতে উদ্ধৃত অতিরিক্ত রিওরাারটিত একঃ করিয়াছেন। হ শাকিক য শহাবী ( য়ৄ. ৭৪৮ ছি.) "আল-মুজাররান কী আসমাই রিজাজি ইব্ন মাজাঃ কুলিহিম সিওরা বান উথ্রিজা লাহ মিন্হম কী আহশ্দিস'-স'হে'হি'ারন" এই নামে একটি ঘতর পুত্তক রচনা করিয়াছেন। উহাতে ইব্ন মাজাঃ-র বর্ণনাকারীদের মধ্য হইতে ঐ সকল বর্ণনাকারীর বিষয়ণ আছে যাহাদের কোন বর্ণনা স'হে' ইহ' পুত্তকঘরে নাই। ইহার পাতুলিদি দামিশ্কে কুত্বখানাঃ ত শাহিরিয়াঃ-তে বিদ্যানান আছে। সুনান ইব্ন মাজাঃ ও ইহার ভাষ্যসমূহ এবং জন্যান্য সংগ্রিকট পুত্তকের পাতুলিদি যে সমভ ছানে রক্তিত আছে, Brockelmann ভাহার উল্লেখ করিয়াছেন।

সুনান ইব্ন মাজাঃ-তে ছালাছি ছ্যাত (যে সমত বর্ণনার সানাদে নবী (সা) এবং ইব্ন মাজাঃ-র অভবঁতী তিনজন বর্ণনাকারী আছেন)-এর সংখ্যা গাঁচ, অথচ সুনান আবী দাউদ এবং জার্মি তির্মিবাী-তে ইহাদের সংখ্যা একটি করিরা এবং সাহাই মুস্লিব ও সুনান নাসাল-তে একটিও নাই।

ইব্ন মাজাঃ একটি রহৎ ভাক্সীরও লিখিরাছিলেন, ইহছে কু'রআানের তাক্সীর প্রসলে হ'াদীছ' এবং আছ্'ারেসমূহ ( স'হ'াবী-গণের বণিত বিবরণ) ইস্নাদ ( স্র-সর্লরা ) সহ সমিবেশিত হইরাছিল। জামাালু'স-দীন মাবী "তাহ্য' বু'ল-কামাল" রহে ইব্ন মাজাঃ-র স্নানে উলিখিত হ'াদীছ'সমূহের রাাব' সিখসহ ঐ তাক্সীরে উলিখিত হ'াদীছ'সমূহের রাাব' সিখের অবছাও লিখিরাছেন। ইব্ন কাছ'ীর এবং সূর্ত' ঐ তাক্সীরের উল্লেখ করিয়াছেন।

তাঁহার তৃতার রচনা আত-তারীয়। উহা সাহাবীগ্রের সমর হইতে লেখকের সমরের কাল পর্যন্ত ইতিহাস। ইব্ন তাাহির আল্-সাক্দিসী (রু. ৫০৭ কি.) কার্বান-এ ইহার প্রতিনিধি দেখিরাছিলেন। ইব্ন থালিকান ইহাকে "ভারীয় মালীহা" নামে উল্লেখ করিরাছেন। ইব্ন কাছার ইহাকে "ভারীয় কারিল" বলিরাছেন। ইব্ন বাজাঃ-র ভাক্সার এবং ইতিহাস উভরই বিলুপ্ত। হণাজ্যী ঘালীকাঃ কার্কুজ-জ্-লু-নুন প্রছে ইব্ন মালাঃ রুত পুত্কসমূহের মধ্যে ভারীয় কার্বান নামও উল্লেখ ক্রিরাছেন। সভবতঃ ইহা কোন ঘতর পুত্রক নহে বরং ভাহার ভারীয় পুত্রের একটি অংশ।

ইব্ন বাজিঃ-র বিভক্ষণের মধ্যে বাঁহাদের নাম পাওরা যার তাঁহারা হইলেন ঃ আৰু বাক্র ইব্ন আবী শার্বাঃ- আবদুলাহ ইব্ন সাক্ষি আল-আশাজ্ম, মুহাদ্যাদ ইব্ন আবদিলাহে, আযুকুরাহ্ব. হ'ল্মাদ, আহ্'মাদ ইব্ন বুদায়্ল, ত'াহ'হ্'াান, বুন্দাার, মুহ'ল্মাদ ইব্ন মাহ'না। আৰু হ'াওর, জাওহারী, আৰু ইস্হ'াক' হারাব'ী, আৰু বাক্র স'াাগ'াতী, আল্-আহ্'ওয়াস', আহ্'মাদ ইব্ন সিনাান, হিশামি ইব্ন 'আম্মাার, আবু ধুর্'আঃ, হ'াতিম রাামী, দাারিমী, মু'হ্লী, মাহ্'মুদ ইব্ন প'ায়লাান।

ভামাাৰু'দ-দীন মাথী তাহ্য<sup>ী</sup>রু'ল-কামাাল ছড়ে এবং ইবন ই'জোর তাহ্য<sup>ী</sup>রু'ত-তাহ্য<sup>ী</sup>ব গ্রে ইব্ন **মাালাঃ-র নিয়গ**ণের নামের তালিকা দিয়াছেন।

গ্রহুপঞ্জী ঃ (১) ইবন্'ল-ড়াওয়ী, **আল-সুন্তাজিশ্ন, ৫খ,৯০** ; (২) য়াক্'ড, ম্'জাম্'ল-বুল্দান, ৪. ক'াষ্ব'ীন , (e) ইবন্'ল-আছ'ীর, আল-কাামিল, মিসর ১৩০১ ছি., ৭খ, ১৭১; (৪) ইব্ন খারিকানি, ওয়াফায়াাতু'ল-আ'রানি, ১খ, ৪৮৪ ; (৫) আবং-ম'াহাবী, ভাষ<sup>্</sup>কিরাতু'ল-হ'ক্ফাাজ', ২খ, ১৮৯ গ. , (৬) <del>আর-আহিমী</del>. মির্আাড়'ল-জিনান, ২খ, ১৮৮ ৷ (৭) ইব্ন কাছ ীর, আ<del>ল্-বিপারাঃ</del> ওয়ান-নিহায়িঃ, ১১খ, ৫১ ; (৮) 🛦 রেজক, আল-ব্যাইছু 'ল-হ'ছ' ছি', মিসরে ১৩৫৩ হি., পূ. ১০ প. ; (১) আজ-জীরবাবাদী, আর-ক'ামুস, মীম জীম হা. ৪. 🖟 (১০) ইব্ন হ'জের আল-'আস্ক'।লানী, তাহ্য'ীৰু'ত-তাহ্য'ীৰ, ১খ, ৫৩০ ; (১১) ইৰ্ন তাগ্'ৱীবিরদী, আন-নুজুমু'ষ-যাহিরাঃ, ২খ. ৭৬ প. ় (১২) হ'াজী খালীফাঃ, কাশ্'ফু'জ'-জু-নূন, মুদ্ৰণ স্নালতাকশায়াঃ, 'আম্দ ১০০ , (১৩) ইবনু'ল-'ইমাদ, শাষণারাতি'ব'-ষণাহাব, ২খ, ১৬৪; (১৪) আল-মুর্ভাদণা আয-ষুবায়দী, তাাজু'ল-'আরস , (১৫) শাহে 'আবদু'ল-'আযীষ, 'উজাালা-ই-নাাকি'আঃ, মুদ্ৰ মুজ্তাবাাঈ, দিলী, গৃ. ২৮ ; (১৬) ঐ লেখক, বুস্তাানু'ল-মুহণদিছ' নৈ, পৃ. ১২৪ : (১৭) সিংদীক হণসান খানে, ইত্হ'াফু'ন-নুবালাা', মুদ্রণ কানপুর, পৃ. ৮৮ ; (১৮) ঐ লেধক, আল-হি-ডা: বি যি ক্রি সি হাাহা সিডা:, কানপুর ১২৮৩ হি., পূ. ১২৮ ; (১৯) মুহ াদমাদ লা'ফার কাত্তাানী, আর-রিসালাতু'ল-মুস্তাত্'রিফাঃ, বায়রতে, ১৩৩২ হি. ; (২০) মুহ'াম্মাদ 'আবদু'র-রাশীদ লুকু মানি, ইমাম ইবৃন মাজিঃ আওর 'ইব্ম-ই-হ'াদীছ', করাচী, ১৩৭৬ হি.; (২১) Brockelmann, ১খ, ১৬৩ ও পরিশিক্ট, ১খ, ২৭০; (২২) Ency. Is], ১ম মুদ্রণ, লাইডেন, ২খ, ৪০০।

'ভাবদু'ল-মানান 'উমার (দা.মা.ই.)/মুহত্মদ রেযাউর রহীম (عبد الله بن مسعود ) हेव्त श्राज'खेम, 'आवमूब्राहि ইৰ্ন মাস্'উদ ইৰ্ন গ'াফিল ইৰ্ন হণবীৰ ইৰ্ন হয'ায়ল রাস্লুলাাহ (সা)-এর একজন বিশিষ্ট সাহাণাবী। ভাঁহার জন্ম ১২ হস্তী বর্ষে (عام الفيل)। রাস্লুলাহ (স॰)-এর প্রতি প্রথম ঈমান আনয়ন-কারীদিশের মত তিনিও ম**রুার সাধারণ শ্রেণীর লোক ছিলেন।** ষৌৰনে তিনি 'উক্'বাঃ ইব্ন আবী মু'আয়ত'-এর পণ্ড পালন করিয়াছেন; এই কারণে সা'দ ইব্ন আবী ওয়াক্'ক'াস' এক সময় কথা প্রসংগে তাঁহাকে হয়ণালী ও লামি বলিয়া উল্লেখ করিয়াছিলেন (আত'-ভ'ৰারী, ১খ, ২৮১২)। সাধারণভাবে তাঁহাকে বান্ যুহ্রাঃ-র হণলীফ (মিছ) বলা হয়, অনুরপভাবে তাঁহার পিতাকেও। তাঁহার গিতা সম্পর্কে আমরা জন্য কিছু জাত নহি। 'আবদুয়াাহ-র প্রতা 'উক'বাঃ এবং ভাঁহার মাতা উল্ম 'আব্দ (ইস'াাবাঃ, 'আবদুরাহে ) বিন্ত 'আবদি ওয়াদি ইব্ন সাওয়াা' প্রবীণ সাহায়বী-দিগের মধ্যে গণা। নাওয়াব**ী (সম্পা. Wustenfeld পৃ. ৬**৭০) 'উক'বাঃকে "সাহ'াাবী ইব্ন সশহ'াাবিয়াঃ" ব্লিয়া আখ্যায়িত করিয়াছেন।

ভাঁহার ইসলাম গ্রহণের ঘটনাটি এইরেপ বলিত হুইরছে ঃ
একদা হয়রত মুহণাস্মাদ (স') এবং আয়ু বাক্র (রা) কোঞাও
পমন করিতেছিলেন। পমন পথে 'আবদুলাহে-র সহিত উহেনের
সাঞ্চাৎ হয়। সেই সময় তিনি একপাল বকরী চরাইতেছিলেন।
আবু বাক্র (রা) ও রাসুলুয়াাহ (স') ভাঁহার কাছে দুগ্ধ চাহিক্সছিলেন। কিন্তু মনিবের প্রতি অবিশ্বতা হইবে বিধায় তিনি দুব
দিতে অধীকার করেন। তখন রাসুলুয়াাহ (স') একটি দুগ্ধহীন
হাসী ধরিয়া ভাহার ওলান স্পর্শ করিয়া হাত বুলাইতে থাকেন।
ওলান ফুলিয়া উহাতে প্রতুর পরিমাণে দুগ্ধ হয় এবং হয়য়ত আবু
বাক্র (রা) উহা হইতে দুগ্ধ দোহন করেন। তংগর উহার
ওলান পূর্ব আফুতি ধারণ করে। তখনই ইব্ন মাস্ত্রদ ইসলাবে
দীক্ষিত হন (ইব্ন সাদে, তথবাকণাত, ৩ ব, ১৫০—১; ইব্ন
কাছানির, আল-বিদ্যালার, ৭ খ, ১৬২)।

ভিনি নিজকে 'ছরজনের ষষ্ঠ' (মুসলিম) বলিয়া গৌরব করিতন। আন্দেশ বর্ণনা অনুসারে ভিনি এমন সময় ইসলাম প্রহণ করিয়াছিলেন বছন স্থানি (মা) আরকণম-সূচ্ছে সমন করেন নাই। তিনি হবরত 'উমার (রা)-এর সূর্বেই ইমান আনিরাছিলেন। ইসলাম গ্রহণের সময় ভাঁহার বরস ছিল ১৯/২০ বংসর। ব্যপ্তি হয় যে, মন্তা শহরে তিনিই সর্বপ্রথম প্রকাশ্যে কুরুত্রানি গাঠ করিয়াছিলেন যদিও ভাঁহার বন্ধুগণ ভাঁহাকে এই কাজ হইতে বিরস্ত রাখিতে সচেস্ট ছিল, কারণ ভাঁহার পশ্চাতে ভাঁহাকে রক্ষা করিবার কোন আগন গোর্চ ছিল না। ফলে এই কুরুত্রানা পাঠের জনাও ভাঁহার প্রতি দুর্বাবহার করা হইয়াছিল। ইহা নিশ্চিত যে, তিনি হাবশার হিজরত করিয়াছিলেন। এক বর্ণনামতে তিনি দুইবার হাবশার হিজরত করিয়াছিলেন।

মদীনায় তিনি মস্জিদে নাবাবার পংচাতে বাস করিতেন এবং তাঁহাকে ও তাঁহার মাতাকে এত ঘন ঘন রাস্লুলাহ (সা)-এর গৃহে যাতারাত করিতে দেখা বাইত যে, অপরিচিত রোকেরা তাঁহাদিগকে রাস্লুলাহ (সা)-এর পরিবারভুক্ত বলিয়া মনে করিত। 'আবদুলাহ, রাস্লুলাহ (সা)-এর ''জুতা, মিস্ওয়াক, শযা।'' ইত্যাদি বহন করিতেন। সেই হিসাবে তিনি রাস্লুলাহ (সা)-এর বিশ্বস্ক সেবক ছিলেন (ইসাবাঃ, ইস্তী'আাব)। বাহ্যিক চালচমনে তিনি রাস্লুলাহ (সা)-এর অনুকরণ করিতেন। লোকেরা তাঁহার সক্ত পায়ের দক্ষন অনেক সময় হাসি তামাশা করিত। তাঁহার কেশ ছিল দীর্ঘ ও লোহিত বর্ণ। তিনি উহাতে কলপ লাগাইতেন না। তিনি সালোত আদায়ের উপর সর্বাধিক শুক্ত ভারোপ করিতেন।

রাস্লুলাহ ((স')-এর জীবদশার তিনি সমস্ত জিহাদে শরীক ছিলেন। বাদ্রের মুদ্ধে যখন আবু জাহ্ল মারাশ্বকভাবে আহত হয় তখন তিনি তাহার মন্তক কর্তন করিরা রাস্লুলাহ (স')-এর নিকট পেশ করেন। 'রিদাঃ' বিদ্রোহের সময় হবরত আবু বাক্র রো) মদীনা সংরক্ষণের বাাপারে শহরের দুর্বল ছানএলির প্রতিরক্ষায় বাঁহাদিগকে নিমুক্ত করিয়াছিলেন, তিনি ছিলেন তাঁহাদের অন্যতম। য়ারমূক-এর মুদ্ধেও তিনি শরীক ছিলেন।

হয়রত 'উমার (রা)-এর খিলাফতকালে এবং হয়রত 'উছ'মান (রা)-এর খিলাফতের প্রথম দিকে তিনি কুফার বিচার ব্যবস্থা ও বায়তু'ল-মালের দায়িছে নিমুক্ত ছিলেন (খাড়'ীব তাবরীমী, ইকমাল, কলিকাতা, 'ডা. বি., পৃ. ৬০৫)। কু'রজানি ও হ'াদীছে' বিশেষক্ত হওয়ার কারণে লোকেরা প্রায়ই তাঁহার কাছে মাণ্'আলাঃ- ৰাসা। ইল জানিতে চাহিত। কথিত হয় যে. ৮৪৮টি হ'াদীছ' তাঁহার যবানী বলিত হইয়াছে। তাঁহার একটি বিশেষত্ব এই ছিল যে, হ'াদীছ' বর্ণনা করিবার সময় তাঁহার দেহে কন্সন উপন্থিত হইত। এমন কি তাঁহার জলাট ঘর্মসিক্ত হইয়া বাইত। তিনি বাহাই বর্ণনা করিতেন অতি সতর্কতার সহিত করিতেন যাহাতে কোন জুল কথা না বলিয়া ফেলেন।

ইব্ন মাস্'উদ (রা)-এর জীবনের শেষ দিকের বর্ণনার পাওরা বায় থে, হযরত 'উমার (রা) তাঁহাকে কৃষ্ণার নিয়েজিত পদ হইতে অপসারিত করিয়াছিলেন। এই সংবাদ প্রচারিত হইলে কৃষ্ণাবাসিগণ তাঁহাকে রাখার চেল্টা করে। কিন্তু তিনি বলেন, "আমাকে যাইতে দাও। কারণ যদি ইহার দরুন বিপর্যয় ঘটে ভবে আমি উহার কারণ হইতে চাহি না।" ইস্ভী'আাব এবং ইস'াবাঃ অনুসারে 'আবদুল্লাহু ইব্ন মাস'উদ (রা)-এর অপসারণ হযরত 'উছ'মান (রা)-এর প্রতি আরোগিত। (আনসাাবু'ল-আশ্রাক্ষ, জেক্ষ্মালেম ১৯৩৬ খ্., ৫খ, ৬৬)। কথিত হয় যে, তিনি মদীনায় ফেরত আসিয়াছিলেন এবং তথায় ৬২ বা ৩৩ হি. সনে ষাট বৎসরের অধিক বয়সে ইন্তিকাল করেন এবং রাজি বেলায় বাক' বিজ'ল-পারক'দে-এ সমাহিত হন। এক বর্ণনা অনুসারে তিনি কৃষ্ণায় ইন্তিকাল করেন।

তিনি মৃত্যু শধার ধাকাকালে হয়রত 'উছ'মান (রা) তাঁহাকে দেখিতে যান এবং তাঁহার অবহা সন্দর্কে জিল্পাসা করেন। তিনি লায্-যুবায়র (রা)-কে বীয় ওয়াসি স্বাতের নির্বাহী ( وسي ) নিমুক্ত করেন।

তিনি হ'াদীছ'তত্ব, ফিক্'ছ ও 'ইল্ম-ই-কি'রাাআতে অতাত পারদশী ছিলেন। তাঁহার অধিকতর খ্যাতি হ'াদীছ'বেতা এবং কু'রআানের ভাষাকার হিসাবে। ইমাাম আহ্'মাদ-এর মুস্নাদ প্রছে (১খ, ৩৭৪—৪৬৬) তাঁহার বণিত হ'াদীছ'সমূহ সংশৃহীত আছে।

প্রস্থানী ঃ (১) ইব্ন সাপ, ডণবাকণাত, বৈরুত সং., তা. বি., ১৫০ প.; (২) আড'-ডণবারী, ভা'রীব, নির্ঘণ্ট; (৩) ইব্ন হিলাম, সম্পা. Wustenfeld, নির্ঘণ্ট, শিরোনাম; (৪) ইব্নুখালাছ'ীর, উস্দু'ল-সণাবাঃ, শিরোনাম; (৫) ইব্ন হণজার, ইসণাবাঃ, শিরোনাম; (৬) আন-নাওয়াব'ী, সম্পা. Wustenfeld শিরোনাম; (৭) ইব্ন হণন্বাল, মুসনাদ, লাাকির সং., ৬৯ বড়; (৮) ইব্ন কাছ'ীর, আল-বিদাায়াঃ, বৈরুত ১৩৯৪/১৯৭৪, ৭ বড়, পৃ. ১৬২; (৯) Cactani, Annali, নির্ঘণ্ট; (১০) আল-জাাহি'জ', আল-বায়ানু ওয়া'ড-তাব্রীন, হাারন সং., ২য়, ৫৬; (১১) আল-বায়ানু ওয়া'ড-তাব্রীন, হাারন সং., ২য়, ৫৬; (১১) আল-বায়ানু ওয়া'ড-তাব্রীন, হাারন সং., ২য়, ৫৬; (১১) আল-বায়ার, ১য়, ১৫৪; (১২) আৰু নু'আয়ম, হি'ল্য়াতু'ল-আওলিয়া,' ১য়, ১২৪; (১৬) ডা'রীঝু'ল-খামীস, ২য়, ২৫৭।

A. J. Wensinck (দা. মা. ই.)/আবদুল হক করিদী
ইব্ন রাজাব (ان رجب) বার্নুদ্-দীন (ও জামাালুদ্-দীন)
আবু'ল-কারাজ 'আব্দু'র-রাহ'মাান ইব্ন শিহাাবু'দ্-দীন আবু'ল'আকাাস আহ'মাদ ইব্ন রাজাব আস্-সালামী আল-বাদ্দাাদী
(অতঃপর আদ্-দামিশ্ক')) আল-হ'াছালী, ইনি বাস্দাদে জন্মছ্লদ করেন। তাঁহার জন্ম-সন সম্বন্ধে মৃতভেদ আছে। আল্-'আলীমী
(মৃ. ৯২৭ হি.) লিখিয়াছেন যে, তিনি শনিবার ১৫ রাবী'উ'লআভওরাল, ৭০৬ হি. সনে জন্মছ্লহণ করেন, কিছ ইব্ন হ'জার
"ইনবাাহ'ল-ভামার" (পৃ. ১১১)-এ উল্লেখ করিরাছেন যে, তাঁহার জন্ম

সন ৭৩৬ হি. ; বোধ হয় ইহাই সঠিক ৷ আল-'আলীমী-র অগর একটি বৰ্ণনাও ইহাকে সমৰ্থন করে। তিনি জিৰিয়াছেন যে, ইব্ন রাজাব ভাঁহার পিতার সহিত ৭৪৪ হি: সনে ৰাসদাদ হইতে দামিশ্*ক*া আসিয়াছিলেন। তখন তিনি থকা বয়ক ছিলেন। যদি ৭৩৬ হি. সন জন্ম–বংসর হয়, তাহা হইলে **তথন তাঁহার বয়স** ৮ ব**ং**সর হয়। এই কথার সমর্থন ইব্ন রাজাবের **একটি বর্ণনায়ও পাওয়া যায়।** তিনি تبعت دروس شرف الدين سند وسء ه و كنت صغيرا .লিখিয়াছেন (আমি শারাফু'দ্-দীনের শিষ্যতে ৭৪১ হি. তে **অন্ধ বরুসেই যোগদান** করিয়াছিলাম)। ইব্নু'ল-'ইমাাদ লিখিয়াছেন, তিনি যখন ৭৪৪ হি. সনে পিতার সহিত বাগুদাদ হইতে দামিশ্কে আসমন করেন তখন তিনি অলবয়ক ছিলেন। কিন্তু যদি আল্-'আলীমী–র বর্ণনামতে তাঁহার জন্ম সন ৭০৬ হি. ধরা যায়, তাহা হইলে দামিশ্কণ আসমন-কালে (৭৪৪) ইব্ন রাজাবের বয়স ৩৭/৩৮ বৎসর হয় এবং ভাঁহাকে বলা যায় না । ইব্ন হ'াজারের "আদ-দুরারু'ল কাামিনাঃ"-তেও ইব্ন রাজাবের জল ৭০৬ হি. উল্লেখিত হইরাছে । ইহা তাঁহার ইন্বাাহ-তে উলিখিত বর্ণনার সহিত সঙ্গতিহীন। মনে হয়, ''আদ্-দুরার"⊸ এর নকলকারী ভুলবশত ৭৩৬-এর ছলে ৭০৬ লিখিয়া দিয়াছেন। অনুম⊦ন, ইহার পর আস-সৃষ্ত∵ী ৰ'ায়্লু ড'াবাকণাতি'ল-হ'ক্-ফাাজ: এবং আল-মাক্কী আস্-সাহ:বু'ল-ওয়াবিলাঃ প্রভৃতিতে আ'দ্-দুরার অনুসরণে ৭০৬ হি. লিখিয়াছেন। আল-'আলীমী, ইব্নু'ল⊸ 'ইমাদ এবং ইনবাহ্-তে <mark>ইব্ন হ'!ভার-এর ব্যাখ্যার জালোকে</mark> জন্ত সন হি. ৭৩৬ই সঠিক মনে হয়। ইব্ন রাজাব দামিশ্কে ইন্তিকাল করেন হি. ৭৯৫ সনে, এই সখছে কোন মতভেদ নাই। কিপ্ত মাস সম্বন্ধে মতভেদ রহিয়াছে। ইৰ্ন হণজারের (আদ্-দুরারু'ল-কাামিনাঃ) মতে রাজ্যব মাসে তাঁহার মৃত্যু হয় , তাঁহার অনুসরণ করিয়াছেন ইব্ন ফাহ্দ, সুরুত<sup>া</sup>ী এবং শাওকাানী। ইবনু'ল-'ইমাদে এবং আল্-'আলীমী লিখিয়াছেন, রামাদণান মাসে ভিনি ইন্তিকাল করেন। ইৰ্ন হ**াজার ইনবাাহ-এ এই** মাসেরই উলে**ল** করিয়াছেন ।

ইব্ন রাজাব ৩২ খানি প্রস্থ রচনা করিয়াছিলেন বলিয়া উলি-খিত হয়। তন্মধ্যে নিম্নলিখিত গ্রন্থলৈ সমধিক প্রসিদ্ধঃ (১) ষণায়ূল 'আল্ঞা-ডণবাকণাডি'ল-হ্ণনাবিলাঃ। **ইহাই ইব্ন** রা**লাবের** প্রসিদ্ধির সর্বপ্রধান কারণ। এই গ্রন্থখানি প্রকৃতপক্ষে হ'াছালী মাধ<sup>্</sup>হাবভুক্ত প্রসিদ্ধ 'আালিমগণের চরিতমালা **গ্রন্থরাভির অন্যতম**। ইহাতে ইমাম আহ্'মাদ ইব্ন হ'াথাল হইতে ভরু করিয়া খুস্টীয় চতুৰ্দশ শতাব্দী পৰ্যন্ত হ'ছোৱী 'আৱিষসপের জীবন-চরিত লিখিত হইয়াছে। **এই গ্রন্থরাজির সবগুলি গ্রন্থ বর্তমানে নাই**। কতএলির অধু পাঙ্কিপিই প্রাচ্য ও **প্রতীচ্যের প্রছাগারওলিতে বর্তমান** ৷ এই গ্রন্থরাজির সর্বপ্রথম লছ্ আল-আল্লাব (সৃ. ৩১১/১২৬) রচিত তণবাকণাতু**'ল-আস্'হণাব। ইহা পান্তুলিসি আব্দা**রে **আছে**। অবলা নাাব্লুসী (মৃ. ৭৯৭ হি.)-কৃত ইহার সংক্রিণ্ড সংক্র-রণ হাপা হইয়াছে, (দাষিশ্ক ১৩৫০ হি., আহ মাদ 'আবীদ)। ইহার পর ইব্ন আবী রা'লাা আল-ফার্রাা' (মৃ. ৫২৬/১১৩২)-এর "ডাবা-কণাতু ফুকণহাা' আস হণাবি'ল-ইমাম আহ মাদ" গ্ৰন্থে (৪৬০ হি.) মৃত ব্যক্তিপণের জীবনী রহিয়াছে। অতঃপর ইবনু'ল-জাওষী (মৃ. ৫১৭/১২০১) আল-মুনতাজাম নামক গ্রন্থ রচনা করেন ! ইব্ন <del>রাখা</del>ব তাঁহার "**ষ**ার্ল" গ্রছে ৪৬০ হি. হইতে ৭৫১ হি. পর্যন্ত কালের 'আলিমগণের জীবনী সংকলিত করেন : H.

Laoust এवर जामीसूप-प्रार्थान देश अकान करतन (अथन चढ, দামিশ্ক' ১৯৫১, হি. ৪৬০ হইতে ৫৪০ পৰ্যন্ত)। শুসলিম 'আলিম-সপের নিকট ইব্ন রাজাবের এই প্রস্থ অত্যত সমাদৃত। আহ'-মাদ ইব্ন নাস্'রুলাহে বাগ'লাদী উহার একখানি সংক্ষিণ্ড সংক্রমণ তৈরী করেন। মূল গ্রন্থের বহ পাণ্ডুজিসি বর্ডমান রহিয়াছে। তর্ধো স্বাপেকা প্রাচীন পাভু**ষিণি ই**ব্ন রাজাবের মুত্যুর মার ৫ বৎসর পরই জিখিত **হই**য়াছিল। **ইহার শরবতী পাণ্ডু**জিপি প্রায় দ্বিশ বৎসর পরের বিধিত। <del>"কুতুবখানাঃ ছ</del>ণাহিরিয়াঃ" দামিশৃক (সংখ্যা, ইতিহাস ৬১) এবং কো**নৱৰ**ু, **ইভা**ছুৱ (সংখ্যা, ১১১৫) প্রথম ৰভ, বাঁকিপুর সংখ্যা-২৪৬৬, বিভান বভ নাণ্-ওয়াতু'ল-'উলামা৷' এবং তৃতী<mark>র খণ্ড সাক্তাঝঃ-ই-সিন্দিয়া-র</mark> রক্ষিত আছে। ইব্ন রাজাবের পরও **ভার্মিরণণ এই বর**নের প্রস্থ রচনা প্রচলিত রাখিয়াছেন। **তাঁহাদের কলে ইব্ন সুক্লিহ**' (মৃ. ৮৮৩/১৪৭৮<u>)</u>, আল-'আলীমী (মৃ. ১২**৭/১৫২১). আল-গান্**ৰী (মৃ. ১২১৪/১৭৯৯) <del>এবং জামীলু'ৰ-বাত'ীর</del> নাম **উল্লেখনোর**)। লেষোজ ব্যক্তির প্রহে সৰসাময়িক ব্যক্তিক্ষণর জীবনী রহিয়াছে। ইবৃন রাজাবের **উল্লেখযো**লা <del>অন্যান</del>) **৪ছ বখাঃ** (২) শার্হ∙ জাামি' 'আবী **'ঈসা৷ আত্-তি**র্মি**ৰ' ৷ (৩) আহি'উ'ল-উল্**য ওয়া'ল-হি'কাম ফী শার্থি খাম্সীনা হাদীছ'ান্ মিন্ জাওয়ামি'ই'-ল-কিলাম جامِع العلوم و العكم في شرح خمسين حديثًا من جوامع الكلم ( ভারত, তা. বি., মিসর ১৩৪৬ হি. )।

প্রস্থাকী ঃ (১) ইব্ন হ'াজার, আদ্-দুরাক্ল'ল-কাষিনাঃ, ২খ, ৩২১, (২) ঐ লেখক, ইন্বাহ'ল-ভ'মার, ষায়ুরু ভ'াবাকণাভি'ল-হ'ানাা বিলা-র বরাতে, সন্দা. সাামিয়ু'দ্-দাহ্হাান, (৩) আস-সুয়ুভ'ী, ষ'ায়ুরু ভাবাকণাভি'ল-হ'ক্ষাজ', ৩৬৭; (৪) হ'াজ্জী খালীফাঃ, কাশ্-ফু'জ্'-জু'নুন, Yaltakaya, ডভ ১০৯৭; (৫) ইব্নু'ল-'ইমাাদ, নামণারাত্'ষ'-মাহাব, ৬খ, ৩৩৯; (৬) ইব্ন ফাহ্দ মাঞ্জী, ম'ায়ুরু ভাবাকণাভি'ল-হ'ক্ষাজ', আল-খিয়ানাতু'ভ-ভায়মুরিয়াঃ, ২খ, ২২৬; (৭) হ'াবীব মায়্যাত, মাখতু'ভ'াতু দাারি'ল-কুতুবি'জ'-জ'াহিরিয়্যাঃ, ৩৭; (৮) মিরিক্লী, আল-আ'লাম, ৪খ, ৬৭; (৯) ৪০০kelmann, ২খ, ১০৭; (১০) Suppl. ii, 129; (১১) হাাশিম নাদ্ব'ী, ভার-কিরাতু'ন-নাওয়াাদির, হায়দরাবাদ, দাক্ষিণাত্য ১৩৫০ হি., খ. ১০১ প.; (১২) ম'ায়ুলু ভ'বোকণাভি'ল-হ'ানাবিলাঃ, সাামিয়ু'দ্-দাহ্হাান ও Laoust সংক্রণ, দামিশ্ক ১৯৫১ খু., ভামহীদ। 'আবদুল-মায়ান 'উমার (দা.মা.ই.)/আবুল কাসিম মুহ্ন্মদ আদমুলীন ।

 যুদ্দের সহিত গরিচয় করাইরা দেন। আবু রা'কু'ব ইব্ন রুদ্দেশ নিজ তত্ত্বাবধানে রাখেন। আবু য়া'কু'বের সহিত তাঁহার সাক্ষচের বিবরণ রক্ষিত আছে (দেখুন Hist, des Almohades des Martakeche, Fagnan-কৃত অনুবাদ)। খলীকা তাঁহার কাছে জানিতে চাহিজেন বিরজ্ঞান সমজে দার্শনিক তত্ত্ব, অর্থাৎ ইহা কি চিরতন না ইহার কোন আর্ছ ছিল। ইব্ন রুদ্দে বলিয়াছেন, "এই আকম্মিক প্রছে আমার মনে এত ভাতির সকার হইল যে, আমি ইহার কোন উভার দিতে পারিলাম না।" কিন্ত খলীকা তাঁহার সংকোচ ও বাধা গুরু করিয়া দিলেন এবং স্বয়ং বিভিন্ন 'আলিমের মতবাদ বর্ণনা করিয়া এই বিষয়ে যোগ্যতার সহিত এত গভার আলোচনা করিয়েন বাহা বাদশাহগণের মধ্যে কদাচিৎ দেখা যায়। ইহার পর আলীকা তাঁহাকে মূল্যবান উপটোকনাদি সহকারে বিদায় দিলেন।

ইবৃন ভুকায়্বাই ইবৃন ক্লশ্নকে এরিস্টটালের ভাষা বিধিবার প্রামর্থ দেন। ইবৃন ক্লশ্য বলেনঃ আমীক্ল'ল-মু'মিনীন করেকবার অনুবোল করিছেন দে, প্রীক দর্শন পুতকাদির ভাষা কঠিন, এমনকি ভাষাদের যে অনুবাল সাধারণত পাঙ্কা বার ভাষাও বড় কঠিন; সেইজনা এইওমির উকা-ভাষ্য মেখার ভার ভাষার ( অর্থাৎ ইব্ন ক্লশ্যের ) গ্রহণ করা উচিত।

৫৬৫/১১৬৯ সনে ইব্ন রুশ্দ সেভিল শহরের এবং দুই বৎসর
পরে কর্দোভার কণাদা নিষ্ক হন। এই সদের গুরুতর কর্মবাজ্ঞা 5
সল্পেও এই সমরে ইব্ন রুশ্দ ভাঁহার সর্বাদেকা মূল্যবান রচনাবলী
প্রথমন করেন। ৫৭৮/১১৮২ সনে আবু রা'কু'ব ভাঁহাকে ব্যক্তিগত
চিকিৎসক নিষ্ক করেন যাহাতে তিনি রুদ্ধ ইব্ন তু'ফার্লের ছান
প্রহণ করিতে পারেন। কিন্ত কিছুদিন পরেই আবু রা'কু'ব ভাঁহাকে
প্রধান কণাদা রি পদ দান করিরা আবার কর্দোভা প্রেমণ করেন।

আৰু য়া'কূ'বের ছলাভিষিক রা'কূ'ব আল-মান্সু'রের শাসন-কালের প্রারক্তেও ইব্ন রুশ্দ যথারীতি খলীফার নৈকটা ও বছুছের মুর্যাদা লাভ করিতেন । কিন্ত নেত্র্বানীয় 'আলিমগণের বিরোধিতার কারণে তিনি নিশিত হইয়া পড়িজেন এবং নাজিকতার নানা প্রকার অভিযোগে তাঁহাকে কর্দোভার নিকটবর্তী Lucena নামক ছানে নিৰ্বাসিত করা হয়। এই সময়ে (আনুমানিক ১১৯৫ খু.) খলীকা হকুম দিলেন যে, চিকিৎসাবিদ্যা, অংকশাস্ত এবং প্রাথমিক জ্যোতি-বিদ্যার পুশুক ব্যতীত দর্শনের সমস্ত পুশুক পোড়াইয়া ফেলা হউক। D. Macdonald মনে করেন যে, মুওরার্'হি'দ বাদশাহের এই হকুম মোটামুটিভাবে আন্দালুসের মুসলমানগণ অর্থাৎ ষাহারা বার্বারগণের তুলনায় অকপট ধর্মবিখাসী ছিল, তাহাদের নিকট সভোষজনক খলিয়া পরিগণিত হইল। তখন খলীফা খুস্টান-দের সহিত জিহাদে রত ছিলেন। এক অভিযান হইতে মরকোতে প্রত্যাবর্তনের পর তিনি দশন শিক্ষার প্রতি পুনঃ আরুস্ট হইয়া পূর্ব নিষেধাকা প্রত্যাহার করিলেন এবং ইব্ন রুশ্দকে নিজ দরবারে ফিরাইয়া আনিবেন (D. Macdonald, Development of Muslim Theology, New York, 1903, p. 255) 1 [李明 ইব্ন রুৰ্দ নিজ পদে ও প্রতিপত্তিতে পুনঃ প্রতিদিঠত হওয়ার পর বেশী দিন জীবিত ছিলেন না। মরজোতে প্রত্যাবর্ডনের কিছুদিন পরেই ৯ সাফার, ৫৯৫/১০ ডিসেম্বর, ১১৯৮ সালে তিনি মৃত্যুসুরে পতিত হন। শহরের নিকটেই তাঁহাকে দাফন করা হয়।

ইব্ন রুশ্দের মূল 'আরবী রচনাবলীর রহৎ অংশ নতট হইয়া সিয়াছে। যে সমত পুত্তক বিদ্যমান আছে, সেওলি হইল ঃ

रेयन क्रम्भ

- (১) তাহাাকুত্'ত-তাহাাকুত: ইহা আল-সামানীর প্রসিদ্ধ তাহাাকুত্'ল-ফালাসিকা: প্রকের প্রত্যুদ্ধর লেখা হইয়াছিল (তু. Miguel Asin y Palacios, Sur le sens dumot "Tehafot" dans les oeuvres d' al-Ghazali et d' Averroes, in Revue Africaine, 1906, No. 261 and 262, esp. p. 202.
- (২) এরিস্টটনের 'Poetics এবং Rhetorics-এর মধাম আকারের ডাষা (Lasinio কর্তৃ ক সম্পাদিত ও অনুদিত; ) J. Tkac, Uber den arab. Kommentar des Averroes zur poetik des Aristoteles, Wiener Studien, 24, 70 গ.।
- (৩) এরিস্টটলের দর্শন পুস্তক সম্বন্ধ Alexander Afrodici-কৃত ল্যাটিন রচনার ভাষা (দেখুন S. Fraenkel এবং J. Freudental : ঐ)।
- (৪) এরিস্টটলের "দর্শন পুস্তকের" রহৎ ভাষা, লাইডেন ( Cat. Cod. Orient, নং ২৮২১)।
- (৫) কিতাাবু'ন-জাওয়াামি': উহাতে সংক্ষিণত ভাষা আছে (Guillen Robles, Catalogo Q. Bibl. Nacion, No. 37. H. Derenbourg: Notes sur les mss. arab. de Madrid, No. 37, Homenaje a D. Franc. Codera, p. 577 न.) যাহা এরিস্টটনের বিভিন্ন প্রবন্ধ, যেমন—De physica, De Coelo et Mundo, Degeneratione et corruptione, De Mateorologia, De Anima এবং আরও কয়েকটি দর্শন বিষয়ক হলের সহিত জড়িত। আরো তু H. Derenbourg, Le commentaire arabe d' Averroes sur quelques petits ecrits physiques d' Aristotle in Arch fur Gesch der Philos, ১৮ (জু. ১৯০৫), ২৫০।
- (৬) ধর্ম ও দর্শনের পরস্পর সম্বন্ধ বিষয়ে দুইটি মনোড়া পৃত্তিকা (Miguel Asin এবং Lean Gauthier ইহার আলো-চনা করিয়াছেন) ৷ ইহাদের একটি গুভিকার নাম কিতাব্ ফাস লি'ল-মাকণাল । ইহাতে শর্ম এবং দর্শনের সমীকরণের পুষ্ঠপোষকতা করা হইয়াছে। অন্য প্রবন্ধটি কাশফ্'ল-মানাহিছ নামে এবং জন্য নামেও সুপরিচিত। M. J. Muller এই দুইটি পুস্তিকার সম্পাদনা ও জার্মান ডাযায় উহাদের অনুবাদ করিয়াছেন। এই প্তক "ইবন রুশদের দুর্শনগ্রম্ব" এই সাধারণ নামে কারুরোতে ছাপা হইয়াছে ( ১৩১৩—১৩২৮ হি. ) । ইহা বাতীত 'আরবী ভাষায় হিশুদ অঞ্চরে এই সমস্ত রচনা বিদ্যমান আছে: এরিস্টটলের Logica একটি সংক্ষিণ্ড সংক্ষরণ , De generatione et corruptione, De Meteoris এবং De Anima বিষয়ে মধ্যম আকারের ভাষ্য। Perva Naturalia-এর পরিবৃতিত মুলের অনুবাদ (Bibl. Nat. Paris. Nos. 303, 317); De coelo, De generatione এবং De Meteoris-এর ভাষ্য (Bodleiana, Uri, Cat. codd. hebr. p. 86. Renan, Averroes, 3rd, p. 83)1

ইব্ন রুশ্দ এরিস্টেইজের যেই সমন্ত সুপ্রসিদ্ধ ও সুপরিচিত ভাষা লিখিরাছেন, বলা যার বিষয়বন্ত এক হইলেও সেইগুলি তিন ক্রেণীতে পড়ে, যথা—ব্রুলাকার ভাষা, মাঝারি রুক্মের ভাষা এবং সংক্ষিণ্ড ভাষা। এই ত্রেণীবিভাগ ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয়সমূহের শিক্ষা ব্যবস্থা অনুষায়ী করা হইরাছিল। সংক্ষিণ্ড ভাষাওলি প্রথম বৎসরের মাঝারিগুলি দিতীয়া বৎসরের এবং রুহণগুলি তৃতীয়া

বংসরের উপযোগী ছিল। 'আব্দণাইদের বাংল্যার বেলায়্ও এই ব্যবস্থা অনুস্ত হইয়াছে।

'আরবী ও ল্যাচিনে অনুদিত ইব্ন ক্লেদ কৃত এরিস্টেটনের Second Analytics, Universe, Physics, Metaphysics এবং soul সমন্ধে তিন প্রকারের ভাষাই বিদ্যমান আছে। এরিস্টেটলকৃত অন্যানা রচনার রহৎ ভাষা বিদ্যমান নাই এবং জীববিদ্যা সম্বন্ধে কোন ভাষাই পাওয়া যায় না।

ইবন রুশদের কিতাাব্'স-সিয়াসাঃ গ্লেটোর Republic-এর একটি ভাষ্য এবং আল-ফ্যারাবীর তর্কশার (মানভি 🖚) এবং আল-ফারোবী কুড এরিস্টেটনের ভাষ্যের একটি সমাজেচনা পুস্ত কও তিনি লিখিয়াছেন। তিনি ইবন সীনাা-র কোন কোন অভিমতের আলোচনা করিয়াছেন এবং মাহদী ইবন ত্মারত-এর কিত্যাব'ল-'আক'ীদা-র পাদটীকা লিখিয়াছেন। তিনি ফি**ক্'হ-এর** বিদায়াত্ৰ'ল-মজতাহিদ ও নিহাায়াত্'ল-মুক**্তাসি**'দ্, কায়রো, ১৩২১ হি. এবং ( উদ্ অনুবাদ : হিদায়োতু'ল-মুক্তাাসি'দ, ১ম খণ্ড, রাবওয়াহ, খ্, ১৯৫৮) জ্যোতিত্ক বিদ্যা এবং চিকিৎসা বিদ্যা বিষয়েও কয়েকখানি পস্তক রচনা করেন ৷ সামগ্রিক চিকিৎসা বিজ্ঞান সম্বন্ধে রচিত তাঁহার কুলিয়্যাত [ Codd. Granada দেখুন Dozy, Zeitschr, ges. der Deutsch, Morgenl Ges. 36. (1882) 343, Petersberg, Dorn, Cat. No. 132 and Madrid Robles, Cat. No. 132, v. H. Derenbourg, Notes etc. No. 132 Homenaje, p. 587 গ.) প্রসিদ্ধ। ইকার ব্যাটিন অনুবাদে মূল পাঠকে বদলইয়া বিক্ছিয় তথ্যগুলিকে একরে সন্নি-বেশিত কর। হইয়াহে এবং ইহা মধ্যেয়পে বহুকাল পর্যন্ত প্রসিদ্ধ ছিল। কিন্ত ইহা ইব্ন সীনাা-র আল-কণান্ন পুতকের প্রতিদ্বিতা করিতে পারে নাই। ইব্ন রুশ্দ-এর যে সমস্ত পুস্তক মূল 'আরবীতে অথবা অনুবাদে বিদ্যমান আছে, তাহার বিভারিত বিবর্গের জন্য দেখুন মুহ 'ম্মাদ स्नुप्त, ইব্ন রুশ্দ, পূ. ১১৭-১৩৬। এই সমস্ত প্তকের পাণ্ডলিপি সাধারণত এসকোরিয়ালে রক্ষিত আছে। ইহাদের সংখ্যা ৪১। অন্যান্য পুস্তকাগারে যে সমস্ত পাণ্ডুলিপি সংরক্ষিত আছে ভাহা সমেত বৰ্তমানে পৃথিবীতে ইবুন রুখদের ৫২ খানি গ্রন্থ (মূল অথবা অনুবাদ ) বিদামান আছে। ইবুন রুশ্দের হিরুতে অন্দিত পুভৰ-সমহ বাইবেলের পরে সর্বাপেকা বহুর প্রচারিত।

ইবনে ক্লন্দের দার্শনিক মত্বাদ অভিনব কিছু নহে (তু. Ronan, Averroes, 3rd., ed. p. 88)। ইহা প্রীক প্রভাবাছিত মুসলিম দার্শনিক সম্পুদারের মতবাদ, প্রাচ্যে বাহার প্রবক্তা হিছেন আল-কিন্দী, আল-ফাারাাবী ও ইব্ন সীনাা এবং প্রতীচ্যে ইব্ন বাজ্জাঃ। অবল্য তিনি কোন কোন আলোচনার এই পণ্ডিত-সপের সহিত মতানৈকা প্রকাশ করিয়াছেন, কিন্তু ইহা নিতাছ সৌল প্রকৃতির। মোটের উপর তাহার দর্শন সেই পুরাতন পছতি-রই অনুসারী। তবে তাহার সমালোচনামূলক রচনা এবং চীকাভাষাগুলি সেই মুগের প্রেক্তিত খুবই প্রয়োজনীয় প্রমাণিত হইয়াছে। মধ্যবুদের পতিত্যপ, জিল্মত হাহুদী ও ব্স্টান পতিত্যপ তাহারে অত্যন্ত মর্বাদা ও সম্মানের দৃশ্টিতে দেখিতেন, এমন কি মুসলিম পতিত্যপের মধ্যেও তাহার ভাষাসমূহ অনুমোদন ও উচ্চ প্রশা লাভ করিয়াছিল, যদিও তাহারা তাহার দার্শনিক মত ও রচনা-গুলিকে ধর্মীয় দৃশ্টিজনীতে বিপজ্জনক মনে করিতেন।

প্রাচোর ইসলামী দেশসমূহে মুসলিম বিশেষভগণ প্রথম হইভেই

দার্শনিক সম্প্রারের প্রতি বিরুপ ছিলেন। আল-পায়ালীর শতাহাাফুত", যাহা প্রধানত আল-ফারোবী ও ইব্ন সীনাার-র যতবাদ খতনের জন্য লেখা হইয়ছিল, তাহা প্রাচ্যের এই ছম্ছের একটি প্রেচ সম্তিভভ-বরুপ। প্রতীচ্যে এই দার্শনিক সম্প্রদারকে সর্বপ্রথম আন্দালুসের ধর্মীয় পরিতপ্রপ আক্রমণ করেন। এই কারণে আন্দালুসের সুমী মুসলিমপণ ইব্ন রুশ্দের প্রতি বিরুপ ছিলেন। ১৬শ শতাব্দীতে প্যারিস, অক্ষোড এবং ক্যাণ্টারবারির আক্বিশ্পপণ্ড অনুরূপ কারণেই ভাঁহাকে অভিযুক্ত করেন।

যে সমত দার্শনিক মতবাদের জন্য ইব্ন রুশ্দকে নাত্তিক মনে করা হইয়াছে, তাহা কয়েকটি বিষয়ের সহিত সংক্রিটা যথাঃ বিষের চিরতনতা ও আল্লাহ্র জানের বরুগ, ভাঁহার গানুবের জান, জীবাখা ও জানের সম্পূর্ণতা এবং গরুকাল। এই সমত বিষয়ে তাঁহার মতবাদ হইতে তাঁহাকে সহজেই নাভিক প্রতিশাল করা মাইতে গায়ে। কিন্ত প্রকৃতপক্ষে তিনি প্রতিশিক্ত ধর্মকতসমূহে অবিহাসী ছিলেন না। এইওলি তিনি প্রমান ভাষতে ব্যাখ্যা করিতেন মেন দর্শনের সহিত ইহাদের সাম্প্রসায় প্রতিগল হয়।

উদাহরণযক্তপ বলা মাইডে পারে মে, বিখে চিরছনতার প্রস্ন তিনি বিখের স্থানতত্ত্ব অবীকার করেন নাই । তিনি কেবল ইহাকে ধনীয় বাাখ্যার পৃশ্চিডলী হইতে পৃথক করিয়াছেন । তাঁহার মতে, কোন ববই অনন্তিত্ব হইতে একবার মান্ত স্পষ্ট হইয়াই চিরছায়ী হয় নাঁ, বরং প্রতি মুহুতে ইহা নব নব রূপ পরিগ্রহ করে । ইহার ফলে দুনিয়া ছায়ী রহিয়াছে অথচ ইহা সত্ত্বেও পৃথিবী পরিবর্তনদীল । প্রকারাছরে বলা যাইতে পারে যে, একটি স্থানশীল শক্তি দুনিয়ার সঙ্গে থাকিয়া ইহাকে ছায়ী রাখিতেছে এবং প্রতি দান করিতেছে । খগোলছ তারকার আকৃতিসমূহ প্রতির ফলেই প্রতিশ্বিত আছে এবং প্রতি হাসের এই প্রতির উৎস হইল সেই শক্তি, যাহা আদিকাল হইতে ইহাসের উপর ক্রিয়া করিতেছে । বিখ চিরছায়ী, ইহার চিরছায়িত্ব স্থানমূলক এবং প্রতিমূলক কারণের ফল । কিন্তু আলাহে এইরূপভাবে চিরছায়ী নহেন । তিনি কোন কারণে বাতীতই চিরছায়ী ।

আরাহ-তত্ত্ব বিষয়ে ইব্ন রুশ্দ "আদি কারণ কেবল নিজ অন্তিত্ব সম্বন্ধেই সচেতন"-এই মতবাদেরই পুনরার্ত্তি করিয়াছেন। দার্শনিকগণের নিকট এই প্রাথমিক কর্মনাটি প্রয়োজনীয়। কারণ এইরূপেই আদি কারণের নিজ একক অন্তিত্ব বজায় থাকে। যদি আদি কারণের মধ্যে একাধিক অন্তিত্বের জান থাকে তবে নিজেই একাধিকরূপে প্রতিপন্ন হইবে। এই আদি কারণের ব্যাখ্যা অনুযায়ী প্রথম স্বভাষত্ত্ব নিজ অন্তিত্বের মধ্যে থাকা প্রয়োজনীয় এবং কেবলমার নিজ অন্তিত্ব সম্বন্ধে জান থাকাই প্রয়োজন । এতদুভয়ের অদৃশ্য জানের কোন সভাবনাই বাকী থাকে না। ধর্মভাত্ত্বিকপণের প্রচেট্টা ছিল দর্শনকে এই পরিপত্তি পর্যন্ধ গৌছতে না দেওয়া যাহাতে দার্শনিকগণ অদৃশ্যকে অন্বীকার করিয়া নান্ডিকে পরিণত হন।

কিন্ত ইব্ন রুশ্দ-এর দর্শন-বাবস্থা অধিকতর নমনীয় ছিল। তিনি স্বীকার করিরাছেন যে, আল্লাহ স্বরং নিজ সভায় বিশ্বের সমুদর বন্ধর ভান রক্ষা করিতেছেন। কিন্তু তাঁহার জান সামগ্রিক বা আংশিক কোনটাই নহে। ইহা মানবীয় জানের ন্যায় নহে; বরং উচ্চতর পর্যায়ের জান, ষাহা আমাদের ধারণার অতীত। আল্লাহ্র জান মানবীয় জানের ন্যায় হইতে পারে না। কারণ, যদি এইরাপ হইত তবে তাঁহার জানে অন্য লোকও শরীক হইত এবং আল্লাহ্ অথিতীয় ধাকিতেন না। তদুগরি আল্লাহ্র জান মানুষের জানের মত

ৰত্তসমূহ হইতে আহরিত অথবা তাঁহার স্থট নহে। বিগরী**তগংজ** ইহা সমগ্র বস্তুনিচয়ের কারণস্থরাগ। সূত্রাং কোন কোন গর্ম**ভাত্তি** কের অভিযোগ যে, ইব্ন রুশ্দের দর্শনে অদৃশ্য ভান **অবীকার** করা হইয়াছে, ইহা সভা নহে।

মানবাদ্ধা সম্বাদ্ধ ইবৃন ক্লশ্নের শিক্ষার নিশা করা হইয়াছে এইজন্ত যে, তাঁহার মতে প্রত্যেক আত্মা মৃত্যুর পরে বিশ্ব-আত্মায় নিশিক্ষা নার, সুতরাং তিনি মানবাদ্ধার শ্বতত্র অভিত্ব অশ্বীকার করিয়াছেন। কিন্তু এই ধারণাও ঠিক নহে। কারণ অপরাপর দার্শনিকগণের নার ইবন ক্লশ্নের মতেও আত্মা ও চিৎশক্তি ('আক্ ল)-এর মধ্যে পার্থক্য করা প্রয়োজন। চিৎশক্তি সম্পূর্ণরূপে একক। ইহার অভিত্ব মুম্মার্ভাবে তথনই সন্তব হয় যখন সার্ব-চিৎশক্তি বা স্বজনী-চিৎশক্তির সহিত ইহার সংযোগ হাপিত হয়। যাহাকে আমরা বাক্তিগত চিৎশক্তি বনি, প্রকৃতপক্ষে তাহা সেই তত্মভান লাভের শক্তি নাক্ষার মুদ্ধ স্ক্রনী-চিৎশক্তি। এই শক্তিকে প্রতিক্লিয়াশীন চিৎশক্তি বলা হয় এবং ইহা আগনা-আগনি দ্বায়ী নহে। ইহার কাজ হইল-ইহা নিজেকে চিনিবে এবং আহাত ভানে (intellectus adaptus) পরিলভ হইবে। অভঃপর ইহা স্ক্রনী চিৎশক্তি, যাহাতে শাহত-তত্ম বিরাজ করে, উহার সহিত মিলিত হয় এবং উহাতে মিলিত হইয়াই এই শক্তি অবিনহরতা লাভ করে।

প্রাণ বা আত্মার বাগার অন্যারপ । দর্শনশার অনুসারে ইহা একটি পরিবর্ধনী শক্তি যাহা বর্ধনশীল বস্তুসমূহের জীবন ও বর্ধনশীলতার উপর রিয়াশীল । ইহা এমন একটি শক্তি যাহার সংস্পর্শে জড়গদার্থ জীবন লাভ করে । ইহা চিৎশক্তির ন্যায় জড়ের ওণাবলী হইতে সম্পূর্ণভাবে মুক্ত নহে; বরং ইহার বিপরীতভাবে জড়ের সহিত ইহার বুব নিকট সম্বন্ধ আছে । সভবত ইহা অর্থজড় প্রকৃতির যা জড়ের সূত্রভাব আকারে অব্দ্বিত । আত্মা অদেহের অনুরূপ আকৃতি-বিশিষ্ট এবং এই কারণে দেহের বন্ধন হইভে মুক্ত । ইহা দেহের মৃত্যুতেও বর্তমান থাকে এবং রকীয় স্থাতত্ত্ব বর্জার রাখিতে পারে । কিন্তু ইব্ন রুম্পুদের মতে এই শেষোক্ত ব্যাপার কেবল একটি সন্তাবনা মান্ত । তিনি ইহা স্থায়ত করেন না যে, যে আত্মা সম্বন্ধ এইরাগ ধারণা করা হয় তাহার শায়তত্বের সন্তোমজনক প্রমাণ শুদ্ধ দার্শনিক উপায়ে পাওয়া যাইতে পারে ! এই কারণে এই প্রন্ধে মীমাংসা প্রত্যাদেশের (ওয়াহ্ য়ির) উপর হাড়িয়া দেওয়া হইয়াছে (দেশুন তাহাায়ুকু'ত্-ভাহাায়ুক্ত, পূ. ১৩৭)।

কোন কোন তত্ত্তানী ইব্ন রুশ্দ সম্বন্ধে এই অভিযোগ করিয়াছেন।
ধে, তিনি দেহের পুনরুখান অখীকার করিয়াছেন। কিন্ত প্রকৃতপক্ষে
তাঁহার শিক্ষায় উহা অখীকার করা হয় নাই—বরং ব্যাখা। করা
হইয়াছে। তাঁহার মতে,—পরকালে আমাদের যে দেহ হইবে, তাহা
এই দুনিয়াতে যে দেহ আছে তাহা নহে। কারণ মাহা লয়প্রগণ্ড
হইয়াছে, তাহা আধার মথাপূর্ব হইতে পারে না। বরং অনুরূপ
আকৃতিতে দ্বিতীয়বার প্রকাশিত হইতে পারে। ইব্ন রুশ্দ আরও
বলেন যে, আমাদের পরকালের জীবন এই পাষিব জীবনের তুলনায়
উৎকৃশ্টতর হইবে। সেইজনা এই দুনিয়ার দেহের তুলনায় সেখানকায়
দেহও নিখুত ও পরিপূর্ণ হইবে। এডঘাতীত পরকালের জীবন
সম্বন্ধে যে সমন্ত ক্ষিত কাহিনী ও বর্ণনাসমূহ প্রচার লাভ করিয়াছে
ভাহা তিনি অগুদ্ধ মনে করিতেন।

পূর্বতীপণের তুলনার এই দার্শনিক সূরী সম্প্রদারের নিকট অধিকতর নিকার পাল হইয়াছিলেন, কারণ তিনি দার্শনিক সত্য এবং ধর্মবিশ্বাস—এতদুভরের সম্বল্ধ বিষয়ে অতি সুক্ষতটভাবে মত

প্রকাশ করেন। ইহা ভিনি পর্বে উল্লিখিড ফাস'ল'ল-মাকণাল এবং কাশ্কু'ল-মান্যাহিত প্তাকদমে প্রকাশ করেন। তাঁহার প্রথম নীতি ছিল এই যে, দৰ্শন অৱশ্যুট ধুমুবাবভাৱ সহিত অভিন্ন হুইবে। ইহাই সমস্ত 'আরবী 'ইরম কার্যাম' (ধ্যীয়-দর্শন)-এর প্রতিপাদ্য বিষয়। এক হিসাবে বলা যায় যে, সত্য দুই প্রকারের ; অন্য বিবেচনায় ইহা বলা যায় যে, প্রত্যাদেশ (ওয়াহ য়ি) দুই প্রকারেরঃ যথা, দার্শনিক সভ্যমনক এবং ধর্মীয় সত্যমূলক এবং উভয়ের অভিন্নতা প্রয়োজনীয়। দার্শনিকগণ দুর্শনের নবীয়ুরাগ। সাধারণত পণ্ডিতগণই তাহাদের ব্রোভমন্তরী। সম্ভবত তাঁহাদের প্রদত্ত শিক্ষা প্রকৃতপক্ষে নবীগণের <del>শিক্ষার বিপরীত নহে। নবীগণ বিশেষত সাধারণ মান্যের নিকট</del> ভান প্রচার করেন। দার্শনিকগণের উচিত যে, তাঁহারা যেন সভাকে উচ্চতর পদ্ধতিতে এবং অপেক্ষাকত কম আক্ষরিকভাবে উপস্থিত করেন। ধনীয় ব্যবস্থা দানে আক্ষরিক অর্থ এবং ইহার ব্যাখ্যার মধ্যে পার্থকা করা প্রয়োজন। উদ্ভেরণয়রূপ বলা যাইতে পারে. কু রেখানে পাকে যদি এমন-কোন কথা পাওয়া যায় যাহা দুশাত দার্শনিক অর্থে অপ্রহণীয়, তখন আমাদের অবশাই মনে করিতে হইকে যে, প্রকাশা আক্ষরিক অর্থের অন্তরালে ইহার অন্য কোন পঢ় অর্থ আছে এবং সেই পঢ় অর্থ অন্বেমণ করা উচিত। সাধারণ বোকের কর্তব্য হইল আঞ্চরিক অর্থ অন্বেমণ করা, যথার্থ ব্যাখ্যা ভাত হওয়া কেবল ভাত্তিকগণের কাজ। সাধারণ লোকের উচিত, আখ্যান ও তলনাসমহের ঐ অর্থ গ্রহণ করা যাহা নবীগণ ব্যক্ত করিয়াছেন। কিন্তু ইহার মধ্যে যে গভীর এবং গুম্বতর অর্থ নিহিত আছে তাহা অন্বেষণ করার অধিকার দার্শনিকের আছে ৷ স্থানীপণের সর্বদা ইহা সমরণ রাখা উচিত যে, তাঁহারা যে গৃড় অর্থ প্রাণ্ড হন তাহা সাধারণ লোকের বোধমম্য নাও হইতে পারে এবং তাহাদের নিকট তাতা প্রকাশ করা সাধারণত কাম্য নতে।

শিক্ষাধীর বোধশক্তি জনষায়ী ধর্মশিকা দান করাউচিত, এই কথাটি ইবন রুণ্দ সুস্পত্টভাবে ব্যক্ত করিয়াছেন। বোধনজির বিবেচনায় তিনি মানমকে তিন ত্রেণীতে বিভক্ত করিয়াছেন। প্রথম এবং স্বাপেকা সংখ্যাবহল দ্রেণীর লোক হইলেন খাঁহারা প্রচারে প্রভাবান্বিত হইয়া আল্লাহর কালানে বিশ্বাস দ্বাপন করেন এবং কেবল বজুতাশক্তি মারাই প্রভাবাণিবত হন। দিগুীয় রেপীর অর্মণ্ড মাহারা, তাঁহাদের ধর্মবিখাদের ছিতি বজি-প্রমাণের উপর নির্ভর করে এবং এইসব বৃক্তি-প্রমাণ এমন নির্ধাবিত প্রতিভার উপর প্রতিষ্ঠিত बाहा विनारिकारत शहलस्वाभा। जुजीय अवर अर्वारका अरथालम् ভেণীর অবর্গত মাঁহারা, তাঁহাদের ধর্ম-বিশ্বাসের ভিত্তি এরাপ প্রমাণ-প্ৰের উপর নিভঁরশীল যাহা প্রমাণিত প্রতিভাসমূহের উপর প্রতিষ্ঠিত। ব্রোতাদের বোধনক্তি অনুযায়ী ধর্মনিক। দানের এই পদ্ম হয়ত ঠিক বলিয়া মনে না হইতে পারে। স্বান্তাবিকভাবেই ইহা রক্ষণ-শীল ভাত্তিকগণের সন্দেহের উদ্রেক করিতে পারে এবং ভাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ যদি ইব্ন ক্লশ্দকে কাঞ্চির বা নাজিকরূপে আখ্যায়িত করেন ভাহা বিচিত্র নহে, কিন্তু ইবৃন কুশুদ কাাফির বা নান্তিক ছিলেন বলিয়া মনে হয় না। তিনি সুমী তাত্তিকগণের আক্রমণ হইতে আম্বর্কা করিবার মানসে কিছু কৌশলপর্ণ ব্যাম্বার সাহায্য ছইতেন। ইবন রুশদ সমন্বয় মতবাদে বিশ্বাসী ছিলেন। তিনি সরব অবঃকরণে এই কথা বিখাস করিতেন যে, একই সভ্যকে বিভিন্ন আকারে প্রকাশ করা যায় এবং নিজ অভুরনীয় দার্শনিক বুদির সাহায়ে তিনি বিভিন্ন মতবাদকে এমন একটি সুসমজস

রূপ দান করিতে কুতকার্য হন বাহা অপেক্ষাকৃত নিম্নমানের বুদ্ধির নিকট অবোধ্য বা অসমত মনে হর।

১৩৭ ও ১৪শ শতাকীতে ইব্ন ক্লন্সের ভাষাসক্ষর হিন্দু অনুবাদ করেন নেগল্সের অধিবাসী Jacob ben Abba Mari Anatoli, টলেডোর অধিবাসী Judah b. Solomon Cohon Lunel, Moses b. Tibbon, Samuel b. Tibbon, Shen b. Tob. b. Joseph b. Falaquera, Kalonymus b. Kalonymus ৷ ইব্ন ক্লশ্দ যেমন এরিস্টটলের ভাষা জেলেন, Bagnals-এর Levi b. Gerson-ও তেমন ইব্ন ক্লশ্সের ভাষা লেখেন। পাশ্চাডোর খৃস্টান দেশসমূহে Michael Scott এবং Hohenstaufen-এর Hermann ১২৩০ এবং ১২৪০ খৃস্টাবেশ ইবন ক্লশ্সের মূল ভারবীর এক ল্যাটিন অনুবাদ আরম্ভ করেন।

১৫শ শতাব্দীর শেষভাগে Niphus এবং Zimara পুরাতন অন্বাদসম্থের কিছু কিছু সংশোধন করেন। মূল হিন্দু হইতে তরজমা করেন ডণারতুসা-র Jacob Mantino, Abraham de Balmes এবং Verona-র অধিবাসী Giovanni Franceesco Burana. Niphus (১৪৯৫-১৪৯৭ খৃ.) এবং Juntos (১৫৫৩ খৃ.) ইবন রুশদের দুইটি উত্তম লাটিন অনুবাদ প্রস্তুত করেন।

প্রস্থাপ্ত ঃ (১) ইব্ন ক্রন্দ, ভালাফুড়'ড্-ভালাফুড ( কাররো ১৩০৩ হি.) , (২) মার্রাকুশী, আল-মু'জাব, ১৭৪ ; (৩) ইৰ্নু'ল-'আকাার, তাকমিলাঃ, পৃ. ২৬৯। (৪) ইবৃন আবী উসারবি'লাঃ, 'উষুনু'ল-আন্বাা', ২খ, ৭৫ ; (৫) ইব্নুল-'আযণরী, আল-বায়াানু'ল-মাগ'-রিব, ১খ, ১০৪; (৬) ইবন ফার্হ'ন, আদ-দীবাাজু'ল-মার্'হাৰ, ফাাস ১৩১৬ হি., ২৫৬: মিদর ১৩২৯ হি., ২৮৪ ; (৭) আল-মার্কারী, নাফ্হণ'ড্⊶ডাব, সূচী, (৮) ইবনু'ল-'ইমাদি, শাষণারাাছু'ৰ-∽ ষণহাব, ৪খ, ৩২০; (৯) M. J. Muller, Philosophic und Theologie des Averroes 'আরবী মাতান (text), মিউনিৰ ১৮৫৯ খু., জার্মান অনুবাদ, মিউনিখ ১৮৭৫ খু. ; (১০) Lasinio. Il Commento medio di Averroe alla Poetica di Aristotele ( 'আরবী ও হিন্দু, ইতালীয় ভাষার অনুবাদ ), পীসা ১৮৭২ খু. (১১) do, II Testo arabo del Commento medio di Averroe alla Retorica di Aristotele, Florenco 1878; A. C. 1 (53) J. Froudenthal and S. Frankel, Die durch Averroes erhaltenen Frogmente Alexanders Abh. der Kgl., in zur Metaphysik des Aristoteles in Abh. der Kgl. Akad, der Wiss. Zire Berlin 1884, (১७) किलाब ফালসাফাঃ, ইবন রুল্প (কাররো ১৬১৬ হি.); (১৪) M. Horton, Die Metaphysik der Avercoes nach dem Arabischen ubers, erlautert in Abh. zur philosophio und ubers . Gosch. No. 36 (Halle 1912); (Se) do, Die Hauptlehren des Averroes nach seiner Schrift Die Widerlegung des Gazali, Bonn 1913, (54) Leon Gauthier, La Theorie d' Ibn Rochd sur les Rapports do la Religion et de la Philosophie, Paris 1909: (59) Miguel Asin y Palacios, Averroismo teologico de Santo Tomas de Aquino, in Homenaje a. D. Francisco, Codera, p. 217: (5b) M. Worms, Die Lehre von der Anfangslosigkeit der welt bei den mittelalterlichen

arabischen Philosophen Abh. des Ibn Rosd uber das Problem der Weltschopfung in Beitr. Z. Gesch. der Philos. d. Mittelalters, Bacumker and Hertling, vol. iii, Munster 1900 A. c. : (35) Renan, Averroes et l'Averroisme, 3rd ed. (Paris 1866 A. C.); (30) Munk, Melanges de philosophie arabe et juive (Paris 1859), (28) another article in Dict. des sciences philosphiques by Frank, (22) A. F. Mchren. Etudes Sur la philosophie d'Averrois, concernant ses rapports avec celle d'Avicenne et de Gazzali, in Museon, vii; (30) Forget, Les philosophes arabes et la Philosophie scolastique (Brussels 1895), (38) T. W. Brown, Life and Legend of Michael Scott (Edinburgh 1897); (3e) do Boer, Die Widerspruche der Philosophie nach al-Gazzali und ihr Ausgleich durch Ibn Rosd (Starssb 1894), (34) Do. The History of Philosophy in Islam, (London 1903), (29) D. Macdonald, Development of Muslim Theology ( New York 1903 ), p. 255 প.; (২৮) আনতুণ ফারাহ; ইবৃন ক্লশদ ওয়া ফালসাফাতু হ, ( আল-ইসকান্দারিয়া: ১৯০৩ খু.) ; (33) Goldziher, Die islam u. jud. Philosophie, in Die Kultur der Gegenwart, vol. 1, ch. 5, p. 64 %.; (90) Brockelmann, 1, 164 9, with bibliography, Suppl., 1, 833; (95) Uberweg-Heinze, Grundriss der Geschichte der Philosophie, vol. 2, ch. 25; (93) A. G. Palencia, Historia de la Literatura Arabigo Espanola, Second Ed. p. 238, 248; (99) Encyclopaedia Britannica, Averroes, (৩৪) আল-বানাাহী, তা'রাখু কু'দ'া-তি'ল-আন্দালুস, পু. ১১১; (৩৫) তাহাাফুডু খডেয়াজাঃ যাাদাহ, কায়রো হইতে গণযাালীর তাহাাফুত ও ইব্ন রুশদের তাহাাফুতু'ত-তাহাাফুত-এর সহিত একরে মুলিত ; (৩৬) ইব্ন তার্মিয়াঃ, আর্রাদু 'এলো ফালসফোতি ইবন রুশ্দ, কায়রো ১৯১০ খু.; (৩৭) মাশ্ক: হ্বাসান খান, ইব্ন কুশ্দ ও ফাল্সাফা-ই-ইব্ন কুশ্দ, হায়দর্বাদ (দাঞ্চিণাতা) ১৯২৯, ইহা Renan-এর প্রছের উদ্ অনুবাদ, ঐ প্রছেরই ইংরাজী অনুবাদ, ডঃ নিশিকান্ত কৃত, হায়দরাবাদ (দাক্ষিণাত্য) ১৯১৬ খু. , (৩৮) শিবলী নু'মানী, আন-নাদ্ওয়া পরিকার ১৯০৫, মাঝাঞ্জি, আজিমগড় ১৯১৮ খু., মৃহণম্মদ সুনুস ফিরিসী মাহালী, ইব্ন রাশ্দ, আ'জ মগড় ১৩৪২ হি.।

B. Carra de vaux (দা.মা.ই.)/মৃহত্মদ রেয়াউর রহীম ইব্ন সা'দ ( ابن معل ) আবু 'আবদিল্লাহ্ মূহ'।ত্মাদ ইব্ন সা'দ ইব্ন মানী' আল-বাস্'রী আয-মূহরী, বানু হাালিম গোরের জনৈক মাওলা (আলিত) এবং আল-ওয়াাকি'দী-র সেকেটারীরাপে পরিচিত। ১৬৮/৭৮৪ সনে তাঁহার জন্ম এবং ২৩০/৮৪৫ সনে ৬২ বংসর বল্লসে তাঁহার মৃত্যু হয়। তিনি হ'াদীছ' অধায়ন করেন হলায়্ম, সুক্রান ইব্ন 'উলায়াঃ, আল-ওয়ালি ইব্ন মুসলিম এবং বিশেষভাবে মূহ'।ত্মাদ ইব্ন আল-ওয়াকি'দী প্রমুখের নিকট। আবু বাক্র ইব্ন আবি'দ-দুন্রাা ও অন্যান্য মুহ্াদিছ' তাঁহার নিকট হইতে হ'াদীছ' গ্রহণ করেন। তাঁহার

মহাগ্ৰছ কিভাাৰ্'ভ-ভণৰাক'ণ্ড (আল-কুৰ্রা অৰ্থাৎ বৃহৎ) বিখ্যাত। ইহাতে তিনি বিভিন্ন দ্রেণীর (طُبِقُات) বেচকের অর্থাৎ হযরত (স')-এর তাঁহার স'াহণাবীদের এবং ভাঁ**হার** সময় পর্যন্ত খলীফাদের ইতিহাস লিপিবত করিয়াছেন। তাঁহার রুহত্তর তণবাৰুণাত ছাড়াও ইবন খাল্লিকানেও হণাজ্জী খালীফাঃ ভাঁষার ক্ষতর ভাষাকণাত (কিতাাব্'ত্'-ভাষাকণাতু'স্'-সু'স'রাা ) গ্রহের কথাও উল্লেখ করিয়াছেন। ফিহ্রিস্তের লেখক কর্তৃক বণিও সা'দ-এর **বিভাবে আম্বাক্র'ন-নাবী সভ্**বত মৃতত পুস্তক নহে, বরং হ্যক্ত (স')-এর **ভাবনী সম্বরিত কিতা।**'বৃত'-ত'বাাক'াতেরই প্রথম **খ**ভ। সমত্র প্রস্থানা সুপ্রিত হইয়াছে এই শিরোনামে: Ibn Sa\*d, Biographien Muhammeds, seiner Gefahrten und der Spateren Trager des Islams bis zum Jahre 230 der Flucht, im vereinmit C. Brockelmann, J. Horovitz. J. Lippert, B. Meissner, E. Mittwoch, F. Schwally und K. Zettersteen, herausgegeben von Ed. Sachau, Leyden 1904-1928 (vol. i. viii. 1904-1917 vol. ix. (indices), 1921, 1928, 1940);

মন্ত্রা (১) ফিহ্রিড, গৃ. ১৯; (২) যাহাবী, তাষ্ কিরাঃ, Tab. viii., No. 14 (vol. ii. 13), (৩) ইব্ন হাজিকাান, সংখ্যা ৬৫৬; (৪) Wustenfeld, Geschichtschreiber, No. 53; (৫) Brockelmann, GAL, i. 142 প., (৬) Loth. Das Classenbuch Ibn Sa'd, Habilitationsschrift, Leipzig 1869; (৭) তু. Wustenfeld, in ZDMG, iv. (1850), p. 187, and Loth, ibid., xxiii (1869), p. 593; (৮) Sachau, Einleitung Zu Ibn Saad, Vol. iii./i.

E. Millwoch (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের ইব্ন সীনা (১৯৯৮ টা) ভাঁহার পূর্ণনাম আৰু 'আলী আল-হ'সায়ন ইবন 'আব্দিলাহ ইব্ন সীনাা, লাডীনে Avicenna এবং হিশু ভাষায় Aven Sina নামে তিনি পরিচিত। ফুরোপে অধনা 'ইবন সীনাা' নামের প্রচলন হইতেছে। তিনি স্ববিদ্যায় পারদণী দার্শনিক, চিকিৎসক, গাণিতিক ও জ্যোতিবিদ এবং মুসলিম জগতের একজন বিখ্যাত বিভানী ছিলেন, প্রাচ্যে তিনি ষথার্থভাবে "আশ-শারখু'র রাঈস" বা প্রধান শার্থ নামে অমর হইয়া আছেন। তিনি পৃথিবীর সকল জাতির, সকল দেশের এবং সকল যুগের প্রসিদ্ধ **ভানী ও ভণীগণের অন্যতম। ইব্ন আবী উস**ায়বি<sup>\*</sup>আঃ-র বৰ্ণনানুষাৱে ( ত'াবাকণাতু'ল-আতি'ববাা', Ed. A. Muller, ২খ, ২ ইত্যাদি ) ইব্ন সীনার পিতা 'আবদুরাহে "মাা-ওরাা'উ'ন্-নাহার"-এর সামোনী আমীর ২য় নুহে র সময়ে (৯৭৬-৯৯৭ খু.) নিজ প্রিয় জন্মভূমি বাল্খ হইতে বুখারো-য় আসেন, এবং এক উচ্চ-পদে নিষ্ত হন। কিও কিছুদিন পরে রাজহ বিভাগের একটি পদে নিষ্কু করিয়া তাঁহাকে ধারামশীন-এ প্রেরণ করা হয়। ইহারই নিকটবতী আফ্শানাঃ নামক গ্রামে তিনি বিবাহ করেন এবং এখানেই সংক্ষার ৩৭০/আগস্ট ৯৮০ সনে ইবন সীনাার জন্ম হয়। ছয় বৎসর বয়সে তিনি পিতার সহিত বুখাারায় পৌছেন এবং সেখানে তাঁহার শিক্ষা গুরু হয়। দশ বৎসর বয়সে তিনি কু'রআন মুখছ করেন। তৎপর বিভিন্ন শিক্ষকের নিকট ফিক্'হ ও কালামি শিক্ষা করেন। ইহার প্রেই তিনি সাহিত্য অধ্যয়ন করিয়াছিলেন। বিভিন্ন বিদ্যার প্রতি তাঁহার অনুরাণ সৃষ্টি হয় ইসমাা'ঈলীপণের সহিত মেলামেশার ফলে ইস্মা।'ইলীগণ তাঁহার পিতার নিকট প্রায়ই যাতায়াত করি-ভেন। আমা ও বুদ্ধি সম্ভলে তিনি তাঁহাদের আলোচনা মারা প্রভাবাদিবত হইয়াছিলেন কিনা ইহা ডিল্ল কথা। ন্যায়-দর্শন, জ্যামিতি, জ্যোতিক বিভান (কিতাৰে'ল-মাজিস্ত ী শেষ পাঠ পর্ম্বর ) তিনি 'আব্দুল্লাফ্ নাতিলী-র নিকট শিক্ষা করেন। ইনি ঘটনাক্রমে **বুখারায় আ**সেন এবং ভাঁহার পিতার নিকট অবস্থান করেন। ছাছের মানসিক বৃত্তি এত শুন্ত বিকাশ লাভ করিতে থাকে যে, তিনি অভদিনেই শিক্ষককৈ ছাড়াইয়া যান। এই সময়ে তিনি পদার্থ-বিদ্যা, অধিবিদ্যা এবং চিকিৎসাবিভান অধ্যয়ন করিতেছিলেন। শেষোক বিকানে তিনি অল সময়ে বিশেষ ব্যুৎপতি লাভ করেন এবং চিকিৎসা কার্যে অভিজ্ঞতা ও পর্যবেক্ষণের সাহায্যে লখ্য জানের পরিপূর্ণতা সাধন করেন। কথিত আছে যে, যথন চিকিৎসাবিদ্যার অন্তিত্ব ছিল না, তখন হিপোক্রেটিস ইহা স্থিট করেন ; যখন ইহা মরিয়া পিয়াছিল, তখন পালেন ইহাকে পুনক্লজীবিত করেন। যখন ইহা বিক্ষি এবং বিক্ষিণ্ড হইয়া পড়ে, তখন আর্-রাষী ইহাকে সুস্বৈদ্ধ করেন , ইহা অসম্পূর্ণ ছিল, ইব্ন সীনা। ইহাকে পরিপূর্ণতা দান করেন। আঠার বৎসর বয়স পর্যন্ত তিনি দিবারাদ্র লেখাপড়ায় ব্যাপৃত থাকিতেন। নিদাকর্ষণ অধ্যয়নে ব্যাঘাত না ঘটায় তজ্জন্য তিনি নিদ্রাপ্রতিরোধক কিছু পান করিতেন। নিপ্রিত অবস্থায়ও তাঁহার মনে নানা প্রক্রের উদয় হইত, এমন কি কোন কোন প্রশ্নের সমাধান নিলার মধ্যেই হইয়া যাইত। চেল্টা সত্ত্বে তিনি প্রথমে দর্শন-শাস্ত বুঝিতে পারেন নাই। পুনঃ পুনঃ এরিস্টটল পাঠ করিয়াও ইহা তাঁহার বোধগমা হইল না। অবলেখে একদিন এক ব্যক্তির পরামর্শে তিনি ফ্লারাবীর একখানি পুস্তক (আল-ইবাানাঃ) নীলামে ক্লয় করেন ৷ ইহা হইতেই তিনি সমস্ত বিষয়টি পরিপূর্ণভাবে বুঝিতে পারিলেন। ইহাতে ইব্ন সীনারে এত আনন্দ হইল যে, তিনি আল্লাহ্র উদেশ্যে কৃতজ্ঞতাভাপক সিজ্পাঃ করিলেন।

১৬-১৮ বংসর বয়সে ইব্ন সীনাা বুখারা-র শাসনকর্তা নুহা ইব্ন মানসুরের চিকিৎসায় পূর্ণ সাফল্য অর্জন করেন এবং এই সুয়ে তিনি বাদশাহী প্রছাগারের প্রছাগারিক নিমুক্ত হন। এখানে তিনি তাঁহার অতুলনীয় শম্তিশক্তি, বুদ্ধিমতা ও বোধশক্তির সাহায়ে বিদ্যার্জনে উয়তি করিতে থাকেন। কিন্তু তাঁহার এই নিক্রেপে ও নিশ্তিত্ব দিনভালির অবসান ঘটিল। তাঁহার গিতার মৃত্যুকালে তাঁহার বয়স ছিল বিশ বংসর। ইহার কিছুদিন পরে বুখারার সামাানী শাসনকর্তারও মৃত্যু হয়। ইব্ন সীনাা জীবনের ঘার সক্ষটমর অধ্যায়ের সম্মুখীন হইলেন। বুখারার শাসনকর্তার মৃত্যুতে যে রাজনৈতিক গোল্যাগের সূত্রপাত হয় ইহার ফলে ইব্ন সীনাা বুখারা ত্যাপ করেন।

১০০১খ্. অব্দে তিনি খাওয়ায়িষ্ম গৌছেন। সেখানে তিনি 'আলী ইব্ন মা'মুনের দরবারে আৰু রায়হ'াান আল-বেরানী, আনু নাস'র আল-'ইরাকি'ী এবং আৰু সা'ঈদ আবু'ল-খায়্র প্রমুখ 'আালিম ও সুফীর সহিত সাক্ষাৎ করার সুযোগ লাভ করেন। কিছুদিন খাওয়ারিষ্ম অবস্থান করার পর তিনি 'ইরাকি'-ই-'আজাম-এর দিকে রওয়ানা হন। কিছু প্রচলিত ধনীর মতের বিপরীত মত্বাদ প্রকাশের কারণে তিনি পাযনীর সুলতান মাহ'মুদের ভয়ে এই-ধানেও বেশী দিন অবস্থান করেন নাই, প্রাণভ্তরে জুরজান্-এ প্রহান হরেন (১০০৯ খৃ.)। সেইখানে তিনি অতি শীলু এক নৃতন সংক্ষর করলে গড়িলেন। ১০১৫ খু. সান জুরজান হইতে ''রাল'- র যায়াকালে, দায়লাম-এ বুওয়ায়্হ (১১০) রাজত্বের অবসানে

যে সমত্ত কুল্ল কুল্ল রাজ্যের উৎপত্তি হইরাছিল—সেই অঞ্চলে অনেক কণ্ট ভোগ করেন। এই সমত্তে তিনি কখনও মন্ত্রী, কখনও দার্শনিক, কখনও চিকিৎসক এবং কখনও বা উপদেশ্টার কার্য করিতেন, আবার কখনও তাঁহাকে রাজনীতিমূলক অপরাধীরূপে পণ্য করা হইত। ১০২২ খৃণ্টাপের প্রার্ভে তিনি আমীর 'আলাাউ'দ্-দাওলাঃ আবু জা'ফার মুরু ১০-এর সাহোষ্য লাভ করেন। ইনি রাধীন চিত্তা ও মতবাদের পোষক এবং ভানী ব্যক্তি হিলেন। ইব্ন সীনাকে ইনি সর্বদা নিজের নিকটে রাখিতেন। এই সমত্তে ইব্ন সীনাক অসুছ হইয়া পড়েন এবং অসুছ অবহাতেই কুল ও দুর্বল স্করীরে ইস্কাহান প্রত্যাবর্তন করেন। সেখানে দ্লাত তাঁহার অবস্থার ক্রমাকনতি বজ্ল হইল, কিন্তু কিনু পরে যখন তিনি আবার 'আলাা'উ'দ্-দাওলা—র সহিত হামাদান যান্ত্রা করিলেন তখন তাঁহার প্রাতন ল্ল বেদনা তীব্রভাবে তাঁহাকে আক্রমণ করিল। ফলে তিনি ৪ রামাদানি, ৪২৮/২১ জুন, ১০৩৭ খৃণ্টাব্দে ইন্তিকাল করেন। হামাদানে তাঁহার কবর এখনও বিদ্যমান আছে।

ইব্ন সীনাার রচনা কার্যের আরম্ভ যদিও অল বয়সে হইয়ার্ছিন, তথাপি জুর্জান, হামাদান ও ইস্ফাহানের লাহী দরবারেই তাঁহার রচনাশক্তি পূর্ণ পরিপতি লাভ করে। আবার যখন তাঁহার কর্মবাজ জীবন গুরু হইল, তখন ভ্রমণ ও প্রবাস সজ্বেও তিনি নিজের রহণ পুস্তকসমূহের সারসংক্ষেপ এবং কয়েকটি বিভিন্ন প্রবন্ধ রচনা করিতে থাকেন। তাঁহার দৃশ্টি এত সামপ্রিক, তাঁহার ক্ষনা এত ব্যাপক, শিল্ল ও বিভানে তাঁহার দক্ষতা এত পরিপূর্ণ ও পভীর ছিল যে, পরবর্তী কয়েক শতাব্দী পর্যন্ত ভান-বিভানের সমপ্র ব্যবহাপনা তাঁহারই নিদিশ্ট পথে চলিয়াছিল।

রচনাবলী ঃ ইব্ন সীনাা-র রচনাবলী গদা এবং গদা উভয়েই অনেক, অধিকাংশ 'আর্থীতে এবং কিছু ফার্সীতে। **আশ-শিক্ষা**' অল্ল বয়সের রচনা হইলেও নিভান্ত ব্যাপক প্রকৃতির। ইহার করেক খণ্ড মুল্লিত হইয়াছে (লিখো হাপা, তেহ্রান ১৩০৩ হি.), কোন কোন খণ্ডের অনুবাদ লাতীনে আছে—( Pavia ১৪৯০ ৰ্. (?): ডেনিস ১৫৪৬ খু. , Halle ১৯০৭ খু.)। ইহাতে তিনি সমন্ত দৰ্শন, ন্যায়শাস্ত্র এবং অধিবিদ্যার উপর লেখনী চালনা করিয়াছেন। অতপর আন্-নাজাত-–ইহার এক অংশ নিতা**ত সংক্রিণ্ড এবং এ**ক অংশ আশ্-শিফাা' হইতে সংক্রিত (রোম ১৫১৩ খু., মিসর ১৩৩১ হি.)। জীবনের শেষ ভাগে তাঁহার দার্শনিক চিন্তার সংশোধনের পর তিনি আল-ইশারাত ওয়া'ড-তান্**বীহাতে সুত্তক** রচনা করেন ( মুল্লে J. Forget, ফরাসী জনুবাদসহ, Le Livre des theoremos et des avertissuments., ৰাইতেৰ ১৮৯২ খৃ.) ৷ ইহার এক অংশ "আল-আন্যাতু'ছ-ছপলাছণ'ল-আৰিয়াঃ মিন'ল-ইশাারাতে ওয়া'ত্-তান্বী**হাতে" নাৰে ফরাসী ভরভাষাস**হ **লাইডেনে** ১৮৯১ খু. প্ৰকাশিত এবং মীখাশ্ৰেছ ইৰ্ন ছাত্ৰ্যা কৰ্তৃক মুদ্ৰিত হইয়াছে।

বিভিন্ন পতিত আৰ-ইশারাহতর চীকা লিখিয়াছেন, যেমন
(১) ফাল্রু'দ-দীন আর-রাষীঃ লুবাবু'ল্-ইশারাত নামে ইনি এক
সারসংক্ষেপ লিখিয়াছেন; (২) নাস' রি 'দ-দীন ভূ'সীঃ হ'ারু মূশ্কিলাভি'ল-ইশারাত; (৩) কু'ভ্'বু'দ-দীন আর-রাষী আভ-তাহ'ভাানীঃ আল-মূহ'াকিমাত, ইহাতে তিনি রাষী এবং ভূ'সীর রচনার
বিচার-বিবেচনা করিয়াছেন; (৪) যাগ্রু'দ-দীন মূহশ্ম্মাদ আস্'লাদ,
তিনিও প্রথমোজ দুইজন ভাষাকারের পুত্কের সমালোচনা লিখিয়া-

ছেত্র। (৫) ইব্ন কার্যাল গালো, ইনি বাদ্রু'দ-দীনের সমালোচনার উদর একট টিকা বিশিয়াহেন। (৬) মার্যা জান শার্যায়া, ইনি ভূমীয় ভাজের উদর একথানি টাকা বিশিয়াহেন। (৭) সিরাাজু'দ-দীন আব্দুল্দ। (৮) বুর্ছাানু'দ-দীন নাসাফী। (১) ইব্ন কামুনাঃ (১০) রাফ্টুদ-দীন আল-জীনী। ইহার পর আমার 'আলাা'উ'দ-দাভ্যা-র মহিত সম্রীতি হেতু ইব্ন সীনা। হি'ক্মাত-ই-'আলাাই বা লাভ্য আরা-ই-'আলাাই লিখেন। তাঁহার আর একটি পুস্তক আর-হিলালাঃ ইসলামী চিভাধারার ইতিহাসে বিশেষ গুরুত্ব লাভ করিয়াছে। ইত্তে ন্যালাভ্র, পদার্থবিদ্যা এবং অধ্যাত্মবিদ্যার আলোচনা করা ক্রিয়াছে। ইহার ভাষা ও টাকা প্রপন্ননে বিভিন্ন লেখক লেখনী চালনা করিয়াছেন। আরা-হিদ্যায়া-তে ইব্ন সীনারে করেকটি ফারসী কবিতাও আহে।

চিকিৎসাবিভানে তাঁহার প্রসিদ্ধ পুত্তক "আল-কণানুন কি'ভ্--টি'বৃব" অথবা সংক্ষেপে "আব-ক'ানুন' চিকিৎসা সং<del>ক্রাভ ভা</del>নের একটি রুধৎ, ব্যাপক এবং উচ্চ মর্মাদাসন্দর্ম পরিপত রচনা। ইহাতে প্রাচীন ও সমসাময়িক চিকিৎসাবিভান বিষয়ে ইসরামী জামরে লংখ **ভান অতার পরিলম সংকারে সুমুখলভাবে লিপিবছ করা হইয়া**ছে। এই স্বারণেই এই পুস্তক একালের পর প্যালেন, রাাষী এবং 'আলী **ইবৃন 'আব্বাদের রচনাবলী**র ব্যবহার পরিত্য<del>ক্ত হ</del>ইয়াছে। <del>ও</del>ধু ইহাই নহে, প্রাচ্য-প্রতীচে।র সর্বগ্রই পরবর্তী হয় শত বংসর অর্থাৎ সশ্তদশ শতক পর্যন্ত চিকিৎসা-বিভানের অধ্যাপনা কণান্নের ভিত্তিতেই হইত। প্রাচীন চিকিৎসাবিজ্ঞানের চরমোয়তি গালে-নের মাধ্যমে হইরাছিল , কিন্ত ইব্ন সীনাা গালেনকেও জতি-ঞ্ম করিয়া পিয়াছেন। খুঁটিনাটি বিষয়ের আলোচনায় ইব্ন সীনা। বে সূজ্মদৃশ্টির পরিচয় দিয়াছেন, তাহার অনুমান ইহা হইতেই **করা যায় যে,** তিনি "বেদনা"-র পনরটি কারণ বর্ণনা করিয়া-ছেন। চক্ষুর আবরপের প্রদাহ বর্ণনায় তিনি মধ্যস্থিত এবং পার্ছছ **আবরণের মধ্যে পার্থকা নির্দেশ করিয়াছেন। তিনি বলেন যে,** ক্ষরেপে একটি সংক্রামক ব্যাধি এবং এই রোগের বিস্তারে বাতাস ও পানির প্রভাব ধুব বেশী। চর্মরোগের যথায়থ বর্ণনা দেওয়া ৰাডীত তিনি ধাতুসত পীড়া এবং ধাতুপত বিকৃতি, লায়বিক উপসর্গ—এমন কি প্রেমজনিত পীড়াও বিশদভাবে আলোচনা করি-রাছেন। তিনি মানসিক ও পীড়াগত তথ্যের নিদান নিরূপণ ও উহার বিরেষণ করেন। ইহাতেই মনোবিশ্লেষণের (psychoanalysis) ওরু হয়। ভেষজ এবাওণ বিষয়ে তিনি ঔহধসমূহের ষ**ষার্থ তত্ত্ব** এবং ভেষজবিদ্যায় অনুসরণীয় পদ্ধতিসমূহের একটি নকা তৈরার করিয়াছেন।

Venico ১৪৮e, श्यिक बन्दास, Neples ১৪৯১-১৪৯२ व्.।

অনেকে সমগ্রভাবে এই দুভকের অথবা ইহার বিশেষ ক্ষিক্ষ অংশের টীকা ও সার সংক্ষেপ প্রণয়ন করিয়াছেন; যেমন (১) हैरन्'न-नात्रीष्ट्र, (२) काश्क्र'म-मीन खात्र-त्राायी, (७) कू'ख्'वू'म-मीन মাহ মৃদ, (৪) কুত্বু দ-দীন ইব্রাহীম, (৫) সা'আদুলাহ্, (৬) আল-'ঈলাকি'ী, (৭) আল-মুওয়াক্ফাক' আস্-সা।মিরী, (৮) ইৰ্ন খাত ীৰ, (১) নাজমু'দ-দীন ইৰ্ন আল-মিনফাাৰ, (১০) ইবনু'ল-'আারিমাঃ, (১১) ইবনু'র-কু'ফ্, (১২) আস-সাদীদ কাষ্রনী, (১৩) ইবনু'ল-'আরাব মিস্'রী, (১৪) আর-'আমিলী, (১৫) দাা'উদ আন-ড'াকী, ইনি সংছেপিড কুশানুনও প্রকাশ করেন। (১৬) ভাল-भूकिन्मी, (১৭) ब्राकी है पनमीन काराती, (১৮) नावक् पनमीन बाज्जी, (১৯) हेव्न खाब-बावृतो, (२०) काबबु'ल-मीन हेवनु'म्-जाा'खााछी, (२১) ইবৃন ভাষী; (২২) ভাকার ভাষী বাহোর, শার্হ: ক'নিনুন বু'লালী সীন্যা এবং চীকা, কগুরতাত্লা ১৮৮৭ খৃ., (২৩) খাও-য়াালাঃ রিদওয়ান আহ্ খাদ, শারুহ ওয়া তর্জমাঃ, লাহোর ১৯৫৩ গু.. চিকিৎসাৰিভানে ইব্ন সীনাার দিতীয় পুথকের নাম আল-আদ্-বি য়াতু'ল-কণল্বিয়্যাঃ, কল্সী রিষ্'আত বিলগে (Bilge) তুকী ভাষায় ইহার অনুবাদ করিয়াছেন যাহা 'আরবী মূলসহ ইব্ন সীনাার নবম শতবাষিকীতে স্মৃতিপুস্তক হিসাবে প্রকাশিত হইয়াছে। নাশুআত 'উমার ইরদিলিন (Irdelp) ইহার উপক্রমণিকা লিখিয়াছেন।

জামিতির প্রতি ইব্ন সীনাার অংকর্মণ ছিল প্রধানত দর্শন-মূলক। তদুপরি তিনি কয়েকটি সমস্যার উপর মনোনিবেশ করেন এবং ইউক্লিড-এর অনুবাদও করেন। রিসাালাতু'ব-ষাওরারা। (رسالية الزوايا) পাঠে জানা যায় যে, তাঁহার অন্তরে পরমাপুর (Atom) ধারণাও বিদামান ছিল। জ্যোতিক বিদ্যায়ও তাঁহার বিশেষ ভান ছিল। তিনি কয়েকটি জ্যোতিছ-বীক্ষণাগার ছাপন ছাড়াও হামাদানে কয়েকটি মান-মন্দিরও নির্মাণ করাইয়াছিলেন। ইব্ন সীনাার এই বিদ্যার প্রতি এত অনুরাগ ছিল যে, শেষ বয়সে তিনি পতিশীল পরিমাপ যত্তের (Vehnior) ন্যায় একটি হত্তও আবিষ্কার করেন যেন যাত্রিক সংযোজন নিখুতভাবে হইতে থাকে। পদার্থবিদ্যায় তিনি গতি, মিলন, শক্তি, শুন্যতা, অসীমতা, আলোক ও উডাপ সম্বন্ধে পূর্ণ আবোচনা করেন। তিনি বলেন যে, আবোক-অনু-ভূতির কারণ **ষদি আলোক-কেন্ত** হইতে আলোক কণা বিচ্ছুরণ হেতু হয় তবে আলোকের গতি সসীম থাকিবে। ইব্ন সীনা। निमिन्छे ७ अत्रवाह बारबाहना । विन्येत हो विन्येत हो विन्येत हो विन्येत विभिन्ने अञ्चलका विभ নামক প্রছে তিনি সদার্থবিদ্যা বিষয়ক বিভিন্ন সমস্যার পৃথক পৃথক আলোচনা করিয়াছেন। এই সংগ্রহটিতে নিম্নলিখিত প্রবক্ষগুলি আছে ঃ

في الأجرام (২) (পদার্থবিদ্যা সম্বন্ধ): (২) في الطبيعيات (১) السماوية أي القرة (৩) ( নভোমগুলীর পদার্থসমূহ সম্বন্ধ ) (৩) أن القرة (৩) ( মানবীর র্ডিসমূহ এবং ইহাদের সম্বন্ধ); (৫) কিভাাবু'ল-হ'দূদ ( সীমা-নির্দেশক বিষরে ); (৫) ক্রী আক্-সামি'ল-'উলু মি'ল-'আক্-লিয়াঃ (চিভামূলক বিদ্যাসমূহের শ্রেণীবিভাগ সম্বন্ধ), ইহার জন্য নাম তাকণাসীমু'ল-হি'ক্মাঃ ওরা'ল-'উলুম (ভান-বিভানের শ্রেণীবিভাগ); (৬) ক্রী ইহ'বাাতি'ন-বুকুরাাঃ (নবী প্রেরণের সভ্যতা সম্বন্ধ ); (৭) মির্কুরাাঃ (নবী প্রেরণের সভ্যতা সম্বন্ধ ); (২) ক্রিক্রাাঃ (ম্বাহিদ্য ) (৮) ক্রিক্র-আহ্বাহণ (ছভি সম্বন্ধ); (১) ক্রি'ল-আহ্লাকে (নীভিশার)।

আশ-শিক্ষা' পুতকের সঙ্গীত সম্বন্ধীর অংশটি কারানী অপেকা ট্রুত্তর। ওধু তাহাই নহে, সমসাম্বিক পাশ্চাত্য দেশসমূহ এই কিন্তের যাহা কিছু জান লাভ করিয়াছিল, ইহা তাহা অপেকাও উন্নত-তর। তিনি তাল-মান-লয় ইত্যাদির আলোচনা করিয়াছেন। ইহা হইতে সুর-সঙ্গীতের অসাধারণ উন্নতি সাধিত ইইরাছে। এই স্বে ইব্ন সীনাা আরও করেকটি ইঙ্গিত করিয়াছেন এবং সুর-লহরীর বিশ্ব আলোচনা করিয়াছেন।

ভিনি বলেন যে, ধাতুসমূহের পরস্পর রূপান্তরকরণ সন্তব নহে, কারণ ইহারা মূলত বিভিন্ন। মনে হয়, তিনি যেন ধাতুর রাসায়নিক প্রক্রিয়ায় বিশ্বাসী ছিলেন না । তাঁহারই প্রবন্ধ অনজি (খনিজ পদার্থসমূহ) ১৩শ শতাব্দী পর্যন্ত যুরোপে ভূ-তভ্বিষয়ক ধান-ধারণার একমান্র উৎস ছিল [رسطو প্রবং (১) ভাহার নামে প্রচলিত كتاب العناصر (২) ইহার লেখক কোন ৰুসলমান হইতে পারেন, যাঁহার অনুবাদ 'আরবী হইতে লাতীন ভাষায় হইয়াছে, এই দুই গ্ৰন্থ ছাড়া ]। তিনি জীবান্ম (fossil) সম্বন্ধেও লিখিয়াছেন এবং পাহাড়-পর্বতের গঠন প্রপালী বিশদভাবে বর্ণনা করিয়াছেন। এই সমত্ত বিষয়ে ইব্ন সীনারে অধিকাংশ প্রবন্ধ ষাহাতে পারিভাষিক 'আরবী নামগুলির ( সংভার সহিত ) লাতীন ভাষার তরজমা রহিয়াছে, গ্রীক পবিতগণের নামের সহিত সম্পবিত হইয়াছে, অথচ ঐ সমন্ত ইব্ন সীনাং-রই রচনাবিশেষ। তিনি ভা:নর বা চিভাস্তক টেণীৰিভাগ এইরগ করিয়াছেন : (১) نظرى বা চিভাস্তক ( ইহার অধিকতর শাখা ইন্দিয়গ্রাহা বস্তু হুইতে অতীন্দ্রিয় বস্তুর দিকে भयनगोल; यथा-- भगार्थितना, जाभिष्ठि अत्रः अधिविना।) । (२) ্রাবহারিক ( নীতিবিদ্যা, পার্হস্থা-বিঙান, অর্থনীতি, রাজনীতি)। উপাদান ও আংকার হিলাবে অনা এক দৃশ্টিডলী অনুযায়ী জানের শ্রেপীবিভাগ, যথা—(১) উক্কবিদ্যা ( العلوم العالية ) সমূহ , (২) নিজ্নবিদ্যা (العلوم السافلة) সমূহ এবং (৩) মধ্য-বিদ্যা ) সমূহ। এই বিডাগে উচ্চ-বিদ্যা বা অধিবিদ্যা-একে অনা হইতে ভিন্ন, পদার্থবিদ্যায় ইহা পরন্সর সম্পর্কিত, আর কোন কোন বিদ্যায় ইহারা পৃথক অথবা পৃথক নয়ও। নাজ1রী ভানের আর এক প্রকার ত্রেণীবিভাগ হইল : (১) পদার্থ বিদ্যা সম্বন্ধীয় ভান অর্থাৎ ঐ সমস্ত বিষয়ের ভান যাহা গতি এবং পরিবর্তনের অধীনঃ (২) গাণিতিক ভান যাহাতে পরিবর্তন এবং গতিকে বর-সমূহ হইতে বিচ্ছিল্ল করা যায়। উচ্চ ভান এমন সমস্ত বিষয়ের সহিত সম্পকিত যাহা ব্যাখ্যার উর্ফো ।

ইব্ন সীনার চিভাধারার মাধ্যমে মধ্যযুগীয় দর্শন ইহার বিকাশের শীর্ষবিশ্তে পৌছিয়াছিল। ধদিও ইব্ন সীনাা প্রায়শই এরিস্টেটনীয় মতবাদসমূহকে বহাল রাখিয়াছিলেন, তথাপি তাঁহার দর্শনে আফ্লাাতু নী ও নব্য-আফলাাতু নী ( Platonic and Neo-Platonic ) উপাদানসমূহের সংমিল্রপও রহিয়াছে। তিনি প্রকৃতপক্ষে একজন মুক্তচিত্ত অনুসন্ধান-প্রয়াসী দার্শনিক ছিলেন যিনি সম্সামন্তিক সমন্ত দার্শনিক সম্প্রদায়ভালির দৃশ্ভিত্তসীকে সম্পুথে রাখিয়া, বিশেষত ইসলামী অধ্যাখবাদের প্রেক্তিতে নিজয় বতত্ত একটি চিভাধারা উভাবন করিয়াছিলেন। তিনি নিজ চিভাগ্রস্ত মতামত অত্যন্ত বিশদভাবে বার বার অতি দৃহতার সহিত্য ব্যক্ত করিয়াছেন। এইভলি বোধগম্য হওয়া দুরাহ। তাঁহার প্রতিপাদাভলি দুর্বোধ্য হইলেও এফন নহে যে, আমরা এইভলি সমাক্ ভাত হইতে পারি না।

ইব্ন সীনাার দশ্ন

वा नाप्रामाखं ३ अदिन्हेहेत्वत नप्रत देव्न शैनावि अभूपत्र রচনার প্রারভও হ**ট্যাহে ন্যায়শাত্র হট্**তে। **ইব্রাহীয় মাক্**ণদূর মনে কল্পেন যে, দর্শনে তিনি এরিস্টটন অপেকাও অধিকতর অন্তসর হইয়াছেন । বরং তাঁহার দর্শন এক হিসাবে নৃতন নামের **অ**প্রদৃত। তিনি বলেন, মান্তি ক' একটি চিন্তামূলক নিভ ( المبنعة النظرية ), रेशात काज रहेल مقيقت برهان अवर مقيقت صد अवर مقيقت برهان সংভা এবং সঠিক এমাণ পর্যন্ত দার্শনি**ককে গৌছান ; কারৰ যে কো**ন প্রকারের ভানই হউক না কেন, তাহা হয় কেশু অর্থাৎ নিছক ধারণা হইবে অথবা হইবে تمدين (তাসদীক ) অর্থাৎ পূর্ণ অর্থচাপক বিরত সিদ্ধান্ত। তাস'দীক'-এর মাধ্যম হইল কি'রাাস (সাদৃশাৰুক্ত)। ইহা সঠিক হইতে পারে, বেঠিকও হইতে **পারে অথবা দৃশ্যত সঠিক** হইতে পারে। এই প্রসঙ্গে <del>শব্দসমূহের তাৎপর্য নির্ণয় প্রয়োজনীয়।</del> এইজনা তিনি সম্বোধনমূলক (خطابي ), বিরোধমূলক (جلل ), বিল্লান্তিমূলক (مفالطة) এবং কুভর্কমূলক (مفالطة) Sophistry) এমাণ প্রয়োগ পছতিসমূহের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে শব্দসমূহকে مفرد এবং अरे पूरे क्षात्र विकक्ष कित्रश्लाह्य । مفرد पूरे क्षकात्रव क जामश्चिक (کلی) अवर जारनिक (جزئی) , जामश्चिक अविनि নব্দে গঠিত, তবু ইহা ব্যাপক অর্থবোধক। আরু আংশিক কেবলমার একটি অর্থবোধক। সংযুক্ত শব্দ যদিও কয়েকটি গদ লইয়া গঠিত হয় তবু ইহা **একটি অর্থই প্রকাশ করে**।

والله الهجارة (الهجارة والكاله - والكاله -

্রী-এর সমাবেদ থাকে, বেমন "ওছতা", ইহার থধ্যে দুধ এবং अर्था क्रे के नामिक कारह। कार्यात अर्फाक वर्ष रहाय रहेर्व عون प्रवेश নিজ প্রকৃত জবহার বিদ্যমান থাকিংব, অথবা মনের মধ্যে কার্রনিক আকারে থাকিবে, অথবা থাকিবে ঐ সমস্ত শব্দসমূহে বা লিখিত কথাসবৃহে বেইগুলি উহাকেই নিদিল্ট করে। ইন্ট্রের বর্ণনায় ভিনি বৰিষাহেন যে, উহা দুইটি বন্তর মধ্যে সম্বন্ধনির্দেশক প্রতিভা। ومطلق ) অভিত্ ভাগন ( مطلق ) অভিত্ ভাগন করাহয় এবং শর্ডযুক্ত প্রতিজা (قمنية شرطية) দারা উহার শর্ড-সাপেক্ষ বা সীমাবদ্ধ হওয়া বুঝায়। শর্চ সাপেক্ষ قُمُرِيَّ হয় بتعيلُ হ হইবে অথবা ক্রিক্টে হইবে। যখন ইহা দারা এ:কর সহিত অন্যের সন্পর্কের ছিভি ( بنجاب ) সূচিত হয় তখন ইহাকে متميلة বলা হয়, ইহার বিপরীত হইলে অধাৎ সম্পর্কের বিক্সেদ (سلب) বুরাইলে वला रहेरव ؛ إيجاب पूरे वतुत्र मध्या अग्रह्म विक्रित تعلما করে এবং سلب ইহার বিগরীত, ইভ্যাদি। ইব্ন সীনাা <del>আন-নাজাত</del> সুস্থকে মানা প্রকার কিন্তু সম্বন্ধে বিভারিত অল্পেচনা করিয়াছেন ষাহা আজ পৰ্যত ইসৰামী ন্যায়নাজের পুড কসমূহে একটি গুরুত্পূর্ণ আলেচ্য বিষয় হইয়া রহিয়াছে।

المادة المادة الواجبة (المادة الواجبة (المادة الواجبة (المادة الواجبة (المادة الواجبة (المادة المادة المادة المادة المادة المادة المادة المادة المادة المادة الممكنة (المادة الممكنة الممكنة الممكنة (المادة الممكنة الممكن

ন্ধ্--এর বিবেচনার-নিক্-এর বিভাগ তিনি এইরাপ করিয়াছন ঃ (১) ওয়াজিব জর্থাৎ অভিছের ছায়িছমূলক ঃ (২) মূম্তানি আর্থাৎ অনভিছের ছায়িছমূলক এবং (৩) মূম্কিন যাহা অভিছ ও অনভিছের ছায়িছ বা অছায়িছ সূচিত করে। যেই নিক্-ব্র মধ্যে কিন্তু করে। যেই বা অছায়িছ সূচিত করে। যেই কান্দ্রের মধ্যে কিন্তু করে। এবং নিক্- এই চারিটির সমাবেশ ঘটে, তাহাকে নিক্তু বলে। ওয়াজিব মূম্কানি এবং মুম্কিন সম্মনীয় এই আলোচনাই ন্যারশান্তের গণ্ডী অতিক্রম করিয়া অধিবিদ্যার উপনীত হয়।

ে শর্তাহীন প্রতিভাসমূহ ) বিষয়ে তিনি এরিস্টটালের **এবং ভদীয় ভাষাকারগণের সহিত একম**ত নহেন। তিনি বিভিন্ন বিষয়ে আলোচনাসূত্রে প্রথমে কি'স্বাসের দুই প্রকারভেদ সাব্যস্ত করিয়াছেন : কামিল (পরিপূর্ণ) এবং শাষ্**র কামিল (অপরি**-পূর্ণ )। আবার কিংয়া।স কাামিনকে আরও বিভক্ত করিয়া কিংয়াাস তে ত্রেণীবদ্ধ করিয়াছেন। أستشائي এবং কি স্বাস কিয়োস ইক্তিরানীতে এমন সকল এ১-এর সমাবেশ হয় ৰাহহত সিদ্ধার (نقيض ) এবং ইহার বিপরীত (نقيض ) উভয়ই নামি**ল থাকে এবং ই**স্তিছ'নাাঈতে কেবল সিদ্ধান্ত অথবা ইহার বিপ**রীত যে-কোন একটি** উপস্থিত থাকে। ইক্'তিরাানী কি'য়া।স-সমূহের ভিনটি রাগ আছে: (১) حملي (২) এবং (৩) শর্বতী সময়ের গতিতগণের মনোযোগ প্রধানত اعملي اشرطي হ'মেনী কি'য়াসসমূহের প্রতি ছিল। ইস্তিছ'নাঈ কি'য়াসসমূহে ইব্ন সীনা। প্রাথমিক থুগের পণ্ডিভগণের সহিত একমত নহেন। কিংয়া:-সের সর্বত্রের এবং সর্বোক্ত রূপ হইল । ইহা দুই প্রকারের ঃ (১) জিস্মী (لمي) এবং ইন্নী (الي)। আবার এইরেল কি'য়াসিও আছে যাহা প্রমাণিত হওয়া আবশ্যিক নহে এবং সেইজন্য এবং المترائل –এর পর্বান্তে তিনি المترائل , অনির্ভিত কি রামিসমূহ, আর্কান্ত নর পর্বান্তে তিনি المترائل , অনির্ভিত কি রামিসমূহ, আর্কান্ত নর পর্বান্তে (বিরাভিকর) কি রামিসমূহ এবং বুরহানি সমতে সাধারণত বোধগন্য ভাষায় অভিভতা বর্ণনা, ধারণা এবং করনা ইত্যাদির আলোচনা করিয়াছেন। দশ্টি মাকুলাতে ( المولات ) এবং 'ইরাত ( পরিমাণ) এবং ার্কাত ( করিয়া) এবং ার্কাত ( করিয়া) এবং ার্কাত করিয়া, ক্রিমাণ্ড ( করিয়া) এবং ার্কাত চারি । একারের বলা—'ইরাভ মান্তি ( Material বা বর্গত করিণ ), করাত চারি । একারের বলা—'ইরাভ মান্তি ( Material বা বর্গত করিণ ), করাত করিয়া ( formal বা আকারণত করিণ), এবং 'ইরাভ বারণ ) এবং 'ইরাভ করিয়া ( করিয়াত করিয়া) ।

পদার্থবিদ্যা ঃ ইব্ন সীনাঃ-র নিকট পদার্থবিদ্যা একটি টিভা-युक्तक निश्व (المستمة انتظرية)। ইरात वियत्तवत स्रेत पिविध : (১) বাস্তবে হিত বল্তসমূহ এবং (২) ধারণাগত বল্তসমূহ। গদার্থ-বিদ্যায় পদার্থসমূহের গতি ও হিভিন্ন আলোচনা করা হয়। পদার্থ-সমূহ এবং আধাৰ স্থান বা বয়ং পদাৰ্থটি এবং এক অৰ্থাৰ অবছা বা আকৃতি—এই দুইয়ের সমবায়ে গঠিত হয়। পদার্থ এবং আকৃতির মধ্যে ঐ সম্মই বিদামান যাহা তাম ও তাম-নিমিত কোন বস্তুর মধ্যে বিদামান। শুশু (শরীরী পদার্থ) যাহাই হউক না কেন, ভাষা পদার্থ এবং আকৃতির সমবারেই গঠিত। আকৃতির শুন্তিত্ব পদার্থের অপ্রগামী। ইহারই মাধ্যমে جوهر (Substance-মৌল গদার্থ) আত্তপ্রকাশ করে। مرض (Contingent farm, আঞ্চতি, রাপ, প্রকাশ) (ন্যায়শারের ভাষায় بأب বা مأولسه ) অসংখ্য এবং ইহাদের উৎস হইল পদার্থ এবং আফুতির সংশ্মলন ( انتصال) ؛ ইহা পদাৰ্থ বিভান সংক্ৰান্ত একটি পরিভাষা বাহা হইতে ন্যায়শারে মাকু লাঃ (جنس এবং পদার্থবিদ্যায় علية এবং পদার্থবিদ্যায় علية হয়। منطق হইতেই পদার্থবিদায়ে اصول এবং উভরের উড়খ হয়। মধাৰুগে منطق ভিত্তিক সিশ্ধান্তসমূহকে বিপক্ষনক সীমা পর্যন্ত প্রসারিত করা হইয়াছিল।

প্রাকৃতিক পদার্থসমূহের ছিতি তাহাদের সভা (ذات) ও পূর্ণহসূচক গুণের (خالات) উপর নিভর করে। ব্যার এমন সকল লক্ষ্য (Entolecheia) হাহা হইতে কোন পদার্থ (جسم) বাভবতা প্রাণ্ড হয়। প্রাথমিক পূর্ণতা (اولی) তাহাই, হাহার অভাবে পদার্থের অনন্তিত্ব ঘটে। বিতীয় প্রেণীর পূর্ণতার (خالات النية) জন্য অভিত্ব বা অনজ্ঞত্তিত্ব আদৌ আবিলাক (خروری) নহে। পতি (حركة) এবং শক্তির (نووری) ধারণার (خمود) আনোচনা করিলে পতি হইতে জড়তার (حركة) ধারণার (خمود) উহণতি এবং শক্তি হইতে পতিশীলতার (حركة) সারণার উহপতি হয়। ভারোভোলন এবং বল্তসমূহের প্রতিরোধ শক্তি হাছিক সম্পন্তের (حركة) সহিত সম্পর্কিত। বিতীয় এবং পদার্থসমূহ প্রতির

প্রাকৃতিক পদার্থের সহিত 'সংযুক্ত হয় : (১) প্রতি-مركنة (২) দ্বিভি-مكون, (৬) কাল-زمان, (৪) ছান-كون, (৫) বুনাভা-

لا تنامي-(৬) সসীমতা بالا تنامي (٩) অসীমতা لا تنامي (৮) স্পর্শন-। أتصال-अरधवष्ठा (১٥) , এবং (১٥) সন্মিলন الشمام-(६) , لفأس ইৰ্ন সীনাার মতে এইগুলি দশ মাকু:লাতের (Categories) হৰহ অনুরূপ। বিশ্ব একক, বহু সংখ্যক হওয়া অসম্ভব। স্জনী স্তিও এক এবং নিজ খকীয়ভায় আবর্তনশীল। সুপ্রতিশ্ঠিত গতিসমূহের অভিত্ব কেবল ভূণ্ঠের উপরই। ইহা সত্ত্বেও পতি আবর্তনের অধীন। পদার্থসমূহের হৃত্টির ধারা অব্যাহত থাকে। সৃত্ট বল্তসমূহ রইয়াই সূল্ট অপত। পদার্থসমূহ ছিভিশীল বা গতিশীল কোনটাই নহে। #ভি ও স্থিতি উহাদের অভান্ধর হইতেই আপনাতে স্পট হয়। এই-রূপ অভ্যন্তরীণ শক্তি তিনটিঃ (১) ুন্দু বা প্রাকৃতিক, বা সভাজাত এবং (৩) نفسى বা নভোমগুলীয় শক্তি যাহা জাগতিক পদার্থসমূহের পিছনে অবস্থিত এবং উহাদের অবিশিহ গতির রক্ষক। ইব্ন সীনা। গতি এবং কালের ধারণার্কে গরস্পর হইতে বিভিন্ন করিয়াছেন। তাহার মতে—কাল গতি নহে, **য**দিও গতি ব্যতীত কালের কল্পনা করা সম্ভব নহে। তিনি অবিভাজ অংশসমূহের (جزاء لا ﷺ atoms) অক্তিছ ঘীকার করেন না।

মনোবিজ্ঞান: মনোবিজ্ঞানের আলোচনার ইব্ন সীনা রুমানুসারে উজিজ মন (نَفْس نَبِادَى হইতে আরক্ত করিয়া জীব মন (نَفْس نَبِادَى ) এবং জীব মন হইতে মানব মন (حيواني في انساني) এবং জীব মন হইতে মানব মন (نَفْس نَاطَقة الله الله )-এর দিকে অগ্রসর হইয়াছেন। মনোবিদ্যা সম্ভেজিরিত তাঁহার পুরকের নাম কিতাাবু'ন্-নাক্স।

- (১) উত্তিক্ষ মনে নিভিন্ন শক্তি কার্য করিছেছে; যখা ঃ খাদ্য-সংগ্রহিনী শক্তি, বর্ধন শক্তি এবং প্রজনন শক্তি।
- (২) জীব-মন দুইটি শুভি লইয়া গঠিত। অনুভব শভি (المدركة) এবং গতি শভি (كالمحركة)। গতি শভি আবার দুই ভাগে বিশ্বভক্তঃ উদ্দীপক শভি (الموركة) আহার কারু শভি উৎপাদন করা। ইহাতে বাসনার সংযোগ হইলে ইহাকে বলা হয় এইল টিকে এইল অথবা القوة الشؤوقية অথবা القوة الشؤوقية অথবা القوة الشؤوقية এবং অপকারী কর্মের দিকে ধাবিত হইলে এ শভিকে নিক্ষুক্ত । আইল আক্রুক্ত বলা হয়। القوة المعركة । এবং অপকারী কর্মের করা হয়। القوة المعركة । ইহা সায়ুমগুলী এবং মাংসপেশীর উপর ক্রিরাশীল এবং ইহাদের প্রসারপ ও সংকোচনের কারণ হয়।
- (৩) মানবীর মন নিজ প্রাথমিক অনুভূতিসমূহকে বুদ্ধির বিভিন্ন পর্বায়ে দৌছাইবার জন্য বিভিন্ন গুণ অর্জন করে। এইওলি বাহ্যিক হইতে পারে এবং অভাররীণও হইতে পারে। বাহ্যিক গুণাবলীর প্রথমটি হইল মনঃহতিট (Phantasy) এবং ইথা ঐ সমন্ত দৃত্ট-প্রদৃত্ট বস্তুর সহিত্ত সংলিস্ট বাহা পঞ্চ ইল্লিয়ের মাধামে অনুভব করা খায়। ইহার পরবতী গুণাবলী হইল রাগামণ দাজি (القوة الفرة القالمة সম্পর্কে স্ইটি রূপ প্রকাশ পার : (১) করা বাহারেক শক্তি বা চিডাশক্তি এবং (২) করা বাহারিক আন ব্রহারিক জান (এই) বনাম বাহারিক জান (এই) বনাম বাহারিক জান (এই) বনাম বাহারিক জান (এই) বনাম বাহারিক জান (এই) বনাম হাহারিক জান (এই) প্রাধি বনার [এই) বনাম বাহারিক জান (এই)

জর্গাৎ উর্ধ্ব জরতের দিকে গভিনীন, আর الْمُودُ الْمُالِيُّةُ الْمُالِيِّةُ الْمُالِيِّةُ الْمُالِيِّةُ الْمُالِيِّةُ الْمُالِيِّةُ الْمُالِيِّةُ الْمُالِيِّةُ الْمُالِيِّةُ الْمُالِيِّةُ الْمُودُ لِيَّ الْمُودُ لِيَالِيِّ لِيَالِيْكُمُ لِيَّ الْمُودُ لِيَّ الْمُودُ لِيَّ لِيَالِي لِيَعِيْ لِيَعِيْمُ الْمُودُ لِيَالِي لِيَعِيْمُ الْمُودُ لِي الْمُلِي لِيَعِيْمُ الْمُودُ لِيَالِي لِيَالِي لِيَعِيْمُ الْمُودُ لِيَالِي لِيَعِيْمُ الْمُعِيْمُ لِيَعِيْمُ الْمُعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَالِي لِيَعِيلُولُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيلِي لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِي لِيَعِيْمُ لِي لِيَعِيْمُ لِي لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِي لِيَعِيْمُ لِي لِيْمُ لِي لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِيَعِيْمُ لِي لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيْمُ لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيْمِيْمُ لِيَعْلِي لِيْمِيْمُ لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيْمُ لِي لِيَعْلِي لِيْمُ لِي لِيَعِيْمُ لِي لِيَعِيْمُ لِي لِيَعْلِي لِيْمُلِي لِيَعْلِي لِيْمُ لِي لِيَعْلِي لِيْمُ لِي لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيَعْلِي لِيْمُلِي لِيْمُلِي لِيْمُنِي لِيَعْلِي لِيْمُنِي لِي لِيَعْلِي لِيْمُلِي لِيْمُلِي لِيْمُلِي لِيْمِيْمُ لِي لِيْمِيْمُ لِي لِيْمِيْمُ لِي لِيْم

روح রাই সম্বাদ্ধে ইব্ন সীনাা অনেক দীর্ঘ আলোচনা করিয়াছেন। বাবহারিক মনস্তত্ত্তিত তত্ত্বত (Theoretical) মনস্তত্ব আলোচনার পথ ধরিয়া তিনি উহার সতিধারাকে - নিন্দুটন এর সহিত সংযুক্ত করিয়াছেন। তিনি খরেন: ক্লহা জড়বন্ত ((مادة) १( ئوع) वा चाक्सद्वत्रहें अक अकाव्रख्य ( فيورت ११ রাহে র প্রথম পরিপূর্ণতাই (کمال اول) দেহের পরিপূর্ণতা। এই অবস্থায় আমরা "ইহা কি" এই প্রয়ের আলোচনা না করিয়া বরং "ইহা कि করে" এই জাতীর আলোচনাই করি। তিনি বলেন : क्रर' প্রকৃতপক্ষে একটি 'বিষূর্ত বন্ত। (جوهر معنوى), ইহা প্রমাণের একটি উপায় হইল, যে-সমস্ত প্রাচীন মতবাদে রাহ্'কে সাকার বস্তরাপে পণা করা হইয়াছে সেই যভবাদেয় পোষকদের রম নিরসন করা। দিতীয় উপায় হইল, রাহ্ অশরীরী, তাহার ৰরংসিদ্ধ (კგაკ.-apriori )—প্রমাণস্মূহকে প্রতিষ্ঠিত করা 🛚 ষেখন—বদি রুহ়্ দেহ হইতে বিচ্ছিৰ হইয়া আছভান বাড় করিতে পারে অথবা শরীরের অভিছের পূর্বে ও ছীয় অভিছের সভাতা ঘোষণা করিভে পারে, তবে ইহা শীকার করিভে হইবে যে, ইহা একটি বিমূর্ত বস্ত (جوهر معنوى)। রাহ্ হইতেই শরীরের গঠন এবং পরিপূর্ণতা সাধিত হয়। ইহা **হইভেই শরী**রের অভিছ এবং ইহা দারাই শরীরের কর্ম শক্তি (قُومٌ صَالَحَة) স্থিত থাকে। কিন্তু যখন আমেরা বলি, ক্লহ্' এ**কটি বিদূর্ভ বন্ত,** ভ্ৰন প্রয় উঠে, ইহাকি প্রকার, ইহা কি কোনও **গুড় আঞ্ভিনিশিন্ট** কিছু ? ৰা ভানমমা অবয়ৰ- مبورة معقول বা বন্তভিত্তিক চেতনা معقل مادى এর অনুধাবন করিতে সক্ষ*ম,* কি**র কোন খাধ্যম বাতিক্রেকই রাত্**ণ নিজেকে নিজে জানিতে গারে। ক্রহেন্ত ইনুদ দক্তি (১৯৯)-সমূহ আছে যাহারা عقل এর মাধ্যমে ছাড়া একে জন্মকে ভানিবার ক্ষমতাসন্দল নহে। বেঁষন অনুভূতির গকে ইহা সভাব নহে বে, নিজেকে নিজে অনুভৰ করে। 🍱 কিন্ত নিজেকে নিজই বোধ করিতে ও বুঝিতে পারে। কোন যন্ত একটি বিশেষ সীমা পর্যন্ত কাজ করিবে, ইহার পর জকর্মণ্য হইয়া যাইবে। কিন্তু अञ्चल ইহা বলা যায় না। শরীরের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গগুরিতে চল্লিশ বৎসর বরসের পর হইতেই অবনতি আরম্ভ হয়, কিন্ত এই বরগেই বোধ-পম্য বন্তনিচয়ের (কেইছিল) অনুভব শক্তি অধিকতর পরিপক্তা লাভ

করে। সারকথা এই যে, ভানমর সভা (الأشن الأطلة) জড় হইতে ভিন্ন একটি جوهر ইহার জড়-আকৃতি নাই।

কেন্দ্ৰ কৰি ইহার কোন জড়-জাকৃতি না থাকে, অথবা যদি ইহা কোন কর বা মাধ্যমের মুখাপেন্দ্রী না হয়, তবে রাহে'র জনা দেহের প্রাধানন কন হইল? ইহা এই কারণে যে, দেহের পূর্বে রহে'র ত কোন বতর অভিভ ছিল না, যখন দেহের হলিট হইল, তখন ইহার সহিত সম্পর্কর ইহার রহ' বাতত্তা লাভ করিল। কিন্তু বিদ রহ' ও দেহের মধ্যে এই একটি যোগসূত্র খাকে এবং যদি ইহাও খীকার করি যে, দেহের পূর্বে উহার কোন বতর অভিভ ছিল না, তাহা হইলে মৃত্যুর পরে ইহার অভিভ এবং ছারিছের কি প্রমাণ দেওয়া যাইতে পারে? প্রমাণ এই যে, রহ' পূর্বাপর বা বর্তমান কোন অবছাতেই দেহের অধীন নহে, তদুগরি ইহা একটি কিন্তু বা অবিমিশ্র ভাওহার যাহাতে সানা' এবং বাক''—র নার দুইটি গরম্পর বিরোধী (১৯৯৯) ধারণা এবছ হইতে গারে না।

এই প্রসঙ্গে একটি বিবেচা কৰা হইৰ এই যে, ইব্ন সীনা। ক্লছের থারণাকে আকৃতির থারণা হইতে গৃথক করিয়াছেন। তাঁহার নিকট রহে'র অভিত্ব প্রথমত এইভাবে প্রমাণিত বে, রহে' একটি একক থাহার কারণে সক্ত অনুভূতি সংক্রান্ত অবস্থার পরিপূর্ণতা সম্পাদিত ' হয়। বিতীয়ত মূল ( ইব্ কু )-এর বিবেচনায় দেখা থার, সাকারের আকৃতির গরিবর্তন সল্পেও ইহার অভিত্ব নিজ বৈশিতেটা প্রতিতিঠত থাকে। মধ্যমুগের প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য দর্শনে ইত্যাকার প্রমাণাদির প্রভাব ছিল খুবই বেলী।

মানুষ ও ঐষরিক জগতের মধ্যে একাখণ্ডা (التحال) সভব নহে, যাহা সভব তাহা হইল সংমুজি (الكميال)। এই ধারণার পরি-শ্রেজিতে ইব্ন সীনাা বলেনঃ বন্তসমূহের সন্দর্জন্থেদের (كَتَّرِيلاً) কর্ম এই নর বে, আমরা ইহাদের মধ্যে কোন ভিন্ন مغيلة হিলতে চাহি অথবা ইহাও নহে যে, ঐভিকিকে কল্পনা (المحيلة এর উদ্দেশ্য হইল-له-এর দিকে সরাইয়া নিতে চাহি। المتخيلة এর উদ্দেশ্য হইল-له-এর মধ্যে الوجود এই এবং الوجود এই করা । মুজার্রাদগুলির পত্তন (وضع ) করা যার না, ঐভিকিকে তুশু উপল্পি করা যার। এরিস্টটল এবং ফাারাাবী-র সহিত তিনি এই বিষয়ে একমত নহেন যে, মানবীয় এবং না, এবং এইয়া যার। যদি এইরা হইল অব্ধ কর্ম বার । যদি এইরা হইল অবং (ত্রুরু) এবং ধারণা (ত্রুরু) এর সুস্পস্ট ব্যাখ্যা দিতে পারিতাম না। যদি কোন ধারণার বিষয় এবং ধারণাকারী এক হইয়া যায় ভবে স্প্তিত ধারণার অভিত্ব নির্থক হইয়া যায় হাইবে।

অধিবিদ্যা : البد الطبيعان বা প্রাকৃতিকোত্তর অথবা যাহা
অকৃতিকৈ motaphysics )-এরিস্টিলের নাায় ইব্ন সীনাার মতেও
প্রাকৃতিকোভারের ভিতি ন্যায়শার (১৯৯৯)-এর উপর প্রতিস্ঠিত।
কিন্ত ইহা আমালের সময়কার পভানুক্তিক মান্তিক নহে;
বরং সাক্ষ্য-প্রমাণের সাহাব্যে অভি-প্রাকৃতিক লোকে পৌহিবার
চেন্টা। ইব্ন সীনাা ব্যব্ধ কর্মনার ক্রিকের স্রহতনি জড় এবং জ্যাতীত—
উভয় ক্রেইে কর্মকরী। ১৯৯৯-এর স্বহুলির অভ্যাবাডাও আমরা
মান্তিকে-এর স্বত্তির হুইডের ব্যক্ত করা সভব নহে। অভিত্ত
ভ্রহং প্রদার্থ (১৯৯৯) এইরূপ দুইটি প্রাথমিক এবং এবং কর্মার্থ নাজ্বর নাজ্ব নাজ্ব নাজ্ব নাজ্বর নাজ্ব নাজ্বর না

( অবিমিত্র বোধশঞ্জিরম্ধ বা বোধশক্তির সহিত সম্পৃত্ত ধারণা ) কার্কা কোন সংভা সম্ভব নহে। অভিত্ব ন্ত্ৰবং নুই দুইজে সংধ্য বিভক্ত হইরা যায়। "كثير" وأحد فمل قوة " تام ناقص" । (أعراض) अहे अवहे खशाबी विनिण्हा معاول علة حادث قديم এই অবছায় ইহা বুবা কঠিন নহে, বে, কেন বন্ধ এবং আকার এক অন্য হইতে পৃথক। এই প্রকারে, যে-সমন্ত জড় পদা**র্ছের জাকার** ইস্ক্রিয়গ্রাহ্য এবং দূরত্ব-নিদিষ্ট, সেই সকল পদার্থের অভিতর অনুভব শক্তির আয়রে আসিতে পারে। তদুপরি, যদিও জড়ের মধ্যকার দূরতের কারণে গদার্থ এবং আকার উভয়ই পাওয়া যায়, কিন্ত বন্ধ দুরভের মাধ্যমে রূপ লাভ করে না, কারণ দুরত নিজেই হবছ প্রতিষ্ঠিত থাকে না**। ইন্দ্রিরপ্রাহ্য আকারগুলির অবছাও ই**হাই। ইয়া আপন সভাৰলেই সংষ্কাবাবিষ্কানহে। সেলনা আময়া ভাবেও করিতে পরি। কিন্ত আকারের ৰাহিৰে একণ একটি ছিনিসও আছে, যাহা সংৰুক অথবা বিষুক এবং ইহাকে আষরা শাদাঃ (المادة) বলিয়া থাকি। পরিবাণ (نوع), क्वं रेश (نوع), क्वं रेश মাাদাঃ–র সহিত সম্ভব্ত। এইজন্যই পুরত্ব এবং ঘনত ( 🛶- )-এই দুইয়ের মধো পরিবর্তন স্থল্টি হইতে থাকে। আকার (مورت )-এর সম্বন্ধ মাাদাঃ-র অনিদিস্ট অবছার সহিত। মাাদাঃ এবং সূ'রাত-এর মধ্যে যে পরস্পর সমন্ধ তাহা বৃজিতে হইলে এই কথাটি অনুধাবন করিতে হইবে ষে, আকার দূরত্ব দারা সীমাবছ একটি সংঘটিত (مصئوعي ) বস্ত ষাহা একটি রাপ প্রহণ করিয়াছে। ইহা হইতে আকারকে পৃথক করিয়া ফেলিলে মাাদাঃ অনিদিস্ট থাকিয়া যাইবে। সুতরাং মাদোঃ এইরূপ একটি শক্তিও বটে ষাহাতে সকল কর্মের সভাবনা আছে। বস্তুত ইহা সাকার বস্তুর 🗓 একটি 'ইয়াত ত বটেই এবং কাল হিসাবে ইহার অগ্রবতীও, কিব ইহার অন্তিছের 'ইল্লাভ নহে। সুভরাং বিশ্বচরাচরের বিকাশের সোপানসমূহে মাাদাঃ ভধু সূ'রাত-ই নহে; বরং সু'রাত এবং মাাদাঃ-র সমন্বয়ে গঠিত জিস্ম অপেক্ষাও নিম্নতর পর্যায়ে বস্তু।

বা প্রাকৃতিকের বেলার যেমন, তেমনি প্রাকৃতিকোডর (ما بعد الطبيعيات)-अब रवताराउ हेव्न जीना। कांत्र ठठूण्डेह الملل الأربعة)-এর অভিত্র ত্রীকার করিয়াছেন। মাাদাঃ এবং সু রাতগত 'ইল্লাভসমূহের সম্পর্ক কেবল বাহির হইতেই, (একটির সম্পর্ক ন্টা-এর সহিত এবং অপরটির সম্পর্ক আকার বা 🚣 এর সহিত )। তবে فاعلى ইয়াত অবশাই معلول এর অপ্রবতী হুইবে, খাহাতে علة ناعلة হইতেই معلول হাহাত غائى প্রকাশ ঘটে। 'ইরাভ 'ইল্লাতসমূহের মধ্যে অন্যতম ষেমন, তশুপ উহা অনা সময় 'ইল্লাতেরও 'ইল্লাত ; কারণ এই 'ইল্লাডটি থাকিলেই অন্য সমস্ভ 'ইরাত সক্রিয় হয়। বলিতে গেনে, 'ইরাত ڪَائي ই সব কিছুর কর্তা ও প্রথম প্রতিসঞ্চারক (محرك أول) এমনি 'ইরাত চতুল্টর ষধন পরিশেষে 'ইলাত এনি-এর সহিত একর হয়, তখন বড় বলত , এবং ঐশী জগতের মধ্যে একটি যোগসূত্রের স্টিট হয়। আল্লাহ্ الملة الفائية अकरे जमारा बेंबिकी الملة الفائية अकरे जमारा الملة الفائية অর্থাৎ চূড়ান্ত কারণ উভয়ই। মাাদাঃ এবং সু'রাত একে জনোর কারণ নহে; বরং প্রভোকে ইহার নৰোদ্গত ( محدثات )-দের 'ইয়াত। সেজন্য প্রকৃত 'ইয়াত হইল ওধু অবশ্যভাবী সভা (وأجب الوجود) এবং এইজন্য সমত জিনিসের উত্তব ইহা হইভেই হয়।

কিত্ত যদি একটি 'ইলাভের মা'লুন শুধু একটিই হয় এবং একটি হইতে একটিরই উত্তৰ হয়, তবে আধিক্যের প্রকাশ কিরাপে হইল ?
ইহার উত্তর এই বে, গুয়াজিবু'ল-গুয়াজ্ব একই বটে এবং অবিমিত্র
(১৯৯৯) , এইজন্য কারোবী-র বর্ণনামতে ইহা হইতে কেবল
আক্ ল আগওরাল-ই প্রকাশিত হইতে পারে। তবে, গুয়াজিবু'ল-গুয়াজ্দের সন্পর্কে 'আক্ ল আগওরাজের অভিত্ত যেমন আবিশ্যিক,
তদুপ বধাক্রমে প্রথম ১৯০-এর সহিত দিতীর ১৯৫-এর এবং
বিভীরের সহিত গুড়ীয়ের সন্দর্ক এবং এইয়পে ক্লমানুসারে দশটি
১৯০-এর সন্দর্ক আবশ্যিক। গুয়াজিবু'ল-গুয়াজ্বদ (আলাহ) এর
সভার আধিক্যের জেলমান্ত নাই, কিন্তু আম্রা উহার সহিত
ভাক-এর সংযোগ ছাপন করিতে পারি।

ইব্ন সীনাা এবং ফ্যারাাবী উভয়ই বলেন যে, فات এবং পরন্দর হইতে পৃথক। ফ্লারাাবী-র মত, দ্বিত বন্তসমূহের (موجودات) জন্য বখন আমরা একটি ভিন্ন সভার অভিছের প্রমাণ করি তখন ইহা খীকার করা আবিশ্যিক হইয়া গড়ে যে, সভা অভিত নহে অথবা অভিজের আনুষ্সিক্ত নহে। এমন কি वो अखारवात وجود छाहात وجود वा अखारवात ممكن علم बकिः عرض वा जशाती खबशा, देश حرض बकि وجود ह्या अहेलना واحد مطلق (absolute one-नत्रम अक्क) ना बार अडा এবং এইজনঃ عين ذات नारः, वतर छिनि عرض এর সভার জান, ভানী এবং ভাত (यथोक्टर्स عقل مطلق, अवर معاول ) भिनिज्ञा अव रुरेग्रा वातः । हेव्न जीनातः मरण, अरे 'আঞ্'ল মুজ্'লাক' সৃষ্ট জনৎ সহজে অভান নহে। ভাঁহার নিজের এর অনুভূতি তাঁহার আছে এবং এই অনুভূতির ভিডিতে স্পিটর অনুভূতিও ভাঁহার আছে। তিনি খুটা অর্থাৎ তমিহিত শক্তিতে সমত্র ভানায়াও (ممقولات) পদার্থ ভ্রমতের বাহক। ভাই ভানারত পদার্থসমূহের প্রকাশ আল্লাহ্ হইতেই হয়। তিনিই অবশ্যভাবী সভা এবং সৃশ্চিন্ন রূপ প্রদানকারী। এই عثل نمال বা স্ক্রনী 'আৰু ল ভানায়ত আকারসমূহকে রাহ্ দান করেন এবং রাহ্ ইস্রিয়াহার আকার ( صور محسو سة )-সমূহকে বন্তনিচয়ের পর্বায়ে পৌছাইয়া দেয় ।

আছিছ এবং একছ বেইরাগ حرض वा অছারী বৈশিষ্ট্য, ইন্দুল বা তছারী বৈশিষ্ট্য, ইন্দুল তদ্ধুল বটে, কিন্তু এরাপ শব্দসমূহ, মাহাদের পিছনে কোন হাকাকাত (বাভব বত্তা) না মাকে ভাহারা حَلَيْات এর ছান প্রহণ করিতে গারে না। حَلَيْات এর সম্পর্ক হেমন বন্তনিচয়ের সহিত, তেমনি মন (خمن) এর সহিত এবং এই দুইটি ছাড়া المال কর্মান্ত ইহার সম্পর্ক রহিরাছে।

অভিছ হর আবশ্যিক (واجب) হইবে নতুবা সভাবা (ممكن) হইবে। মুমকিনের সভা ইহার অভিত্ব হইতে পৃথক, কিন্ত ওয়াজিবের সভা ইহার অভিত্ব হইতে পৃথক নহে। সভাবনা (ইম্কান) এবং অভিত্ব (ওরাজুদ)-কে কেবরমার ذمن-এর সহিত সন্দর্কিতরূপে ধারণা করা ভুর। এইগুরি বাভব منبوم بسيط (অবিবিত্ত) এবং منبوم بسيط ورسيق ) উজে, কারণ একের সংভা িতে হইলে অনার বরাত দেওয়ার প্রয়েজন ক্ইবে। ওয়াজিব, দাররী, ইম্কান, ইম্তিনাা বিষয়ক আলোচনাকালে ইব্ন সীনাা দাররী (অবদ্য)-কে ওয়াজিব অপেকা বরুদক (المراقية) বিষয়ক করেজনাকালে তাপন করে, কির দাররী এক অর্থাৎ অনজিছ এবং করেজনাকাল ভাপন করে, কির দাররী এক অর্থাৎ অনজিছ এবং ইম্কানেরও দুই আর্থ আছে। ইয়ার এক অর্থ ইম্কান্তি-আমা বা ব্যাপক সভাবনা, আল তিন্তা বা অসভাব হওয়ার বিপরীত এবং ইহার একটি মান্তিক সংক্রেছে ইব্র একটি মান্তিক সংক্রেছে ইব্র অর্থাং দুই অর্থাকান্তিক সংক্রেছে করেছে। বিতীয় অর্থ হইল, বিশেষ সভাবনা বা ইম্কান্তিক বাসা। ইহা করেছে করিছে করেছে করে

সত্তব ( سکن ) এরাল একটি অভিত্ব, বাহার কোন ইয়াত আছে, কিন্তু ওয়াজিব তাহাই যাহার কোন 'ইয়াত নাই। আবরা ওয়াজিবকে প্রমাজিব করিতে পারি এবং তাহা এমন রমাবের মাহারে হবন সীনাা দালীলু'র-ইম্কান অর্থাৎ মুম্কিন-এয় প্রমাণ বলিয়াছেন। দলীল এই যে. মুম্কিনের অভিত্বের প্রমাণ ইহার মধ্যে ত বর্তমান নাই, সেইজন্য এমন একটি অভিত্বের প্রমাণের প্রয়োজন হয়, বাহা সর্ব প্রকারের সভাব্যতা হইতে মুকা। এমনিতেই প্রত্যেক মুমকিন অন) কোন মুম্কিনের 'ইয়াত হইবে, কিছ এই ধারাকে সীমাহীন বিভৃতি দেওয়া বাইবে না। এই কারণে সর্ব-শেষ এইরাণ একটি অভিত্বকে স্বীকার করিতে হয় যাহা কেবর সভবই ( মুম্কিন) নহে, বরং আবশি।ক ( ওয়াজিব )-ও বটে।

হলৈ আলাহ্ কারণসমূহের কারণ ( والم الملل ) হল, ভাষা হইলে তিনি লক্ষ্যসমূহের চরম লক্ষ্য (حالة المالي ) কান আছে বটেন। আবার বেহেতু শেষ কারণ (ملة غائية ) কোন আছে পৌছিবেই অর্থাও مشاهي হইবে, সেইজন্য এই ধারাকে কোনাও শেষ করা দরকার। এই কারণে ইব্ল সীনাা ইহাও ব্যালন বে আমাদের নিকট প্রথম প্রারও (المبدأ الأول ) এর কোন প্রবাণ নাই তিনি নিক্ষেই সকল البات এর নিক্ষি সকল প্রামাণের প্রথম পাইতে পারি না। তাইলে কোন ইলাত নাই, দলীলও নাই, সংভাও নাই, বরং সম্প্র ক্ষিত বরং তাঁহার প্রমাণ। এই পর্যায়ে আসিরা ইব্ল সীনাার দর্শন বিশ্বিত ইর ধর্ম এবং ভাসাওউফ-এর সহিত।

আলাহ্র ওণাবলী আলোচনা প্রক্রম করা নার, ক্রেছ্ ইব্ন
সীনাা আলাহ্কে কারপস্থুহের কারণ, চরব লক্ষ্য ও আদি প্রার্থ
এবং অবশ্যতাবী সন্তা মনে করেন, সূভরাং ইব্র লগ্ন এই হয় যে, ভারর
সন্তা সর্ব প্রকারের ইম্কানে, কুণ্ডভারাত এবং আদাঃ হইনে পরিষ্কা।
তাহার না আছে কোন জিস্ন, আর না তিনি নিজে জন্য কোন
জিস্নের মাছাঃ। ভাঁহার না আছে কোন আকৃতি, আর না তিনি
কোন আকৃতির ভানসত উপাদানে (মাছাঃ মাণ্ডুল) জ্ববা তিনি
কোন ভানসত উপাদানের ভানসত আকারও নহেন। তিনি ভানও
নহেন, ইছাও নহেন কিংবা জীবনও নহেন। এইওলি ভাঁহার
বুন্রাদী সিংলাভ নহে। এই সমন্ত সিংলাভের সহিত বদি তাঁহার
সালকিত করা হয়, তবে ভাহাতে তাঁহার একছের ইতর বিশেষ হয়
না। কিন্ত মুণ্ডামিলীসপের ধারণায় এইরূপ সিংকাভের যোগ তাঁহার
ওলাভ্নানীরাভ-এর পরিপন্থী।

এরিস্টটনের মতে ঐশী সন্তার পরিপূর্ণতা ভাঁহার গতিহীনতার পরিপাম এবং গতিহীনতা **হইল বিশ্বচরাচরকে না জানার পরিপতি।** অন্য পক্ষে ইসলামের শিক্ষা এই <mark>ষে, আল্লাহ্র ভান সমস্ত স্পিট</mark> ব্যাপিয়া আছে। বিপরীত মতবাদ খণ্ডন করিবার জন্য মুসলিম দার্শনিকপণ নানা প্রকার প্রমাণের সাহায্য **লইয়াছেন। ইব্ন সীনা**। বলেন যে, আছাাহ্ বির সম্ভার অভান হওয়ার কোন সভাবনাই নাই। প্রর কেবল جزئيات বা খুঁটিনাটি বিষয়ের ভান সমছে। আর খুঁটিনাটি বিষয়ে তাঁহার ভান এক্ত বা ব্যাপকভাষর। মানুষের মনে বস্তসমূহের ভান একের পর এক এবং প্রসাপ মাধ্যমে আসে; কিন্ত আল্লাহ্র কাছে ভাহা হেঁত অর্থাৎ এক সলে এবং <del>ছান-কাল-</del> নিরপেক্ষডাবে আসে। অন্যপক্ষে, যে**হেতৃ ঐশী সঙায় সম**ত্র বিষেৱ জন্য একটি প্রেমান্ডুতি আছে, যাহা ভিনি নিক্স পরিব্যাণ্ডির অভডুজি করিয়া র৷বিয়াছেন, সেই কারণে ভান তাঁহার خَمَالُيسَةُ এর একটি বুন্য়াদও বটে, বি**ছ-ভান ভাহারই অভভু ভা**। এই সমস্যার সহজ্তর সমাধানের জন্য ইব্ন সীনাা নব্য-আফ্লাভূ'নী কুন্ মতবাদের প্রতি আ**কৃষ্ট হইক্লাছেন। ভিনি বলেন** যে, আদি 'ইক্লাড অর্থাৎ আলাংহ مدور বা আৰম্ভকাদের প্রয়াসী এবং فيضان অর্থাৎ বিকাশে সম্মত রহিয়াছেন যাহাতে তাঁহার সৌন্দর্য সমস্ভ স্লিটর মধ্যে প্রতিবিম্বিত হয়।

خلاق (ethics) ঃ নীতিবিদ্যা বিষয়ে ইব্ন সীনাা এরিস্টট্লের সঙ্গে সলে আফ্লাাতু-নী এবং নব্য-আফ্লাাতু-নী দর্শনও তাঁহার দৃগ্টিসংখ রাখিয়াছেন। যেহেতু অবশ্যম্বাবী সতা প্রত্যে**ক বন্তর প্রথম 'ইরাত এ**বং শেষ লক্ষা (خايسة), সেইজনা বস্তুসমূহের এতি তাঁহার অনাদি করুণা আছে। মন্দের উৎস হইল ঃ (১) অক্ততা. দূর্বলতা, মন্দ শ্বভাব এবং অন্যান্য প্রকারের চারিপ্রিক অপূর্ণতা, (২) শোক ও দুঃখ, আবিলতা, বিষপ্পতা, মনের দাসত ইত্যাদি এবং (৩) আত্মিক চাঞ্চল্য। তাক দীর (অদৃওট) প্রসলে তিনি ''খায়কুত্ ও শার্কুত্ মিন'ালা।ছ'' অর্থাৎ অদ্ভেটর ভাল ও মন্দ আলাহে হইতে—এই সিঙাত স্বীকার করেন এবং এই প্রশ্নে মু'তাযিলাঃ এবং জাবারিয়াাগণের সহিত একমত নহেন। "মন্দ" কোন শর্তপুনা সিদ্ধান্ত (حكوم مطلق) নহে। প্লেটোর নাায় তিনিও বলেন যে, প্রতোক বস্ত হইতে তাহাই প্রকাশ পায় যাহার জনা ইহার , স্লিট। এই সব সত্ত্বেও, যেহেতু আল্লাহ্র অনাদি করুণা-র সি**ভাত হইতে প্রথম ইলা**তের মধ্যে অনুভূতি, ঞান এবং প্রক্তার প্রমাণ পাওরা যায়, সেইজনা একটি প্রাকৃতিক ব্যবস্থাপনা এবং খোদায়ী 'আদালত বা ন্যায়ভিডিক ব্যবস্থার প্রমাণ ( ন্তু) মিলে। সক্রেটিস এবং আফ্লাাতুন (প্লেটা)-এর নায় তিনিও সৌভাগা ( endemonia)-কেই নীতিবিদ্যার চরম উদেশা মনে করেন। **ইহার উৎস হইল '**আক্<sup>-</sup>ল্'ল-আওওয়াল-এর সহিত সন্দর্ক (اقصال)। অবশ্য সক্রেটিস এবং প্রেটোর মত তিনি বলেন না ষে, নৈতিক চরিত্রের জন্য চিন্তার বিশুদ্ধতাই যথেত্ট। তিনি চিঙার শ্রেণ্ঠত হইতে কর্মের শ্রেচ্ছকে পৃথক করিয়াছেন : তবে তিনি ষেন এই ব্যাপারে এরিস্টটানের সহিত একম্ত যে, নৈতিকতার বক্ষা হইল অভ্যাসগতভাবে। সংখণাবনী অর্জন করা।

তাসা'ওউফ' এবং শারী'আত ইশারাত পুস্তকের শেষ পরি:ছেদ مارت (তত্তজানিগণের ছান) আলোচনা প্রসঙ্গে ইব্ন সীনাা তাস'ওউফ সম্বেদ্ধে আলোচনা করেন। عارت বা তত্তজানী তিনিই, যিনি মানতি:ক' এবং 'ইল্ম-এর পথ হইতে সরিয়া আসিয়া বা আল্লাহ্র

্রাজ্যে উপনীত হন। 'আরিফগণকে কয়েকটি ঘাঁটি (مقام) পার হ**ইতে** হয় এবং তাঁহাদের বিভিন্ন স্তর ( درجات ) রহিয়াছে। ইহার বিভিন্ন পর্যায় আছে। زهد (অনাসক্ত জীবন), ترى (সংযমশীলতা) এবং (याधिक बोक्रिक)-एक क्राय عال (स्रोधिक बोक्रिक)-एक क्राय عال (वाधिक) মিলনজনিত বিস্মৃতির অবস্থা)-য় পরিপত করে। প্রসিদ্ধ সূ**ফীতত্ত্ত** বিদ আৰু সা'ঈদ আবু'ল-খায়্রের নিকট লিখিত ইব্ন সীনাার পরা-বলী ভাসণওউফের প্রতি তাঁহার অনুরাগের সাক্ষা দেয়। এই বিষয়ে তাঁহার করেকটি পুত্তিকাও আছে, যথা---রিসালাঃ ফি'ল-'ইৰ্ক্', বিস্থাৰাঃ কী মাহিয়ণতি'স'-স'ালাত, কিতাবি কী মা'না'ষ-বিভারিঃ, বিসাধাঃ ফী দাফ্'ই'ল-সাম্ম মিনা'ল-মাওত এবং পুত্তিকা লাইডেন विज्ञाबारू'व-क<sup>्</sup>ष्ण्द । **अश्र**माङ চারিটি হ**ইতে ১৮১**৪ খৃস্টাব্দে এবং Mehren-কৃত ফরাসী ভাষায় অনু-বাদ ও মূল ১৮৯৯ খুস্টাব্দে প্রকাশিত হইয়াছে। রিসালোতু'ল-কণদ্র লাইডেন হইতে ১৮৯৯ খৃস্টাব্দে প্রকাশিত হয়। ১৯৩৭ খুস্টাব্দে القطان এ –এর তুকী তর্জমা শার্ফু'দ-দীন য়ালতাক যায়া। কতুঁক প্রকাশিত হইয়াছে। •ইহার মূল এবং ব্যাখ্য একরে ১৮৯৯ খৃষ্টাব্দে লাইডেন হইতে (মূদ্রণে মীধারল ইব্ন রাহ্ রা।) প্রকাশিত হইয়াছিল। এই সকল প্রবন্ধের ভাষা রূপক-বর্ণনা**মূলক** (رمزى), ইহাই প্রতীয়মান হয়।

ইব্ন সীনার ইলাহিয়াত বা ঐ শীতত্ত্ ফাারাবী এবং রাসাইলু ইছওয়ানি'স'-স'ফাা-এর সমন্বরে পঠিত। দার্শনিক বীকার
করেন যে, 'আক্'লের সকল পর্যারে ঈমাান থাকা আবশ্যক।
ঈমাান ও 'আক্'লের সকল পর্যারে ঈমাান থাকা আবশ্যক।
ঈমাান ও 'আক্'লের গরুপার সম্পর্কের আলোচনায় তিন প্রকারের
উক্তি করা ষায়; যথাঃ (১) 'আক্'লেও ঈমাান একে আনার
বিপরীত, সেইজনা একটিকে অনাটি হইতে পৃথক রাখা প্রয়োজনীয়;
অথবা বলা যায় যে, (২) ঈমাান 'আক্'লের পরিপূর্ণ রূপ, সূত্রাং
ইহা 'আক্'লকে পূর্ণতা দান করে অথবা বলা যায়, (৩) ঈমাান
কার্যত জানের পরিপূর্ণতার কারণহার্রপ হয়। ইব্ন সীনাা
উপরিউক্ত বিতীয় মতবাদের সমর্থন করেন। শারী'আত হি:ক্মাত
বা প্রজার বিপরীত নহে। উহাদের প্রস্তিক্ত পরক্ষরের জন্য আবশ্যকীয়।

তিনি বলেন: রাস্লগণের মর্যাদা দার্লনিকগণের উর্দের্য এবং প্ররাদেশের (ওয়াহারি) স্থান হইল এক মহান এবং উন্নত অনুভূতির অর্থাৎ একটি পবিপ্র শক্তি (১৯৯৯ সিটাই)। ওয়াহারী, ইল্হাম এবং ট্রাফ (বাংন)-এইগুলি আরাাহ্র প্রভার অংশ। কিডাাবুননাফ্স-এর শেষাংশে যে সমস্ত অভ্যন্তরীপ জানেস্কিয়ের (والمئية ক্রিলেও এই পবিত্র শক্তির দিকে। এমনিতে মাহাদের অনুভব শক্তি প্রবল এমন কতেক ব্যক্তি স্ক্রতম সম্পর্কসমূহ হাদেরসম করেন এবং ইহাও সম্ভব যে, তাঁহারা বহ ঘটনার পূর্বাভাস প্রাণত হন।

শারী'আতের কাজ হইল মানব জাতির সংশোধন। ইহার কাজ থিবিধ, একটি প্রশাসনিক এবং অন্যটি আধ্যাথিক। ইহাদের পরিপূর্ণতা সাধনের জন্য নবীপণের যে সমস্ত ব্যাপারে ইখতিয়ার থাকে, তাহা অন্য মানুষের ইখতিয়ার বহিত্তি। শারী'আত এবং প্রজা (ক্রি)-এর ব্যাপারে ইব্ন সীনাা শারী'আতের নিকটতর। এইজন্য তাহার সমস্ত দর্শন ব্যবস্থা শেষ পর্যন্ত ধর্মতত্ত্বের সহিত মিশিয়াছে।

পাশ্চাত্য জগতের উপর তাঁহার প্রভাবঃ গাশ্চাত্য জগত ইব্ন সীনাার প্রবল প্রভাব বহুলাংশে মানিয়া লইয়াছে। প্রথমে তাঁহার পুত্তকসমূহের অনুবাদ হইয়াছিল লাতীন ভাষার। তৎপর এই সকল অনুবাদের পরিপ্লেক্সিতে এবং উহাদের চীকা ভাষা প্রণয়নের মাধ্যমে তাঁহার ভাবধার। পাশ্চাতো বিশেষ প্রভাব বিভার করে। ইহার কলে মধ্যমূপে তাঁহার দার্শনিক মভবাদ মুরোপের সর্বর হুড়াইয়া পড়ে। ভান-বিভান সম্বন্ধে তাঁহার চিঙা, ধারণা, উভাবনা এবং ভানভাগ্যার, এমন কি চিকিৎসাবিভানে তাঁহার নেতৃত্ব সংতদশ শভাকী পর্যন্ধ প্রতিষ্ঠিত ছিল।

Gundis Salinus ছিলেন প্ৰথম দাৰ্থনিক বিনি ইব্ন সীনা। ছারা প্রভাবাশ্বিত হইয়াছিলেন। এইভাবেই ইব্ন সীনাার মতবাদের কলে মানুষের চিভাধারায় যে আলোড়ন গুরু হয়, ভাহাতে খৃস্টানদের দর্শনে অনুকূল এবং প্রতিকূল দুই প্রকার প্রভাব ও প্রতিক্রিয়া পরিলক্ষিত হয়। St. Thomas l'Aquini, বিনি ইব্ন সীনাা অপেকা আল-পায়ালী কড়্ক অধিকভর প্রভাবাশিত হইরাছিলেন, তিনি ইব্ন সীনাার দর্শনের সমালোচনা করিয়াছেন। তাহা সভেও, এমন কি ইব্ন রুশ্দের আবির্ভাব এবং রেনেসাঁর সূরগাত সংস্থে যথন পাশ্চাতা চিন্ধাধারার পট পরিবর্তন হইতেছিল, তথনও ইব্ন সীনারি মতবাদ নব্য-দর্শনে বরাবর অনুপ্রবেশ এবং বিভার লাভ করিতেছিল। তাঁহার প্রভাবের প্রথম পর্যার ছিল যখন তাঁহার পুতকাবলীর অনুবাদ হইতেছিল এবং ভানিস্থ পূর্ণ আগ্রহে ১২৩০ ষ্স্টাব্দ পর্যন্ত তাঁহার মতবাদ অনুধাবন করিতেছিলেন। ছিতীয় পর্যায় ওক্ত হইল যখন পোপ এরিস্টটলীয় দর্শনের পর্যালোচনা ও সুক্ষ বিচারের আদেশ দেন ( ১২৬১ খু. )। তৃতীয় স্থায় বখন ট্রাস প্রমুখ ভানী তাঁহার সমালোচনা আরম্ভ করেন, কিন্ত টমাস সর্বদাই ইব্ন সীনাার দার্শনিক শ্রেষ্ঠত ভীকার করিতেন।

Beatura Evak Raymond স্পেনে এই উদ্বেশ্যে এক অনুবাদক সংযের প্রতিষ্ঠা করেন যেন পৃষ্টান জগৎ 'আয়ুৰ প্রস্কার্-শবের সহিত পরিচিত হইতে পারে। তাঁহাদের অনুবাদের কাল হইল ১১৩০ হইতে ১১৫০ বৃষ্টাব্দের সাঝামাঝি—হদিও এই অনুবাদের ধারা ≣রোদল শতাব্দী পর্যন্ত চলিয়াছিল। প্রথমে এই অনুবাদ হয় 'আরবী হইতে ক্যান্টিলী ( Castilian ) ভাষায় এবং শরে Johannes Hispalonsis ক্যান্টিনী হইতে লাভিনে অনুবাদ করেন। পরে Michael Scott (মৃ. ১২৩৬ খু.) ইব্ন সীনাার বেশ ক্ষেক্যানি পুস্তক অনুবাদ করেন। যাদশ শতাব্দীর শেষাংশ হইতে ইব্ন সীনার চিভাধারা অবাধে গৃহীত হইতে থাকে এবং ছয়োদশ শতাব্দীতে তাঁহার প্রভাব শীর্ষবিন্দুতে পৌছার। এই সময়ে অধিকাংশ দর্শন পুত্তকের ডিভি ইব্ন সীনারে ধ্যান-ধারণার উপর প্রতিষ্ঠিত হয়। अमनिक Roger Bacon-अब अधिकाश्च जारतात्रना रेव्न जीना। ब অনুকরণমূলক ছিল। আবার ষেই সকল চিভাবিদ তাঁহার সমাজোচনা করিয়াছেন, তাঁহারাও তাঁহার ফোন কোন কথা প্রহণ করিয়াছেন এবং ভাঁহার পরিপূর্ণ ভানের ও চিন্তার অকুষ্ঠ প্রশংসা করিয়াছেন।

ইব্ন সীনার নিশ্নলিখিত পুত্তকাবলীও প্রকাশিত হইরাছে ঃ
(১) الْرَجُوزَةَ الْمَصْنَاتُهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُ عَلَيْهُا عَلَيْهَا عَلَاهُمُ عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَا عَلَاهُمُ عَلَيْهِا عَلَ

মূচিত, ১৩০৫ হি.; (৫) শিকাণ্ড'ল-আস্কাাম ফী উলুমি'ল-হ'রফ ওয়া'ল-আরকণাম, মিসর ১৩২৮ হি.; (৬) আল-কণসণীদাতু'ল-'আয়্নিয়াঃ, ভিল চরপে: একটি কবিতা, ইহা আল-কণসণীদাতু'ল-গণর্রাা নামেও পরিচিত, পাথরে ছাপা ১৬৩৫ মৃ.; বোমাই ১৩০৬ হি.; (৭) আল-কণসণীদাতু'ল-মুষ্দাওয়াজাঃ ফি'ল-মানতি'ক', বন ১৮৩৬ বৃ.; (৮) মান্ভিকু'ল-মাশ্রিকণায়্ন, মাতংবাউ'ল-মুওয়ায়িয়দ, ১৩২৮ হি. ১৯১০ খৃ.।

গ্রন্থ প্রক্তির (১) আব্ সা'রদ আল্-আন্দাল্রী, ড'বাক'াাডু'ল্-উমান্; (২) ইব্ন আবী উসায়্বি আঃ, 'উয়্নু'ল-আন্বাা' কী ভণবাকণাডি'ল-আডি ব্ৰা', কায়রো ১৮৮৩ খ্. ; (৩) ইব্নু'ল-কি ফ্ড'ী, তণবাকণাতু'ল-হ'কামা', কায়রো ১৩২৬ হি.: (৪) ইব্ন খালিকাান, ওয়াফায়াাতু'ল-আ'য়াান, কায়রো ১২১৯ হি.; (৫) ইসলামিক ইনুসাইকোপীডিয়া, দু. ফাারাবৌ পাষ্যালী, ইবন কুশ্দ। (৬) সুহণস্মাদ লুত ফী, স্থাম্'উ, তা'রীখু ফালাাসিফাতি'ল-ইস্লাম ফি'ল-মাশ্রিক ওয়া'ল-মাগ'রিব, কাররো ১৯২৭ খু.; (৭) T. J. de Boer, তা'রীৰু ফাল্সাফাতি'ল-ইস্লাম, 'আরবী তরজমাঃ মুহণাম্মাদ 'আবদু'ল-হাাদী আবু রিদণা'. কায়রো ১৯৪৮ খৃ., এবং উদ্ভিরজ্মাঃ, ডক্টর 'আাবিদ হ'সার্ন, মুল্লে জামি'আঃ মিলিয়াঃ, দিলী ১৯২৭ খ্.; (৮) মূস্তাফাা 'আবদু'র-রাষ্যাকিং ভাষ্হীদ লি-ভা'রীখি'ল-ফাল্সাফাভি'ল-ইস্লাামীয়াঃ, কাররো ১৯৪৪ খু. ; (১) নাওফাল আফিন্দী, যুব্দাতু'স্'-সণহ'াইফ ফী সুবুহ'াতি'ল-মা'আরিফ, বৈরুত ১৩৭৯ খৃ. , (১০) মুহণদমাদু'ল-বাহী, আল-জানিবু'ল-ইলাহী মিনা'ত-তাফ্কীরি'ল-ইস্লামী, কাররো ১৯৪৫ খু.; (১১) ইব্ন সীনাা, আশু-শিফা।', (১২) ঐ, আনু-নাজা।ঃ : ঐ, আল-ইশারাতে ওয়া'ড-ভান্বীহাতি ; (১৩) ঐ, কিভাাবু'ল-ক'ানুন কি'ড'-ভি'ব্ব (পেখুন 'উছ'মান আর্গান, ইব্ন সীনা বিৰ্লিও-লাফীয়া, ইব্ন সীনাা, Turkish Historical Society, ১৯৩৭ বু. ) ৷ (১৪) মুস্ ডাফা৷ ইবন আহু মাদ, তাব্ৰীয় (অথবা ভাৰ্ৰীয়) আল-মাত হ'ন, (ইহা ক'াান্ন পুস্তকের অনুবাদ, রাারি'ব পাশাে কুতুবখানাঃ), (১৫) ইব্ন সীনাা, তুর্ক আরীখ কোমি কর্তৃক ১৯৩৭ সালে প্রকাশিত ; (১৬) মৃহ'আশী মুস'ত'ফাা কাামিল, ইব্ন সীনাা, ইভাছুল ১৩০৭ হি.। (১৭) জাক্ষার নাক'দী, ইব্ন সীনাা, তাদ্ধীরু'ল-মানাষিল ; (১৮) আবু'দ'-দি'য়াা' তাওঁকীক'; ইবৃন সীনাা, ইল্লাভুল, আবু'দ'-দি'য়া' প্রেস। (১৯) হি'ল্মী দি'য়া' আবি 'লকিন, ইসলাম দ্শিন্জাহসী, ইভাছুল ১৯৪৬ ; (২০) ইৰ্ন সীনাা, হণয়ুঃ ইব্ন য়াক'জ'ান (তর্জমাঃ শার্ফু'দ-দীন য়াল্তাক'ায়ো, (ইব্ন সীনা৷ স্মারক প্রস্ক, ১৯৩৭ খু.) ; (২১) জামীয়ল সালবাহ, Etude sur de metaphysique d'Avicenna, (२२) A. F. Mehren, La philosophie d'Avicenne Museon, abbe পু. i (২৩) Do., Vues theosophiques d' Avicenne, Museon, Louvain, Subus q. 1 (38) Do., L' Allegorie mystique (হ'ার্যু ইবন স্লাক'জ'াান) ত**্বাদ**াও চীকাসহ, Muscon, Louvre, Subb w., (ac) Po., L' Oscau (Kitaab altayr) traite, mystique d' Avicenne, Museon ১৮৮৭ ৰ্.; (30) Do., Vues d'Avicenne Sur l'astrologie et sur le rapport de la responsibilite humaine avec le destin, Muscon but a., (29) Do., Les repports de la philosophie d'Avicenne avec l'Islam considere

comme religion reveles et doctrine sur le developement theorique et pratique de l'ame, 1882 A.D., (36) Haneberg, Zur Erkenntniss lehre von Ibn Sina und Albertus Magnus, Munich ১৮৬৬ प., (২১) Samuel Landauer, Beitrage Zur psychologie des Ibn Sina, Munich, 3590 9., (90) Max Horten, Das Buch der Genesung der Seele, শিকাা' পুস্তকের জার্মান অনুবাদ, ১৯০৭ খ.; (৩১) Do., Texte zum streite Zwischen das Glauben und Wissen im Islam, (Farabi, Avicenna, Averroes ), Bon ১৯১৩ খ,, (৩২) T. J. de Boer, Geschichte der philesophie im Islam, abod 4. 1 (90) Leon Gauthier, La philesophie Musulmane, 5500 . (98) B. Carra de Vaux, Avicenna, Paris soco ... (ec) Do., Les ponseurs de l'Islam, Paris Sales y, (64) Vattier, La logique du fils de Sina, Paris abes 4.; (99) Forget, L' influence de la philosophie arabe sur la philosophie Scholastique, (Reveu neo-Scholastique) ৪১ পু. হইতে ৩৮৫ পু., (৩৮) Les Arabes et l'Aristotelisme (Les: C. Huit, Annales de philosophie chretienne), Paris ১৮৯০ খু., ২১ খন্ত ; (৩৯) Munk, Ibn Sina ( Dictionnaire des sciences de Academie Français), Subc 4., (80) Do., Melanges de philosophie Juive et arabe. ১৮৮৬ শু.; (৪১) Aug. Schmolders, Essai sur les ecoles philosophique chez les Arabes et notamment sur de doctrine d' Algazzel, ১৮৪২ খ., (৪২) G. Quadri, La philosophie arabe dans l'Europe medievale (Ibn Sina ). আতাালুয়াকুত অনুবাদ, পারিস ১৯৪৭ খ. ; (৪৬) Etinene Gilson, Augustinisme Avicennisant (Arch. de Hist. doct. et litt. du moyen age), (88) M. Goichen, La distinction de l'essence et de l'existence d'apres Ibn . Sina. পারিস ৷ (৪৫) Do., Le livre de la definition d' Ibn Sina; (84) Do., Lexique de la philosophie d' Ibn Sina, Paris ১৯৩৪ খু. : (৪৭) ইবুরাহীয মাক পুর, L' orgnon d' Aristotle dans le monde Arabe, paris 5568 4.1 (8b) E. Gilson, Avicenne et le point de Duns Scot Arch. d' Hist. 'de med, 5529 w. . (83) Goichen, Une Logique la d' moderne a l'epoque medieval La logique d' Avicenne (Arch. d' hist. doct. et. litt. du moyen age), ১৯৪৮ খ.; (৫০) Do., La philosophie d' Avicenna et son influence en Europe medievale, 5588 4.1 (05) Louis Gardet, Quelques aspects de la pensee avicenna (Revue thomiste, 3363 ¶.), (63) Encyclopaedie de l'Islam-a "হি'কমাঃ" (Huart) এবং "ইশরাক'ীয়ন" (de Boer), (co) M. S. Pinet, Compte rendu sur Avicenna. (Revue des Etudes islamiques); (28) E. Gilson, Les sources greco-arabes de l' Augustinisme avicennisant (Arch. d'hist. doct. et litt, du moyen age

1930), (cc) Do, Pourquoi saint Thoms a critique saint Augustin (बे जरबर, ১৯৩৬ व.), (৫৬) हेरन जीनाक পুস্তকাবলীর ভালিকা উছ্মানে আরগীন ব্যতীত Goichon-s প্রবত করিয়াছেন কাাতিব চেলেবী এবং ইবন কি'কভাী অনুযায়ী। দেখন-Goichen, La philosophie d' Aviconne প্রাথমিক অংশ। কয়েকটি লম এই প্রস্থকার Distinction de l' ossence et l'existence পৃত্তকে সংলোধন করিয়া দিয়াছেন। ইব্ন সীনাার যুৱিত এবং হস্তলিখিত পুডকসমূহের একটি পূৰ্ণ তাজিকা G. C. Anawati, Essai de Bibliographic Avicenniene (কায়রো ১৯৫০ খু.)-তে বিপিবদ্ধ করিয়াছেন : (৫৭) A. R. Nicholson, A Literary History of the Arabs. বু. ৩৬০ ব.; (৫৮) ইবন আল-'আরাবী, ড'ারীযু মুখতাসারি'দ্-মুভরার, ৩২৫ পু. : (৫১) ইবন ক'াত'ল্বগণ, তাাজু'ত-ভারাজিম, ১৯; (৬০) আৰু'ল-ফিলা', ২খ, ১৬১; (৬১) আন-বাগ দাাদী, খিষানা-তু'ল-আদাৰ, ৪খ, ৪৬৬ ; (৬২) আল-খাওয়ানসায়ৌ, রাওদাভু'ল্-জালাত, ২৪১, (৬৩) আদাবে'ল্-লুসা:, ২খ, ৩৬৬; (৬৪) লিগুানু'ল-মীয়ান, ২খ, ২৯১ : (৬৫) আল-ফিহ্রিসু'ভ্-ভাষ্ঠীদী, ৪৫৩, ৪৬৪, ৪৯৭, ৫১৬ হইতে ৫৬৬ ; (৬৬) ইবৃন ক'ায়িয়ম আল-জাওখী, ইগ'াছ'াতু'ল-লাহফাান, মিসর ১৩৫৭ হি. ২খ,২৬৬; (৬৭) আর-রাদদু 'আলা'ল-মানৃতি কি'য়ান, ১৪১ প. ; (৬৮) আমীন মুরসী ইব্ন সীনাার সমুদয় রচনাবলীর একটি ডালিকা প্রস্তু করিয়া ১৯৫০ খুস্টাব্দে ইহা প্রচার করেন ৷ ইহা দাক্লে'ল-কুতুব আল-মিস্ রিরাাঃ-তে व्रक्रिए खाइ । खाथवाद्भ वि:माञ्चार्ड'ब-देनबाम, देवन जीना नश्व २८ खून, ১৯৫৪ খু. ; (७৯) जामील जालीवा, रेवन जीना ; (१०) জার্জ সাহণাতাঃ হণফ্ওয়ানী, মুঝালাফাতু ইব্ন সীনাা ; (৭১) মাহ্ণমূদ্ আর-'আৰু কণাদঃ আশ-শায়্খু'র-রাঈস ইব্ন সীনাা 🖟 (৭২) বুলস মাস্তাদ, ইবন সীনাা আল-ফায়ুলস্ফ; (৭৩) হণম্দাঃ সণরাাবাঃ, ইবন সীনা৷ বায়না'দ-দীনি ওয়া'ল-ফালুসাফাঃ , (৭৪) আশ-শাহ-রাভাানী, ৩৪৮ গ. ; (৭৫) হণাজ্ঞী খালীফাঃ, কাশ্ফু'জ'-জু'ন্ন, মূরণ য়ারতাকশায়া, নং ১৪ ভঙ্ক, ১৩১১, "কশানুন" শিরোনামে ; (৭৬) আর-রাঙ্গিব, জায়'–যারী'আঃ, ২খ, ৪৮, ৯৬ ও ৭খ, ১৮৪ , (৭৭) Leclerc, 54, 844, (95) Brockelmann, 54, 862 9 suppl. ১খ, ৮১২; (৭৯) A. Muller, Der Islam, ২খ, ৬৭ প. i (60) Encyclopaedia of Religion and Ethics, २४, २१२ প. (৮১) Guiseppe Gabrieli, Avicenna, (৮২) E. G. Browne, Literary History of Persia, 24, 504-555 ১৯০৬ খু., , (৮৬) Do., Arabian Medicine, ১৯২১ খু., (18) H. G. Farmer, The Arabian Influence on Musical Theory, in JRAS, 9. 45-50 5526 4., 8 in ISIS, by, cov-coo, (bg) K. Sudholf, Planta noctis, ১৯০৯ খু.। ইব্ন সীনাার 'ক'া।নুন'-এ উভিদ জাতীয় একটি রোগের উল্লেখ আছে। ইহা বেশীর ভাগে গ্রীলোকেরই হয়। কণাননের লাডীন অনুবাদে ভুলবণত ৰানাতি (স্তীলোক) শব্দকে নাবাতি (পাছণালা) পড়া হইয়াহে এবং অনুবাদে ইহার প্রতিশব্দ Planta ব্যবহাত হইয়াছে ( Sarton ১খ, ৭১২ ); (৮৬) E. I., ৩খ, পৃ. ১৪১ প. লাইডেন ১৯৭৯ খু.।

সায়িদে নাযির নিয়াধী (দা মা.ই.)/মোঃ রেযাউর রহীম ইবন সীরীন ( ابن سيسرون ) আবু বাক্র মুহণখ্যাদ ইব্য

সীরীন প্রবীপ ভাাবি ঈঙ্গপের অন্যতম, হণসান বাস রী [ দ্র. ]-র সমসাময়িক এবং হ্যরত আনাস ইব্ন মালিকের মাওলা। ছিলেন। ক্ষিত আছে যে, তাঁহার পিতা ভার্ভারাায়া-র একজন টিন-মিন্তী ছিলেন ; তাঁহাকে খালিদ (রা) ইব্ন ওয়ালীদ 'আর্নু'ড-তামার হইতে যুদ্ধবন্দী গোলামরূপে লইয়া আসেন (معيوم ما استعجم)। কিন্ত এই বর্ণনা সতা বলিয়া মনে হয় না, কারণ 'আয়্নু'ত-তামার বিজয় ১২ হিজরীতে হইয়াছিল, অখচ তখনও ইব্ন সীরীনেয় জন্মই হয় নাই। একটি বর্ণনায় দেখা যায়, ইনি বায়স্যান-এর যুদ্ধবন্দী ছিলেন এবং মুগ'ীরাঃ (রা) ইহা জন্প করেন। তাঁহার মাতা স'াফিয়াঃ হযরত আবু বাক্র (রা)-এর মাওলা ছিলেন। ইব্ন সীরীন বিতীয় পর্যায়ের হ'াদীছ' বর্ণনাকারীদের শামিল ছিলেন এবং তিনি আবু হরায়রাঃ (রা), আনাস্ ইব্ন মালিক (রা) [৪.] ও অনাান্য সাহাাবী হইতে হাদীছা বর্ণনা করিয়া-ছেন। তিনি বসরায় বসবাস করেন এবং তাঁহার ডগিনী হণফ্সণাঃ, ও কারীমাঃ এবং ডাই আনাস, মা'বাদ ও রাহ্'য়া-এর ন্যায় পাথিব বিষয়ে অনাসজি ও পরহেজগারীর জন্য প্রসিদ্ধি লাভ করেন ( ৪. ইব্ন সাপ, তাবাকণাত, ৮খ, ৩৫৫ প.)। রলের ব্যাখ্যায় তিনি একজন বিশেষক বলিয়া স্বীকৃত। পরবর্তী যুগের 'জ্যানিমগণ ছপ্ন ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে তাঁহার নামে করেকটি পুত্তিকা বিখিয়াছেন। যেমন মুন্তাখাবু'ল-কালামি ফী তাফ্সীরি'ল-ভাহ লাম (কাররো ১৮৬৮ খৃ., ), 'আব্দু'ল-গ'ানী আন–নাবুল্সী কৃত তা'ছ'ীর পুরকের ১ম খণ্ডের হ'াশিয়াতে মুদ্রিত , কিতাাবু তা'বীরি'র-ক্ল'য়া৷ ঘাহা কিহ্রিভের ন্যায় প্রচৌন পুত্তকেও উল্লিখিত রহিরাছে (পৃ. ৩১৬), ৰায়রো ১২৮১ হি., লখ্নৌ ১৮৭৪ খৃ.,বোমাই ১৮৭৯ খু. ; এবং কিতাাবু'ল-জাওয়ামি', কায়রো ১৮৯২ খ. , বিশেষ তু. Hirschfeld in Verhandl, des XIII. internat. Orient. Kongresses. Hamburg, P. 307, Steinscheider, in Zeitschr. der Deutsch. Morgenl. Gesells. ঐ, পৃ. Lxviii ৩০৪, পরিশিত্ট ২, এবং সেইখানে যেই সমত্ত পুত্তকের উল্লেখ রহিয়াছে।

ইব্ন সীরীনের জন্ম বসরাতে ৩৩/৬৫৩ সনের কাছাকাছি হইয়াছিল এবং তিনি বসরাতেই ৯ শাওওরাল, ১১০/১৫ জানুরারী, ৭২৯ খুস্টাব্দে ইন্তিকাল করেন।

প্রস্থাকী ঃ (১) ইব্ন কৃতোরবাঃ, মা'আরিফ, গৃ. ২২৬; (২) নাওয়াবাী, ed. Wustenfeld, ১০৬ প.; (৬) ডাবাকণাড়'জহ'ক্লাজ' ৩খ, ১; (৪) ইব্ন সাপে, ভণাবাকণাড, ৭/১খ, ১৪০১৫০; (৫) ইব্ন খারিকান, ওয়ফারাড, ed. Wustenfeld, গৃ.
৫৭৬; (৬) ইব্ন কাছাীয়, আল-বিদায়াঃ, ১খ, ২৬৭; (৭) আলখাওয়ান্লায়ী, রাওদণাড়'ল-জালাড, ৬৮০; (৮) ইব্ন্'ল-'ইমাদে,
খাম'রোড, ১খ, ১৩৮; (১) য়াফি'য়, মিয়আড়'ল-জিনান, ১খ,
৬৩২ প.; (১০) ইব্ন ভাগ্'য়ীবির্দী, আন-নুজ্মু'ব-বাছিয়াঃ,
১খ, ২৯৮ Leiden ১৮৫১ খৃ.; (১১) আল-খাডাীব, ডা'য়ীখ
৫খ, ৬৩১ প. বাখ্'দাদে মিসর ১৯৬১ খৃ.; (১২) আবু নু'আর্ম,
ছি'ল্য়াঃ ২খ, ৬৬৩ প.; (১৩) ইব্ন হ'াজ্য়, তাহ্ম'বিব্ভাগ্ম'বি-ভাত্ম'বি,
৯খ, ২১৪; (১৪) ইব্ন হ'াবীব, আল-মুহ্'বেরার, ৩৭১, ৪৮০;
(১৫) ইব্ন নাদীম, আল-ফিহ্রিজ, ed. Flugel, ৩১৬; (১৬)
Brockelmann, ১খ, ৬৬ and suppl. I: 102, EI. 1979, 947.

ইৰ্নু'স-সূলী (ابن السنى ) আবু বাক্র আহ'মাদ ইব্ন

মৃহাল্মাদ ইব্ন ইস্হাকে আদ-শীনাওয়ারী আদ-শাফি ইব্ন আসসুদ্ধী নামে পরিচিত, আকার ইব্ন আবী তাালিব-এর মাওলা এবং
হাদীছের বিখ্যাত 'আলিক ছিলেন। তিনি আদি বৎসরেরও বেদী জীবিত
ছিলেন এবং ৩৬৪/৯৭৪ খুস্টাকে স্বৃত্যুক্তে গভিত হন। হাদীছের জান
আহরণের উদ্দেশ্যে তিনি প্রায়ই গর্বটনে রত শাক্তিতেন। ইবনু'স-সুদ্ধী
অনেক প্রস্থ রচনা করিয়াছেন। বেমন—(১) 'আমালু'ল-য়াওম ওয়া'ললায়লাঃ ( অথবা 'আমালু য়াওম ওয়া-লায়লাঃ, দেখুন শাষণারাতি);
ইহাতে দিন-রাজির কর্ম বিষয়ে রাসুল (স')-এর হাদীছাসমূহ একর
করা হইয়াছে। এই বিষয়ে ইমাাম সানাার, আবু নাইম ইস্ফাহানি,
সুমৃতাী এবং আজ-মুন্মিগরীও হাদীছা সংগ্রহ করিয়ছেন, কিছ
ইবনু'স-সুদ্ধীর পুত্তক অধিকতর ব্যাপক। ইহার পাঞ্জিপি বাকীপুর,
রামপুর এবং বালিনে রক্ষিত আছে। ১ম মুদ্রপ হারদারাবাদ,
দাক্ষিণাত্য, হি. ১৩১৫, পৃঠা সংখ্যা ২৪৮। (২) কানাালাত বিষয়ে
একটি পুত্তিকা। (৩) আল-মুক্তাবাা, সুনানু নাসাাই-এর সারসংক্ষেপ। হাদীছা বিশেষভগণ ভাঁহাকে নিভর্যোগ্য বিলয়াহেন।

ভাঁহার শিক্ষকগণের মধ্যে ইমাম সানা। স, 'উমার ইব্ন 'এব্দান বাল দাদি, আৰু খালীফাঃ আল-জামার, আৰু 'উরুবাঃ আল-হ'াররানী, মাকারিরাা আস-সাাজী এবং আম-ষামালকাানী প্রভৃতির নাম উলিখিত হয়। 'আলী ইব্ন 'উমার আল-আসাাদ-আাবাদি, 'আবসুলাহ আল-ইস'ফাহানী এবং আহ'মাদ আল-কাস্সাার প্রমুখ ভাঁহার ছার্বর্গের ক্ষেক্রন।

প্রস্থাকী ঃ (১) রাজি'ঈ মির্আত্'ল-জানানে, হারদরাবাদ, দাজিলাতা, ২খ, ৩৮০ ৷ (২) সুব্কী, তাবাকণাতু'শ-শাজি'ঈয়াঃ, প্রথম মূলণ, ২খ, ৯৬ ৷ (৩) থাহাবী. তাথাকিরাাতু'ল-হম্ফাজিতখ, ১৫১, হায়দরাবাদ, দাজিলাতা ৷ (৪) ইবনু'ল-ইমাদে, শাষণারা-তু'য়৽-য়াহাব, ৩খ, ৪৭ ৷ (৫) হাজ্জী ধালীফাঃ, কাল্ফু'জ'-জু'নুন, ৪খ, ২৬৮ ৷ (৬) Brockelmann, 1 ঃ 165, Suppl. 1, 274.

'আবদু'ল-মালান 'উমার (দা.মা.ই.)/মোঃ রেষাউর রহীম ইব্ন হণওকণল ( ابن حوقل ) আবু'ল-কণাসিম (মুহণস্মাদ) আন-নাস ীবী আল-বাগ দাাদী ( কাশ্ফু'জ -জু নুন ), বিখ্যাত 'আরব পরিরাজক ও ভূগোলবিদ পণ্ডিত ছিলেন। তাঁহার জীবনী সম্বন্ধে ৰুব কমই জানা যায়। তিনি নিজের সহজে বৰিয়াছেন ৰে, তিনি রামাদণান ৩৩১/যে ১৪৩ সালে বাগ'দাদি হইতে বহিষ্ঠ হন বিভিন্ন দেশ ও দেশবাসীকে জানিবার এবং ব্যবসারের মাধ্যমে অর্থোপার্জনের উদ্দেশ্যে (কিতাবে সুরাতু'ব-আর্দ', ১১৩৮ খৃ., পৃ. ৩)। তিনি প্রাচ্য এবং পাল্টাভোর প্রার সকল মুসজিন দেশ ৪মণ করেন এবং ভাঁহার পূর্ববতী পরিরাজক আল-কায়্যানী, ইব্ন খুর্রাদায় বিহ এবং সুপামাঃ-এর রয়ণ র্ডার্থনি অতিশয় মনোহোপের সহিত অধারন করেন। Dozy-র মতে, তিনি ফ্রাতি:মী **খ**রীফাদের **অধী**নে গুম্চারের কার্য করিতেন। ভ্রমণকালে **খুব সন্তব হি. ৩৪০ সনের দিকে ইস্**ণ্ড**াখরী-**এর সহিত ভাঁহার সাক্ষা<del>ত বাব</del> ঘটে। এই ভূগোল লেখকের অনুরোধে ইব্ন হ'াওক'াল ভাঁহার মানচিরওলি ও তাঁহার প্রছের সংশোধন করিয়া দেন। কিন্ত তিনি পরে এই সিদ্ধান্ত করেন যে, ভিনি **স্বয়ং নৃতন সূত্রে** প্রস্থ প্রথয়ন করিংবন এবং ভদনুসারে পাঙ্লিপি প্রস্তুত করিয়া উহাকে "আল-মাসালিক ওয়া'ল-মামালিক" ( আল-মা**নাবি:ৰ ওয়া'ল-**মাহাালিক )-এই নামে প্ৰকাশ করেন। গ্ৰ**ম্**থানি ৩৬৭/৯৭৭-এর পূর্বে সম্পূর্ণ হইতে পারে নাই, অথচ কাৰ্ফু'জ∵- ভূম্ব-এর স্থানিত এই অহকরের সূত্য সন নির্ণর করিরাছেন তহ০/১৯১। de Goeje মূল 'আরবীতে Bibl. Geogr. Arab-এর ভিটীর অতে এই রহাট প্রকাশ করিরাছেন (Leyden ১৮৭৩)। ইকার শূর্বে সূলক পৃথকভাবে প্রকাশনা ও আংশিক অনুবাদ সম্পর্কে উল্লিখ্য করের ভূমিকা এবং উপরিউভ সিরিজের প্রথম খণ্ড দেখুন। Kramers ইব্ন হ'াওক'ালের "কিভাবে সূরাতু'ল-আর্দ" সন্থের ছিতীয় সংক্রেপ দুই খণ্ডে প্রকাশ করিয়াছেন (Leyden ১৯৬৮)।

প্রস্তৃত্ব (১) P. J. Uylenbrock, De Ibn Haukalo Geographo, etc., Lugd. Bat. 1822 A. D. p. 5-17, (a) de Goeje, Die Istakhri-Balkhi Frage in ZDMG. 25, (A. D. 1871), p. 42 4., (v) do., Bibl. Geogr. Arab. Vol. 4. Praef., p. iv w.; (8) Dozy, Hist. des Musulmans d' Espagne, 3: 17, 181; (c) Carra de Vaux. Les Penseurs d. l'Islam, 2:8, (%) 7:37 ভাবাস্সুম, "মুসালমাানু"কাা "ইল্ম-ই-জুগ্রাাফীয়াঃ আওর শাওক"-ই-সিয়াহণত" ( উদ্, আংশিক অনুবাদ), বাহোরে মুদ্রিত ; (৭) H. Kurdian. The date of the Oriental Geography of lbn Haukal, in JAOS, 54, (1934) 84—85, (রচম্বিতা প্রমাণ করি।য়ছেন যে, ইব্ন হ।ওক'ল-এর কিতাবি ৮৯১ খু.-এর পর্বেকার, খ. ১০২ সনের পরে রচিত নহে; (৮) Brockelmann, 1:229. Suppl. 1:408; (১) হ'াজৌ খালীফাঃ, কান্ফ্'জ'-জুন্ন, মুদ্রণঃ য়ালিভাকে গায়া ১৯৪৩, তত ১৬৬৪। F. 1979, III. 786 A.

C. von Arendonk (দা.মা.ই.)/আবুল কাসিম মুহম্মদ আদমুদ্দীন ইবন হণজার আল-'আসক লোনী (ابن حجر العسقلاني) আব'ল-ফাদ'ল শিহাাৰ্'দ-দীন আহ'মাদ ইব্ন 'আলী ইব্ন মুহণ্দমাদ<sup>্</sup> ইব্ন মুহণ্দমাদ ইব্ন 'আলী ইব্ন আহ'মাদ আল-কিনামী আল-আস্কালামী আল-মিস্রী আল-কাাহিরী ছিলেন শাফি'ঈ মাৰ'হাৰ অবলম্বী বিখ্যাত মুহ'াদিছ', ঐতিহাসিক এবং ফাক'ীত। ইনি ১২ শা'বানে, ৭৭৩/১৮ ফেনুরোরী, ১৩৭২ সনে মিসর আল-'আডীক' (প্রাচীন কায়রো )-এ জন্মপ্রহণ করেন এবং অতি শৈশবেই পিতৃমাত্হীন হলঃ তাঁহার পিতা নরু'দ-দীন **এসিদ্ধ 'আলিম এবং ফাড্ওয়া প্রদান ও অধ্যাপনার সনদগ্রাণ্ড** ছিলেন। আল-'আস্ক'লোনী বিখ্যাত বলিক ষ'াকিয়া'স-দীন ভাল-খারুরবী-এর অভিভাবকতে প্রতিগালিত হন । মারু নয় বর্ৎসর বয়সে ভিনি কু'রুআন মাজীদ মুখর করেন এবং অল্পদিনের মধ্যেই ফিক'হ ও 'আর্বী ব্যাকরণের প্রাথমিক পুস্তকওলি আয়ত করেন। তারপর তিনি বেশ কিছু কার ধরিয়া বিদ্যাশিক্ষা করিতে থাকেন সমসাময়িক বিলি**ন্ট কয়েকজন** ভানী ব্যক্তির নিকট। যথা---ভার-ব্রক<sup>্</sup>ীনী ইবৃনু'ল-মূলাক কি'ন (মৃ. ৮০৪ হি.) এবং 'ইয়রু'দ-দীন ইব্ন জামাাজাঃ (দেখুন, ইবন জামাা'আঃ, ৪খ, উদ' দাাইরাত'ল-মা'আরিফ ইসলামির্যাঃ )-এর নিকট হ'াদীছ' ও ফিক'ছ অধ্যয়ন করেন, আত্-তানুখী-এর নিকট তাজ্যাীদ শিক্ষা করেন, মুহি যুদ-जीन देव्न दिलामि ( मृ. ९৯৯ हि.) **अवर कोल्ल**यावाजी-व निकंड 'আরবী ভাষা ও সাহিত্য অধ্যয়ন করেন। ৭৩৯/১৩৯০ সনের ভিসে-মর মাসের গুরু হইতে তিনি কেবল হণাদীরু অধায়নে আম্বনিয়োগ করেন। এই উদ্দেশ্যে তিনি মিসর, সিরিয়া, হিজাষ এবং স্থামানে

করেকবার দ্রমণ করেন এবং ঐ সমন্ত ছানের করেকজন খাচনাকা ভাষাভাত্ত্বিক ও সাহিত্যিকের সঙ্গে সাক্ষাৎ করেন। তিনি একানিকের দশ বংসরকাল যায়্নু'দ-দীন 'ইরাকি' । (মৃ. ৮০০ হি. )-এর নিকট হ'াদীছ' অধ্যয়ন করেন। তাঁহার শিক্ষকগণের মধ্যে অধিক সংখ্যক ভাঁহাকে কাতওয়া দেওরা ও অধ্যাপনা করার অনুমতি দান করেন।

করেকবার কণাদ'ী-র পদ প্রত্যাখান করার পর অবশেষে
তিনি তাঁহাৰ বন্ধু কণাদি'ল-কুদণাত (প্রধান বিচারপতি)
আমালে'দ-মীন আল-বুলক' নির অনুরোধে তাঁহার সহকারী হইছে
ভীকৃত হন। মুহাররাম, ৮২৭/ডিসেম্বর, ১৪২৬ সনে তিনি
কণাদি'ল-কুণ্যাত নিমুক্ত হন। তিনি মোট ২১ বংসর কাল এই
পদে অধিতিত থাকেন, বন্ধিও এই মেয়াদের মধ্যে তিনি কয়েকবার পদ্যুত এবং পুনর্হার হন। এই পদে অধিতিত থাকাকালে
তিনি করেকটি (সালাক')-র মতে ১০টি) মসজিদ ও মাদ্রাসার
ভাক্রীর, হাদীছে এবং কিকুহে বিষরের অধ্যাপনার নিরোজিত
ছিলেন। তিনি সে বুলের অভ্যান নির্দ্ধান্য হণাকিছু'ল-হণানীছণ
ছিলেন এবং তাঁহার সজ্জানে বহু বিশেষক আগ্রহের সহিত যোগদান করিতেন। এওজাতীত তিনি ছিলেন দাকি'ল-'আদ্ল (বিচারালয়)-এর মুক্তী, বার্বার্সির্যাঃ কলেজের অধ্যক্ষ, আমিউ'লআন্হার এবং পরে কুব্বাডু'ল-মাহ্ন্ম্দির্যার ছাড'নি।

ইবৃন হণজার কবি ও গদা রেখক হিসাবেও বিশেষ খ্যাতিসন্দর্ম ছিলেন এবং বীয় জীবদশার উল্লেখযোগ্য সাহিত্যিক তৎগরতা প্রদর্শন করেন। তাঁহার জীবদশাতেই তাঁহার রচিত প্রস্থানির খুবই চাহিদার হল্টি হইয়াছিল এবং করেকটি শাখার ইসলামী জান-চর্চার জন্য বিশেষ ভক্তপূর্ণ ছিল। বিশেষ উল্লেখযোগ্য তৎকৃত বুখারীর ব্যাখ্যাগ্রহ "কাত্হ"ল-বাারী কী শার্হি"ল-বুখারী ( বুলাকে হি. ১৩০০-১৩০১, পিলী—১৮৯০ খৃ. ) তিন শত দীনার মুল্যে বিক্লয় খুইত। কথিত হয়, তাঁহার রচিত প্রস্থের সংখ্যা ১৫০। তদমধ্যেনিকে করেকখানির উল্লেখ করা হটল ঃ

১। আল-ইসণাবাঃ কী ভাময়িবি'স'-সণহণাবাঃ, মন্ত্রে মহণাস্মাদ ওয়াজীহ, ও লাম কণাদির, 'আবদু'ল-হণিয়া এবং Sprenger, কলি-কাতা ১৮৫৬-১৮৭৩ খৃ., এবং কামরো ১৩২৫-১৩৩২ ছি.। ২। তাহয় ীৰু ভ-তাহ্য ীৰ (দিল্লী ১৮৯১ খু., হারদরাবাদ, দাক্ষিণাতা تمجيسل المنفعة بزوائسك رجسال ١٥، (١٥٠ -٥٥٥٥-٥٥٥٥ হায়দরাবাাদ, দাক্ষিণাত্য ১৩২৪ হি.), ৪। ,राञ्चनद्वायान ) ! لقول المسدد في الذب عن المستد للامام أحمد দাকিপাতা ১৬১৯ হি.)। ৫। বুলুবে'ল-মারামে মিন বাাদিরাতি'ল-व्यार काम को 'रेल्बि'ल-र प्रीष्ट , तस्को ১২৫७ थि., कारदा ১७७० হি., [উদ্ভির্ডমাঃ ও ব্যাখ্যা, লাহোর ]; ৬। নুখবাড়'ল-ফিকর কী মুস'ড'ালাহি' আহ্লি'ল-আছ'র, এবং ৭। উহার ব্যাখ্যা নুষ্হাতু'ন-নাজার কী ভাওদাীহা নুখ্বাড়'ল-ফিক্র, (মূল্লে Locs ইভাাদি Bibl. Indica, New Sories, কৰিকাডা ১৮৬২ খু.), ৮। हिखनी वण्डेय गणायोत – الدرو الكامنة في اعيان المائسة الثامنة বিশিক্ট লোকদের জীবনীকোষ, হারদরাবাদ, দাক্ষিণাত্য ১৩৪৮-১৩৫০ হি.; ১। ইন্বাউ'ল-শু'ম্র বি আব্নাই'ল-'উমর; ১০। রাফ'উ'ল-ইস'র 'আন কুদ'য়াতি মিস'র (শেষাক্ত তিনটি প্রস্থের পাণ্ডুরিপির বিবরণের জন্য Brockelmann-এর 'আরবী সাহিত্যের ইভিহাস দেখুন), ১১। ডাওয়ালি' আড-ভাসীস ফী মা'আালী ইবৃন ইদ্রীস ( ইমাম শাঞ্চিপ্টর ক্ষীরত সন্দর্কে ), ব্রাকি ১৩০১

হি.; ১২। দীওয়ান (বুলাক ১৩০১); ১৩। তণকরীবু'ত-তাহ্য'ীব, তাহ্য'ীবু'ত-তাহ্য'ীবের, সংক্ষিণ্ড সংক্ষরণ, লক্ষে ১২৮১-৮২ হি.); ১৪। তণবাক'গাড়'ল-মুদারিসীন (মিসর ১৩২২ হি.); ১৫। বিসানু'ল-মীযান (হায়দরাবাদ, দাক্ষিণাত্য ১৩২১—১৩৩১); ১৬। আদ্-দিরাায়াঃ কী মুন্ডাখাব তাখ্রীজ আহ'াদীছি'ল-হিদাায়াঃ দিলী-১৮৮২ খু.)।

Brockelmann তাঁহার উপরোদ্ধিত প্রস্থে ইব্ন হণজারের প্রস্থ-ভালির বিভারিত বিবরণ দানের বেলার আরও বহ প্রস্থের উল্লেখ করিয়া ছেন। এই রসঙ্গে তু. Landberg, Cat. de Mss. arabes, ৩১, ৩২. ৫৩, ৬৭, ৮৮, ৯৮, ১০৬, ২২৮, ২৭৯, ৩১৯; Houtsma, Cat. d'une coll. ৭৬৩, ৭৬৪, (?) ৭৮৩, Die Islam... Mss. Vollers (Leipzig), কিহ্রাসু'ল-মাখ্তু'ভণাত, দাার আল-কুতুব আল-জণাহিরিয়াঃ, মুসুক আল্-'আশ, দামিশ্ক' ১৯৪৭ খু.!

ইব্ন হণজার ১৮ বু'ল-হি জ্ঞাঃ, ৮৫২/১৩ কেণু-রারী, ১৪৪৯ সনে ইন্তিকাল করেন। তাঁহার ছার আস-সাধাবেণী তাঁহার এক-বানি বিভারিত জীবনী গ্রন্থ লিখিয়াছেন, নামঃ আজ-জাওয়াহির ওয়া'দ-দুরার কী তারজুমাাঃ শার্খ'ল-ইস্লাম ইব্ন হ'জার।

প্রাপ্তপঞ্জী : (১) আস্-সাখাবি ), الضوء الكلامع পাণ্ড-নিপি, লাইডেন (ফিথ্রিস্ত, ২য় মূদ্রণ, ২খ, ১১৭ প.) প্. ৬৮৯ গ., মুরিত গ্রন্থ ২ব, ৬৬-৪০; (২) ঐ গ্রন্থকার, ذيل على وفم الأصور পাতুলিপি, নাইডেন (ক্যাটালগ ২র সংকরণ, ২খ, ه معه النه عدد النه عدد الله sur Ahmed Ebn Hadjar Askelani, Hist. des Sultans Mamlouks, 1/2: 209—219; (৪) گرجمة شيخ ১, ভাত্ৰ ীৰু'ত-তাহ্য'ীৰ, ১২ল খণ্ডের ( হায়দরাবাদ, দাক্ষিণাত্য, ১৩২৭ হি.) শেষে প্রদত্ত ইব্ন আয়াাস, يدائم الزهور, বুলাকে ১৩১১ হি., ২খ, ৭, ৯ খ., আরও ১৮, ১৯, ২০, ২৮, ২১, ৩২ খ. ; (৫) Brockelmann, 2: 67; (b) Suppl, 2: 72 with Bibliography given therein. ، (व) वात्र-त्राचाव ी, التبر المسبولة في ذيل السلوك. বুলাকে ১৮১৬ খু., গু. ২৩০ গ. । (৮) 'জালী মুবারোক, আন-খিডণত আন-সাদীদাঃ, ৬খ, ( ব্রাকে ১৩০৫ হি. ), ৩৭-৩৯ ; (۵) সুমুত , نظم العقيان في أعيان الأعيان , ed. Hitti. Now York ১৯২৭ ৰু., বৃ. ৪৪-৫৬ ; (১০) ইব্নু'ল-'ইমাদ, شُذُوات الذَهب في اخبار من فعب কামরো ১৩৫০-৫১ হি., ৭খ, ২৭০/২৭৬ ، (১১) ইবন হ'াজার, আদ-দুরারূ'ল-ক'াামিনাঃ, ৪খ, ৪৯২ ; (১২) V. Rosen. Notiz uber eine merk-Wurdige arabische Handschrift, betitelt : (56) Fihrist, marwiyat Shaikhina Ibn Hadjar, in Bull. de' l'Academic imper. des Sciences de St. petersbourg, Vol. 26, (1880). Col. 18b-26b; (58) मुजाबाकार्ष्ट्र नाधिय'व-रेजवार्य रेयून र खात, वारेखन नाखविति সংখ্যা ১৮৫০: (১৫) সারকীস, মুক্তামুল-মাত্'ব'জ্ঞাত, কায়রো ১৩৪৬ হি. ভভ ৭৭-৮১; (১৬) ইবুন তাস্'রিবির্দী, আন-নুজুমু'র-वादिताः, १व, ७२७ म. : (১৭) जात नुबुख: रे, द:न्नु'ल-मूर्गामगताः, ১খ, ১৫৩; (১৮) ইবৃন ফাহাদ আল-মারী, নাহ ভু'ল-আন্হণাজ , যণায়ুলু ভাৰাক নাভি'ল-হ ক্ষাজি, ৩২৬ গ., সুমুত ী, মণায়লু ভাৰাক নাভি'ল-হ'ক্লাড়', ৬৮০ : (১৯) আশ-শাওকানী, আল-বাদ্রু'ড়'-ডারি', ১৭, ৮৭ ; (২০) আন-খাওয়ানসাারী, রাওদণাতৃ'ন-জামাতি, ১৪ ; (২১) ডণাল কুপর বাাদেহ, মিক্ডাছে 'স-সা'আদা:, ১৭, ২০১ ; (২২)

নাওয়াব সিংদীক হ'সোন, ইত্হ'াফু'ন-নুবালা', ১৯৩ , (২৩) আস-সুয়ৃত'ী, তাদ্রীবু'র-রাাব'ী, ২৩২ , (২৪) শাহ্ 'ঝাবদু'ল-'আয়ীয়, বুজান্'ল-মুহ'াদিছ'ীন, ১১৬ ; (২৫) জামীল বেগ, 'উকু'দু'ল-জাওহার, পৃ. ১৮৮ ; (২৬) Ef. 1979, III, 776 প.।

C. Von Arendok (দা.ৰা.ই.)/আবুল কাসিম মুহত্মদ আদমুদ্দীন

ইবন হণজার ভাল-হায়্তামী (ابن حجر الهيشي) শিহাাবু'দ-দীন আৰু'ল-'আৰ্বাাস আহ'মাদ ইব্ন মুহ'াশ্মাদ ইব্ন 'আলী ইবন হ'জোর আল-হায়তামী আস্-সা'দী ছিলেন শ্লাঞি'ঈ মাষ্'হাবের বিখ্যাত 'আরব ফাক'ীহ ; ৯০৯/১৫০৪ সনের শেষের দিকে রাজাব মাসে মিসরের জাল-সারবিয়্যা**ঃ প্রদেশের সহস্লা** আবু'ল-হায়তামে তাঁহার জন্ম। শৈলবে পিতৃহীন **হওরার** পর সুপরিচিত সু:কী শায়্র শামসু'দ-দীন ইব্ন <mark>আবি'ল-হামাা'ইল</mark> (মৃ. হি. ১৩২ ?) ও তাহার শিষ্য শার্থ শামসূ'দ-দীন শুহ্ৰাস্যাদ আশ্-শানাব<sup>্</sup>ী তাঁহার ভরণ-পোষণ ও শিক্ষা**র ভার গ্রহণ করেন**। শানাব<sup>া</sup> তাঁহাকে সীদী আহ'মাদ আল-বাদাব**ী-র খান্ক'াহে-ডে** ভতি করিয়া দেন এবং প্রাথমিক শিক্ষা সমা<mark>ণ্ড হইৰার পর</mark> হি. ৯২৪ সনে তাঁহাকে উচ্চ শিক্ষার জন্য আহ্হার বিশ্ববিদ্যালয়ে পাঠাইয়া দেন। অব বয়স সত্ত্বেও তিনি যাকারিয়া ভার-আন্সণারী ( মৃ. হি. ৯২৬ ), 'আবদু'ল-হণক আস-সুমাতী ( यृ. रि. ১৩১), निराावु'म-मीन खार भाग खातु-द्राम्नी ( यू. रि. ৯৫৮ ), ন্যাসি ক্ল'দ্-দীন আত্'-ত'াব্লাবি'ী ( মৃ. হি. ৯৬৬ ), আৰু'ল-হুণসান আল্-ৰাক্রী (মৃ. হি. ৯৫২), শিহাাবু'দ-দীন ইব্ন নাজ্যার আলু-হণয়ালী (মু. হি. ১৪৯) প্রমুব ভদানীভন বিখ্যাত পণ্ডিতদের নিকট শিক্ষা লাভ করেন, মার ২০ বংসর বয়স হইলেও ধর্মতত্ত্ব ও ফি কৃহ-এ দক্ষতা অর্জন করেন এবং ফাত্ওয়া ও অধ্যাপনার অনুমতি, লাভ করেন। আ'শ্-শানাবি রৈ উদ্যোগে হি. ১৩২ সনে তাঁহার প্রাতুব্দুত্রীকে বিবাহ করিয়া হি. ৯৩৩ সনে তিনি হাজ্য যাত্রা করেন এবং পর বৎসরও মস্কায় অবহান করেন। মস্কায় তিনি কাক<sup>া</sup>হসুবভ প্র**ণাদীতে** যে গ্রন্থ আরম্ভ করেন, মিসারে প্রত্যাবর্তনের পরও হি. ১৩৭ সন পর্যন্ত এই কার্যতৎপরতা অকুল রাবেন। 🚜 বৎসর তিনি সপরিবারে আবার হণজ হারা করেন এবং কিছুকাল মঞ্চায় অবস্থান করেন। হি. ৯৪৪ সনে ভৃতীয় বার হ**াজ করার প**র তিনি ছায়ীভাবে পবিত্র মন্ত্রায় বাস করিতে আরক্ত করেন এবং দুভক রচনা ও অধ্যয়ন-অধ্যাপনায় নিয়ে।**রিত থাকেন। দর-দ্রাভর হই**তে বহ লোক তাঁহার নিকট ফাত্ওয়া বইতে আসিত। যাবীদ-এর শাষি'ঈ মৃফতী ইব্ন যিয়াদে (মৃ. ৯৭৫ হি.)-এর সহিত তাঁহার ঘোর বিতর্ক যদ্ধ হয়। ২৩ রাজাব, ১৭৪/৩ ফেব্রুরারী, ১৫৬৭ সনে তিনি মন্ত্রায় মৃত্যুবরণ করেন ও আর-সা'ঝাঃ-তে সমাধিছ হন !

শাকিই মাষ্হাবের নির্ভরখোগ্য গাঠ্য প্রছ্রেপে বিবেচিত হইত আর-রাম্বীকৃত আন-নিহাারাঃ-এর পরে এবং উহার পাশাপানি ইব্ন হ'াজার রচিত তুহ্'কাতুল-মুহ্'আজ লি শারহি'ল-মিনহাজ (নাওরাব') রচিত মিন্হ'াজু'ত্-ত'াজিবীন-এর ভাষ্য), বুলাকি ১২৯০ হি.। ইব্ন হ'াজার-এর অনুসারী (বেশী সংখ্যক ছিল হাদ'রামাওত, রামান ও হিজাবের অধিবাসী) এবং রাম্বীগছী (মিসর এবং শাম দেশের লোক)-দের মধ্যে প্রথম দিকে তুমুল তর্কুমুল চালিরাছিল, কিও পরে ইহাই স্বীকৃত হইল হে, রাম্বী

এবং ইবন হাছার উভরেই ইমার শাফিন্টর মতবাদের সভিকোরের প্রবন্ধা এবং উভরবে সমভাবে বীকৃতি দিতে হইবে। তাঁহার জন্যান্য হছের কথ্যে আল-ফাডাডারা'ল-কুব্রা'ল-ফিক হিয়াঃ (কায়রো ১৩০৮) কিশেবভাবে উল্লেখযোগ্য।

প্রস্থানী ঃ (১) E.I. ১৯৭৯, ৩খ, ৭৭৮ গ., (২) আল-ফাডাডেয়া। আল-কুব্রা। (কায়রো ১৩০৮)-এর গ্রন্থানী, ১খ, ৩-৫; (৩) ভূহ্ফাতু'ল-মূহ্তাাজ-এর মানাাকিব (কায়রো ১৩০৮); (৪) 'আবদ'ল-কণাদির ইব্ন শায়্ঝি'ল-'আয়্দায়সী, আন-নুক'স-সাাফির 'আন আখ্বাারি'ল-কণরনি'ল-'আশির (কায়রো১৩৫৩), গৃ. ২৮৭-৯২; (৫) ইব্নু'ল-'ইমাাদ, শাঝণরাাতু'ঝ'-অণহাব ফী আখ্বাারি মান্ মণহাব্ (কায়রো ১৩৫০), ৮খ, ৩৭০-৭২; (৬) আশ্-শাওকাানী, আল-বাদক'ড'-তণালি' বি মাহণাসিন মান্ বা'দি'ল-কণার্নি'স-সাঝি' (কায়রো ১৩৪৮), ১খ, ১০৯; (৭) Brockelmann, GAL³. ii. 508 গৃ., Suppl, ii. 527-9; (৮) সারকীস, শুভাবু'ল-মাড্বুআাত, (কায়রো ১৩৪৬), Coh. ৮১-৪।

ইব্ন হণাৰ্ম (اين حزم) আৰু মূহণ=মাদ 'আলী ইব্ন আহ'মাদ ইব্ন সা'ঈদ, একজন বহসুৰী প্ৰতিভাসকাল কোনীয় 'আরব পণ্ডিত, বিখ্যাত ধর্মতত্ত্ববিদ ও প্রসিদ্ধ কবি ছিলেন। তিনি ৩৮৪ হি. রামাদানের শেষ তারিখে/১৯৪ খু. ৭ নভেমর কর্দোভায় জন্মগ্রহণ করেন : নীবলা (Niebla) ( তু. ইরশাদু'ল-আরীব, পু. ৮৮)জিলার মন্তালীশাম গ্রাম ছিল তাঁহার পরিবারের আদি বাসভান । তাঁহার পূর্বপুরুষদের মধ্যে তাঁহার প্রপিতামহই প্রথমে ইসলামে দীক্ষিত হন। তাঁহার পিতা শাসনকর্তা আল-মানসু<sup>-</sup>র ও তৎপুত্র আল-মুজাফ্ফার-এর পারিবারিক তত্বাবধায়ক পদে উন্নীত হন। তিনি য়াষীদ ইব্ন আবী সুফ্য়ানের জনৈক পারসিক মাওলার বংশধর বলিয়া দাবী করেন। উচ্চপদে অধিষ্ঠিত কর্মচারীর পুএ হিসাবে ইব্ন হণষ্ম বিভিন্নমুখী শিক্ষালাভ করেন। দরবারের পারিষদপণের মধো ভাঁহার যৌবন অতিবাহিত হইলেও ইহাতে ভাঁহার অনুসন্ধিৎসু চিভের বহমুখী বিকাশের পথ রুদ্ধ হয় নাই। ত'তেকু''ল-হ'ামাামাঃ গ্রন্থে তাঁহার জীবনের অনেক তথ্য পাওয়া যায়। এই প্রস্থে তিনি জানের বিজিন্ন ক্ষেত্রে তাঁহার উন্তাস হিসাবে 'আবদু'র-রাহ•মান ইব্ন আবী <u>য়া্ষীদ আল-আষ্</u>দীর নাম উলেখ করিয়াছেন। " ৪০০ হিজ্রীর পূর্বেই তিনি আহু মাদ ইবনু'ল-জাসূর-এর বহ বঞ্ডায় যোগদান করিয়াছিলেন। রাজনৈতিক নানা গণ্ডগোলের মধ্যেও আমরা ,তাঁহাকে কর্দোভায় হণদীছ অধ্যয়নে ব্যাপৃত দেখিতে পাই।

ষেই রাউবিপ্লবের ফলে বিতীয় হিশামে প্নরায় রাজ্জ্মতায় প্রতিতিঠত হন (৭০০/১০১০) সেই বিপ্লবের পর তাঁহার পিতার ন্যায় তাঁহাকেও নানা মর্য-যাতনা ভোগ করিতে হয়। ৪০২ হিজরীর য়ৄ''ল-কণাগাঃ-র শেষের দিকে তাঁহার পিতার মৃত্যু হয়। গৃহষুদ্ধে কর্পোভায় অবস্থা অভান্ত শোচনীয় হইয়া পড়ে এবং বালাতে মুগ'ছ'-এ নিমিত তদীয় পরিবারের মনোরম প্রাসাদ বার্বারদের হন্তে বিধরত হত্তয়ায় ৪০৪ হিজরীর মুহণর্রাম মাসে তিনি উক্ত প্রাসাদ ত্যাগ করেন। অতঃপর আজ-মেরিয়ায় শাসনকর্তা খায়্রাান-এর সহযোগিতায়, য়তদিন 'আলী ইব্ন হণত্মুদ উমায়ায় বংশীয় সুলায়মামাকে গরাজিত না করেন (মুহাররাম-৪০৭), ততদিন তিনি আল-মেরিয়ায় আপেকাঞ্চত নিরুপ্লর তীবন যাগন করেন। কিন্তু উমায়ায়ের অনুকুলে ষড়মতে লিপ্ত বলিয়া বিলাসে প্রবৃদ্ধ খায়্রাান তদীয় বজু মুহণত্মাদ ইব্ন ইসহণাক সহ তাঁহাকে করেক মাস কারাক্ষম্ক

রাখেন ও পরে উভয়কে নির্বাসিত করেন। দুই বছু হি<sup>-</sup>স্'ন্'ল-কণস্ব-এ আগমন করিলে তথাকার শাসনকর্তা তাঁহাদিশকে সাদরে প্রহণ করেন। ৪র্থ 'অ।বৃদু'র-রাহ্ মাান আল-মুর্ভাদ'। ভালেনসিয়ার খলীক্ষারূপে ঘোষিত হইয়াছেন জানিতে পারিয়া কমেক মাস পরে ভাঁহায়া ভাঁহাদের দলবল পরিত্যাস করিয়া সমূপ্ত পথে এই শহরে উপনীত হন। এইখানে ইব্ন হাষ্য অন্যান্য পরিচিত ব্যক্তি সাক্ষাৎ লাভ করেন। তিনি আল্-মুরতাদণার উষীরের পদ লাভ করেন এবং তাঁহার সৈনাদল লইয়া প্রানাডায় যুদ্ধ করিতে খান **এবং শতুহত্তে বন্দী হন, কিন্ত** কি**ণুকাল প**রে মৃক্তিলাভ করেন। ৪০১ হি. সনের শাওওয়াল মাসে তিনি কর্দোভায় প্রত্যাবর্তন করেন : আল-ক'াসিম ইব্ন হ'াস্দুদ ছিলেন তখন সেধানে ধলীফা। তিনি বিভাড়িত হইৰে কিদ্যোৎসাহী 'আবদু'র-রাহ মান (৫ম) আল-<del>ৰুস্তাৰ বিৰু ৰজীকা কনোনীত হন</del> (৪১৪/১০২৪)। তিনি তাঁহার **বনু ইবন হাখ্যকে উন্নীর নিমুক্ত করেন। কিন্ত কয়েক মাস পরে অব্যান-রাহ'লান নিহত হইলে (খু'ল-ক''পাঃ, ৪১৪) ইব্ন** হণস্য পুনরায় কারাসারে নি**ক্ষিণ্ড হন**। কণ্ডকাল তিনি কারারুদ্ধ ছিলেন ভাহা নিশ্চিভরূপে নির্ধারিত করা ষায় না। তবে ইহা নিশ্চিত যে, ৪১৮/১০২৭ সনের দিকে তিনি **কটিভা-র** বাস করিতেন। আল-জায়াানীর (য়।কু:তে বণিত) মতে—হিশাম আল-মু'তাদ্দ্-এর অধীনে ডিনি পুনরায়া উষীরের পদে নিষ্কু হন। তাঁহার শেষ জীবনের অতি সামান্য বিবরণ পাওয়া যায়।

ভাঁহার সর্বপ্রথম রচনাঙ্লির অনাতম গ্রন্থ তণওকু 'ল-হণমামাঃ कि'ल-উল্ফা: ওয়া'ल-উল্লাফ (ed. by D. K. Petroff, Leiden 1914; Engl. Transl. by A.R. Nykl, A book containing the Risala known as the Dove's Neckring about Love and Lovers, Paris 1931, ed. with Freuch Transl. by L. Bercher, Algiers 1949, German Transl. by M. Weisweiler, Halsband der Taube, Leiden 1941); Dozy এই প্রছের সন্ধান দিয়াছিলেন। ইব্ন হণখ্ম ইহা রচনা করিয়াছিলেন জটিজা-য় হি. ৪১৮ সনের দিকে (Nykl তাঁহার ভূমিকার রচনার সময় নির্দেশ করিয়াছেন ৪১২-৩/১০২২)। এই গ্রন্থে তিনি স্কা পর্যবেক্ষণ ক্ষমতা, চমৎকার ভাষা ভান ও চিত্তাকর্ষক কবিত শক্তির পরিচয় দিয়াছেন। খুব সভব প্রায় একই সময়ে তিনি 'রিসালাঃ ফী ফাদ্'লি'ল-আন্দালুস' নামক গ্রন্থখানি রচনা করেন, তাঁহার বনু আবু বাক্র মুহাশমাদ ইব্ন ইস্হণাক'-এর নামে ইহাকে উৎসর্গ করেন এবং আল-মাক্কারী (সম্পা. Dozy, ২য় খণ্ড, ১০৯-১২১ )-তে ইহা উলিখিত হয়। তিনি কয়েক-খানা ঐতিহাসিক পুস্তকও (Brockelmann, GAL, supplement, ১ম, ৬৯৪-৫) রচনা করেন :

কিনেযভাবে হণানীছণবেতা ও ধর্মতত্বিদ হিসাবেই ইব্ন হণায্য বিপুল সাহিত্য কর্মতৎপরতা প্রদর্শন করেন। তিনি প্রথমে হিলেম লাফ্রিক মার্হাবের একজন উৎসাহী অনুসারী। কিতাবিবল-মুহণালা-বি'ল-আহণার ফী শার্হি'ল-মুলালা বি'ল-ইক্তিসণার (কাররো ১৬৪৭-৫২) এই বুগে লিখিত প্রস্থাবলীর অন্যতম। পরবতীকালে তিনি জণাহিরিয়াঃ মত প্রহণ করিয়া ইহার জক্ত সমর্থকে পরিণত হন। উপরিউক্ত রিসালাঃ রচনার সময় পর্যন্ত তাঁহার এই মত পরিবর্তন সন্দূর্ণ হয়। সভবত তাঁহার পিঞ্চক আবু'ল-খিয়ার অধাৎ মাস'উদ্ ইব্ন সুলায়্মানের শিক্ষা তাঁহার উপর কিছুটা

প্রভাব বিভার করিষাছিল। Goldziher তাঁহার Die Zahiriten প্রয়ে সর্বপ্রথম সমাক্রপে ইব্ন হণায্ম—এর গ্রন্থ ইব্তাাল্'ল-কিংয়াস ওয়া'ল-ইস্তিহ্ সান ওয়া'ত-তাক্ লীপ ওয়া'ত্-তা'ৰ' ীল-এর সমারোচনা করেন। এই পুস্তকে তিনি জোরের সহিত তাঁহার এই মত সমর্থন করেন মে, হণাদীছা এবং حرى এবং حرى এবং উপর প্রতিতিঠত নহে, ইসলামী ভাহাকামের এইরপ জনুসিভাত্তিলি অবশ্যই অগ্রাহ্য।

ইব্ন হ**ায্মই সর্বপ্রম 'আক'াইদে জ**ণাহিরিয়াঃ নীতি প্রয়োগ করেন। তাঁহার মতে, এক্ষেত্তেও লিখিত শব্দের ( কু'রজাান ) মৌলিক অর্থ ও প্রতিশ্ঠিত হ'দৌছ' চূড়ার সিদ্ধান্ত দিবে। এই দ্পিটডুঙ্গীর প্রেক্ষিতে তিনি তাঁহার সর্বাপেক্ষা বিখ্যাত গ্রন্থ কিতাবে'ল-ফাস ল ফি'ল-মিলাল ওয়া'ল-আহ্ওয়াা' ওয়া'ন-নিহুণল-এ (১৩১৭-২১ এবং ১৯২৯ সনে কাররোতে সম্পাদিত )ইসলামের ধর্মনৈতিক দলগুলির তীব্র সমালোচনা করেন এবং বিশেষভাবে আৰ্'আরীগছীদিগকে, বিশেষত আল্লাহ্র সি'ফাতি সম্পর্কে তাঁহাদের মতবাদকে আক্রমণ করেন। কিন্তু কুর'আনে উল্লিখিত আলাহর প্রতি মানবীয় ওপাবলী আরোগক বাক্যসম্হের একটি আধ্যাত্মিক ব্যাখ্যার সামঞ্জা বিধানের বেলায় তিনি তাঁহার নিজম্ব পদ্ধতি পরিত্যাগে বাধ্য হন। Asin Palacios কর্তৃক তাঁহার Abenhazam de Cordoba y su historia critica de las ideas religiosas (৫ খণ্ডে, মাদ্রিদ ১৯২৭-৩৫) গ্রন্থে একটি বিলেখণমূলক সংক্রেণ এবং আংশিক অনুবাদ প্রদান করিয়াছেন। তৎপূর্বে Goldzihor তৎকৃত Die Zahiriten প্রস্থে প্রধান বিষয়বভাসমূহের আলোচনা করেন। উক্ত পুস্তকে ইব্ন হাষ্ম ইসলাম ডিল্ল জনানা, বিশেষত প্লাহদী ও খুস্টানদের ধর্মমতেরও সমালোচনা করেন এবং তাহাদের লেখায় শ্ববিরোধিতা-গুলি শুজিয়া বাহির করিবার প্রয়াস পান (তু. Goldziher, Jeschurun Ztschr. fur die wiss. des Judenthums, viii. (1872). p. 76 sqq. andi n ZDMG, XXXii. p. 363 %.) 1 মূলত পৃথক রচনা ইহায় অভ্রুক্ত করায় কিলাবু'ল-ফাস্পলর যুজিসঙ্গত বিন্যাস ব্যাহত হইয়াছে (তু. I. Friedlander in Or-Stud. Th. Noldeke gewidmet. i. 267 গ. )। এই পুস্তকটিয় একটি অধ্যামের অনুবাদ করিয়াছেন E, Bergdolt [in ZS, IX. (1933) p. 139—146] ı

নায়লাজ ইব্ন হ'াষ্ম "কিতাাৰু'ত-ডাক্'রীব ফী হ'দাদি'ল-মান্তি'ক'" নামক গ্রন্থ রচনা করেন; বর্তমানে ইহা বিলুণ্ড। কিতাাৰু'ল-ফাস্'ল-এর কয়েক স্থানে তিনি এই বিলুণ্ড গ্রন্থের উল্লেখ করেন বলিয়া বোধ হয়। এই লাজ আলোচনার সাধারণ পদ্ধতির বাতিক্রম বিধায় ইব্ন হ'াষ্মের এই প্রস্থানি পণ্ডিত সমাজের সমর্থন গায় নাই। পরিপত বয়সে লিখিত এবং জীবনের বহু ক্লেকর অভিজ্ঞতার ফসল তাঁহার নীতিলাল সম্বন্ধীয় গ্রন্থ কিতাাৰু'ব-আখলাাক ওয়া'স-সিয়ার ফী মুলাওয়াতি'ন-নুফুস। এই রচনার বিভিন্ন সংক্রণের মধ্যে পারস্পরিক পার্থক্য রহিয়াছে। Asin Palacios কর্তৃক ইহা পর্যালোচিত হইয়াছিল এবং স্পেনীয় ভাষায় Los Caracteres y la conducta.-তে ইহা অনুদিত হইয়াছিল, Tratado do moral practica por Abenhazam de Cordoba (Madrid 1916), তু. also Nykl in AJSL, XI. (1923-4), 30—36।

ইব্ন হ'াব্য ছিলেন একজন সাহসী প্রতিদ্বন্দী। ''কেহ তাঁহার বিরোধিতা করিলে সে যেন প্রস্কাঘাতে প্রতিহ্নত হইয়া তাঁহার নিকট

হইতে ছিটকাইয়া পড়িত" (Ibn Haiyanin Yakut)। একটি প্রবাদ বাকা অনুযায়ী ইব্ন হ'াহ্মের কলম ছিল আল-হ'াজাাজের তরবা।রির মত তীকু। এ**ডদ্সন্ত্বেও ভিনি প্রতিদন্দীদে**র প্রতি বরাবরই সুবিচার করার প্রয়াস পাইতেন। তাঁহার মতের সমর্থন লাভের ব্যাপারে তাঁহার সাফল্য ছিল অকিঞিৎকর। মেজরকা দীপে নিযুক্ত মুজা।হিদ-এর প্রাদেশিক শাসন্কর্তা আহ'আদ ইব্ন রাশীক'-এর সাহায্যে ৪৩০ সনের পরে তিনি ঐ দীপে ২হ অনুসারী বাড়ে সফলকাম হন। ৪৪০ সনের পরে কিন্তু তিনি পুনরার মেজরকা তাপে বাধ্য হন। আল-আশ্'আরী, আবু হণনীকাঃ, সালিক প্রসূত্ রক্ষণশীল 'আলিমের বিরুদ্ধে ধর্মবিরোধিভার **অভিযোগ আনর**ন করায় তিনি ধর্মতত্ত্বিদদের রোধে প**তিত হন। তাঁহারা ইব্**ন হ'াষ্মের ভ্রান্ত মতবাদের বিরুদ্ধে তাঁহাদের শিষ্যদিগকে সতর্ক করিয়া দেন এবং রাজনাবর্গের মনে তৎপ্রতি সন্দেহের উ**টেক করেন** ! **উমায়াঃ** বংশীয়দের প্রতি তাঁহার দৃঢ় সহান্ড্তির কারণেও তিনি বিপজনক প্রতিপদ হন। এইরূপ অবিরাম নির্যাতনের ফলে তিনি বাধা **হইরা** মান্তালীশাখ-এ তাঁহার পারিবারিক জমিদারীতে **গ্রহান করেন**। তাঁহার পুস্তকগুলি সেভিলে প্রকাশ্যে অগ্নিসাৎ করা হয় । ইব্ন হ'ায্য হোট ছোট ব্যঙ্গ কবিতায় এইরাপ কার্ষের নির্বুদ্ধিতার প্রতি উপহাস প্রদর্শন করেন। তাঁহার পুরের বর্ণনানুষায়ী তাঁহার মোট গ্রন্থ সংখ্যা ৪০০ এবং পত্র (folio) সংখ্যা ছিল ৮০,০০০। কিন্তু এগুলির অধিকাংশই তাঁহার নিজ জিলার সীমা অতিক্রম করে নাই (ইব্ন হণয়্যান )। হি. ৪৫৬, ২৮ শা'বানে মৃতাবিক ১০৬৪ খু. ১৫ আগস্ট ইৰ্ন হণষ্ম রপ্রামে দেহত্যাগ করেন। কথিত আছে, আল-মুওয়াহ্ছিপ খলীফা আল-মান্সু'র একবার তাঁহার সমাধিশ্বলে এই মন্তব্য করেন, "সংকটে পড়িলে সকল পণ্ডিতকেই ইবন হ্বাহ্মের দারস্থ হইতে হয়।"

ইব্ন হায্মের মৃত্যুর পরেই তাঁহার শিক্ষার বিরূপ সমালোচনা তীর হইয়া উঠে। ৫০০ হিজ্রীর কাছাকাছি সময়ে কাদে ী ইব্ন 'আরাবী তাঁহার মতের বিরোধিতায় কিতাবেল-কাওয়াসিম ওয়ার-'আওয়াসিম রচনা করেন ( আলজিয়ার্স ১৩৪৬ হি.)। প্রায় এক শতাকী পরে মালিকী ধর্মতত্ত্ববিদ 'আবদু'ল-হাক্ কাইব্ন 'আবদিল্লাহ্ ইব্ন হার্মের কিতাবেল-মুহালার প্রতিবাদে কিতাবেল-মুশ্লালা প্রণয়ন করেন। কিন্তু পরবতীকালে তাঁহার অনেক ভক্ত অনুসারী ভূটে, সুক্ষী ইব্ন 'আরাবী ভাঁহাদের অনাতম।

গ্রন্থ কিন্তু হি প্রাকৃত, ইর্লাদ, ৫ ব, ৮৬ ব.; (২) ইব্ন থারিকাান, ed. Wustenfeld, সংখ্যা ৪৫৯; (৩) ইব্ন বালকুওরাল, তা'রীখু'ল-হ'কামাা', ed. Lippert, পৃ. ২৩২; (৪) ইব্ন বালকুওরাল, আসং-সিংলাঃ, সংখ্যা ৮৮৮, ৪০; (৫) আদ'-দশব্বী, বৃষ্ণাভূ'ল-মূল্ডামিস, সংখ্যা ১২০৪, ৪১২; (৬) 'আব্দু'ল-ওরাহ'ীদ আলমার্রাাকুশী, আল-মূ'জিব, ed. Dozy², Ind.; (৭) ইব্ন খাকিশান, মাতৃ মাহ', Const. 1302, পৃ. ৫৫ প.; (৮) আল-য়াফি'ল, মিরআাডু'ল-জানান, হারদরাবাদ হি. ১৬৩৭-৪০, ৩খ, ৭৯-৮১; (১) আষ'-ষ'হাবী, ভাষ্-কিরাাডু'ল-হুক্লাজে, সম্পা. হার্দরাবাদ, ৩খ, ৩৪১ প.; (১০) আল-মাক্কশরী, ed. Dozy ৪. ০., ১খ, ৫১১; (১১) সাউল ইব্ন আহ্মাদ আল-আকাল্সী, ডণবাকাাডু'ল-উমাম, ed. Cheikho, Bairut ১৯১২, পৃ. ৭৫-৭, (transl. by Blachere, Paris 1935, p. 139-141); (১২) ইব্ন বাল্পুন, খুকাজিমাঃ, ed. Paris, iii. 4; (১৩) Dozy, Script. Ar.

de Abbadidis loci, ii. 75, 130 sq. , (১৪) do., আল-বায়াান্'ল-মুখ্যবিব, Introd., p. 64 sqq.; (১৫) do. Hist, des Musulm. d. Espagne, nouv. ed. Leiden 1932, ii. 326—32; (১৬) al-Nuwairi, Historia de los Musulmanos de Espana y Africa, ed. and transl. by Remiro. Granada. 1917. (89) Schreiner, Beitr. zur Gesch. der theologischen Bewegeungen im Islam, p. 3 sqq., (St) Macdonald, Development of Muslim Theology, p. 209 sqq., 245 sqq., (35) Friedlander, The Heterodoxies, Introd., (30) Horten. Die philos. Systeme der spekul, Theologen, p. 564, sqq., Brockelmann, GAL2, i. 505 sq., 534; (35) Suppl. i., 6927, (32) Pons Boigues, Ensayo bio-bibliografico, no. 103. p. 130 sq., (30) G. Palencia, Historia de la literatura arabigoespanola, Barcelona 1928, p. 140-157, (38) E. Algermisson, Die Pentaleuchzitato Ibn Hazm's, Munster, 1933.

C. von Arendonk (S. E. F.)/ডঃ আবদুল কাদের ইব্ন হি:ব্বান ( ابن حبان ) আবু হণাতিম মূহণামাদ ইবুন হি:ৰ্বাান ইবুন আহ:মাদ আল-বুকী একজন 'আরব প্রছকার এবং হাদীছ বর্ণনাকারী। ইনি সিজিস্তানের অবর্গত বৃত্ত শহরে জন্মগ্রহণ করেন। ভানার্জনের জন্য তিনি বহু ছান করেন। অতঃপর সামারকণদে কণাদাী নিযুক্ত হন। কিন্ত তাঁহাকে ধর্মদোহী ঘোষণা করিয়া উক্ত পদ হইতে অপসারিত করা হয়, কারণ তিনি নুৰ্ওয়াতকে ভান ও কর্মের সমাহার বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন ( তু. Goldziher, মাজ্ঞানিষ্ঠু'ন-নাক্ষস, পু. ৫৭)। ইহার পর নাসাল-তে এবং পরে ৩৩৪/৯৪৫ নায়সাব্রে অবস্থানের পর সামারকণক্ষে হণদীহুদ্যান্তের অধ্যাপকরপে অবস্থান করিতে থাকেন। সেখানেই তিনি ৮০ বৎসর বয়সে ২২ শাওওয়াল, ৩৫৪/২১ অক্টোবর, ১৬৫ ইন্তিকাল, করেন। ইমাাম নাসাসি তাঁহার উভাদগণের এবং হাাকিম তাঁহার শিষাগণের অন্য-তম ছিলেন। তাঁহার রহতম প্রস্থ একখানি হাদীহ্ সংগ্রহ। তাঁহার উদ্ভাবিত বিষয়-বিন্যাসের নিপুণতার জন্য গ্রহখানি বিখ্যাত। ইহার নাম কিতাবৈ'ত-তাক াসীম ওয়া'ল-আনওয়া' ( দু. ফিহ্রিস্ত, ্রদীবি'য়াঃ গ্রন্থার, ১ খ, ২৫. দেখুন দীবাচাঃ বালিন, Ahlwardt, ফিহ্রিজ ১২৬৮ সংখা; সুমুত ী-র বর্ণনামতে ( ১৯৯১), গু. ৩৩১) 'আলী ইবুন বালব্যান আল-ক্ষারুসী ( মৃ. ৭৩৯/১৩৩৮) এই প্রস্থের সমীক্ষণ করেন। ইবুন হণাজারের হণাশিয়াঃসহ হণদীহণ বর্ণনাকারিখণ সম্বন্ধে তাঁহার দুইখানি গ্রন্থ রটিশ মিউভিয়াম লাইরে-হীতে বৃদ্ধিত আছে, 'আরবী পাণ্ডুলিপির ডালিকা সংখ্যা ১৫৭০ ( দেখুন Goldziher, Muh. Stu. ২খ, ২৬১. পরিশিণ্ট ৫ )। উহাদের একখানি "কিতাবি"ছ'-ছি'ক'।তি" (ইব্নু'ল-হ'।ভার আল-হায়-ভাষী ইয়ার পুনবিনাাস করেন, তু. ফিহ্রিস্ত, ১খ, ২৩০-২৩১), অনাথানি "মানাহীক্র'ঝ-'উলামাা'ই'ল-আমসাার" (তৃ. Leipzig পাত্-বিশি. Die Islam Hdss Voller, ৬৮৮ সংখ্যা )। অবশেষে ডিনি "রাওদ্শতু'ল-'উক'লো' ওয়া নুষ্হাতু'ল-ফুদণালা।" (মৃদ্রিত কায়রো হি. ১৩২৮, ইহাতে তিনি ভাঁহার রচিত আরো এগারধানা শুরুকের উল্লেখ করিয়াছেন ) নামক একখানি চারিট্রিক শিক্ষাস্থাক প্রস্থুও রচনা করেন। (পাণ্ড্রিপি হামবূর্গে রক্ষিত, দেখুন Brockdinano, क्रिश्तिस সংখ্যা ৯৬)।

লম্পজী: (১) জাস-সূব্কী, ড'াবাক'াতু'ল-নাফি সন্মতিজকুৰ্রাা, ২খ, ১৪১; (২) Wustenfeld, Geschichtschreiber
der Araber, no. 130; (৩) do., Schafitten, no.
152; (৪) Brockelmann, 1: 164, Suppl. 1: 273; (৫)
জাম'-ম'াহাৰী, ভাষ্-কিরাতু'ল-হ'ক্ফাজ', ৩খ, ১২৫ প.; (৬) ঐ.
মীমানু'ল-ই'ভিদালে, ১ খ, ৬৬১, (৭) জাস-সূর্ত'ী, তাদ্রীব, ৩২;
(৮) ইব্নু ভাশ্নীবিরদী, আন্-নুজ্মু'ম-মাহিরা;, Leiden 1855,
২খ, ৬৭২; (১) ইব্নু'ল-'ইমাদে, শাম'ারাতি'ম'-ম'াহাব, ৩খ,
১৬; (১০) লাফ্ 'জাব্দু'ল-'আমীম, বুস্ভাানু'ল-মুহ'াদিছ'ীন, ৪১ প.;
Brockelmann (দা. মা, ই.)/জাবুল কাসিম মুহম্মদ আদমুদীন

ইবৃনু'ল-আছ'ীর (این الأثور): ইরাকের ভাষীরা: ইবৃন 'উমার নামক ছানের অধিবাসী তিন জাতা এই উপনামে পরিচিত ছিলেন। তাহারা 'আরবের বিখ্যাত ও সর্বাধিক সমাদৃত পত্তিত ও গ্রহকারদের মধ্যে পদা।

(১) জ্যেষ্ঠ স্লাতা ছিলেন মাজ্দু'দ-দীন আৰু'স-সাজ্যানাঃ আল-মুবাারাক ইব্ন মুহণাম্মাদ। ইনি ৫৪৪/১১৪১ সালে ভাষীরাঃ ইব্ন 'উমারে জনাপ্রহণ করেন এবং মুসি'ল-এ ৩৯ মৃ-'ল-হি:জাঃ, ৬০৬/২৬ জুন, ১২১০ সালে ইন্তিকাল করেন ও নিজ খানক হৈতে সমাহিত হন (ইবৃনু'ল-আহ'ীর, কাামিল, ১২খ, ১৯০)। তিনি কু-রুআান, হ্'াদীছ' ও 'আরবী ব্যাকরণ অধ্যয়নে অধিকতর মনোষোগী হন । ভাঁহার রচিত গ্রন্থসমূহের নাম ইব্ন খালিক্যান ( ওফাায়াাতু'ন-আশ্বান, সন্দা. Wustenfeld, সংখ্যা ৫২৪, বুরুষক ১২৭৭ হি., ৫৫৭ গৃ.) ছাড়াও স্নাকু'ত ( ইরুলাদু'ল-আরীৰ, সম্পা. Margoliouth, ৬খ, ২৬৮ গ.) এবং Brockelmann (১খ. ৩৫৭; পরিশিষ্ট ১খ, ৬০৮ প.) উল্লেখ করিস্লাছেন। তাঁহার রচিত গ্রন্থাবলীর মধ্যে ১। জামি'উ'ল-উসু'ল ফী আহ'াদীছি''র-রাসুত্র প্রসিদ্ধ। ইবনু'র-রাবী' ইহার একখানি সংক্ষিণত সংক্ষরণ প্রশয়ন করেন। এতদ্বাতীত ২। আন্-নিহাায়াঃ ফী গণরীবি'ল-হণদীছ ওয়া'ল-আছে'।ার ; ৩ । কিতা।ৰু'ল-ইন্স'।াফ ফি'ল-আম্'ই' বায়না'ল-কাশ্ফ ওয়া'ল-কাশ্শাফ---এই দুইটি গ্রন্থ বিখ্যাত। শেখেকে গ্রহ্বানি ১৯২৬ খুস্টাবে মিরাট-এ হাগা হইয়াছে। ইব্নু'ল-আহ'ীর মঙ্গি:ল-এ ইব্নু'দ-দাহাানের নিকট 'আরবী ব্যাকরণ এবং বাগ'দাাদে হাদীছা অধায়ন করেন। ইহার পর ডিনি আমীর কায়মায-এর অধীনে চাকুরী প্রহণ করেন। ক'ায়মাগে দীর্ঘকাল যাবৎ সায়ফু'দ-দীন সংশ্বী-র শাসনকালে রাজ-প্রতিনিধিরূপে কাজ করেন। ছুলাভিষিক মাস্'উদ ইবৃন মাওদ্দ এবং নুরু'দ-দীন দাসনকালে ইনি প্রধান মন্ত্রীর পদে শাহ-এর সমাসীন ছিলেন; যদিও তাঁহার ছাতা বরেন যে, তিনি উচ্চপদ-লাভের জনা প্রবত ছিলেন না, কিন্তু নুরু'দ-দীনের একাত অনুরোধে সম্মত হইয়াছিলেন। ইবনু'ল-আছ'ীর কোনও ব্যাধির কারণে পদু হইয়া সিয়াছিলেন। ইব্ন খালিকান-এর মতে তাঁহার অধিকাংশ রচনাই এই দুর্ঘটনার পরে রচিত। তিনি তাঁহার গৃহকে সু ফীদের খাান্কণাহ্-তে পরিণত করিয়াছিলেন।

(২) দিতীয় ভাতা ছিলেন 'ইষ্ষ্'প-দীন আযু'ল-হ'গোন 'আনী ইব্ন মুহ'।ম্পাদ। ইনি ৪ জুমাাদা'ল-উলাা, ৫৫৫/১৩ মে, ১১৬০ সনে জাষীরাঃ ইব্ন 'উমার-এ জনগ্রহণ করেন এবং ৬৩০/১২৩২-৩৩ সালে মুসি'লে ইন্তিকাল করেন। ইব্ন শালিকাান তাঁহার সহিত সালাং করিয়াছিলেন এবং তাঁহার বিদাবিতা ও মধুর বভাবে সুশ্ধ হইয়াছিলেন। ইনি ইতিহাসশারে বিখাত গ্রন্থ কিতাাবু'ল-কাামিল ক্রি'ভ-ডা'রীম রচনা করেন। "তা'রী খ্'দ-দাওলাভি'ল-আতাাবিকিয়া।ঃ বি'ল-মূসি'ল" নামে উহার একটি অংশ do Slane-এর ফরাসী অনুবাদের সহিত ১৮৭২ খুস্টাব্দে ch. Doire Many কর্তৃক প্রকাশিত হয় ৷ এউটাজীভ তিনি উস্দু'ল-সণাবাঃ ক্রী মা'রিফাাতি'স'-সাহায়বাঃ নামে মুহাম্মাদ (সং)-এর সাহায়বীদের বর্ণানুক্ষিক জীবন-চরিতও রচনা করেন। ইহা কায়রোতে ১২৮০ হইতে ১২৮৬ হি. পর্যন্ত সময়ে ছাপা হইয়াছে। ইহাতে সাড়ে সাত হাজার সণহণাবীর জীবন-চরিত লিপিবন্ধ হইয়াছে। ইনি আস্-সাম্'আনী-র কিতাাব্'ল-আনসাবি-এর একটি সংক্ষিণ্ড সংক্ষরণ আল-লবাাবাঃ ফী মা'রিকাডি'ল-আনুসাবি--এই নামে রচনা করেন। ইমাম জালাল্'দ-দীন সুয়ুত (লুববু'ল-লুবাাব) নামে এই গ্রন্থের আর একখানি সংক্ষিণত সংকরণ রচনা ক্রেন। ইহা ১৮৪০ খু.-এ Lugd Bat. Veth-এ ছাগা হই-য়াছে। ইবন খারিকাান লিখিয়াছেন : ইবন্'ল-আছ'ীরের এই সংক্ষিণ্ড সংস্করণ আসল প্রস্থ হই:তও উত্তম। তাঁহার রচনাবলীর মধ্যে তাঁহার ইভিহাস "নাল-ক্যানিল্ল"-ই সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ। ৬২৮/১২৩০-এর ঘটনাবলীতে ইহার সমাপ্তি। এই গ্রন্থ ব্লাক ১২১০ হি., লাইডেন ১৮৫১ হইতে ১৮৭১, আয্হারীয়াঃ প্রেস, মিসর ১৩০১ হি., মুহাম্মাদ আফিনী প্রেস, ১৩০৩ হি.-তে ছাগা হইয়াছে (ইহার প্রথম অংশ সমস্কে গেৰুন Brockelmann, Das Verhailtuis von, Ibn-el-Athir's kamil fitt'ewarik Zu Tabaris Ahbarerrusul-Wal muluk)। 'ইয়হ'দ-দীন মসি'ল ও বাগদাদে শিক্ষাপ্রাণত হন। তিনি সিরিয়াও প্রমণ করেন। এতদাতীত তিনি সমগ্র জীবন একজন 'ঝালিম হিসাবে ভানার্জনেই ব্যয় করিয়াছেন ( দ্র. ইব্ন খালিকাান, ওয়াসায়াত, সন্দা. Wustenfeld, সংখ্যা ৪৩৩; Brockelmann, ১ৰ. ৩৪৫; ইহাতে অন্য সূত্ৰও বণিত হইয়াছে)।

(৩) তৃতীয় ভ্ৰাতা ছিলেন দি য়া৷'উ'দ-দীন আবু'ল-ফাতৃহ' নাস্:রুলাহ। ইনি ৫৫৮/১১৬২ সনে জাহীরাঃ ইব্ন 'উমারে জন্মগ্রহণ করেন এবং জুমাাদা'ল-উখ্রা৷ ৬৩৭/ডিসেম্বর ১২৩৯ বাগদাদে ইন্তিকাম করেন। তিনি একটি বিশিষ্ট গছতির রচয়িতারাগে খ্যাত ছিলেন। ইনি জলঙ্কারশান্তে আল্-মাছণলু'স-সাাইর ফী আদাবি'ল-কাতিৰ ওয়া'ৰ-শা'ইর (বুলা:ক', ১২৮২ হি., মাত'ৰা'উ'ল্-বাহিয়াঃ, ১৩১২ হি.) রচনা করেন। এই প্রস্থ ইসধামী বিশ্বে অভান্ত প্রামাণ্য বলিয়া মনে করা হয়। ভীহার সাহিত্যিক রচনা কিতাবি'ল-মুরাস্'স'।' ফি'ল-আদাবিয়াত, ইভাছলে ১৩০৪ হি.-তে ছাগা হুইয়াছে। ইহাই ''কিতাব্লৈ-সুরাস্'স'।' ফি'ল-আবা।' ওয়া'ল-উম্মাহাতি'' নামে Weimur (France)-এ ১৮৯৬ খু. ছালা হয়। এই সংকরণে য়াাকুতের অনুসরণে গ্রন্থটিকে তাঁহার ভাতা মাজ্মুদ-দীনের প্রতি আরোপ করা হইয়াছে। তাঁহার অনানা গ্রন্থের নাম ইবন ৰাল্লিকাান ও Brockelmann (১: ২৯৬) উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি কর্মব্যস্তভার মধ্যে জীবন অভিবাহিত করেন। আল-কণাপণী আল-ফাাসিংল সম্ভাগান সাংলাছ 'দৃ-দীনের নিকট ওাঁহার পরিতর করাইয়া দেন। ৫৮৭ হি. সালে তিনি সুলতণানের অধীনে চাইব্রীতে নিযক্ত হন এবং শীর্ই তাঁহার পুর আল-মালিকু'ল-আক্দাল-এর উবীর নিযুক্ত হন। যখন দিমাশক আল-মালিকু'ল-আঞ্চদালের হত্তাত হয়, তখন দিংয়া'উ'দ-দীন জনৈক হ'াজিব অর্থাৎ প্রধান প্রাসাদরক্ষীর সাহাযো একটি ভালাবম সিন্দে আথগোগন করিয়া অভি কর্টে সিসরে পৌছেন। আল-মালিকু'ল-আফদ'াল তাঁহার পূর্বাধিকুত এলাকার ।

বিনিমরে সুমায়সা-তে নাসনকর্তা নিমুক্ত না হওয়া পর্যন্ত তিনি আছ-গোপন করিয়াই থাকেন। কিন্ত এখানে তিনি অভপদিনই অবহান করেন। ৬০৭/১২১০ সনে তিনি হ'লাব্-এর শাসনকর্তার অধীনে চাকুরী গ্রহণ করেন। কিন্ত তিনি এই চাকুরীও ছাড়িয়া দেন এবং প্রথমে মুসিলে ও পরে ইর্বিল ও সিন্তাারে ভাষা পরীক্ষা করেন। ৬১৮/১২২১ সালে তিনি মুসিলের লাহ্যাদাঃ মাহ স্কুদের দীওয়ান-ই-ইন্থা। (ফরমান রচনা ও জারী) বিভাগের প্রধান নিমুক্ত হন। মুসিল হইতে বাগদাদ গমনকালে প্রিমধ্যে তাঁহার ইন্তিকাল হয়। তাঁহার পুত্র গ্রন্থকার শারফুদ-সীন মুহ্'াল্মাদ উই২/১২২৫ সালে মৌবনকালেই স্ত্যবরণ করেন।

এই তিন প্রতা বাতীত আরও কয়েকজন প্রছ্কার ইবনুক আছ ীর নামে খ্যাত; যথা—'ইমাানু'দ-দীন আবু'ল-ফিদাা' ইন্লাফিল (মৃ. ৬৯৯/১২:৯), ল. Brockelmann, 1, 381 Suppl. I, 571 (5)। Abhandlungen zur arab. Philologie (১ঃ৭৯) কছে Goldziher আরও একজনের নাম উল্লেখ করিয়াছেন (দা. মা. ই. ১খ, ৪১৭ প.)।

প্রস্থাপ্তী ঃ (১) ইব্ন ৰাজিকানে, ওয়াফায়াত, ed. Wustenfeld, মাজ্দু'দ-দীন, ৪২৪ সংখ্যক, 'ইষ্যু'দ-দীন, ৩৪৭ সংখ্যক, মিসর ১৩১০ । (২) মাজ্দু'দ-দীন, ১খ. ৪৪১, 'ইষ্যু'দ-দীন, ১খ. ৩৪৭ । (৩) দি'য়া'উ'দ্-দীন, ২খ. ১৫৭ । (৪) Brockelmann, মাজ্দু'দ-দীন, ১খ. ৩৫৭ । (৫) Suppl. ১খ. ৬০৭ । (৬) 'ইষ্যু'দ-দীন, ১খ. ৩৪৫ । (৭) Suppl., ১খ. ৫৮৭ । (৮) দি'য়া'উ'দ্-দীন, ১খ. ২৯৭ । (৯) Suppl., ১খ. ৫২৫ । (১০) Goldziher and Margoliouth in Brockelmann । (১১) য়ায়্রু'ত, ইয়্শায়ু'ল-আরীব, ২খ. ২৩৮-১৪১ । (১২) আস্-সূব্কী, ত'বাকাণাডু'শ-শাফি'ঈয়াাঃ, ৫খ. ১৫৩ । (১৩) আস্-সা'য়, 'উন্ওয়ানু'ত্-তাওয়ারীখ, ২৯৯-৩০১ । (১৪) সি'জীক' হ'বান খান, ইত্হ'য়য়্'ন-নুবালা।' (১২৮৯ হি.) গ্. ৩৪৩ । (১৫) সারকীস, মুজামু'ল-মাত্-বু'জাত, তত্ত ৩৪ । (১৬) আযু'ল-ফিলাা', ৩খ, ১৫৪, ত'গ্রু কুলুক ঘাদাঃ, মিক্তাহ্'স-সা'আদাঃ, মাজ্রু'দ-দীন, ১৩৬, দি'য়া'উ'দ-দীন ১৭৮ । (১৮) য'হাবী, তায়'কিরাত্'ল-হ'ক্ফাজ', ৪খ, ১৯১ ।

(দা.মা.ই.)/আবুল কাসিম মুহত্মদ আদমুদ্দীন

ইবনু'ল-'আরাবী (ابن العربي) আৰু বাঁভ্র মুহ'াসমাদ ইবৃন 'আবদিলাহে আল-মা'আফিয়ী আ**ল-ইনবীলী <del>আল-লাপা</del>লুসী,** প্রসিদ্ধ স্পেনীয় মুহাদ্দিছা, স্পেনের ইশ্**বীনিয়া ( Seville )**-তে ৪৬৮/১০৭৬ সনে জন্মগ্রহণ করেন। বা**জ্যকালে ভিনি** পিতার সহিত প্রাচ্যদেশ সমূপে আসেন এবং দামিশুক ও বাগদাদে কিছুকার অধায়ন করিয়া ৪৮৯/১০৯৬ সনে তিনি হ**াজ্ঞ সমা**গন করত বাগদাদে প্রত্যাবর্তন করেন ৷ এইবার তিনি বাদদাদে ইমাাম গাখাানী ও অন্য কাক<sup>া</sup>হমশের নিকট কিক'হ ও ভাসাওউকে গভীর ভান লাভ করেন। অভঃগর তিনি গিতার সহিত মিসর প্যন করিয়া কাররো ও আলেকজাজিয়ার বিখ্যাত মুহণদিছ'-প্রদের নিকট হালীছা অধ্যয়ন করেন। ৪৯৪/১১০০ সনে পিতার ইন্তিকালের পরে ভিনি ইশ্বীলিয়ার এত্যাবর্তন করিলে ভাঁহার অধাধ ডান ও গভীর পাঙিভোর জন্য বিগুলভাবে সমাদৃত হন। তিনি হ'াদীছ', ফিক'ই, ভাফুসীর, উস্'ল, ইভিহাস, 'জারবী-সাহিত্য ও কাকুরণশারে ৪০টিরও অধিক প্রস্থ প্রণয়ন করেন। উহার অধিকাংশই বর্তমানে দুল্লাগ্য। আল-মাক্'ক'ারী ভাঁহার প্রছাবলীর এক দীর্ঘ ভর্মিকা প্রদান করিরাছেন (সন্দা: Dozy ও জন্যান্য); বর্তবানে কর ভিন্ত প্রছ বুলিভাকারে বহল প্রচলিভ। (১) আহা-কর্মবান্দান ক্রাজ্যান প্রস্থান কর্মবান ক্রাজ্যান ক্রাজ্যান ভাষা । (৩) জাল-জাওয়াাসি ম কির্মান ক্রাজ্যাসি ম।

ইশবীশকাতে কিছুকালের জন্য তিনি ক'নাদ'ী পদে অধিতিঠত ছিলেন। ঐ সময়ে তাঁহার ন্যায়গরারগতার জন্য বিশেষ খ্যাতি অর্জন করেন। পরবর্তী সময়ে তিনি এই পদে ইন্ডিফা দিয়া শিক্ষা দান ও বহু রচনার মাধ্যমে জান-সাধনায় পূর্ণভাবে আন্ধনিয়োগ করেন। মুওরাত্ হি দগণ ইশ্বীলিয়াাঃ অধিকার করিলে জন্যান্যের সহিত তিনি বরজার নীত হন এবং সেখানে এক বৎসরকাল কারাক্ষম্ম থাকেন। মর্ম্মে হইতে ফেজ গমনকালে পথিমধ্যে তিনি ইন্তিকাল করেন ও কেল নগরীতে সমাহিত হন। মাক্ ক'রি নিজে বহুবার তাঁহার মাধার বিরায়েত করেন ও বহু লোক এই মাক বারাঃ বিরায়েত করেন ত বহু লোক এই মাক বারাঃ বিরায়েত করিতে আসেন বলিয়া উল্লেখ করেন।

ইবনু'ল-'আরাবী সাধারণত সকলের নিকট হইতে উচ্চ প্রশংসা লাভ করিলেও হ'াদীছ'শারে কেহ কেহ তাঁহাকে নিভ্রযোগ্য গভিতরণে স্বীকার করেন নাই। তিনি হ'াদীছ'শারে ছি'ক'াঃ (বিশ্বস্ত) এবং হ'াবাত (নিভ্রযোগ্য)-রূপে আখ্যায়িত হইলেও তাঁহার সমসামফ্রিক ক'াাল' ইফাাল' ইব্ন মুসাা (মৃ. ৫৪৪/১১৪৯, ইনি তাঁহার নিকট হ'াদীছ' শিক্ষালাভ করিয়াছিলেন) বলেন যে, লোকে তাঁহার হ'াদীছ' বর্ধনার সমালোচনা করিত। ইব্ন হ'াভার আল-'আসক'ালানী (মৃ. ৫৮২/১৪৪৯) তাঁহাকে দ'া'ঈফ ( দুর্বর) বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন।

প্রস্থানী ঃ (১) ইব্ন বাশ্কুওয়ালে, ১খ, ১১৮১; (২) মার্ক বারী, সম্পা. Dozy ও অন্যান্য, ১খ, ৪৭৭-৪৮৯ গৃ.; (৩) আর্-বাহারী, তাষ কিরাতিল-হ ক্ষাজ:, ৪খ, ৮৬-৯০; (৪) ইব্ন খায়র, ফিহ্রিসাঃ, ৫৬৭ (Bibl. Arab. Hisp, X); (৫) ইব্ন ফায়হ ন, আদ-দীবাাজেল-মুযাহ্হাব, কায়রো হি. ১৩২৯, ১৮১-৪; (৬) ইব্ন হাজার, লিসানিল-মীযান, ৫খ, ২৩৪; (৭) ইবন্-খালিকান, ওয়াফায়াত, কায়রো হি. ১২৯৯ ২খ, ২৯২ (ইং অনুবাদ De Slane); ৩খ, ১২-১৪; (৮) ইব্ন-'ইয়াদ, শামারাত, কায়রো হি. ১৩৫০; (৯) হাজারী খালীফাঃ, কায়ুফুজ-জুনুন (সম্পা. Flugel), সূচীনং ২০৪৫; (১০) Brockelmann, ১খ, ৫২৫, S. I. ৬৩২ গ., ৭৩২ গ.; (১১) দা.মা.ই. ১৩৮৪/১৯৬৪, ১খ, ৬০৫।

ডঃ আইমূব আনী ও কাজী মৃশ্চাসিম বিজ্ঞাহ

ইব্নু'ল-ক:।সিম (النَّاسِم) আবু 'আবদিলাহে 'আবদু'র-রাহ্'মান ইন্ন'ল-ক:।সিম আল-'উতাক'ী, ইমাম মাালিক রে)-এর সর্বাদেলা বিখ্যাত ছার। তিনি ২০ বৎসর তাঁহার নিকট বিদ্যান্ত।স করেন এবং মাালিক (র)-এর মৃত্যুর পরে প্রেচ মাালিকী শিক্ষকরশে পরিস্থিত হন। তাঁহার মাধ্যমে মাালিকী শিক্ষা আল-মাস'রিব-এ প্রমার ভাত করে। সেইখানে আছও এই শিক্ষার প্রাবল্য দেখা যার। ১৯৯/৮০৬ সনে কার্যরাতে তাঁহার ইন্তিকাল হয়।

মালিকীদের অন্যত্য প্রধান গ্রছ আব-মুদাওওরানাঃ-র সংকলন সাধারণত ইব্নু'ল-ক'াসিমের প্রতি-আরোগিত হইরা থাকে। মালিক ইব্ন আনাস (র)-এর মাধু'হাব সহতে আসাদ ইব্নু'ল-ফুরাত-এর গ্রহাবলীর জ্বাব, যাহা ইব্নু'ল-ক'।াসিম লিয়াছিলেন, এই প্রছে তাহাই লিপিবছ রহিয়াছে এবং আসাদ ইব্নু'ল-কুরাত-ই ইয়ার সংকলন করিয়াছিলেন। ক'।য়ৢয়াওয়ান-এর ক'।।ঢ়'। সাহ'নুন আৰু সা'ঈদ আত্-তানুখী (মৃ. ২৪০/৮৫৪) এই পুত্তকথানা নকল করেন। ১৮৮/৮০৪ সনে তিনি যখন ইব্নু'ল-ক'।।সিমের সহিত সাক্ষাহ করিতে যান, ওখন ইব্নু'ল-ক'।।সিম তাঁহাকে বহু সংশোধনী প্রদান করেন এবং তাঁহার মৃত্যুর পরে সাহ'নুন সমগ্র প্রছটিকে সুবিনাত্ত করেন। কাজেই আমরা ইব্ন ক'।।সিমের মুদাওওয়ানাঃ-য় সাহ্'নুনের সংশোধন-সংযোজন মারকত ইমাাম মাাজিক ইব্ন আনাসের মুত্যাদ ও ফিক্ছের বিষর্থ পাই। পুত্তকখানা ১৩২৬/১৯০৫ সনে বিশ থতে কায়রোতে মুলিও হর। বছু মাালিকী 'আ।লিম মুদাওওয়ানাঃ-র ভাষ্য ভিত্তিরাক্ষেন।

প্রস্থানী ঃ (১) ইব্ন থাক্সিলান নং ৩৭০; (২) ইব্ন থাক্সিলানের Biographical Dictionary, transl. by M. G. de Slane, Paris 1843, ii. 86 গ., (৩) ইব্ন আল-গাজী, আসাদ ইব্নি'ল-ফুরাভি-এর জীবনী, (মা'জাালিমু'ল-ঈমান, তুনিস, ১৩২০, ২খ, ২-১৭), ed. and translated by O. Houdas and R. Basset, Mission de Tunisie, 2nd part, p. 104—143; (8) M. B. Vincent, Etudes sur la loi musulmane (Rite de Malek), Paris 1842, p. 38 গ.; (৫) C. Brockelmann, GAL², i. 186. Suppl. i. 299.

Th. W. Juynboli (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাপের

ইৰ্নু'ল-জাওমী (ان الحرزى) 'আবদু'র-রাহ মান ইব্ন 'আলী ইব্ন মুহ াদমাদ আৰু'ল-ফারাজ (আৰু'ল-ফাদণাইল) জামালু'দ্-দীন আল-ক'ারানী আল-বাক্রী আল-হ'াছালী আল-বাগণাাদী (৫১০-৫৯৭/১১১৬-১২০০) হ'াছালী মাক্'হাবের প্রসিদ্ধ ফাক'ীহ, বহ প্রছের রচয়িতা, হাদীছ'বিশারদ এবং প্রশাত বজা ছিলেন। ই হার বংশ-তালিকা উথ্যতন গঞ্চশ পুরুষের প্রথার গিয়া হ্যরত আবু বাক্র সি'শীক' (রা)-এর সৃহিত মুক্ত হয়।

তাঁহার "আছ-জাওমী" উপনাম সম্পর্কে বিভিন্ন বর্ণনা আছে।
সর্বাপেক্ষা প্রহণবোধ্য বিবরণ মতে ইহা বসরার জাওমাঃ নামে
(লামণরাাডু'ম-মণহাব, কায়রো, ৪খ, ৬৩০ পু. জাওম ৪.) একটি
মহলার সহিত সম্পর্কিত (১৯৯৯) এবং তাঁহার একজন পূর্বপূরুষ আ্কার ঐ মহলাতেই বাস করিতেন (ইব্ন রাজাব আলহালারী, কিতাাবু'ম-মণহার 'জালা ডাবাকণাতি'ল-হণনাবিলাঃ,
কুপরাকুলাইত্রেরী, ইভামুল, রংখা ১১১৫, পল সংখ্যা ১৩০ আলিফ;
ইব্নু'ল-ইমাদেঃ শামণরাাছু'ম-মণহাব, উলিখিত খানে; মির্আাতু'ম-মামান, ৪৮১)।

ইব্নু'ল-ভাওমীর জন্ম বৎসর সম্পর্কেও মতভেদ রহিয়াছে। অনুমান, ভিনি ৫০৮ এবং ৫১৭ হি. সনের মধ্যে কোন এক সময়ে জন্মগ্রহণ করিয়া থাকিবেন (ইব্ন রাজাব, প্রেঁালিখিত গ্রন্থ, ১৩১খ পর)। ইব্নু'ল-ভাওমীর পৌর তাঁহার জন্ম বৎসর ৫১০/১১২৬ সনের কাছাকাছি বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন (মিরজাাতু'ম-মামান, ৪৮৪)।

ইব্নু'ল-জাওবী বাগলাদে জনাগ্রহণ করেন। যথন আঁছার বয়স ভিন বংসর ভখন তাঁহার পিঙা পরবোকগমন করেন। তাঁহার মাতা ও কুকুই তাঁহার বালন-গালন ও শিক্ষার ব্যবহা হরেন। তাঁহার উভাদগণের মধ্যে ৭৮ জন গভিতের নাম উল্লেখ করা হয়। কিক্ হ' ফাক' হিদের বিভিন্ন মত, তর্কবিদ্যা এবং উস্ ল তিনি বিশেষভাবে আবু বাক্র আদ-দীনাওয়ারী (মৃ. ৫৩২/১১৩৭-৬৮)-এর নিকট শিক্ষা করেন (দেখুন ঃ ইব্ন রাজাব আল-হ'ায়ারী, কিতাাবু'ম'-ম'ায়্র, সম্পা. H. Laoust এবং সামী দাহ্হাান, পামিশ্ক ১৯৫১. Papers of Institut Francais, দামিশ্ক, ১য়, ২২৮-২৬০)। তিনি ভাষা ও সাহিত্যে শিক্ষালাভ করেন বিশেষভাবে আবু মান্সু'র আল-আওয়াালীক' নির নিকট (মৃ. ৫৬৯/১৬৪৪-৪৮) দেখুন ঃ ইব্ন রাজাব আল্-হ'ায়ারী, প্রেভি গ্রহ, ১খ, ২৪৪-২৪৬; Brockelmann, ১খ, ২৮০। পরিশিন্ট (১খ, ৪৯২) যেহেতু তাঁহার পরিবায়-পরিজন তামের ব্যবসারী ছিলেন-এইজনা তাঁহাকে আস'-স'াফ্ফাার-ও বলা হয়।

ইন্নুল-ভাওৰী অভার মেধাৰী ছিলেন। তাঁহার ভানৈক উভাদ ইন্নুল-মাগ্নী (মৃ. ৫২৭/১১৩৩ ইন্ন রাশ্বাব আল-হাঘারী-র প্রেজি গ্রহ, ছাগা ঐ, ১২, ২১৬ হইতে ২২০) বখন ইন্তিকাল করেন, ভখন তিনি উভাদের বজুতা প্রদানের আসনে সমাসীন হইবার ইজা প্রকাশ করিলেন। কিন্তু বরস অল বলিয়া তিনি এই দৌরব লাভ করিতে পারিলেন না। ইহার পর যখন রোকে তাঁহার বজুতা গুনিল, তখন তিনি লামি আল-মান্সু-র-এ বজুতা করার অনুমতি পাইলেন। তিনি মনে করিতেন যে, ভানার্জন সর্বাদেকা উভাম নাজ্ল ইবাাদাত। এইলন্য তিনি আধাান্দিক সাধনা (১৯) )-র প্রতি আকৃত্ট ছিলেন না, বরং তিনি পানাহারে এবং বিশেষভাবে আদ্যবন্ত নির্বাচন ব্যাপারে মেধা তীক্ষ হওয়ার প্রতি অধিকতর মনোখেপ দিতেন। পোলাকের প্রতিও তিনি বিশেষ বজ্য রাখিতেন।

ইব্নু'ল-ভাওমী তাঁহার অলভারমান্তিত ও পান্ধিতাসূর্ণ বক্তার জন্য খুবই খাতি লভ করিয়াছিলেন। ইব্ন হবায়রাঃ-এর মরিছ-কালে তিনি তাঁহার অভিদয় প্রিরগার হইরাছিলেন। ৫৫৫ হি. সনে আল-মুভান্নিল বিল্লাহ বখন খলীকা হইলেন তখন তিনি বাগদাদের জন্মন্য পতিতের সহিত তাঁহাকেও একটি বহু মূল্যকান বিল্পাত প্রদান করেন। খলীকা আল-মুস'তান'। বিল্লাহ্ (৫৬৬-৫৭৫ হি.)-এর বিলাফ্তকালেও তাঁহার প্রতি খলীকার বিশেষ জন্প্রহ্ দৃণ্টি ছিল। তিনি তাঁহার প্রছ্ আল-মিস'বাছ'ল-মুদ'। কী দাওলাতি'ল-মুলাদ্'দ্ব'-এর নামকরণ খলীকার নামানুসারেই করেন। তারগর ৫৬৮ হি. সনে অর্থাৎ মিসরে তথাক্ষিত কাাতি'মী বংশীর বিলাফ্ত বিলুপ্ত হইবার এবং 'আব্যাসী ঘলীকার নামে পুতৃ'বাঃ প্রচলিত হইবার পর তিনি "কিত্যাবু'ল-নাস্র 'আলা বিস্ব'ল নামে আর একধানি গ্রন্থ রচনা করেন এবং উহা খলীকাকেই উৎসর্থ করেন। খলীকা বহু ইন্'ঝাম দেওয়া বাতীত তাঁহাকে নামু'ল-বাল্র-এ বত্তা করিবারও অনুসতি প্রদান করেন (যারল, ১৭, ৪০৪-৫)।

ধনীকা ও উবীরগণের সহিত ইন্নু'ল-কাঙনীর এই সম্পর্ক অর্থোগার্জন অথবা কোন প্রকার ইহুলৌকিক ভার্থের জনা ছিল না, বরং তাঁহার ভান ও পাঙিত্যের ইহা একটি ভাভাবিক পরিপত্তি ছিল। তিনি তাঁহার এক পুর আবু'ল-কাসিমের জন্য "লিক্ভাভূ'ল-কাবিদ কী নাস-ীহাভিল-ওরালাদ" নামে বে প্রস্কুর্কনা করিষা-ছিলেন ( পাঙ্লিপি কিভাবেখানা কাভিহ', ইভাসুল, সংখ্যা ৫৭৯৪; ১৩৪১ হি. সনে কায়রোতে মুগ্রিত) ভাহাতে তিনি বজন, "জীবিকার জন্য আমি কখনও কোন আমীরের খোশামোদ করি নাই।"

৫৭০ ছি. সনে ইব্নু'ল-জাওয়ী বাসদাংলর দার্বি দীনার নামক ছানে একটি মাদ্রাসাঃ ছাপন করেন এবং সেখানে অধ্যাসনা গুরু করেন। এই বৎসরই তিনি তাঁহার বকুতার কু'রজানি মালীদের তাক্সীর সম্পূর্ণ করেন। ইগলামী বিষের তিনি সর্বপ্রথম বাজি থিনি ধনীর বজ্তার (১৯০০) সজলিসে সমত্র কু'রজানৈর ব্যাখা সমাণত করেন (ইব্ন রাজাব, প্রাওজ, পর ১৩৩ ক)। এই সময় ইব্নু'ল-জাওয়ী খ্যাতির সর্বোচ্চ শিখরে আরোহণ করেন। তদানীলন ধনীলা ও ধু তাঁহারই বজ্তা সভার উপস্থিত হইজেন এবং বাগ্রালা ও ধু তাঁহারই বজ্তা সভার উপস্থিত হইজেন এবং বাগ্রালা অধ্বাসীদের ক্ষর্যে বিজর লোক নিয়মিসভাবে জাঁহার বজ্তা প্রবণ করিত। তাঁহার বজ্তার প্রভাবে এক ক্ষেত্রেভ ক্ষেত্র ক্ষরিক বেলী সংখ্যক গোক তাঁহার হজে তাওবাঃ করেন। বরং তিনি "কিতাালু'ল-কু'ল্ স্বাসে ওয়া'ল-মুব'ভিরীন" প্রস্থে ইহার উল্লেখ করিকছেন। বিশ হাজার রাহুদী ও খুস্টান তাঁহার বজ্তার প্রভাবে ইসলাম প্রস্থাক করে।

অধিকাংশ গ্ৰছে বণিত ফইয়াছে, শেষ জীবনে ইব্নু'ল-লাওৰী নানা বিপদাপদের সংমুখীন হন ৷ উহার অন্যতম কারণ এই বে, তাঁহার ও শার্থ 'আবদু'ল-কণাদির জীলানীর পুঁহ শার্থ রুজুনু'দ্-দীন ( মৃ. ৫৩৩/১১৬৬ )-এর মধ্যে বিরোধ স্থানী হয়; কারণ ভিনি তাঁহার জীবীর মাদ্রাসার ইসবামবিরোধী দার্শনিক ও বিনদীক দের প্রছাবলী সংগ্রহ করিয়াছিলেন (বারৰ, ১ব, ৪২৫, ২৬)। **ইহা** ছাড়া আরও অন্য প্রভাবও *কার্যকর*ী *হইয়া থাকি*বে *বলিয়া* মনে হয়। তিনি পাঁচ বৎসয় সেখানে বদী জীবন বাগন করেনঃ অতঃপর ৫৯৫/১১৯৮-৯৯ সনে তদানীতন ৰণীফা তাঁহা**র ধর্মগ্র**ণ মাতার হতকেপে তাঁহাকে মৃতি দেন ( আর-মাফিক, মিরজাভু'ব-বামানে ওরা 'ইব্রাতু'ল-রাক'জ'ান, হারদরাবাদ, দাকিবাতা ১৩৩৮ ছি. ৩খ, ৪৭৭-৮)। ইহার পর তিনি বিপুর সমর্থনার করে। বাগদাদে প্রত্যাবর্তন করেন এবং স্বন্ধদিন রে!স ভোগের পর রামাদ<sup>ানে</sup> ৫৯৭/১২০০ সনে ইন্তিকাল করেন। তাঁহার <del>র্ডুঃ লিবসে</del> ৰাগদাদের সমস্ত পোকান-গাট বন্ধ ঝাকে এবং সমগ্র শহর শোক-পৃত্বে পরিপত হয়।

সংন হর, ইব্নু'ল-জাওথীর কর্মতংগরতার বেশীর ভাগ ছিল বজ্তা। তিনি মসজিদেই হউক অথবা গৃহেই হউক অথবা গণ্ড চলাকারে উপছিত ক্ষেত্রই হউক অথবা বধারীতি প্রস্তৃতি প্রথম করিপ্লাই হউক, তাঁহার বজ্তায় সর্বদাই হীর মাম হাবের অর্থাৎ হ'াছারী মাম হাবের সমর্থন করিতেন। তিনি প্রক্রন করিটারশ্রের বিশ্'আতী সম্পুদায়ের সমালোচনা করিতেন হে, তাঁহার নিজ মাম হাবের লোকদের মনে অনেক সমর বিগদাক্ষদের জালভা হইত। তাঁহারা তাঁহাকে এই প্রকার কঠোরতা হইতে নির্ভ করিতে চেল্টা করিতেন। তিনি ইমাম গা্যালীর ইক্লাউ উল্পিগ-সীন হইতে দুর্বল হ'াদীছ'গলি বাদ দিলা উক্রের একটি নৃতন সংভ্রণ প্রবৃত্ত করেন।

প্রস্থ রচনার ব্যাপরে ইবনু'ল-জাওবী-র অসাধারণ প্রতিভা ছিল।
তিনি বেমন কুল্ডান্ডিতে বজুতা দিলেন, তেমন কুল্ডান্ডিতেই
বিভিন্নেন তিনি নির্কেই ব্যালায়খন যে, তিনি ৩০০ প্রস্থ রচনা
করিরাছিলেন—থেওলির মধ্যে কল্ডান্ড একাধিক থণ্ডে সক্ষণ্ড
ছিল। অধিক প্রস্থ রচনার জন্যও তিনি মধেণ্ট ব্যালি লাভ করেন।
তীহার সমর পর্বত কোন মুসলিম প্রস্থকার এত অধিক সংক্ষক
প্রস্থ রচনা করেন নাই। এই সকল প্রস্থেই ইবনু'ল-জাভবীর সময়টিভ

ভাজিকা ইব্ন রাজাব ভাঁহার ত'াবাকণাতু'ল-হণনাবিলাঃ গ্রন্থের পরিকিক্ট মুক্ত ক্রিরাছেন (প্রায়ক্ত, পর ১৩৫খ,—১৩৮খ)। ইবনু'ল-ছাড়মীর দৌহির মির্লাতু'য্-যামান প্রথে বিষয়বন্তক্রমিক একটি ভাজিকা দিরছেন। এই ভাজিকায় তাঁহার আড়াই শত প্রথের নাম আছে। এই প্রস্থাপটির মধ্যে যাহা বিদ্যমান রহিয়াছে ভাগার সংখ্যাও প্রায় একশত হইবে (দেখুন Brockelmann, ১খ, ১০৫, পরিশিক্ট ১খ, ১১৪ প.)।

নিদ্দে ইবনু'ল-জাওয়ীর কয়েকখানি প্রসিদ্ধ প্রছের পরিচয় দেওরা হুটল ঃ

- (১) আল-মুন্তাজাম কী তা'রীখি'ল-মুলুক ওয়া'ল-উমাম : ইহা একখানি সাধারণ ইতিহাস গ্রন্থ। ইহার প্রাথমিক অধ্যায়গুলি সংক্ষেপ ইব্ন জারীর ড'বোরী-র ভা'রীখু'র-ক্লস্ল ওয়া'ল-মুলুক হইভে সৃহীত। পরবর্তী অংশ, ষাহাতে ২৫৭/৮৭১ হইতে ৫৭৩/১৯৭৭ পর্যন্ত সময়ের ইতিহাস রহিয়াছে, তাহা ইবনু'ল-লাঙৰী-র সমরের মৌলিক ঐতিহাসিক দলীক্ষাপে কলা করা বাঁয়। ইহাতে বিশেষভাবে খুরাসানের সাল্ভুক'ী-দের ইভিহাস এবং 'আব্লাসী খলীকাদের সহিত তাঁহা**দের সম্পর্ক বণিত হইরাছে। এই প্রহে রাজনৈতি**ক ও সামরিক ঘটনাবলী জালেকা ঘটনার বিবরণের উপরই অনেক বেশী ভক্তম দেওয়া ক্ষয়াহে, যেমন বাগদাদে যে সমত ঘটনা ঘ্টিয়াছে ভাহা সংক্রেপে বৎসরানুক্রমে বর্ণনা করিবার পর যে সমস্ত লোক, বিশেষত সৃহ'াদিছ' ও পভিতলণ ষেই বংসর ইন্তিকাল করিয়াছেন, র্তাহাদের জীবনী সেই বৎসরের ঘটনারূপে জিভিয়া দেওয়া হইয়াছে। ''আল-যুন্তাজ'৷ম'' মুসলিম ঐতিহাসিকগণ ইতিহাস বলিতে বাহা বুঝিতেন তাহা না হইয়া বৎসরানুক্রমিক জীবনী-গ্রন্থের অধিকতর নিকটবতী হইয়াছে। গ্রন্থানি দশ খণ্ডে হায়দরা-বাদের (দাক্ষিণাতা) দাাইরাতু'ল-মা'আরিফ আল-'উছ্'মানিয়াঃ হইতে ১৩৫৫-১৩৫৯ হি. সালে ছাপা হইয়াছে।
- (২) কিতাৰু সিক্ষাতি'স'-সাক্তরা ঃ ইহা চারি খণ্ডে উপরিউজ প্রতিচান কর্ত্ব ১৩৫৫-৫৬/১৯৩৬-৩৭ সনে মুদ্রিত হইরাছে । ইহা প্রকৃতপক্ষে আৰু নু'আয়ন ইস্কাহাানী কৃত হি ল্যালু'ল-আওলিয়াা' গছের সমালোচনামূলক সংক্ষিপত সংক্ষরণ । ইহাতে ভর ( ত াবাকণাত ) হিসাবে সুক্ষীদের জীবনী ও বাণী সংক্রিত হইয়াছে । ইহাতে তিনি প্রমাণ করেন যে, নিঠার সহিত ঘাঁহারা সণহাাব ই-কিরামের অনুসারী—তাঁহারাই প্রকৃত সুক্ষী।
- (৩) তাল্যীসু'ল-ইব্লীস, (কাররো ১৯২৮) ঃ ৯৮, ও উপদেশ প্রস্থ ইহাতে শয়তান কিডাবে ইসলামী দৃল্টিডরিতে ক্ষতিকর
  কার্যন্তিনিকে অভ মানুষের সলমুখে সুন্দর, আপাতমধুর ও চাকচিক্যময়
  করিয়া তোলে এবং মানুষকে তাহা করিতে উদ্ভূম করে, তাহাই
  দেখান হইয়হে। এই প্রস্থে তিনি দার্শনিক, নুব্ওয়াত অভীকারকারী ধরিজী, বাাতি নী এবং এক বেণীর সুফীপণের প্রান্তি
  প্রমাণিত করিয়হেন। এই প্রকারে এই প্রস্থে বিভিন্ন ইসলামী
  সম্প্রদারের চিভাষারা ও সামাজিক ইতিহাস সমস্কে প্রতিহাসিক বহ
  তথ্য সন্ত্রিকিট হইয়হে। সূত্রাং এই গ্রহখানি অভি উত্তম ও
  উপকারী। Prof. D. S. Margoliouth এই বইটির ইংরেজী
  অনুবাদ করিয়াছেন (The Devil's Delusion, Islamic
  culture, Hydrabad 1935-39)।
- (৪) আল-মাওদূ বাাতু ব–কুৰ্রা মিনা'ল-আহণাদীছি 'ল-মারফু আাড (তু. GALS, 1: 917, No. 26): ইহা হণদীছে র

সমারোচনা গ্রন্থ। বিভিন্ন বিষয়ে যে সকল হ'াদীছ' জাল করা হইয়াছিল তাহাও এই গ্রন্থে সংস্হীত হুইয়াছে। ইহা চারি খণ্ডে সমাণত এক বিরাট গ্রন্থ।

আরবী সাহিত্যে ইবনু'ল-জাওষীর স্থান নির্ণয় করিতে হইলে বলা **যায় যে, বন্ধুভায়** ভিনি ছিলেন অতুলনীয়। তাঁহার সমস্ত বজুতা-প্রস্থ এই কথার সভ্যভার সাক্ষ্য দেয় । তাঁহার বজুতার ধরন ও জাষা মাকণামাতি আল-হণরীরীর সহিত তুলনীর, কারণ প্রথকার উহাতে হ**ারীরীর রাবভীর শব্দ ও ভাবার**কারই অবজীবা**র**মে বাবহা**র করিয়াছিলেন। তাঁহার কথার কোথাও জড়তা** বা কল্ট-<del>কর্মার বেশ**মার নাই।** ভাহা ছাড়া তিনি বজুতায় এমন সব</del> পতের অবতারণা করেন খাহা তাঁহার উপদেশকে সুবার ও ফ্লয়গ্রাহী क्तिका एकारकः अन्यः अधिकातः स्वयाहरून क्रांचि व्याय दशनो। विदर **ইবনু'ল-বাভবীর অগর প্রহও**বি এইরূপ নহে। কোন কোন **পরিচের মতে তাঁহার সমর গ্রহই প্রশংসার বোগা। ইবনু'র-জা**ওয়ী **ত্তরং বীক্ষর করিভাছেন খে, ভিন্মি জন্যান্য বিময়ের প্রস্থ**জির রচয়িতা **নহেন, সংকলক্ষাত্র (ইব্ন রাজাবঃ প্রান্তর প্**থির পরিলিট্ট পর ১৬৫৭ )। এই কারণেই তাহার ছ-মারণ্যাব অবলিংগণও তীহার প্রস্থের সমালোচনা করিয়াছেন এবং তাঁহাদের মধ্যে অধি-কাংশেরই মত এই বে, হবনু'<del>ৰ জা</del>ওমী বদিও হণদীছ'শাড়ে সুপর্তিত ছিলেন, কিন্ত তিনি মুত।কাল্লিমগণের উপছাপিত সমস্যার উত্তর জানিতেন না। এই সমালোচনা কেবল তাঁহার হণদীছে সংক্লাভ গ্রহ সম্বন্ধে করা হইয়াছে। কিন্তু তাঁহার অপর গ্রহণীর অতিশয় সুলিখিত এবং ভাহাতে বহ মূল্যবান তথা রহিয়াহে। এই হিসাবে বলা ষায় যে, তাঁহার এত্যেকটি এছ বণিত বিষয়বস্তুর ক্ষেত্রে মূল গ্রেছের স্থান প্রহণ করে।

প্রস্থাকীঃ প্রথম উলিখিত গ্রহণজী হাড়াত দেখুন (১) ইব্ন থারিকানে, ওয়াফায়াতুল-আঝান (বুলাক হি. ১২৯৯), ১খ. ৩৫ প.; (২) আম'-ম'হাহাবী, তাবাক াতুল-হ'ক্ফাাজ' (ed. Wastenfeld), 3: 45; (৩) ঐ লেখক, তাম্'কিয়াতু'ল-হ'ক্ফাাজ' (হারদরাবাদ, দান্ধিলাতঃ), ৪খ, ১৩৫ ১৪১; (৪) আল-রাফিন্ট, মির্- আতুল-জিনান, ৩খ, ৪৮৯-৪৯১; (৫) আস্-স্মুত্নী, তাবাক নাতু'ল-মুফাস্সিরীন, পৃ. ১৭, সংখ্যা ৫০; (৬) ইব্নু'ল-জাওমী, সির্ত, মিরআাতু'ম্-বামান, হারদরাবাদ, দান্ধিলাতঃ ১৯৫২, ৮/২খ, ৪৮৯, ৫২৪; (৭) জাল-মাওয়ানুসাারী, রাওদাাতু'ল-জায়াত, ৪২৭; (৮) ত'াল কুপ্রমাদাঃ, মিক্তাহে'স-সা'জাদাঃ, ১খ, ২৬০; (৯) ইথ্ন কাছ'ীর, জাল-বিদ্যায়াঃ ওয়া'ন-নিহায়াঃ কায়রো, ১৩৫১-৮/১৯৬২-৬৯, ১২খ, ২৮-৩০; (১০) ইব্নু'ল-'ইমাদা, শাম'ারাত্'যু'- বাহাব, মিসর ১৩৫০ হি., ৪খ, ৩২১; (১১) খায়্ফ'দ্-দীন আর বিরিক্লী, জাল-আ'লাাম, ২খ, ৪৯৯।

আহ্'মাদ আতিশ (দা.মা.ই.)/আবুল কাসিম মুহত্মদ আদমুদীন

ইব্নুল-জাষারী (১) । কান্স্প-দীন আব্'লখাল্র মুহ'াল্যাদ ইব্ন মুহ'াল্যাদ ইব্ন 'আলী
ইব্ন মুনুক আল-জাষারী, বিখ্যাত ইসলামী শাভবিশারদ, 'আরব
'আালিয়। তিনি 'ইল্ম কি রাাআাতে বিশেষজ্ঞাদে প্লা। তিনি
২৫ রামাদান, ৭৫১/৩০ নভেমর, ১৬৫০ সনে ওক্র-শনিবারের মধ্যবতী
রাজে দামিশ্কে জনগ্রহণ করেন,। বিবাহিত জীবনের চল্লিশ বংসর
যাবৎ তাঁহার পিতামাতা নিঃস্কান থাকিবার পর আব্'ল-আল্রের

কর হয়। ভাষীরাঃ ইব্ন 'উমার-এর নামের সহিত সন্দর্কে তাঁহাকে ইব্নু'ল-ভাষারী বলা হয় (مغرب الكرب )। ৭৬৩/১৩৬৩ সালে তিনি কু'রজানি মাজীদ মুখছ করেন। কিবুদিন হ'দৌছ' শিক্ষা-লাভ করার পর তিনি ৭৬৮/১৩৬৬-১৩৬৭ সনে কুস্কুস্থান মাজীদের বিভিন্ন গাঠ অধ্যয়ন করেন এবং সাভটি কি রাাসাভের শিক্ষা সম্পন্ন করেন। সেই বংগরই তিনি হ'জে সমাপন করেন। ইহার পর তিনি কায়রো চলিয়া যান। এখানে ৭৬৯/ ১৩৬৭-৮ সাল পর্যন্ত তিনি কু-রুআনে মাজীদের ১**৩টি** িহ'রাা-আতের ভানলাভ করেন। অভঃপর দামিশুকে ফ্রিয়া এক জাবে হ'দৌছ' এবং ফিক্'ছের জালোচনায় আছনিয়োগ করেন এবং আল-দিময়াত ী-র দুই শাপরিদ আল-আবার কৃষী ও আল-আস্নাব ী-র নিকট ঐ দুই বিষয় অধ্যয়ন করেন। 'আরবী অরহারশার ও উসুলে কিক্তে অধায়নের জন্য তিনি আর একবার কায়রো গমন করেন এবং ইব্ন 'আবদি'স্-সালাম-এর ছারদের অধ্যাপনায় যোগদানের জন্য সেখান হইতে আ্রেকজান্তিরার চলিয়া যান। ৭৭৪/১৩৭৩ সনে আৰু'ল-ফিলা' ইস্না'ঈল ইব্ন কাছ:ীর, ৭৭৮/১৩৭৬ দিংয়াা'উ'দ্-দীন এবং ৭৮৫/১৩৮৩ তিনি শায়খু'ল-ইসলামে আল-বুলক নিন-র পক্ষ হইতে ফাত্ওরা প্রদানের অনুমতি বাভ করেন।

কিছুদিন কি রাগোত অধ্যাপনার পর ভাঁহাকে ৭৯৬/১৩৯০-১ সালে দামিশ্কের কণাদ•ী নিযুক্ত করা হয়। কিন্তু যখন ৭৯৮/১৩৯৫ সনে মিসরে তাঁহার সম্পত্তি ৰাষ্থাফ্ত করা হয় তখন তিনি স্কুগা-য় সুলত'নি বায়ে।বীদ ইব্ন 'উছ'মানের দ্যুবারে সমন করেন। আন্কণারা-র বড়াই ( ৮০৪/১৪০২ শেষ ভালে )-এর পর তারবুর বং তাঁহাকে মাা-ওরারাা'উ'ন-নাহ্র এলাকার কিশ্ব নামক স্থানে প্রের্ব করেন এবং পরে সামারকান্দে বদরী করেন। এইখানে ভিনি নানা বিষয়ের শিক্ষকতাও করিতেন, আরু এইখানেই শারীক আর-জুর্জানী-র সহিত তাঁহার সাক্ষাৎ হয় ৷ লা'বানে, ৮০৭/কেনুনয়ারী, ১৪০৫ সনে ভাষমুরের মৃতার পর ইব্নু'ল-জাষারী বুরাসান চলিয়া যান। অতঃপর হিরাতে এবং য়াবদ সকর করিয়া শীরাহে আসিরা কিছু কাল্ থাবৎ অধ্যাপনা করিতে থাকেন ৷ অবদেশে পীয় সূহণাস্মাদ তাঁহাকে তাঁহার অনিহা সন্ত্রেও কণাদ ীর গদ প্রদান করেন। অতঃপর তিনি বস্রায় এবং তথা হইতে মন্ধা ও দদীনার (৮২৬/ ১৪२०) किছुनिन चवडान कहिवात श्रेत शुनदाय नौजाय हिन्दा আসেন। এখানেই /ভিনি বজবার ৯ রাবী'উ'#-আওওরাল, ৮৩৩/৬ ডিসেম্বর, ১৪২৯ খুস্টাব্দে ইডিকাল করেন।

ইব্নু'ল-ছাখারী মোট ২ই খানি গ্রন্থ রচনা করেন। উংগদের
মধ্যে ১০ খানি 'ইল্মু'ল-কি-ল্লাজাত সছলে, একাখানি গ্রন্থ
কণারীগণের জীবনী-কোষ (তণবাকণাতু'ল-কুর্রা), ৪ খানি 'ইল্মু'লহণদীছা সংক্রাভ, একখানি রাস্বুলাহ্ (স')-এর খীঘনী, একখানি
নবী (স') ও খুলাফাা' আর-ল্লানিদীন (রা)-এর ইতিহাস এবং
বাকীওলি বিভিন্ন বিষয়ে।

প্রস্থাকী ঃ (১) ত'লে কুলরাবালাঃ, আল-নাকণাইক (ইব্ন বাজিকানের ওরাকারাত-এর হ'লিরার) কাররো, ১৬১০, ১৭, ৬৯; (২) আন্-সুরুচী, তাবাকণাতু'ল-হ'ক্লাক'; (৩) 'বাবলু'ল-হ'রিয় লাখ্নাব'ী, আল-কাওরাাইল, কাররো ১৬২৪, হি. গু.-১৪০, হ'লিকাঃ ১; (৪) Wustenfeld, Die Geschichtschreiber der Araber, No. 474; J. A. ix, ৬৭, ২৫৯; (৫) Brockelmann, ২৭,

২০১ ; (৬) Suppl. ii., 274 ; (৭) Huart, Arab Lit., London 1903, p. 356 ; (৮) ইব্ন ভার-রীবিরণী, আর-মান্হালু'স-স'াঞ্চী, তথ, ২৮৭ ; (৯) ডালকুপর্যালাঃ, বিষ্ডাহে''র-সা'লালাঃ, হালদরাবাদ (দাক্লিপাডা) ১৩২৮ ফি. ১৪, ৩৯২, ৩৯৪ ; (১০) সিম্বীক হ'াসান খানে, ইত্হ'াজু'ন-ন্বালাা', ৩৯১, কানপুর ১২৮৯/১৮৭১ ; (১১) ইব্নু'ল-'ইমাদে, শাষ'ারাাড, ৭খ ২০৪-২০৬ ; (১২) সাখাবি', আজ-ল'ডে'উ'ল-লামি', ৯খ, ২৫৫-২৬০ ; (১৩) শাহে 'আবদু'ল-'রামীর, বুরান্'র-মুহ্'দিহ'ীন, ৮৬; (১৪) বিরিক্রী, 'রার-লা'লাহি, ৩খ, ১৭৮।

हेन्तू ज-क्वाद्रियः ( ابن الفارض ) 'हेमात हेन्न 'बाबो (नांडा-ফ'দ-দীন) আলু-মিস্'রী, আস-সা'দী, ইবন'ল-ফাারিদ' নামে পরিচিত। ইনি একজন বিখ্যাত সুক্ষী কবি ছিলেন। তাঁহার পিতা হ**ামাত-এর** অধিবাসী ছিলেন। ভিনি কাশ্বরো চলিয়া যান। সেইখানেই ভাঁহার अर्षे शृष्ट 8 मृ 'त-व्हा'लाः, ৫৭৭/১२ मार्ट, ১১৮२ खनावश्य करत्रन । প্রচলিত রীতি অনুধায়ী হণদীহুণ ও ফিক'হ্ অধ্যয়ন করিবার পর তিনি সাফী তারীকা-র দীকা প্রহণ করেন এবং মকাত তাম পাহাড় অঞ্চলে বসবাস করিতে থাকেন। "তিনি মন্ধায় সঞ্চয় করেন ও সেধানে কিছুদিন অবস্থান করেন। 'অতঃপর কাররো প্রত্যাবর্তন করিয়া ৬৩২/১২৩৫ সনে মৃত্যুমুখে পতিত হন। মুকাত তাম পাহাড় শ্রেণীর পাদদেশে সম্লিহিত উচ্চভূমিতে অবস্থিত একটি নির্জন উদ্যানে ভাঁহাকে দারুন করা হয়। ভাঁহার দীওয়ান (কবিতা সংগ্রহ) বিরটে না হইলেও সঙ্গভাবেই প্রাচ্য ও পাশ্চাতা পণ্ডিতপথ কর্তৃক রবংসিত। তাঁহার এই দীওয়ান বিশেষভাবে অধ্যয়ন এবং তদসম্পর্কে আবেচনাম্বক নিবন্ধ প্রকাশ করিয়াছেন ডিনছন পণ্ডিত ব্যক্তি : Von Hammer (Das arabische hohe Lied der Liebe, Vienna 1854), Nalling (RSO, viii, 1—105, 501, 526, Di Matteo's Il reviewing, gran poema mistico, Rome 1917) are Nicholson (Studies in Islamic Mysticism, Cambridge 1921, p. 199-266), এই জিন পণ্ডিজের আলোচনা প্রধানত তাঁহার নাজ'ম্'স্-স্রুক নামক কাস'ীদাঃ-র সহিত সম্পক্তি। এই কণস্টাদাটি ভাইেয়াত্'র-কুব্রা। নামেই সমধিক প্রসিদ্ধ। ইহাতে ৭৫৬টি স্লোকে কবির যাবতীয় মরমী অভিততা প্রতিফলিত হইয়াছে। ইহাই ইবনু'ল-ফাারিদে'র সর্বপ্রধান কবিতা এবং বিভিন্ন প্রাচা ভাষায় ইহার জসংখ্য ব্যাখ্যা লিখিত হইরাহে ৷-পাশ্চাত্যদেশে খ্যান্তিমান হইয়াছে তাঁহার অপর একটি কবিডা, ''ধাস্রিয়্ট''। ইহার ছব্দের মিল অব্যা অক্তর ''সীম'' ধারা রচিত। ইংরেজী ও ফরাসীতে ইহার অনুবাদ ছাছে। মিসরের সৃ:ফীপণ এখনও ইবনু'ল-ফাারিদে'র সীতি কবিতান্তলি মুখস্থ করিয়া থাকেন।

A. J. Arberry (S.E.L.)/আবুর কাসির মুহল্মদ আদমুদীন
ইবুরাহিয় (ক্লানা) (বালা) বিশিশ্ট নবীদের অনাত্ম,
'আর্বর কুরিয়্শ সোরের আদি দিভা ইস্লাাসল (বা.)
ভাঁহার প্রথম সভান, ইস্লাইজ (৪.) বগুণর আদি দিতা ইস্হাাক (বা.)
(৪.) ভাঁহার বিভার সভান। কুলুলানের সুরাও ২ ৭৫-এ দেখা
মার ভাঁহার বিভার নাম আবোর (৪.)। বাইবেনে ভাঁহার নাম
Abraham, ভিন্নি বর্তমান ইরাকের অভর্গত প্রাচীন 'ভির'
নগরের অধিবাসী ছিলেন। Old Testament অনুধারী ইবুরাহীম
('বা.)-এর বংশ-ভাজিকা নিল্নরাগ ঃ ইবুরাহীম ইব্ন ভাারাহ,
ইব্ন নাাব্রে, ইব্ন সারেগ, ইব্ন অবিগ্রু, ইব্ন আর্জাখণাদ,

ইন্ন সাথ, ইন্ন নৃহণ (ছণানাবী, পৃ. ৪৪; ইন্ল-ল-আছণীর, ১৫, ৬৭; Genesis ১১; ১০-২৭ এবং Chronicles ১ঃ ১৭-২৭)। ভিনি মাতৃপর্ভে থাকাকালে তাঁহার মাতা "উনা।", "কুহা।" নামক ছানের একটি পর্বত গুহার আগ্রয় প্রগ্রুণ বাধা হন, করেশ নামলাহ নামলাদ একটি দুঃলপ্প দেখিয়া সমল্প নামলাভ নিশ্বক হত্যা করার উদ্দেশ্যে পর্তবতী তীলোকদের প্রভি কলা রাজিতে নির্দেশ দেন। এই পর্বত গুহাতে ইন্রাহীম জন্মত্রহণ করেন (ছণালাবী, গৃ. ৪৪; তাবারী, ১ঃ ২৫৬; যামাখ্লারী, ১ঃ ১৭২; সার্লাশিশী ১ঃ ১৬৬; ইনন্ল-আছণীর, ১ঃ ১৬; স্বাক্তিত, ত. কুছা। আজনবাক্রী, পৃ. ৪৮৫; আল-মুকাদ্যী, পৃ. ৮৬; বাকা বাছেরা, ৯১);

তিনি কিরাপে আরাাহ্র একত এবং <del>অভিতীয়তের ভান বাড়</del> করিরাছিলেন, তাহার বিবরণ কু র**জা**নে র**ছিজতে । তৎকারে নামরু**দ ও তাহার প্রজাবৃদ্দ সকরেই মৃতিগুলা করিত। নিজীব ষ্তিকে উপাস্য হিসাবে প্রহণ করিতে ইব্রাংহীয় ( 'আ )-এর মন কিছুতেই রাষী হইল না। ডিনি গিভাকে বজিজন, "আগনি কি ৰুভিকে উপাস। হিসাবে প্রহণ করেন ? অপ্তম ড দেখিতেছি, আপনি এবং আপনার সম্পুদায় ভাত পথে চলিয়াছেন !" একদা রাভির অন্ধকারে ইব্রাহীম ('ঝা) একটি নছৰ লক্ষা করিয়া বলিয়া উঠিলেন, "এই আমার প্রভূ।'' আরে যখন উহা অভাষিত হই**ল**েতখন তিনি বলিলেন, ''যাহা অভসিত হয় তাহা আমি পসন্দ করিনা।'' অতঃপর চন্দ্রকে উদিত হইতে দেখিয়া তিনি বলিজেন, "ইহাই আমার প্রভূ।" কিন্ত ইহাও অভগমন করিলে তিনি বলিলেন, "আমার প্রভূসংগধ প্রদর্শন না করিলে আমি অবশাই পথরতউদের অভতুঁক হইব।" অতঃপর আরোকে৷জ্বল সূর্যকে উদিত হইতে দেখিয়া তিনি বলিয়া <mark>উঠিলেন, "ইহা আমার এডু, ইহাই সর্বরহৎ।" কিন্ত যখন সেই</mark> সূর্যও অভিগমন করিল, তখন তাঁহার মনে সভা জানের উদয় হইল। ভিনি ৰলিলেন, "হে আমার কণ্ডম! তোমরায়ে অংশীবাদে বিশ্বাস কর আমি উহার সংরবমুক্ত, আমি আকাশ ও পৃথিবীর স্লিটকর্তার দিকে আমার মুখ ফিরাইলাম" (৬ : ৭৫-৭৬)। মতারেরে ভিনি নক্ষর পূজার অসারতা প্রমাপের উপায়শ্বরূপ একবার একটি নক্ষরকে, আবরি চন্দ্রকে, অবশেষে সূর্যকে উপাস্যরূপে অভিহিত করিয়াছিলেন এবং-বেরে উহাদের অরোগ্যতা ঘোষণা করিয়াছিলেন। নামরাদের সহিত তাঁহার বিতর্কে তিনি নামরুদকে বলিয়াছিলেন, "তুমি যদি মনে <del>কর আল্লাহ্</del>র মতন তুমিও মৃত্যু ও জীবন দিতে পার তাহা হইলে, মে-ক্ষে আলাহ্ সূর্যকে <u>"মাশ্রিক-"</u> হইতে উদয় করান ভূমি ভাৰতে "বাস্'রিব-এ উদিত করিয়া দেখাও।" নামরার ভ্রম হত্যাক **হইস্কার। এইড়া**বে তিনি স্বজাতিকে অংশীবাদের অসারতা বুবাইরা বিশেষ সকলতা <u>লাভ করি</u>তে পারিবেন না। ঐকসিন শহরবাসীরা বেশন উৎসৰ উপলক্ষে শইরের বাহিরে চলিয়া গেলে ইব্রাচ্টাম ( 'আ ) অসুষ্ঠার অভুষ্ঠে শহরে রহিয়া বান এবং একখানি কুঠার লইয়া ম**ন্দিরে এবেশ করেন বেইখানে** অনেকণ্ডলি মূত্রির সম্মুখে নানা **প্রকারের খালা-সামগ্রীর ভোগ** সাজান ছিল। তিনি মৃতিভারির **উদ্দেশ্যে ৰজিজন, "ভোৰৱা খাও** না কেন ?" তারণর ভিনি কুঠায়াবাভে উহাদের কেন্দ্রটর ক্ত, কেন্দ্রটর গা ও কোন্ট্র মাধা ভালিয়া ফেলিলেন এবং **রুহত্তম মৃতিটির হাতে** সুঠারখানি রাধিয়া দিলেন। শহরবাসীয়া ফিরি**রা জাসিরা-এই কান্ত দে**খিল এবং ইব্রাহীম ( 'আ )-কে ইহার জনা অভিযুক্ত **করিল। তিনি বজিলেন,** "তোমাদের বড় ঠাকুর ই**হা করিরাছে। উহারা কথা বলিতে গারিলে তো**লরা উহা-

দিসকে জিতাসা কর।" তথন তাহারা অজ্ঞার সম্ভক অবনত করিজ এবং বলিল, "তুমিত জান যে, উহারা কথা বলিতে পারে না।" তিনি বলিতেন, "তোমরা কি আলাহ্কে ছাড়িয়া এমন বতার উপাসনা কর বাহা তোমাদের কোন উপকার অথবা ছাতি করিতে পারে না? বিক্ ভোমাদের এবং তোমরা বাহাদের পূজা কর তাহাদের উপর।" বৃতিভঙ্গের অপরাধে ইব্রাহীয় ('আ)-কে অরিকুণ্ডে নিজেপ করা হয়। কিছু জালাহ্র আদেশে অরিকুণ্ড রিগ্ধ এবং নিরাপদ হানে পরিণত হয় (২১ ঃ ওছ-৭০)।

**অভঃশর কিনি, শত্নী মাারাঃ, ভ্রাতৃত্যু গুত**ুও পরিবার**র অ**ন্যান্য বোকসহ ইমলার প্রচারার্থে ভাঁহার জনভূমি হইতে উত্তর দিকে কিনিবিয়াও ভবা হইতে কিটাভীন এবং তথা হইতে মিসর গমন করেন। বিজয়েই ভিনি হাজিরা:-কে বিবাহ করেন। অতঃগর **হইতে কানু'আন-এ এত্যাবর্তন করেন। হাাজিরা-র** সর্ভে তাঁহার জ্যেষ্ঠ পুর ইস্মাধিন জন্মগ্রহণ করেন। দৃশ্যত, নিঃসভান ইমাণিভা সারোঃ কর্তৃক অনুক্রম হইরা, কিও প্রকৃত-পক্ষে আল্লাহ্য আদেশে ভক্তি ও ধৈর্যের পরীক্ষাররূপ রছ বয়সের প্রথম সভান্ (১৪: ৩৯) ও হাাজিরাকে অকুষ্ঠ চিডে নিৰ্বাসনে দিয়া আসেন মক্লময় মন্ত্ৰায় আহ্লাত্র নিৰ্দেশিত অবলু•ত আদি কা'বাঃ সন্নিহিত একটি ছানে (১৪ ঃ ৩৭)। ধৃ ধু সেই মক্ল-ভ্মিতে একটি বরুনা প্রবাহিত হইল। ইহাই সেই অফুরভ উৎস যাহা "যামধাম" নামে প্রসিদ্ধি লাভ করে। বরনার উভবে ন্তক্ত হইন। আগত্তকগণ মাও শিৱর প্রতি জনসমাগমের (فاجعل انثلة من الناس تهوى الههم-٩٥ : ٥٥) ত্ত্তিক প্ৰকৃষ্ণ কারণ তাহার। বৃবিল, উহাদের কল্যানেই করনা প্রবাহিত হইয়াছে। সুজরাং তাহাদের যত্নে উভয়ে জাজিত হুইতে লাগিলেন। কিছু-কাল পরে হযরত ইব্রাহীষ ('জা) আসিয়া ভীও পুরের সহিত যোগদান করিলেন। তখন ইস্থাাপীল বেশ কার্যক্রম হইয়া উঠি-য়াছিলেন । একদিন-ইব্রাহীয ('আ) য⁄রে পুরের কু'র্বানীর আদেশ– গ্রাণ্ড হইলেন। ঈসমাপ্রেরের পূর্ণ সম্মতিতে ইবরাহীম ('জা) পুরকে কু'র্বাানী করিবার জনা উদাত হইলেন (৩৭:১০২-১০৭)। ''যিন।'' নামক ছানে ইব্রাছীয় ('আ') এই গহান সুব্বানীর উদোগ করিরাছিলেন। ওাঁহার নিষ্ঠার সন্তুল্ট হইরা আল্লাহ তাহাকে পুরের ছলে একটি গত কুরবানী করিতে আদেশ দেন। সেই কুরবানীর রীতি ভাভও মিনার এবং মুসরিম জগতের সর্ব্র श्रविक वृक्षित्रारहः। देव्यादीय ('वा) भूत कृ त्रवागीत अरे भदीकात يلؤ سين) এবং আরও কতিগর গরীকার উরীর্ণ হইবার গর र्णेशस्य यानस्वतः "देशाय" यस्तातील कता दश्च (२ ३ ४२८) । देश्-মাংশীল বৌৰন্প্ৰাণ্ড হইলে তাঁহাকে সৰে লইয়া ইব্রাহীম ('আ) কা'ৰাঃ পৃহ পুনঃনিমাণ (২ ঃ ১২৭) করেন এবং আলায়ত্য আছেলে र । 🕶 धर्कन करतन (२२ 🛊 २१) ।

কান্'আানে অবস্থানকালেই বৃদ্ধ বয়সে তাঁহার প্রথমা স্থাী সারোর সভে তাঁহার থিতার পুর ইস্হ'াকে'র জল হর (১১ ঃ ৭১-৭৩)। ইব্রাহান ('আ') ইস্মা'লল ('আ')-কে মন্ধান, ইস্হ'াকে' ('আ')-কে মিনিজীনে (কান্'আানে) ও বৃত' ('আ')-কে মন্সাগর অঞ্লে তাঁহার প্রতিনিধি নিমুক্ত করেন। ইস্মা'লল ('আ') ও ইস্হ'াক' ('আ') ও তাঁহাদের বংশবর্গনের মধ্যেই হ্যরত মুহ'া-মাদ (স')-এর আবিভাবের সময় পর্যন্ত বুব্ওয়াত এবং নেতৃত্বার অণিত থাকে। আলাহ্ ইব্রাহান ('আ')-কে বলিয়াহিবেন, "আস্লিম" অর্থাৎ

আৰুসমৰ্গণ কর। ইব্য়াহীম ('আ) বলিজেন, "নিখিল বিষের প্রতিশালকের উদ্দেশ্যে আত্মসমর্গণ করিলাম" (২১১৩১)৷ ইব্রাাহীম ('আ) ছিলেন ''মুস্লিম'' এবং তাঁহার ধর্ম ছিল সনাতন ইসলাম। এই ধর্মের উপর নিষ্ঠার সহিত ছির থাকার অর্থে তাঁহাকে "হ'ানীফ" আখ্যার ভূষিত করা হয় (৩ ঃ ৬৬)। কু'র-আনে সেই "মিল্লাতু ইবর॥হীম"-কে সর্বে।ৎকুটে দীনরাগে আখ্যা-য়িত করা হইয়াছে এবং বলা হইয়াছে, "আয়াহে ইব্রাহীযকে খালীল (অভরঙ্গ বন্ধু)-রূপে প্রহণ করিজেন" (৪১১২৫)! ইব্রাহীম ('আ) এবং য়া'কূ'ব ('আ) উভরে ভাঁহাদের বংশধরগণকে এই দীন অনুসরণ করিবার তাকীদ দিয়া খান এবং এই ইসলামই ছিল ইসহণাক ('আ)-এর দীন (২ঃ১৩২-৩৩)। ইস্মা'ঈল ('আ)-্এর বংশে একজন নবী প্রেরণের জন্য ইব্রাছীয ('জা) আরাহির কাছে প্রার্থনা করিয়াছিলেন (২ : ১২৯)। "খালীল"-এর এই প্রার্থনার ফলশুন্তিতে মুহণাদ্মাদ (সণ)-এর আবির্ভাব ঘটে। তিনিও ছিলেন ইব্রাাহীনী মিলাতের অনুসারী, তথা চির্ভন তাওহ দৈবাদী ইসলামের দেব নবী। রাহ্দী এবং খুস্টান যাজকগণ দাবী করিলেন যে, ইব্রাহীম ('লা) ও তাঁহার বংশোভব নবীরাও ছিলেন স্নাযুদী অথবা নাসণারা। (২ : ১৪০)। কুসম্বভান তাঁহাদের এই দাবী প্রত্যাখ্যান করে এবং ধরে—ভাহায়াও ছিল মুসলিম (২:১৩৩। 🗢 : ৬৪—৬৭)।

আল্লাহ্র অলীকার (২ঃ ১২৪-১৯) এনি এনি প্রান্তির কান্ত্রাকার তাওহাদভিত্তিক ধর্ম ও সমাজ ব্যবস্থার নেতৃত্ব ইররাহীন ('আ)-এর বংশেই রহিল। এক পর্বারে প্রাহার সভান ইস্হ'াকিং ('আ) ও তৎপুর রা'কৃব ('আ)-এর শাধার নেতৃত্ব অগিত হইরাহিল, কিও কালক্রমে এই শাধা যোগাতা হারাইল। আল্লাহ্ বলিরাহিলেন ঃ কিও কালক্রমে এই শাধা যোগাতা হারাইল। আল্লাহ্ বলিরাহিলেন ঃ ১৯৯৩ টিঃ বলিরাহিলেন ইস্মান্তির বংশীর যোগাতর হাবে না। তখন স্থাভাবিকভাবে ইস্মান্তির বংশীর যোগাতর পাল মুহ'াল্মান (সংশীর-এই হাতে নেতৃত্বভার তুলিরা দেওরা হইল। ইস্রান্তির বংশীরগণ (রাহ্দী এবং খুন্টান) স্থাসাধ্য বিরোধিতা করিরাও পরাজয় বরণে বাধা হইল।

ইব্রাাহীম ('আ) ১৭৫ বংগর বরসে ইনভিকাল করেন। তাঁহাকে হাব্রনের অভগত এক গর্বত ওহার দাঞ্চন করা হয়। হানটি এখন খানীল নামে পরিচিত (গ্লাকৃত, ২:১৯৪) এবং বায়্তু'ল-মাক'দিস হইতে ১০/১২ মাইল দূরে অবহিত।

শ্রম্বারী ঃ (১) কু রজান, উপরে উল্লিখিত আরাতের তাফসীর,
(২) ছ 'লোবী, কি স'াসু 'ল-আন্বিরাা', কাররো ১৬১২, পৃ. ৪৬-৪৭,
৫৯; (৬) কিসাা'ঈ, কি স'াসু 'ল-আন্বিরাা', পৃ. ১২৮-১৪৫, ১৫৩;
(৪) ত'বারী, ১খ, ২২০-২২৫; (৫) ইব্নু'ল-আছ 'ীর, ১খ, ৬৭-৯৪;

J. Eisenberg & A. J. Wensinek (S.E.I.)/আবুল কাসিম্মুকীন

ইব্রাহৌম ইব্ন আদহাম ( السواهي ابن اده السواهي الإسواهي الإسواهي الإسواء الإسواء الإسواء الإسواء হব্ন মানসূর ইব্ন মাবীদ ইব্ন আবির বাব্ধ-এর বাসিকা ছিলেন। গ্রীকদের বিরুদ্ধে একটি নৌবুদ্ধে অংশ গ্রহণকারে গ্রাহার মৃত্যু হর বিরো ক্ষিত আছে (হি ল্য়াতু'ল-আওলিয়া', ৭ম বব, ৬৮৮)। এই ঘটনা ১৬০-১৬৬/৭৭৬-৮৭৩ সনের মধ্যে কোন এক সমরে ঘটে বিরো উল্লিখিত হয়। কুফা-র কবি মুহান্যাদ ইব্ন কুনামা (মৃ. ২০৭/৮২২। তাহার মালা ছিলেন ইব্রাহীদের ভাননী) এই উসলকে তাহার রচিত কবিতার করেকটি চরণে ইব্রাহীদের

বৈরাগ্য, চরিত্র-মাহান্ত্রা ও ব্যক্তিগত সাহসের প্রশংসা করেন এবং উরেধ করেন যে, ভিনি গশ্চিষের ককরে (ভার-ভাগাছু'ল-नगात्र्वो ) माक्रन (धानगानी, ১२२ वक, त्र. ১১৬ ) इन। अरू বিবরণ অনুযায়ী ভাঁহাকে সৃক্ষাীন নামক "রুম"-এর এক সুর্গে দাফন করা হয় ( য়াাকু ত, od. Wustenfold, ৩য় খব, ১৯৬)। সূ'ফী মতে দীক্ষা প্রহণের পর তিনি সিবিক্সার ছিজ্রত করেন, সেখানেই কর্মরত থাকেন এবং মৃত্যু গর্মছ নি<del>জ পরিপ্রম আয়া জীবি</del>কা নিৰ্বাহ করেন ৷ এই ভগান্তলি হিংল্যাতু'ল-আ**উলিয়া'-র বর্ণিত** বহ উপাখ্যান হইতে প্ৰমাণিত হয় ৷ কথিত আছে বে, 'আৰদুলাট্ ইৰ্ন মুবারিকে তাঁহার খুরাাসান ভ্যাগের কারণ জিভাসা করি**লে ইব্রাহী**শ বলেন, "সিরিয়াভিন্ন আর কোথাও আমি জীবনে **জানন্দ গাই**না, সেখানে আমি আমার ফক'ীরী বইয়া শিখর **হই**তে শি**খরে ও পার্বড়** হইতে পাহাড়ে পলাইয়া বেড়াই; যাহারা আমাকে দেখে তাহারা আমাকে উন্মাদ বা উট্টচালক বলিয়া মনে করে।" তাঁহার সু**কৌ ভালনে**র উপাধ্যানে দেখা যায়**ঃ তিনি ছিলেন বাল্য-এ**য় বুবরা**ল । নিকালে** সময় একদিন অদৃশা কঠের সত্কবাণীতে তাঁহাকে বলা হয়, একটি খরগোল বা শুগালের পশ্চাদ্ধাবনের জন্য তাঁহাকে সৃষ্টি করা হয় নাই। তখন তিনি অখ হইতে **অবতরণ করিরা তাঁহার পিভার জনৈক** মেখপালককে নিজের অধ ও সঙ্গে খাহা কিছু ছিল তৎসমুদর প্রদান করিয়া মেষপালকের পশমী <del>পোলাক পরিধান করেন এবং *ঐ*হিক</del> আড়ছরের পথ ত্যাপ করিয়া ধর্মনিচার ও সুংকী সাধনার পথ অবলছন করেন ( তাঁহার ভাবান্তরে জন্যান্য বিবরণের জন্য Goldziber এবং কাওরাজু'ল-ওফায়াতে, বুলাকে ১২৮৩, ১ম খণ্ড, ৩য় প্. প্রস্টব্য )। পরবর্তী শতাব্দীসমূহে এই বিবরণের ডিভিতে ''সুল্ড'ানে **ইন্রাাহীম**'' কর্তৃক সংসার ভ্যাগের ঘটনা সম্পর্কে কতকণ্ডলি রাপকথার স্পিট एतः। अरे ज्ञानकथाञ्चलि जुकी, कात्रठीत अवर मालती विवद्धाना দেখিতে পাওরা যার।

আদি চরিতকারগণের লেখায় ইব্রাাহীমের যে সকল উচ্চি উচ্চ হইরাছে এবং তাঁহার সহজে যে কিংবদভীওনির বিবরণ গাওয়া বার, ভাহাতে দেখা যায়, ইন্রাাহীম মূলত একজন বাভবধমী প্রশাভটিভ সু-ফী সাধক ছিলেনঃ পরবর্তী শতাব্দীতে যে **অভীন্তিরবালের** (Speculative mysticism) উত্তৰ হইয়াছিল ভাহার কোন উক্তই সেই বিবরণে সৃষ্ট হয় মা। অনেক প্রাচীন সুক্রীর **বর্জন ভারা**র খাদা বাহাতে শারী'আতসম্মতভাবে হ'ালাম হয় চক্ষন তিনি পূর্বাকে সর্ব-রকার সতর্কতা অবলয়ন করিছেন। ভাঁকার করে, তাওয়াক্কুল নীডিডে বিখাসের অর্থ নিজের **জীবিকা জর্ম**ন নিশ্চেণ্ট থাকা নয়; বরং ভিনি বাগানের কা**ল, শস্য কর্তন,** শস (भयभ अकृष्टि घोडा निरक्तर **करण-(भावभ करिस्कृत । स्वादक मानकर्त्व** অনুগাণিত হইয়া চন্দারা নিজেদের সৃক্তি-সভাবনা বৃদ্ধি করিছে গারিবে—৬ধু এই কারণে তিনি ডিকা অনুমোদন করিতেন, কিড জীবিকার উপায় হিঙ্গাবে ভিনি ইহার নিশা করিছেন। ভিনি বলিডেন, শ্দুই প্রকারের ভিক্ষার্থিত আছে, কেহু জোকের যারে যারে নিরা ভিক্ষার্থিত ্ৰুৱে, কিংবা কেন্দ্ ৰক্ষিত পাৰে, 'আমি প্লারই মসজিদে বাই, সালাত আদার করি, রোখা রাখি ও আজাত্র বলেসী করি এবং আমাকে খাতা দেওৱা হয় ভাছাই প্রহণ করি—এই দুইয়ের মধ্যে দেখোভজনই নিকুল্ট। এইরূপ ব্যক্তি নাহোড়বালা ডিকুক। কথিত আছে, বেই ভিনক্তি উপক্ৰকে ইৰ্য়াহীৰ জানপ বোধ করিয়াছিলেন তক্ষৰো একটি ষ্ট্ৰ এই বে, তিনি বে-পশ্মী পোশাক পরিধান করিতেন ভাষাভে

এত হারপোকা হইরাছিল যে, ছারপোকা হইতে পশ্মের পার্থক্য **ভিনি নির্দান করিতে সারেন নাই।** এই গলে যে বৈশিষ্ট্য পরিস্ফট **হর ভাহা মুসরিম মুহ্দ বা ফক**ীয়ী অপেক্ষা ভারতীয় সম্নাসবাদে অধিকভর দুল্ট হয় (আল-কু:শায়্রী, রিসালোঃ, কায়রো, ১৩১৮, পু. ৮৩ ব.)। তাঁহার আধ্যাত্মিক ভাষপর্ণ বাণীর দক্ষান্তরূপে দুইটি ৰাকা উদ্ভ করা যাইতে পারে। যথা 'দারিদ্রা এমনই সম্পদ থে, আলাহ ইহাকে বেহেশতে রাখেন এবং তাঁহার প্রিয়পার ভিন্ন আরু কাহাকেও উহা প্রদান করেন না", "যে আরাহেকে চিনে, তাহার নিদর্শন এই যে, সেই ব্যক্তির প্রধান প্রচেষ্টা হইবে সাধতা ও (আলাহ্র প্রতি) অনুর্জি, এবং তাহার কথা হইবে প্রধানত (আল্লাহ্র) প্রশংসা ও মাহাজ্য কীর্তনমূলক।" আবু শ্লামীন আল-জুষণামী ঘোষণা করেন যে, পরকালে আল্লাহর নিকট ওচনের চরম প্রত্যাশা হইবে বেহেশ্ত। ইহার জবাবে ইবুরাইবৈ ব্রেম, "আলাহের কসম, ভামার বিবে**চনার ভক্তরা বাহাকে তেট বভা** বলিয়া মনে করে, তাহা হইল আলমহ খেন ভাঁহাদের দিকে হইভে তাঁহার অনুরহ দৃশ্টি **অগস্ত না করেন।" যদিও এরা**গ ধ্যান-ধারগা সম্বাসবাদের (asceticism) সীমা অভিক্রম করিয়া মর্মীবাদ ( mysticism )-এ পদার্পণের ইজিত বহন করে, তখাপি আমরা ইব্রাহীমকে উক্ত সীমা অভিক্রমকারী বলিয়া গণ্য করিতে পারি না। তাঁথার মতে ধর্মের মৌজিক কথা হইল সংসার ত্যাপ ও আম্বনিক্স্ত এবং এইগুলির মধ্যেই তিনি পরিপর্ণ শান্তি ও আনন্দের সন্ধান পান, ধ্যান-মততা কিংবা আখ-বিস্মৃতির মধ্যে নছে।

প্রস্তুপঞ্জীঃ প্রবঙ্কে উল্লিখিত সূত্র হাড়া, (১) আস-সুনামী, তাবাকণাতু'স'-স্ফিয়া, Brit. Mus. Ms. f, 4a., (২) আবু নু'আয়ুম আল-ইস'ফাহাানী, হি'লুয়াতু'ল-আওলিয়া', ৭ব, ৩৬৭, ७व, ८৮: (७) जाल-कृ'वाश्ती, त्रित्राालाः, कांग्रद्धा ১७১৮. পু. ১, (৪) আল-হজ্বাীরী, কাশ্ফু'ল-মাহ জ্ব, Transl. Nicholson, p. 103 প., (৫) 'আড'ড'।ার, ভাষ্-কিরাতু'ল-আওলিয়াা', ed. Nicholson, i., ৮৫-১০৬, (৬) জাামী, নাফাহণাতু'ল-উনস, ed. Lees, সংখ্যা ১৪ 1 (৭) আশ-শাব্যানী, আড'-ডণবাকণাড়'ল-কুবরা, ১খ, ৯১; (৮) ইব্ন খাছিকান, ওয়াফায়াত্'ল-আ'য়ান, ed Wustenfeld, add গ. ১৮ প.; (৯) আল-কুতুবী, স্বাওয়াাতু'ল-ওয়াফায়াত ১খ, ৩; (১০) A.von. Kremer, Gesch, der herrschender Ideen des Islams. p. 57 9.; (88) Nicholson. Ibrahim b. Adham in ZA. XXVI. 215-220; (52) Goldziher, Vorlesungen, p. 163; (36) E. G. Browne, A Literary Hist. of Persia, i., 425. Concerning the pictorial representation of an incident in the Legend of Ibr. b, Adham, see JRAS 1909, p. 751, and 1910, p. 167.

R. A. Nicholson (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কালের ইক্লীস (الماحين) Devil বা শারতগানের আসল নাম, সঙ্কবত ইহা একটি ট্রাক শব্দের (Diabolo)বিকৃত রগ। D. Kunstlinger (Rocznik Orjentalistyczny, VI. 76 প.) শক্টির একটি ভিল্ল বাংশভির কথা বিশ্বাহন। 'আরব ভাষাবিদগণ বলেনঃ শক্টির উৎপত্তি — — — থাতু হইতে; "কারণ ইব্লীস আল্লাহ্র রহমত সন্দর্কে সন্দূর্গরুপে নিরাশ (البلس) ইইরাছে।" তাহাকে শারতগান, 'আদুও'উল্লাহ, অর্থাৎ আল্লাহ্র দুশমন অথবা

কেবল 'আসুওউ-ও বলা হয়। শায়তশান ভাহার আসল নাম নহে। তাহার আর এক নাম 'আয়ায়ীল। ফারসী সাহিত্যে ইবুলীস-এর বাবহার দেখা যায়। কু'রজানে আদাম ( 'आ )-এর স্ভিটর পর্যাক্তে নিষিত্র ফল ভক্ষপের জন্য আদাম ও হ'াওওয়া'কে প্রলুখ করাই ভূমিকার দেখাযায় (২:৩৪,৭:১১,১৫:৩১, ১৭:৬১; ১৮ঃ ৫০;২০ঃ১১৬,৩৮ঃ৭৪ )। মৃতিকা হইতে আপোম:₹ স্থিত করার এবং ভাঁহার মধ্যে রুহা ক্রিয়া দেওয়ার পর জালাহ ফিরিশ্ভাসপকে আদেশ করেন আদামকে সিজদা করিবার জন্য। একমা**র ইনজীস এই আদেশ** অমানা করে, কারণ আঙন<sup>্</sup> হই<del>তে</del> **হুল্ট ব্যৱস্থা সে মাটিয় ভিয়ারী আ**াদামকে সম্মান করা নিজ মুর্মা**নাহানিকর মান করে। এইজ**না সে বেহেণ্ড হইতে বহিচ্**ড** একং অভিশত হয়: তবে সে কি:মামাত পর্যত তাহার মৃত্যু মূলজবী **স্লাধার প্রার্থনা জ্বানার এবং ইহা মঞ্**র করা হয়। অধিকর ভাহার अर्थन्यन्यादी मानवाक विषयभागी कविवाद ब्रह्माल छङाउ कविवाद সামর্থা ভাষ্ঠেক দেওয়া হয়। আদাম ও হণওওয়া। যখন বেংশ্তে বাস করিতেছিলেন তখন সে তাঁহাদিপকে নিমিক রক্ষের ফল খাইতে প্রজম্প করিয়াছিল। শৃশ্টানদের কিংবদকীতেও (Life of Adam and Eve. 15, Kautzsch, Aprokryphen) এই ধরনের বিবরণ পাওরা খায়। সেই সব বিবরণে ভাহাকে Dəvil, Demon বা Satan বলা হইয়াছে, ইৰ্ণীস শব্দের উল্লেখ সেধানে পাওয়া যায় না। পক্ষান্তরে বাই:বলে (Genesis) জাাদাম ও হাওওয়া।'র প্রলুম্কারীকে Sorpont বরা হইয়াছে। প্রন্ন হইল: ইবলীস ফিরিশতাদের শামিল না জিল্পের মধ্যে গণা। যামাধ্যারীর মতে সে জিন্ন ; মালাাইকাঃ শব্দটি জিন্ন এবং ফিরিশ্তা--উডয় ত্রেপীর প্রতি প্রযোজ্য (কাশুশাকি, সুরাঃ ২০ **:** ১১৬ )। তণবারী বলেন ঃ ক্ষিরিশ্তাদের একটি বিভাগ জালাঃ অর্থাৎ বেছেশ্তের রক্ষক বলিয়া ভাইাদের নাম জিন্ন হইয়াহে (ডণবারী, ১খ,৮০)। "নাক্র'স-সামুম" ( ১৫: ২৭) হইতে জিলের স্টিট; ফিরিশ্চা "নুর" হইতে সুস্ট (তাবারী, ৮১ পৃ.)। আদিতে জিন্ন পৃথিবীতে বাস্ করিত। আত্মকলতে অবশেষে রক্তপাতের পর আর্নাহ ফিরিশ্তাদের একটি বাহিনীসহ ইব্লীসকে (তখন তাহার নাম ছিল 'আসাাথীল অহবা আঞ্জ-হণারিছে ) বিবদমান জিল্পদের বিরুদ্ধে প্রেরণ করেন এবং তাহারা পাহাড় অঞ্লে বিতাড়িত হয়। আর এক বিবরণ অনুষায়ী পৃথিবীর জিল্পের মধ্য হইতে ফিরিশ্চা বাহিনী ইবলীসকে বন্দী করিয়া আনিয়াছিল ( তণবারী, ৮৪ পু. )। আন্নাহ ভাহাকে জিল্পের বিচারক নিষ্ক করিয়াছিলেন এবং এই সূত্রে তাহাকে আল-হণকাম বলা হইড; অহহার ববে সে জিল্দের মধ্যে বিল্লোহ সৃষ্টি করিলে আল্লাহ ভাহাদিগকে ধ্বংস করেন। কিন্ত ইবলীস কোনক্রমে পলায়ন করিয়া বেহেশ্তে আশ্রয় লাভ করে। তখন হইতে আদাম স্লিটর পূর্ব পর্যন্ত সে আল।।হ্র অনুসত দাসরূপে বেহেশতে বাস করে ( তাবারী, ৮৫ পু., মাস'উদী, ১খ, ৫০ )। তাবারী এক বর্ণনায় ইব্রীসকে স্পায় ফিরিল্তাদের জনাত্র এবং জিল্পের বাদশার বিষয়াছেন। কি স্থামাতের পরে ইৰ্লীসকে ভাহার দলবল এবং অভিশত মানবসহ জাহায়ামের আঙনে নিক্ষেপ করা হইবে (যথা ২৬ ১৯৫)। ইব্লীস মানুষের সহিত বহু ৰিচিত্ৰ চাতুরী খেলিয়া তাহাদিগকে বিপথপামী করে; কিব স্তিক্তির বিশ্বাসীরা তাহার চক্রান্তে পড়েনা (সুরা ১৭:৬৫। 1(64:46,02:86

শ্রন্থ করি হ প্রবাদ্ধ উলিখিত সূরগুলি ছাড়া : (১) Weil, Biblische Legenden der Muselmanner, P. 12 শ., (২) Grunbaum, Neue Beitrage zur semitischen Sagenkuhiti, p. 60 গ্.; (৩) 'আদ-দিয়াার বাক্রী, আল-খামীস, (কায়রো ১২৮৬); (৪) বুখারী, সাহাীহা, বাবি সিংফাডি ইব্লীস ওয়া জুন্দিহি।

ইবাদিতে ( ক্রেটানার, বহবচনে ক্রেটান ) শান্দিক অর্থে দাসত্ব করা, ব্যবহারিক অর্থে দাসত্বের তাকীদে যে সকল অনুষ্ঠান পালন এবং সৎকর্ম সাধন করিতে হয়, সমন্টিসভভাবে ইহাদিশকে 'ইবাদাঃ বলা হয়। 'ইবাদাঃ শব্দটি শান্দিক অর্থে কুংর আন মাজীদে পুতুল, নক্ষর ইত্যাদির পূজার প্রতিও প্রয়োগ করা হইরাছে।

ইসলামী ফিক্ হ লছসমূহের এখমভাসে আনুচানিক ইবাাদাতের আলোচনা থাকে, যথা তণহায়োত, সণালাত, যাকাতি, সণাওম, ইণচ্ছ এবং সময় সময় জিহাাদও। আল-'আকাাদীর মতে (আজ-জাওহারাতু'ন, নায়্যিরাঃ, কনস্টাণ্টিনোপল ১৩২৩, ১খ, ১৪৬) মাশ্রু'আতে (বিধিবদ্ধ কৰ্ম) পাঁচ ভ্ৰেণীতে বিভক্তঃ যথা, ১ ৷ 'আকণাইদ ৰা বিশ্বাস-মূলক কর্ম : ২। 'ইবাাদাতি, দাসত্বমূলক কর্ম , ৩। মু'জাামালাত, মালগর সন্পর্কে রহিয়াছে: معارضات মালগর সন্পর্কে দুই সক্ষের মধ্যে বিনিময় চুক্তি, মুনাাকাহণাত বা বিবাহ নিল্লামক আইন, আমাানাত বা বিশ্বাসের উপর প্রতিষ্ঠিত এক তরকা চুক্তি এবং মাওরাারীছ' বা উত্তরাধিকার আইন ; ৪। পাপের শাব্তি (উকু'বাতি); ও। অপরাধের প্রারশ্চিত (কাফ্ফাারাতি)। শেষোক্ত লেণীর পরি-বর্তে ইব্ন নুজায়্ম (আল-বাহ'র র'র-রা'ইক', ১খ, ৭) ও ইৰ্ন 'আ।বিদীন ( রাদু'ল-মুখতাার, ১খ, ৫৮ ) **''আাদাাব'' অর্থাৎ নৈতিক** বিধানসমূহকে ছান দিয়াছেন। 'আকণা'ইদ, খেমন ফিক্'হ লছে আলোচিত হয় না, তেমনি নৈতিক বিষয়ও সাধারণত ফিক্'হের অওজুলি হয়না। কিন্ত প্রায় হণাদীছ প্রহে এই দুইটি বিষয়ের বতর অধ্যায় রহিয়াহে, কু:রুআানেও ইহাদের উল্লেখ আছে। এই দুইটি বিষয় ফিক্'হের উল্লিখিত বিভাগের সহিত খাপ খায় না। 'ইবাদাত, মু'লামালাত, মুনাকাহণাত, জিনায়াত, হ'দূদ ও হ'কুমাতি অভত ৫ম শতক হইতে ফিক্'হ গ্ৰন্থে ৰতঃ অধ্যায়ে নির্ধারিত পরিভাষার বিহেষিত হইয়া আসিতেছে; তবে ফিক্ছ প্রস্থান বিভিন্ন মাষ্'হাবে বিভিন্ন ক্রমানুসারে সংকলিত। তৃতীয় শতক পর্যন্ত ক্রমাগত এই পরিভাষাওলির অর্থের অনেক পরিবর্তন ঘটিয়াছে, বেমন হ'াদীছে দু'আা-কে সর্বোৎকৃষ্ট 'ইবাাদাভ বা "আল-'ইবাাদাঃ" নামে অভিহিত করা হইয়াছে (ভিরমিষ ী, عوات) বাবে ১): অপেক্ষাকৃত পুরাতন গ্রন্থানিকে সণ্ডম ও হণক্ষের অধ্যায় পরবর্তীতে সংযোজিত হইয়াছে এবং অন্যান্য বিধি-বিধানের কাঁকে ফাঁকে (যথা শারবানী-র গ্রন্থ আল-জাামিণ্ট'ল-কাবীর-এ এবং আৰু দাউেদ ও ইব্ন মাজো:-এর সুনান লছকমে) বিরুত হইরাছে। মু'আামানাতি শব্দটি সংকীর্ণ অর্থে কেবল ক্লয়-বিক্লয়ের অর্থে বাবহাত হটরাছে (নাসার্ণিই, আরমানি, বাবে ৪৬, ৪৭)।

ইবাদি স্থাঃ ( ফু ১ ।) খারিজীদের একটি প্রধান শাখা। বর্তমানে 'উমান, পূর্ব আফুকা, প্রিপোরিতানিয়া ও দক্ষিণ আরজিনিরায় ইবাদি স্থাঃ সম্পুদারের অনুসারী দেখিতে পাওয়া যায়ৢঃ । তাহাদের অন্যতম অনুমিত প্রতিচাতা 'আবদিল্লাহ ইখন ইবাদি 'জ- মূর্রী'ত-তামীমী-র নাম হইতে ইবাদি জাঃ নামটি পৃহীত। নামটির সাধারণ রাপ ''আবাদি লাঃ', তবে এই সম্প্রদারত্বত সমসামরিক লেখকেরা অনেক সমর ''ইবাদি সাঃ'' স্লাকীকে

অধিকতর নির্ভূপ্ত মনে করিরা ভাষা ব্যবহার করিরাছেন। এই সম্পূর্নারের অন্যান্য নাষের মধ্যে "গুরাভি" নামটি বিশেষরূপে পরিচিত।

কিংবদত্তী মতে হি. ৬৫ সনে 'আৰ্দিলাহ ইৰ্ন ইৰাদে' খারিজী-দের সহিত সম্পর্ক ত্যা**গ করেন। সুভরাং ইবাাদি:রাঃ** নারক চরমগছী সম্পুদায়ের প্রতিষ্ঠার কাল **তৎসূর্বে বজিরা** মনে হয়। হিজ্রী প্রথম শতকের মধাভাগে বসরায় **ভাবু বিলাবে মির্দাস** ইব্ন উদায়াাঃ আত্∽তামীমী-কে কেল করিয়া হে **খারিলী কণ'আ**দােঃ (Quietist বা শান্তিবাদী) সন্প্রদায়ের **উৎপত্তি হয় এবং বা**হা হইতে খারিজিয়াঃ সু'ফ্রিয়াঃ দলের উত্তব হয়, সভবত ভাষ্চের সহিত এই সম্প্রদায়ের প্রাথমিক **ইতিহাসের সম্পর্ক রহিছাছে** । হি. ৬৫ সনে 'আবদুরাহি ইবৃন ইবাদ' আখ্রাকি'রাদের নিকট হইতে বিচ্ছিল হন এবং আবু বিলালের মৃত্যুর পরে মধ্যপস্টলের নেতা হন। শেষো<del>ড</del>় দল উমায়াদের বিরুদ্ধে <mark>ভাষাদের খুরুছ</mark> ( অভাূখান )-এর ফলে বসরা ত্যাগ করে, কিন্তু ইৰ্ন .ই্বাদে<sup>,</sup> ভাঁহার অনুসারিসণসহ সেখানেই থাকিয়া যান। এই ঘটনার সময় হইতে ইবাাদি**'য়্যাদের ইতিহাসের যে প্রাথমিক বুলের** সূচনা **হর ভাহাকে** কিত্মান (গোপনীয়তা)-এর যুগ বলা যাইতে পারে। **মূল লছভলি** ইব্ন ইবাদে'কে প্ৰায়ই "ইমাাসু'ত-ভাহ্'ক•ীক∙" বা "ইমাাসু'ল-মুসলিমীন" বলিয়া অভিহিত করিয়া থাকে। এই উদাধি হইতে সভবত ইহাই প্রতীরমান হর যে, ভিনি একটি গোপন ধর্মতাত্রিক শাসন ব্যবহা বা ভখাক্ষিত "ভাষাা'আতু'ল-মুস্লিমীন"-এর নেতৃত্ব দান করিতেছিলেন। তবে ইব্ন ইবাদি ও খালীফাঃ 'আবদু'ল-মালিকের মধ্যে নিক্ষই ব্যুস্চক সন্সর্ক থাকিয়া থাকিবে। ভাঁহার **भृज्ञात जन जाना यात्र ना** ।

ইব্ন ইবাদেরে উত্রাধিকারী আবু'শ-ও'ছ'। আবির ইব্ন বার্দ আল-আধ্দী-ও উমায়াদের প্রতি ইব্ন ইবাদের নীতি বজার রাখন। তিনি ছিলেন ইবাদি'রাদের প্রতি গওিত এবং 'উমান-এর নার্ওরাা-র বাসিন্দা; ১০০ হি.-এর কাছাকাছি সমর তাঁহার স্ত্যুহয়। এই আবির ছিলেন তাঁহার সমকারীন মুসলমানদের অভ্যও প্রভাগদ। তিনিই সভ্বত এই সম্পুদারের প্রাচীনতম হ'দিছি' সংকলক। ইবাদি'রাাঃ মতবাদকে তিনিই সুনিদিন্ট রাগ দান করেন; তজ্বা তিনি 'উমদাতু'ল-ইবাদি'রাাঃ বা আস্কু'ল-মাম্হাৰ নামে অভিছিত হইয়া থাকেন। অনুরাণভাবে এই সম্প্রদারের বাধাব্দু সংগঠনের কৃতিছও সভবত তাঁহারই প্রাণ্ড। আল-হ'জ্যাল মছন চরমগছী আরিজাদের সহিত সংপ্রামে বিশ্ত, ঠিক সেই সমর তিনি তাঁহার সহিত বছুছ সম্পর্ক ছাগনে সমর্থ হন।

হিজরী প্রথম শতকের শেষের দিকে বসরার ইবাাদি স্থাপন্থ অধিকতর চরমগছী হইরা দাঁকার; ভাষারা মুহায়ানীদের সহিত সম্পর্ক বজার রাখে। করে মালেনিক শাসনকর্তার সহিত তাহাদের বিক্রেদ ঘটে এবং স্থানিরসহ অধিকারী আযু উবার্দাঃ মুসলিম ইব্ন তাবী কারীমা আতৃ-ভাষীমী কারাক্রছ হন। কিন্ত আল-হণজ্ঞাজের মৃত্যুর (১৫ হি.) পরে তিনি ইবাাদি রাম্দের নেতৃত্ব লাভ করেন। আবু উবারদাঃ হিজেন একজন বিশ্বাভ গভিতঃ তিনি একখানা হণদীহণ সংকলন প্রথমন করেন। সমর্ভ মুসলিম দেশের ইবাাদিরগাগেগ ভাঁহার নিকট পরাক্রিয় জন্য হেলাজিত। বিভীর ভীষার-এর মুন্তার পরে ইবাাদি সামেসর জন্য হেলাজিত। বিভীর ভীষার-এর মুন্তার পরে ইবাাদি সামেসর জন্য হেলাজিত। বিভীর ভীষারাল-এর মুন্তার পরে ইবাাদি সামেসর জন্য হেলাজিত। বিভীর ভীষারাল-এর মুন্তার পরে ইবাাদি সামেসর জন্য হেলাজিত।

ভন্দুৰ প্রিকাশী হিছ ভাষার পরিস্কাণিত ঘটে; এই সমরে ভাষাদের
ক্ষম কৈপ্রকিক প্রকাশনা অনুভূত ক্টতে আরম্ভ ক্র । আবু 'উবার্গাঃ
ক্ষম্য সভাস কর্ম লয়া প্রহণের বিরোধী হিলেন। কিন্তু বিভেদের
ক্ষমকা করিয়া তিনি তাঁহার মনোভাবের পরিবর্তন করেন।
তবে পূর্বে আব্রাকি স্থাপন যেমনভাবে দহর ত্যাপ করিয়াছিল,
ভিনি ভাষা না করিয়া বিভিন্ন প্রদেশে বিহোহের পরিকল্পনা করেন,
ক্ষমতে উমার্যাদের ধ্বংসভূপের উপর ইবাাদি স্থাদের বিশ্বজনীন
ইব্যামাতের ভিন্তি প্রতিষ্ঠিত হইতে পারে! তিনি বসরায় একটি
ক্ষিক্তির হাপেন করেন। নানা দেশ হইতে আগত ছার্রিপথকে
ক্রচার্যকের দায়িত পারনের জন্য এই কেন্দ্রে প্রশিক্তণ দেওয়া হইত।
উদ্দেশ্য হিল, দলে দলে এই "হণ্যমানাতৃ'ল-'ইল্ম" ইবাাদি স্থাঃ
সম্প্রদায়ের মতবাদ প্রচার করিবে এবং নিদিন্ট সংখ্যক অনুসারী
কৃষ্টিলে ভূত্র (পণ-বিল্লাহ) ঘোষণা করা হইবে। আবু 'ইবার্গার
কর্মতৎপরতা বিরাট সাফ্রা লাভ করে এবং মাল ক্ষেক বংসর
পরেই করেকটি মুসলিম দেশে ইবাাদি স্থাঃ বিহ্রাহ দেখা শ্বঃ।

আবু 'উবায়্দার ( তখনও আল-মান্সূ'রের খিলাফোত চলিতে-ছিল) মৃত্যুর পরে বসরার ইবাদি রাঃ সমজের অবনতি আরভ হয়।

বসরার বাহিরে ইবাাদি স্থাঃ সম্প্রদায় ঃ ইরাকে (বিশেষত কুফার ) ও মেসোপটেমিয়ায় (বিশেষত মূসি লে-Mosul) ইবাাদি লাঃ সমাজের অন্ধিক দীর্ঘকাল অন্ধ্র থাকে। মন্ধা, মদীনা এবং মধ্য 'আয়বেও হিন্ধরী বিতীয় নতকে ইবাাদি লাঃ সমাজ বিদামান ছিল । দিন্ধিও অবারবে ১২৮/২৯ হিজরীতে একটি ইবাাদি লাঃ বিলোফ সংঘটিত হয়। তাহারা উমায়াদের কর্তৃত্ব হইতে কেবল হণাদ্ রামাতত এবং সান্ 'আগ ছিনাইয়া লয় নাই বরং মন্ধা এবং মদীনায়ও কিছুকালের জন্য বিলোহের বিভার ঘটে। পরিশেষে ১৩০ হিজরীতে ওয়াাদিউ ল-কু লা—য় নিকটে ইবাাদি য়াগপ পরাজিত হয়।

'উমানে ইবাদি'স্কাদের প্রাথমিক ইতিহাস আবু বিলাদের প্রাক-ইব্যাদি ক্যাঃ দরের কর্মতৎপরতার সহিত ঘনিদঠভাবে সংশ্লিক্ট ছিল বলিয়া মনে হয়। তবে বিতীয় শতকের প্রথমার্ধে আরও প্রবলভাবে প্রচারকার্য আরম্ভ হয়। হি. ১৬২ সনে একটি বিপ্রোহ সংয়টিত হয়। এই বিলোহের নেতা হিসাবে আল-জুলাপা। ইব্ন মাস্'উদ নামক দেশের ভূতপূর্ব শাসনকর্তার জনৈক বংশধর ইমানে নির্বাচিত হন। কয়েক বৎসর পরে 'আকাাসিয়াঃ অভিযানের ফল্লে এই ইমামাডের পত্ন ঘটে ; ৩ৎপর বিভীয় শতকের শেষার্থে নাৰ্ওরা বহরকে কেন্দ্র করিয়া একটি ন্তন কর্মভৎগরভা দেখা দের। কিছুকাল গরে এই ছানে বসরার "মাশাাইখ" প্রতিষ্ঠা অর্ছন করেন। ফরে এই অঞ্চ ইবাাণি স্থাদের আধ্যাত্মিক কেন্দ্রে পরিকত কর। ২৮০ হি. পর্যন্ত 'উমানের ইবাাদি'র্যাগণ ছিল রাধীন। ঐ বংসর সুক্রার 'আব্যাসীগণ দেশটি দগদ করেন। হি. ৪০০ স্কবর স্মর 'আব্যামিরা)ঃ ক্রমতার বিবোপ ঘটে। বর্তমানে **'উষানের ল'লফিটা ও হিনাবি'ী** সোরগুলির প্রধান শাখাসমূহ रेगानि"अपे यहनात्रः चनुत्राती।

দুৰ্ব আজিকার অধিকাংশ ইবাদি রাঃ এখন বাজিবারে বাস করে। গাঁপুনোও (কিশাস খীগ ও খুরাসানে) খ্যাসুরে এই সংখ্যার বিভার জাভ করে। উমানে ক্টতে ইবাদি রাগণ ভগন সিমৃতেও ভাষ্ঠাের রভাব বিভার করিত।

উভর আজিুকার ইবালে জাবণ কিছুকার বাবং এই সংগ্রনায়ের

ইভিহাসে প্রধান ভূমিকা গালন করে। দ্বিভীয় শতকের প্রধান সিকে বসরার অধিবাসী সালামা ইব্ন সা'ঈদ প্রচারক হিসাবে কায়রাওয়ানে কর্মতংগর ছিলেন। অল্পাল গরে ড্রিগোলিডানিয়ায় একটি ইবাাসি স্কাঃ রান্ত্র গঠিত হয়, কিন্ত ১৩২ হিজরীয় কাছাকাছি সময়ে ইহার পতন ঘটে: তবে অধিবাসীরা ইবাদি স্থাঃ মতবাদে আছাশীর থাকিয়া ষায়। বসরার সঞ্জি এই সকল বার্বার সম্প্রদায়ের ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক বিদ্যমান থাকে এবং আৰু 'উবায়্দাঃ কতুঁক গঠিত একদৰ প্রচারকের কর্মতৎপরভার ফরে ১৪০ হিজরীতে আবু'ন-খাত তাাব নামক এক ব্যক্তি ভিগোজিতানিয়ায় নৃতন ইমাাম নিৰ্বাচিত হন। হাওওয়ারাঃ, নাকুসাঃ প্রভৃতি বার্বার গোরওলি তাঁহার নেতৃত্বে সমপ্র **দেশটি অধিকার করিয়া ১৪১ হিজরীতে** সু'ফুিয়া বংশীর ওয়ার-**ফাছুখা-র কর্ছু ছাধীন কারবাঞ্জান স্বধ্ধ করে। আবু'ল-খাত**ণ্ডণাবের ইমামাত এক বিৱাট রাজার উপর বিভাগ হট্যা পড়ে, কিড **আওয়ারখা–র নিকটে 'আকালীর** বাহিনীর হতে পরাজয়ের ফলে **১৪৪ বিজরীতে ভাষা বিনন্ট হট্যা যায়। পরব**তীকারে ক্লমশ 'আব্যাসীদের বিরুদ্ধে বিরোধিতার নৃতন নৃতন কেন্দ্র পড়িয়া উঠে। এইরাদে কায়রাওয়ানের ভূতপূর্ব ইবাাদি য়াঃ শাসনকর্তা 'আবদু'র-রাহ্'মাান ইব্ন কলাম "স্ফ আজ্জাাজ"-এ এবং পরবতী কালে "ভাাহারত"-এ একটি ক্লুল রাজ্য ছাপন করেন এবং দেইখানে কয়েকটি ইবাদি স্নাঃ বার্বার গোর তাঁহার সহিত যোগদান করে। বিভিন্ন নেতার কর্মতৎপরতার ফলে ১৫১ হিবরীতে উবর আফ্রিকার বিলোহ সংঘটিত হয়ঃ সু'ফ্রিয়াগণও তাহাতে যোগদান করে। ইমাামু'দ্-দিফাা' আখায় ভূষিত আবৃ হ'াতিব এই আন্দো-লনের নেতৃত্ব প্রহণ করেন; কিন্তু পরিপামে ১৫৫ হিজরীতে তিনি এক আক্ষাসী বাহিনীর হতে পর্দত হন: এই পরাজয়ের পরে তাহার্ত শহরটি উডর আফ্রিকার ইবাদি য়াদের প্রধান কেন্দ্রে পরিণত হয়। উহার শাসনকর্তা 'আবদু'র-রাহ্ মানে ইব্ন রুভাষ ১৬০ (অথবা ১৬১) হিজরীতে ইমাাম নির্বাচিত হন। দিতীয় শতাব্দীর শেষের দিকে ইব্ন রুস্তামের উত্তরাধিকারী 'আবদু'ল-''আফরীকি'য়্যাঃ" ও "জাল-মাগ্ রেব"-এর সমস্ত ইবাদি স্থাঃ, জনপদ ও গোলাদিকে নিজের কর্ডুছাধীনে একয় করিতে সমর্থ হন। বসরাও সমন্ত প্রচের ইবাাদি য়া: দর্ভনিও অনুরূপভাবে রুভামির্যাদের কর্তুত্ব ছীকার করে। রাজনৈতিক বিভেদ ও আগ আবিয়াদের সাফল্যের ফলে তৃতীয় শতকের প্রথমার্ধে ভাহার্ড-এর ইমাামডের অবনতি ঘটে। চতুর্থ শতকের এখমার্থে ফ্লাভি সীগৰ বৰন অ**ভাষানের প্রয়াসঙ**লিকে নিশ্চিভঙাবে দমন করিতে সক্ষম হইল, তখন ইবাদি ফ্রাগণ কিত্মান (আখ-গোপন)-এর অবস্থার প্রভাবিতন করে। আল-মাগ্রিব ও আফরী-কি:সাঃ-র বিভিন্ন অংশে তখন কুট কুচ ইবাদি:মাঃ ওয়াহ হাবিয়াঃ প্রতিষ্ঠান মঠিত হয়, তক্সধ্যে "জাবার নাফুসা" দল ছিল সর্বাংশকা সুপরিচিত। তৃতীয় শতকের শেষার্থ হইতে এই দলের নিজৰ নেতা ছিল। পরবতীকালে এখানে জনৈক "শার্থ'-এর নেতৃত্বে "আব্যাাবাঃ'' নামীয় পরিষদ সদস্যদের দারা পঠিত ধর্মতাত্রিক রাষ্ট্র পড়িয়া উঠে। খানু হিলাবে-এর অভিযানের (৪৪৬) পর আক্রিকার ইবাাদিস্ক্যা-<del>গণ ক্লমে জ্লমে ভাইদের বর্তমান</del> অবনত অবস্থায় পতিত হয়। সণ্ডম শতকে ইব্ন গ'নিয়াঃ সাহারা-র অধিকাংশ ইবাাদি'রাঃ উপনিৰেশ বিধনত করেন। যে অঞ্চলভাৱিতে এই দরের অভিত্ব বভায় থাকে ভক্তৰে সৰ্বহেশকা গুৱাহপূৰ্ণ হইতেহে জাবাল নাফুলা, জাৰ্বা-

ঘীপ, বিলাদের-জারীদ এবং তিনটি মস্ক্রদ্যান--রিস্', ওয়ারজ্লান ও মাবাব (Mzab)। আফ্রিকা ও প্রাচ্যের ইবাদি'রাঃ পভিতদের মধ্যে কিন্তু বরাবরই সম্পর্ক বিদ্যমান রহিয়াছে।

ইৰাাদি রাঃ মতবাদ পূৰ্ব সুদানেও প্ৰবেশ লাভ করে। বণিকদের থারা প্রথমে ইহা আওদাগ ।শ্ত-এ প্রবৃতিত হয়। কয়েক শতাবদী পর্যন্ত সেইখানে ইহা আক্ষরকায় সমর্থ হয়। মধ্য সুদানের উত্তর সমাজেও ইবাাদি রাঃ উপনিবেশ ছিল। সাহিত্যিক সূত্র হইতে পঞ্চম শতাব্দীতে স্পেন ও সিসিনীতে ইবাাদি রা৷ উপনিবেশের অন্তিছের কথা অংনিতে পারা যায়।

ধর্মবিশ্বাসঃ সুক্রিয়াঃ দল সহ ইবাদিশ্বাসণ খারিজীদের
মধ্যপত্তী শাখার অভভুকি। তাহারা অ-খারিজীগণকে কাফির
বা মুশ্রিক বলিয়া মনে করে না, তজ্জন্য তাহারা ইস্তিশ্রাদে
(রাজনৈতিক হত্যা) বর্জন করে। অ-ইবাদিশ্রাদের সহিত তাহারা
বিবাহের অনুমতি দের । রাজনৈতিক বাগেরে মুহ্যার্কিমাঃ (প্রথমমুলের খারিজী)-দের মত তাহারা ইমাামাতের অভিত্বকে শর্তহীনভাবে
প্রয়োজনীয় বলিয়া বিবেচনা করে না। ইমাামবিহীন রাজকৈ বলা
হয় "কিত্মান" এবং ইহা "ছুহুর" অর্থাৎ ইমাামাত ঘোষণার
বিপরীত অবস্থা। বিধিবদ্ধভাবে নির্বাচিত ইমাামকে ইমাামুশ্র-বিহা
বলে, আহ্লুল-কিত্মান কর্তৃক নির্বাচিত ইমাামকে বলা হয়
ইমাামুশ্র-দিকাা"।

পণ্যান্য লোকের পরিষদ বা শার্থদের বারা সোগনে ইয়ান নিৰ্বাচিত হইতেন ও তৎপত্তে প্ৰকাশ্যে ঘোষিত হইতেন। জনেক সময় ইমাামরূপে নির্বাচনের অধিকার একটি গোরে কিংবা একটি পরিবাার সীমাবদ্র থাকিত। ইম্যামধ্যে কুরুলান, হযরত (সা)-এর সুনাঃ ও আদি ইমামেদের দৃষ্টাত অনুযায়ী শাসনকার্য নির্বাহ করিতে হয়। কেই তাঁহার ক্ষমতাকে শর্ত সাপেক্ষ করিতে চাহিরে তাহাকে ধর্মপ্রাহী বিভিন্না পণ্য করা হয়। এইভাবেই "নভাার" বিভেদের সৃষ্টি হয়। ধর্মতে ছির না থাকিলে ইমাামকে পদচ্যত করা বাইতে পারে। ৰয়েকটি ঐতিহাসিক তথ্য দল্টে মনে হয়, বিভিন্ন দেশে কয়েকজন ইমামের বসগৎ অন্তিত্ব সন্তবপর বলিয়া বিবেচিত হইত ৷ এতদসত্বেও ইবাদি স্থাদের মধ্যে একটি সার্বজনীন ইমাামাত সঠনের প্রবৰ্ণতা রহিয়াছে। ঐতিহাসিক বিবরণ হুইতে সিদ্ধান্ত করা হয় যে, এক প্রকারের যৌথ দাসন ব্যবস্থাও সত্তব। ইহা অবশ্য খারিকী মতবাদের বিরোধী। সাধারণভাবে ইবাাদি স্নাদের বিষাস ও ধর্ম-ভারিক-রাজনৈতিক মত্বাদ কতকঙার প্রধান বিষয়ে সূদী মতবাদের কাছাকাছি। মাালিকীদের সঙ্গে ভাহাদের করেকট বিষয়ে পার্থক্য রহিরাছে ঃ তল্পধ্যে একটি হয়রত (স.)-এর সমরে কু'রজান সৃষ্ট হওয়া সম্পর্কে তাহাদের মতবাদ (ত. Smogorzowski, Un poeme abadite sur certaines divergences entre les Malikites et les Abadites, in RO, ii, 260-268) ইবালি রাঃ ও ম'ভাবিলাদের ধর্মনীতির ঘনিট সম্পর্কের প্রতিও মনোমোগ আকর্ষণ করা হইয়াছে (Goldziher, Vorlesungen, p. 207 and 259 ): আল-বাকরী ইবাদি স্থাঃ সম্প্রদায়কে জাল-ভয়াসিংরিকাঃ ইবাদিংকাঃ বলিতা অভিতিত করিকাছেন।

কিত্যানের বুলে ইবালি রাদের মধ্যে মডজেল ছিল লখনত কেবল ধর্মভাত্তিক। রাজনৈতিক সংকটের ফলে পরে জন্যান্য মডজেলও দেখা দেল। দুইটি রাজনৈতিক কারণ বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ বনে হয়, একটি যৌধ বা মুজ-শাসনব্যবহার প্রস্তা, জগরটি দর্ভ জ্যোপের লয় (উপরে দেখুন)।

ইবাদি'ররঃ সন্দারভবির মধ্যে ওরাহবিকাঃ ছিল রহতম ও স্বাসেকা শুরুত্বপূর্ব। ইহাই একবার স্বারিকী দল যাকা আক পর্যত বাঁচিয়া রহিয়াহে। নামকরণ কখনও কখনও ক্লোমিয়া ইয়ায 'আবদু'ল ওয়াহ্হাাৰ-এর নামানুসারে হইতে বলিয়া ক্লে করা হয়, কিড ইহা খারিকী ইমাম 'আবদুলাহ ইব্ন ওয়াহ্য আৰু নাসিবী-র সহিত সংগ্রিকট হওরার সভাবনাই অধিক। ওরাহবিরার ভিত্র এখন নত্না-বিয়াঃ, নাফাছি:য়াঃ ও খালাফিয়াঃ নামক কর সকলেই পরিভাত বর্তমান খারিজী সম্প্রদার। ইহারা সংখ্যার জন্ম করেকজন করে। দিতীর শতংকর প্রার্থে নুকাধিয়াঃ দলের সূচনা, তখন **ভাল্যা ভালা**র্ভের ৰিভীয় ইমাম 'আবদু'ল-ওয়াহহাাব-কে বীকার করিতে <del>অসম্বত</del> হয়। উত্তর আফ্রিকা, 'উমাান এবং দক্ষিণ 'আরবে ভাহাদের অনুসারী দেখিতে পাওয়া যায়। ততীয় শতকের প্রার**তে বিজ্ঞানুদ্ধ-জারীদ**-এ নাফাছি স্ব্যাঃ সমাজের উৎপত্তি। তাহাদের প্রতিত্ঠাতা নাজাছ-'মুসুওয়াদা ( আগংলাবী )-দের বিরুছে বুছের ব্যাপারে **অবক্ষোর** জন্য ক্রন্তামী ইমাামকে তর্থ সনা করেন। জীবনের দেয়ের দিকে ভিনি ভালার নাকুসা-য় প্রস্থান করেন। খালাফিয়্যাগণ খালাফ ইবন'ল-সামাছ'-এর ডজ ৷ ২য় শতকের শেষে তিনি নির্দ্ধেকে প্রিগোরিতানিপ্রাপ্ত ইছ্যায় বলিয়া ঘোষণা করেন। গ'রিয়ান ও জাবাল নাফ্সা-র অন্যাসি তাহাদিগকে দেখিতে পাওয়া যায় । এডডিম ইতিহাসে আরও অভত বারটি পৃথক পরক্ষর বিরোধী দলের অভিছের সন্ধান মিজে। ইবাদি র্যাঃ প্রস্থারদের লেখারও কিছুটা শাহরাস্তানী-র রচনার তাহাদের বিবরণ আছে।

প্রস্থারী ইবাদি রাঃ ঐতিহাসিক স্তুসমূহ ঃ (১) আন্-শাण्याचि, किलाव्'স-সিরার, কায়রো ১৩০১: (২) আস-সালিমী, কিতাবি'ল-লুমা' আল-মূদ'ী'আঃ, কান্তরো ১৩২৬ ; (৩) আল-বারুরাদী, কিতাবি'ল-জাওয়াহির, কারব্রো ১৩০৬ ; (৪) ঐ, সিরারু'ল-উমানিব্রাঃ, MS. in Lwow; (৫) আৰু যাকারিয়া, Chronique, ed. E. Masqueray, Algiers-Paris ১৮৭৮; (৬) আল-বাাক্সনী, রিসালাঃ সুলামু'ল-'আাস্মাঃ, কালরো ১৩২৪; (৭) Chronique d' ইব্ন সাস ীর Sur les Imams Rustamides de Tahert, par A. do Motylinski (Actos xiv, th. Congres dos Or. iii. B 3-132), (৮) মৃহণাশমাদ ইবন রসুক আত'কিরাশ আল-মীবাবী. রিসারোঃ শাফিয়াঃ কী বা'দি'ত-তাওখারীব, আক্রছিয়ার্স ১২৯৯ ; (৯) আদ-দারখ<sup>া</sup>নী, কিতাবে ত'াবাাকশাতিক-মানাইৰ MS. in Lwow , (১০) আস-সালিমী, তৃত্'**কাত'ল-ল'লান** ৰি সীরাচি আহল 'উমাান, ২ খণ্ডে, কায়রো ১৬৪৭ . (১১) A. de Motylinski, Bibliogr. du Mzab. Les livres de la Secte abadhite, in Bull. de Correspondence Africaine, iii, Algiers 1885; (53) Smogorzewski, Zredia ibadyckie do historii Islamu, Lwow 1926, (80) Badger, History of the Imams and Soyyids of Oman by Salil ibn Razik, London 1871; (58) Brunnow, Die charidschiten unter den ersten Omayyaden, Leyden 1884; (36) Wellhausen. Die rel. pol. Oppositionsparteien, Berlin 1901, (১৬) এডঘাতীত অন্যান্য প্রামাণ্য ইতিহাস মধা ভাবারী, বিশেষত ইব্ন খাল্দুন। ইবাাদি'-রাদের ধর্মত সহত্তে আল-শাস্মাধী, কিতাাবু'ল-ঈদ'াহে ১৩০১ : (১৭) জাল-জায়ত নানী ক'ানাাতিক'ল-বায়ুৱাত, কাররো ১৬০৭, (১৮)

Co) অব্যাহ আনীৰ আন ই স্থেনী, কিজাৰু ননীল, কাষরো ১৩০৩;
(E. অত্ কিজাৰ, কিজাৰু ননীল, কাষরো ১৩০৫
(E. অত্ কিজাৰ, কিজাৰু ননীল-এর ভাষা); (২০) Zeys, Legislation Mozabite, Algiers 1886; (২১) Sachau, Muhamm. Erbrecht nach der Lehre der ibaditischen Araber, in SBPr Ak 1894; (২২) Motylinski, Les livres Sacres de la Secte abadhite, Algiers 1889; (২৩) do. L'Aqida des Abadhites in Rec, xiv th Congr. des Or.; (২৪) M. Mercier, Etude sur le waqf abadhite, Algiers 1927। আরও ধর্ম সম্পূদায় সম্পর্কে সাধারণ মুসলিম প্রম্বভারণৰ ক্ষিত্ত প্রস্থান্থ, যথা আশ্-শাহ্রাভ্যানী এবং আল-বাগদ্যাদী (তু' Hitti, Baghdadi's Characteristics of Muslim Sects, Cairo 1924)।

'ইমরান ( مران ) ইসজনী সাহিত্যে 'ইমরান নামে দুই ব্যক্তির উল্লেখ পাওয়া বার ঃ (১) হবরত মুসা ( 'আ ) ও হবরত হাারন ('আ)-এর পিতা, ইসরাইল বংশীর, তাঁহার বংশ-তালিকা निष्नत्रभ : 'हेम्झान ( वाहेरवरत Amram, Exodus, 6: 18, 20) ইৰ্ন রিস্ভার ( المجهر Izhar ; বাইবেলের বর্ণনায় Izhar-খ্রানের ভাতা, দিতা নহেন, Exodus, 6 : 18 ) ইব্ন কণাহিছ (Kohath, বাইবেনের বর্ণনার ইনিই 'ইমরানের পিতা) ইবন আৰি'ী ইব্ন য়া'কু'ব ('আ) ইবন ইসহ'।ক' ('আ) ইবন ইব্রাহীম ('আ) (খাষিন, ১: ২২৯, কাশ্শাফ, ১:৪২৪)। তিনি মিসরের কির'আওন (সভবত দিতীয় রেমেসিস, রাজছকাল খু. পু.১৩৫২) ১২৮৫-এর অধীনে একটি দায়িত্বপূর্ণ পদে অধিনিঠত ছিলেন। ভীহার ৭০ বংসর বরসে ভাহার স্ত্রী মুকাাবেদ (Yukhabid-বাই-বেবে Jokhebod)-এর পর্কে মুসা। ('আ)-এর জন্ম হয়। হ্যারুন ('আ) মুসা ('আ)-এর জ্যেষ্ঠ সহোদর। 'ইমরাান ১৩৭ বংসর জীবিত ছিলেন (ইবন'ল-আছ'ীর, ১খ, ১১৯ : আছ'-ছ'া'লাবী, পু. ১১; আৰ-কিসাই, গৃ. ২০১; ডাবারী, ১খ. ৪৪৩, Exodus, 6: 14— 20)। কাহারও কাহারও মতে ৩:৩৩ আয়াতে آل عمران ('ইমরানের বংশধর ) বলিতে এই 'ইম্রানকেই বুঝান হইয়াছে (कान्नाक, ১খ, ৪২৪)। (২) 'ইযুর্গান (ইব্ন মাছণান, ভিছমতে আশীৰ ) মার্রাম ('আ)-এর পিতা ( ৬৬ : ১২--- أرمريم بنت عمر أن---১ ভিনি হ্বরত দাাউদ ('আ)-এর বংশধর। তিনি জেরুযালেমের **ভবিষ্টী ছিলেন** ৷ তাঁহার ভী হণন্নাঃ বিন্ত ফাাকুষণা-র পরিণ্ড ৰশ্বৰ সন্থানের জন্ম সম্পর্কে প্রায় নিরাশ হইয়া যাওয়ার পর ভাচা-দের কন্য মাররামের জন্ম হয় ( খু. পু. ১৬)। এই মার্যামই হৰক 'ইসা ('আ )-এর মাভা (৩:৩৫--৩৭, ৪২--৪৯)। **কান্যরঙ কান্যরও স:ত ৩: ৩৩ আ**য়াতে এই 'ইমরানেরই কথা করা হইরাছে (ইব্ন কাছণীর, তাফসীর, ১: ৩৫৮), কারণ পরবভী আরাভ্যক্ত যার্রাম ('আ) ও 'ঈসাা ('আ)-এর বিবরণ প্ৰদত হুইয়াছে 🖰

উলিখিত দুই ইন্টানের মধ্যে ১৮০০ বৎসরের ব্যবধান ছিল বিল্লা উল্লেখ করা হইলাছে (নাসাফী, মাদ্যারিক, খ্যাথিনের হ্যাথিশে মুদ্রিত, ১খ. ২২৯), কিন্ত ঐতিহাসিক তথ্য প্লেট অনুমিত হয় যে, তাঁহাদের মধ্যে প্লায় ১৪০০ বংসরের ব্যবধান ছিল (Historian's History of the World, vol. ii, p. 5 %.। ঐতিহাসিক অভিধান, বাংলা একাডেমী, চাকা ১৯৬৭, পৃ. ২., ২৪)।

প্রস্থাপ্তীঃ ৩ : ৩৬, ৬৫ আয়াতের ভাষসীর বিভিন্ন তাফসীর প্রস্তে: যথা (১) খারিন, দারে'ল-মা'রিফাং, বৈক্তত, ১ম. খণ্ড ; (২) নাসাফী, মাদাারিক ; (৩) কানশাফ, দাক্ল'ল-মা'রিফাঃ, বৈরুত, ১: ৪২৪ : (৪) ইব্ন কাছ'ীর, ভাফ্সীর, বৈক্ত ১৯৮০, ১: ৩৫৮-৫৯; (৫) ঐ, আল-বিদায়া: ওয়া'ন-নিহাায়াঃ, বৈকুত ১৯৭৯, ২:৫৬; (৬) হুণ'লাবী, কি'স'সু'ল-আন্বিয়া', কার্ডো হি. ১৩১২, গু. ১১-১২ ও ২২০; (৭) আল-কিসাজ, কি'সণস''ল-জানবিয়াা', পু. ১৯৩-৯৫, (৮) ত'াবারী, ১খ, ৪৪৩-৫; (১) ইवन्'स-खाइ ीत्र, १. ১১১-২০; (১০) सूर ज्यान হি কৃত্ব র-রাহ মান সিওহারের ী, কিসাস্ বি-কুরআনি, দিলী ১৯৮০, ১৭, ৩৭০ , (১১) মুহ্ াদ্মান মডিউর রহমান, ঐতিহাসিক अख्यान, संरक्षा अस्पष्टभी, हाका ১৯৬৭, वृ. २, २८ ; (১২) Good News Bibli, United Bible Socities. 1977 3rd. Print; (50) Weil, Bibilio Lengenden, p. 131; (58) Eisenberg, Moses in der arab., Legende, Cracow 1910 p. 16. (50) J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, p. 12.

এ. টি. এম. মুছ্লেহ্উদীন

ইমাম (الحام) ইমাম, বহৰচন : الحام) — জাইলমাঃ ) শব্দটি কুরুরআনে এক বচনে হয়বার ও বহৰচনে গাঁচবার ব্যবহৃত হইরাছে। ইহার অর্থ চিহ্ন, নিদর্শন, কিতাবি (৩৬:১২), আদর্শ (১৯:১৭), পথ (১৫:৭৯), নেতা (২:১২৪) ইত্যাদি। বাজ্ব জীবনে গারিভাষিক অর্থে তিনটি ক্ষেত্রে ইমামে শব্দের প্রয়োগ দেখা খায়। যথা:

১! জামাণ্ডাতে অনুষ্ঠিত সালাতের নেতাকে ইমাম বলা হয়।
সালাতের এহি কামে সম্বান্ধ পর্যাণ্ড জান ও অন্যান্য প্রয়োজনীয়
ষোগ্যতাসম্পন্ন যে-কোন যুসলিম ইনাম হইতে পারেন। কোন
যোগ্য বাজিকে ইমামরূপে নিযুক্ত করা হয়। কোন বাবছা ন
হইয়া থাকিলে সমবেত মুসালীদের মধ্যে যিনি যোগ্যতম তাঁহাবে
ইমামাত করিতে দেওয়াই বিধেয়। সালাতের ইমামাত একটি বুরি
বা গেলা নহে, ইহা একটি ধনীয় কতবা হিসাবেই বিবেচিছ
হয়। পারেগানা সালাতের ইমামকে পেশ ইমাম এবং জুম্থার
সালাতের ইমামকে থাতা বিও ললা হয়। পারস্বাসীরা তাঁহাকে
পীশ-সালাতে কলেন। আলি ইসলামী রাষ্ট্র-বাবছার প্রত্যেক এলাকার
উল্লেখযোগ্য শহলের জামি মাস্জিদে ইমামাতের কর্তব্য গালন
করিতেন ধলীকার প্রতিনিধি (১০) ও তাঁহাদের প্রতিনিধিপণ
(১০০) এবং কেলে ধলীকার বুয়ং।

২। সুন্ধীপণ সমাজের নেতা অর্থে খলীফালের প্রতি এবং সম্মান প্রদর্শনার্থে ইসলামের বিখ্যাত 'আালিমদের প্রতি ইয়াাম শব্দটি প্রয়োগ করিয়া থাকেন। যথা সুনী মায়-হাবঙলির প্রতিষ্ঠাতা ইমাাম আবু হানীফাঃ, ইয়াাম শাফি'র, ইয়াাম আল্ল-গায়ালী প্রমুখ।

৩। শী'আগণ ইমামি শব্দটিকে এত অধিক ও বিভিন্ন অর্থে ব্যবহার করিয়া থাকেন থে, এই প্রবন্ধে উহাদের সবস্তানর আলোচনা করা প্রার অসক্তব। "ইমাাম"-এর বরাপ সমলে ভাঁহাদের ধারাগার ক্রমবিকাশ দীর্ঘকালবাাণী এবং জাটন। এখানে কেবল প্রধান পর্যার- ভালি নির্দেশ করা হইতেছে। ইমামের ধারণার মর্যক্তমা এই হে, কেবল 'আলী (রা) ইব্ন আবী ত'াালিবের কোন বংশধরই হইবেন ইসলাম জগতের সর্বোচ্চ শাসনকর্তা। সকল শী'আ দলই এই বিষয়ে

এক্ষত। এই সর্বসম্মত কথাটি বাপে সব কিছুই দীর্ঘ ও তীর কাদানুবাদের বিষয়।

প্রথম পর্যায়ে "ইমাম" মতবাদের মুলনীতি এই ছিল এবং যার্দী মশ্রদায়ের মধ্যে এখনও ইহা প্রচলিত আছে। ইমাামাতের প্রাথমৈক নিযুঁত বংশতালিকার অধিকারী হইতে হইবে, যশ্বারা ইহা প্রমাণিত হইবে যে, তিনি 'জালী (রা)-এর পুর হাসান বা হাসার্ন (রা)-এর সরাসরি বংশধর। তাঁহার পক্ষে সাবালক হওয়া, দেহ-মনে সুত্থ থাকা, ধর্মণান্তে প্রপাচ ভানের অধিকারী ইওয়া এবং শাসক হওয়ার সাধারণ বোগাতা থাকা অপারহার। তিনি অনুসারীদের বারা নির্বাচিত হইতে অথবা অভ্তরলে ইমাামাত অধিকার করিতে পারেন। শীক্ষাদের বধ্যে একমার যার্দী সম্প্রদায়ের বিশ্বাস হইলঃ একই সময়ে করেকজন বৈধ ইয়াম বিদামান থাকিতে পারেন অথবা আদৌ কোন ইয়ামে থাকিবেন না—এয়ন সময়ও আসিতে পারে; খুব সভব অন্য নী'জা সম্প্রদায়ভিত এই মতের বিরোধী।

পরবর্তী পর্বায়ে ইছ্'নাা 'আশারীয়াঃ (اثنا عشرية) এবং ইস্মা'ঈলী ধারণার প্রতিফলনে ইমাাম শব্দটি প্রধানত খলীফা ক্ষাপর প্রতিশব্দরূপে ব্যবহাত হইতে থাকে ৷ শব্দটি কেবল প্রাথমিক ৰনীফাপের প্রতিই ্নহে। বরং নিচাহীন উমায়া।: এবং 'আব্যাসী ৰলীকাদের প্রতিও প্রযুক্ত হইতে থাকে; তবে তাঁহাদিগকে "মিখ্যা ইমাাম" আখ্যার অভিহিত করা হইত। এই পর্যারে একত ইমামের ৰুত্ত আল্লাহ কুত্ৰ প্ৰতিখিঠত বলিয়া বিবেচিত হইতে থাকে। ইমাামাতরণ প্রতিঠ।নের উদ্দেশ্য ছিল রাস্তের তাব্ৰীস বা প্রচারকে অব্যাহত রাখা এবং মানবজাতিকে সুপথে চারিত করা। সুতরাং একই সময়ে একজন মাল্ল বৈধ ইমা।ম থাকিতে পারেন । তিনি হইবেন হয়রত (স')-এর কন্য ফ।ডি'মাঃ (রা)-এর মাধ্যমে 'আলী (রা)-এর সরাসরি বংশধর। - তিনি 'আলীর ও প্রাথমিক যুগের ইমা।মদের বৈধ উত্তরাধি-কারী হইবেন, তিনি তাঁহার ইমাামাত কেবলমার উভরাধিকারসূরে ভাঁহার পিতার স্পল্ট (নাস্'স' نُص ) মনোনশ্বনক্রমে পাইতে পারেন। তিনি সমগ্র মুসলিম জগতের তথু পাথিব শাস্ক হওয়ার একচেটিয়া অধিকার লাভ করেন না; বরং ইসলামের একমান সর্বপ্রধান ধর্মীয় নেতাও তিনিই। ইসলামের গূচ়তত্ত্ব একমাত্র তাঁহারই জানা থাকে বলিয়া তিনি শেষোক্ত মর্যাদার অধিকারী। হযরত (স') তাঁহার ঘনিষ্ঠতম সহচর, আছীয়, বছু 'বালী (রা) ইৰ্ন আবী ত'াালিবের সহিত বরাবেরই অপেন প্রতিরে ন্যায় ব্যবহার করিতেন। হ্যরত (স') তাঁহার অনুসারী-দিপের মধ। হইতে এই গৃচ্তত্ত অনুধাবনে অক্ষম দেখিয়া কেবল 'ৰালী (রা)-এর নিকট পূচ্তবু একাশ করেন । একুত ইমামি তাঁহার পূর্ব-পুরুষদের নিকট হইতে উভরাধিকারসূত্রে এই ভণ্ড ভান লাভ করেন। কাজেই তিনি ইসলামের আইন-সন্ধতির ভিত্তি কু'রআনি ও হ'াদীছে'র চূড়াৰ ও অবশ্য পাননীয় আহ'কা৷ম-এর ব্যাখ্যাদানের একচেটিয়া অধিকারী। এ বিষয়ে তিনি আল্লাহ্র অলৌকিক সাহায্যের (ভাগৌদ) উপর নির্ভর করেন; কাজেই তিনি নিল্পাপ (মাসুম)। তবে, ইমানে যে উচ্চতর লক্ষা বারা অনুরাণিত হইয়া কাজ করেন তৎসভকে শাশারণ খানুষ অভ বলিয়া সময় সময় ভাহাদের চোখে ইমামের কাজ লাভ বলিয়া মনে হইতে পারে।

ইমামাত সম্বন্ধ এই মতবাদ প্রার্ডিক "সোঁড়া" শীক্ষাদের বারণারূপে বিবেচিত হইতে গারে। গোড়ার দিকে এই মতের ক্রম-বিকাশ বহুর প্রচরিত মতের বিরোধী শীক্ষা বারণার স্কর ডেল করিয়া অপ্লয়র হয়। আদি ইসলামের সহিত প্রাক্-ইসলামী, প্রধানত মাানী

এবং যাবদাক'ী ইত্যাদি বিবিধ বরুবী সম্প্রদারের মতের সহিত নানারূপ সংযোগের *কা*লে বিক্ল**ন্ন লভঙারির উভব হইরাছিল।** এই পরস্পর-বিরোধী সন্দুলায়ওলি ছিল সাধারণত চরমপছী (३५८)। বছ চরমগহী সম্প্রদার তাহাদের উৎপত্তির পর আত্ত সমরের মধ্যেই লুম্ত হটয়া যায়, কিন্ত জনসাধারণের ধর্মবি**হাসের উদর ভার্মদের স্ক্**বাদের প্রভাব অপ্রত্যাশিতভাবে হা**রী থাকে। সেইরুদ এক্টি ম্ভবাদ 'জানী** বংশধরের প্রতি নিচ্গাগড় আরোপ**া নানা ঐতিহ্যসিক ঘটনা,** 'আলী বংলের কডগুলি শাখার ক্রমবিলোপ, বিভিন্ন ইবামের "মাহদী"র আসমন প্রভাগা অনুসারীদের মধ্যে মতবিরোধ, ইত্যাদি কারণে কতঙলি মতবাদের উৎগত্তি হয়**; যখাঃ মাতৃর** ستر) বা ইমামের আত্মগোগন,গণায়বাঃ (ستر) বা ইমামের অস্ন্য হইয়া যাওয়া, ওরাক্ফ্ (وَقَفِ) পরপর ইমামের আবির্ভাবে ছেদ পড়া ইত্যাদি, অদৃশ্য বা আঅগোপনকারী ইয়াম, প্রভীক্ষিত "মাহদী" বা "মাসীহ<sup>্</sup>" বা "কণাইম" (কগতের শেষ পর্বায়ে "কিশ্রাবিত এর পূর্বাকে যিনি উলিত হইবেন) ইত্যাদি আখ্যা রাভ করিতেন। বহক।রব্যাপী গবেষণার সাহাষ্যে বিভিন্ন সম্প্রদায় এই ধারণা-ওলিকে কুরআন ও হণদীছের উপযোগী উদ্ভির তা'বণীল (ناويل) বা ব্যাখ্যার উপর প্রতিষ্ঠিত করিতে চেল্টা করিয়াছে।

হি. ৪র্থ/১০ম খৃ.-এর দিকে গ্রীক দর্শনের সংস্পর্দে আসিরা ইমাামাতের ব্যাখ্যার একটি নব পর্যারের সূচনা হয়। মানুষ থদি হলিইর "মুকুট" হয় তাহা হইলে রাসূল, বিনি আল-ইন্সাানু'ল-কাামিল (পরিপূর্ণ মানব), তিনি হইবেন বিশ্ব-প্রকৃতির "সার বা নির্যাস"। তাহার মাধ্যমে আলাাহ্র সংস্ঠন ও নিরত্তশাজি মানু-যের তথা জগতের মধ্যে প্রবহমান হইবে। এই শজিকে প্রাচীন দর্শনে বলা হইত "আক্ লু'ল-কুল্'। ইহার পরিপূরক এবং ইহা হইতেই উভ্ত স্তাকে "নাকসু'ল-কুল" বলিত। ইহারই অভিবাজি হইল রাসুল এবং ইমাাম, বিশ্ব-প্রকৃতির প্রতীক, প্রত্যাদেশের কেন্দ্র-বিশ্ব এবং বাহক। ধর্মতাত্ত্বিক ('আক'্যাইদ বা কালামশালের) পরিভাষা ও প্রকাশভারীর পোশাকে এই ধারণাভলির নিমুঁত ক্লসদান করিবার জন্য বিশ্বর প্রেথবাণ ও আলোচনার আল্রের নেওরা হয়।

সৰ্বলেষ পৰ্যায়ে ইমাামাত সংস্লাম্ভ মতবাদ পারস্যো শীক্ষা, সাফাব<sup>া</sup> বংশের উত্থানের পর আর একবার বিবর্তি**ভ হয়।** অনৌকিকডার প্রতি জনগণের আকর্ষণ এই বিব**র্তনের ধারায়** প্রতিফলিত হ**ইরাছে** ৷ সূ'ফীদের মরমী কবিতার **ইবার্যের মর্বলা** इक् পায়। ইমাামগণ রাজ-ক বতা পরিচারকদের পূর্বপুরুষরাপে লগা হয় এবং কবিগণ পরোক্ষ**রতে রাজার র**চি গাহিয়া রাজানুগতা একাশ এবং রাজানু**রহ আকের জ্যাস পরে।** নিচাবান ধর্মতান্ত্রিকণের মতাষত উপেকা করিয়া ইব্যাক্ষক সূকী মরমী কবিতার রূপক ও প্রতীক ব্যবহরের অনেক উর্ফো ভূলিরা ধরা হয়। ইমামোত **ওল্বের এই বরুনের পুনর্গঠনে সর্বরথ**ম স্থাতি মী ধর্ম**তব্**বিদেরাই পূর্ণ স<del>কলতা অর্জন করেন। তাঁহা</del>দের ব্যাখ্যাখনি ওধু উচ্চ শিক্ষিত লোকেরাই বুঝিতে পারিতেন বলিরা উহা গুড় (বাভি'নী) মত ধরিয়া বিবেটিত হইত। বন্ত উহা কেবল বৃদ্ধিমান লোকসের **উদ্দে**শ্যেই রচিত হইরাছিল। জনানা শী'<del>তা–সণ্ডদারের প্রধান চিভাবিদ সক</del>রেই ঐ মতের দিকে কিছুটা সম্বর সভিতে অপ্রসর হাইতে থাকেন। নিজেদের মতবাদ বি**রেমণের** জন্য প্রত্যেক সন্সুদারই ক্রমে ক্রমে তাহাদের নিজয় পরিভাষা হৃষ্টি করে। কিন্তু ভাহাদের ধারণাগুলি ছিল <del>আত্র্যক্রকভাবে</del> सन्तर ।

ইআইথঃ ( অত্যর্গ গারস্থাসীর উকারণে ইমাামাত) মতবাদের
নূতন আব্যরত সর্থাপেকা ওলগুপূর্ণ জাগতিক শক্তি হইল খোদারী
অক্তিমানার আলো এবং তাহাই হইতেছে হৃতিইর প্রকৃত উৎস।
ইহার বাহক ইমাামেরা নিরবজ্জির ধারার একজনের পরে আর
একজন আবিত্তি হন। তাহাদের একজন না একজন নিরত
ক্ষেরীতে বিদামান থাকেন। ইমাাম মুহূর্তের জনাও পৃথিবী হইতে
অভহিত হইলে ইহা তৎক্ষণাৎ ধ্বংসপ্রাণত হইবে। বিধে ইমাামের ছান সূক্ষী সমাজে পীর বা মুরশিদের অনুরুগ। কেবল
তাহার পরিচালনাধীনেই মানব সত্য সম্বন্ধীয় ভান ও মুক্তি লাভ
করিতে পারে। ইমাামাতের আলোকধারা জগতে অবিরাক্তাবে
প্রবাহিত হইতেছে; কিন্তু মানবজাতির অভ ও অবাধ্য সংখ্যামনিত্বত
অংশের নিকট শাখত ধর্ম প্রচারের জন্য আলাহ কালে কালে
"ধর্মপ্রচার অভিযান"-এর ব্যবহা করেন। সূত্রাং গামণাভারী
বা নবওয়াত ইমাামাতের নিছক সহকারীর খান অধিকার করেন।

এই অর্থ হয়ত আমী (রা) বাহাত হয়রত বুংগালাদ (সা)-এর শিষ্যমার হইজেও প্রকৃতসক্ষে তিনিই ছিলেন প্রথম পীর। বৃষ্টান ধর্মশারে Christ ও God-এর যে সম্মান, ইমাম ও আল্লাহ্র মধ্যে সম্মান ও প্রায় তাহাই এবং ইহা বহ নিস্চূত তত্ত্বাদের উৎস। এই পর্যায়কে "শী'আ নব জানবাদা" বলিয়া অভিহিত করা যাইতে পারে। এই মতবাদটি কখনও ধর্মতত্ত্বিদদের স্বীকৃতি লাভ করিতে পারে নাই, কিন্তু তথাপি ইহা বিপুল শী'আ জনসাধারণের মতবাদে পরিণত হয়। ইহা ওধু যে পারস্যের 'শী'আদের উপরই প্রভাব বিস্তার করিয়াছে তাহা নহে। বরুং পারস্য ও ভারতীয় ইস্মাাস্ট্রীদিপকেও যথেক্ট প্রভাবাদিবত করিয়াছে।

বিভিন্ন শীক্ষা সম্পদায়ের মধ্যে প্রচলিত ইমাাম সভবাদের বহ সংখ্যক রূপের মধ্যে কার্যক্ষেত্রে দুইটি রূপ সন্দর্কে প্রায়ই ভুল ব্ঝাববি হইত : প্রথম রূপ হইল, ইমানের আখার দেহারর প্রহণ, তাঁহার প্নৰ্জন্ত ও তথাকথিত অবতার্থাদে বিদাস ৷ অত্যন্ত অনমত ও আদিম সম্পদায়গুলির চিন্তাধারায় ইত্যাকার ধারণাগুলির কদাচিৎ সন্ধান গাওয়া যায় এবং ইহার সহিত বিপুল সংখ্যাগরিষ্ঠ শী'আদের কোন সন্দর্ক নাই। এই সন্দর্কে ভাহাদের যতামত ভাহাদের ব্যাখ্যা করার সর্বাপেক। উপযোগী উপমা আধুনিক জীবন হইতে গ্রহণ যাইতে পারে। বগীয় আলোক-প্রক্লেপক যত্ত হুইছে আলোক-রুদিম ইমামের মন্তকের উপর অবিবাস ধারায় বর্ষিত হুইতে খাকে, অন্যায় তিনি মরণশীল সাধারণ মানুষ মার। তাঁহার সূত্য হওয়া মান এই রলি তৎক্ষণাৎ তাঁহার উবরাধিকারীর স্বক্ষের <del>উপর আবভিত হয়। ইমাামাতের শাহত রগীয় আলোক হইতে</del> ইকামের আছা, দেহ ও বাজিত সম্পূর্ণ হতর। ছিতীয়ত, ইমামের **অজ্যৌকিক কার্য করিবার ক্ষমতা। এ বিষয়ে সাধারণ লোকের** বিষাস **চিরুদিনই** বিশেষভাবে অন্যনীয় । ইয়ামের ঐশী মনোন্যনের গ্রমাণ হিমানে ভাষারা ভাষার নিকট অলৌকিক কার্যের দাবী করে অথবা বে**ক্ষার ভারতে** র প্রতি অলৌকিক ক্ষমতার আরোগ করে। ইয়াৰ ও সমাজেও নেতৃত্বানীয় ব্যক্তিয়া সুস্পত্ট কারণে কঠোরভাবে এরপ ধারণার প্রতিক্রকা করিয়া থাকেন। সাধারণত প্রচলিত চরম বুজি হইল কু-রজানের বিখাত প্রবচন (সুরা: ১৭:১১০) "আমি ভোমদের মতই মান্য।"

গ্রন্থ করা ঃ (১) আন্-নাওবাখ্তী, ফিরাকু 'শ-লী'আঃ, সন্দা.

H. Ritter, Istanbul 1931; (২) আৰ্-আপানাই, আৰম্ভ আভ, সম্পা. H. Ritter, Istanbul 1929-33; (৩) A. I. Wensinck, Hand-book, S. V. Imam (s); (8) A. I. Wensinck, The Muslim Creed; (৫) বৃসুক ইন্দির আন্ত ১৯৬৬; (৬) আল্-আলাভ, আল্-ইন্ভিসার, সম্ম H. S. Nyberg, Cairo 1955; (৭) আল্-শারীফ আল-মুক্ত ভাদা, আল্-লাফী ফিল-ইমামো; ভেহরান ১৩০১; (৮) E. A. Salom, Political Theory and institutions of the khawarij, Baltimore 1956; (৯) M. G. S. Hodgson, The Order of Assassins, The Hague 1955.

W. Ivanow (S. E. I.)/ভঃ এম. আবদুল কালের

ইঝাক্ষবারেঃ (المر باو ) (ইঝামদের জন্য স্কৃতিত হান )
পাক-ভারত-বাংলাদেশ উপন্যাদেশে যে দালানে মূহণার্রাম উৎসব
উদ্বাপিত হয় এবং যেখানে ভাশিয়ারলি (য়খন মিছিলে বহন কর।
হয় না তখন ) রক্ষিত হয় ভাহা। ইহা সময় সময় প্রতিষ্ঠাতা ও
ভাহার পরিবারের সমাধিকেরয়পেও ব্যবহাত হয়। লখ্নৌ ও
মূলিদাবাদের ইমা।মবাারাঃওলি ইহার স্বাদ্কি। সুপরিচিত দুল্টাও।
ভাকার "হস্নী দালান"ও উল্লিখিত উদ্দেশ্যে ব্যবহাত হয়।

প্রস্থাপা : (১) মিসেস মীর হাসান আলী. Observations on the Mussulmans of India (Oxford 1917), i, 33, (২) H. G. Keene, Handbook of Lucknow (Calcutta 1875), p. 102-103; (৬) J. H. T. Walsh, History of the Murshidabad District (London 1902), p. 76-77;

Anonymus (S. E. I.)/ডঃ এম. আবদুৰ কাদের

ইমাম শাহ ( । । ইমাম শাহ ) অর্থাৎ ইমাম্প্রদীন 'আবদু'র-রাহ'ীম ইব্ন কাবীরু'দ-দীন হ'াসান ইব্ন স'াদুরু'ছদীন পারস্যের নিয়ারী ইস্মাা'রীরী সম্প্রদায়ের (ইসমাা'রীরীঃঃ
প্রবছ দ্র.) জনৈক মুবারির ছিলেন। কিংবদত্তী মতে পঞ্চদশ শতাকীর শেষভাপে তিনি ওজরাটের বহ সংখ্যক হিন্দুকে ইসলামে
দীক্ষিত করেন।

ভাঁহার সহজে নির্ভর্যোগ্য বিবরণ অতি অলই গাওয়া যায়। তাঁহাকে প্রথম নিয়ারী ইস্মাজিলী প্রচারক পীর শামসু'দ-দীন বা শাসত্ত-ই-ভাৰৱীয়-এর বংশধর বলিয়া বিখাপ করা হয়। কিন্ত ই হাকে জালাজু'দ-দীন ক্লমীর সহচয় শামুস ভাব্রীয় বলিয়া ভুল করি:ল চল্লিবে না। চতুর্দশ শতাব্দীতে ইনি ভারতে আসমন করেন, মুল্লভানে ভিনি সমাহিত আছেন। তাঁহার পুর নাস ীক্ল'দ-দীন ও পৌর শিহাবি'দ-দীন ভাঁহার ছলবভী হন। শেষোক্ত জনের পুর পীর अ'ानुक'न्-मीन निष्न त्रिष्ट् अवर कव्य अवाकात साहााना शासह वर হিন্দুকে ইসমাপেলী মতে দীক্ষিত করেন, পরবতীকালে ভাহারা খোজা নামে পরিচিত হয়। তাঁহার পর ও উত্তরাধিকারী কাবীরু'দ-দীন হাসানও একজন বিখ্যাত দারবিংশ ও প্রচারক ছিলেন। খুব সভবত ৮৫৩/১৪৪১ সনে তাঁহার মৃত্যু হইলে তাঁহার ভ্রাস্তা ভাছে'দ-দীন তাঁহার উভরাধিকারী হন (মৃ. ৮৭২/১৪৬৭)। ইমাাম লাহে পারস্য ভ্রমণ করেন এবং পিতার মৃত্যুর পর দৃশ্যত লাহ আহ'ম্দী বোগ'রাা-এর রাজ্যকালে (১৪৫৮-১৫১১) প্রচারার্থে ভ্রম্মটে সমন করেন। তিনি আহ্মদাবাদ হইতে দ্ব মাইব দুরে

নীরানা-য় বসতি ছাগন করেন ঃ দশম ( খু. যোড়ণ ) শতাব্দীর প্রথম চতুর্থাংশে সেখানে তাঁহার মৃত্যু হয় । খতদূর নির্ধারণ করা মকব ভাহাতে যনে হয়, তিনি তদীয় মুগের ইয়ামের অনুগত খাকেন ; কাজেই তাঁহাকে একটি নূতন সম্প্রদায়ের প্রতিষ্ঠাতা বলিয়া খণা করা যাইতে পারে না । কিন্তু তাঁহার পুর ও উত্তরাধিকারী নূর বা নূর মুহা ম্মাণ লাহে পরে নিজেকে ইমাম বলিয়া খোষণা করেন, এইভাবে ইস্মাণিকারী সমাজে ভারনের স্ভিট হয় । নূর মুহা ম্মাণ ও তাঁহার উত্তরাধিকারীদের অনুচরসগকে 'সংগ্রহী' বলে । ভারাটি, বারোদা ও পূর্ব খালেশ-এ এই সম্প্রদায়ের লোক এখনও বহু সংখাক বিদ্যমান, ভাহারা করেকটি উপদর্শনে বিভক্ত হুইরা প্রিয়াভে।

ইমামে শাহ্ রাচীন সিন্ধী ও বন্ধরাটী ভাষার বহু রহু রচনা করেন; এওলির নয়টি রক্ষা পাইরাছে।

প্রস্থানী ঃ W. Ivanow, The Sect of Imam Shah in Gujrat (Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, 1936, p. 19—70), সেখানে প্রচীনতর সম্পানী সেওয়া আছে।

W. Ivanow (S. E. I. )/ডঃ এম. আবদুর কাদের ইর্মিয়াঃ ( ارميه ) সরগণদর Jeremiah ; তাঁহার নাম 'আরবীতে আরমিয়াঃ বা উর্মিয়াঃরাগেও উত্যারিত হয় ; এই আকারওলিতে সময় সমর 'মান''ও দেওয়া হয় ( ارمياء ) ইরমিয়া')।

ওয়াহ্লাৰ ইব্ন মুনাকিহ্ তাঁহার যে বিবরণ দিয়ছেন, ভাহার ভিত্তি বাইবেলের পুরাতন নিয়মে Jeremiah-এর গ্রেছর প্রধান বিষয়-ভলির উপর প্রতিষ্ঠিত। পয়পায়রী লাভ, রাজা Judah-এর নিষ্ট তাঁহাকে প্রেরণ, তাঁহার উপর জনসপের মধ্যে ধর্ম প্রচারের লায়িত্ব অর্পণ, ইহাতে তাঁহার জনীহা, Juda-র উপর রাজত করিবার জন্য এক ভিন্ন দেশীয় অভ্যাচায়ীয় নাম ঘোষণা, ইত্যাদিতে ক্ষিণ্ড হইয়া Jeremiah তাঁহার জায়া-কাগড় ছিল করেন এবং নিজ জন্মদিবসকে অভিশাপ দিতে থাকেন । বাঁতিয়া খাকিয়াইহা দর্শন করা অপেকা তিনি বরং প্রাণ ভ্যাগ করিতে চাহেন। আলাহ্ ভ্রম ভাহাকে প্রতিশ্বতি দেন যে, তাঁহার নিজের জনুরোধ ভিন্ন কের্ল্যালেম ধ্বংস করা হইবে না।

লোকের পাপের দক্তন বুখ্ত নাস্'স'ার (Nebuchadnezzar) তখন শহরটি আঞ্জমণ করে। আছাত্তখন ক্রেক্সারেমের গতন সম্বন্ধে বিরেমিয়ার অভিযত জানিবার জন্য জনৈক ফিরিশ্তাকে সাধা-রণ ইসরাজ্যীর বেশে তাঁহার নিকট প্রেরণ করেন। জোকে কিব্রুগ আচরণ করিতেছিল তাহার সংবাদ লওয়ার জন্য তিনি ফিরিণভাকে দুইবার জেক্সমালেমে প্রেরণ করেন। ফিব্রিশতা সর্বাদেক্ষা দুঃসংবাদ এট্যা ফিরিয়া আসিয়া ইরমিয়াকে তাহা অবগত করান, তিনি ওখন প্রাচীরের উপরে উপবিস্ট ছিলেন। প্রস্থায়র উচ্চৈঃবরে বলিজেন. শহে আল্লাই ৷ তাহারা সতঃ পথে থাকিছে ভাহাদি**খ**কে বাঁচিয়া খাকিতে দিন ৷ কিন্তু ভাহারা যদি কুপথে খাকে তবে ভাহা-দের ধ্বংস করুন।" তিনি এই কথা বলিতে না বলিতেই আল্লাহ লাসমান হইতে একটা বন্ধ (সা)'ইকা: ) প্রেরণ করিলেন: উহা বেদী ও শহরের একাংশ ধ্বংস করিয়া দিল। হতাশ হইরা ইরমিয়া তাঁহার গোশাক ছিড়িয়া কেজিলেন। আছা।াহ বজিলেন "কৃমি নিজেই ভ ধ্বংসের ইনিও দিয়াছিলে।" তখন তিনি বৃষ্কিত গারিজেন বে, আগন্তক ছিলেন জনৈক ছল্মবেশী ফিরিশতা। অভঃগর ভিনি মঞ্জানতে পরায়ন করেন (তণবারী, ১খ, ৬৫৮ গু.)।

ইরমিয়া সম্পর্কে মুসলিম উপাখ্যানের শিতীর ঘটনা হইল বুষ্ড-নাস্'স'রের সহিত তাঁহার সাক্ষাৎ লাভ। দুর্ভাষ্য সন্দর্কে ভবিষ্যথাণী করায় তিনি জেকুযানেবের কারালারে জন্মীশ হন: বছত-নাস্পার তাঁহাকে দেবিয়া ভংকণাং স্ক্রিদান করেন ও ভাঁহার প্রতি সম্মান দেখান। কাভেই তিনি দুর্দুশাপ**র অবলিন্ট অধিবাসীদের** সঙ্গে জেরুয়াল্লেমে থাকিয়া যান। তাহারা **ভারাদের জনশেচনা** প্রহণের জন্য আয়াহের নিকট প্রার্থনা করিতে **ইরমিয়াকে অনু**রোধ করিলে আল্লাহ পরগাহরকে বলেনঃ তাহাদিগকে ঋধু বল যে, ভাহাদের এখানেই থাকিতে হইবে। তাঁহারা **তাহতে অবীকৃত** হইয়া ইরমিয়াকে সঙ্গে লইয়া মিসয়ে চলিয়া যায় (ভণবারী, ১খ. ৬৪৬ পু.)। রা'ক বীর মতে Nebuchadnezzar (বৃষ্ত-নাস্জার) নগরে প্রবেশের পূর্বে ইরমিয়া আলাহ্র অনুশাসন-সম্বলিত ফলকণ্ডলির বান্ধ (ark)-টিকে গুহায় লুকাইয়া রাখেন। ততীয় ঘটনা নিশ্নলিখিত রূপ: জেকুষালেম বিধ্বস্ত হওয়ার পর সৈন্যসন চরিয়া গেলে ইরমিয়া একটি গাধার পিঠে চড়িয়া শহরে প্রত্যাবর্তন করেন। তিনি হাতে করিয়া একটি পারে প্রাক্ষা-রস ও এক ঝড়ি ডমর আনয়ন করেন। ইলিয়া। ( Aolia )-র ধাংস স্তপে থামিয়া তিনি অস্থিরটিত হইয়া পড়েন ও বলিয়া উঠেন, "আলাফ্ কিরাপে এই সমুদয় পুনক্লজীবিত করিবেন ?" তখন আল্লাহ্ তাঁহার ও তদীয় দর্দভের প্রাণ হরণ করেন। একশত বৎসর অতীত ইইলে আল্লাহ তাঁহাকে জাগ্ৰত করিয়া কিন্তাসা করেন, "ভূমি কতকাৰ ঘুমাইরা ছিলে?" তিনি উত্তর দেন, "এক দিন।" বাহা ঘটিরাছিল আলাহে তখন তাঁহাকে তাহা অবগত করান এবং তাঁহার চক্র স্পর্যেই ভাহার পর্যতকে গুনক্সজীবিত করেন; প্রাক্ষা-রস ও ভূমুর-ন্তলি তথ্যত টাটকা ছিল। আলাহ অতঃপর তীহাকে দীর্ঘ জীবন গান করেন: তিনি শহরে ও মক্লছমিতে বোকের নিকট উপস্থিত হইতে লাঙ্গিলেন ( ডাবারী, ১**খ, ৬৬৬ পৃ.** ) i

প্রথম ঘটনা দুইটি সম্পর্কে বলিতে পারা বার যে, এগুলি বাইবেলের বিবরণের পরিবর্ধন। তৃতীরটি সুরাঃ ২ ঃ ২৫৯ আরাতের
উপর প্রতিন্ঠিত। আরাতে বলা হইরাছে, "মিনি একটা বিধবছ
নগরীর নিকট উপনীত হইরাছিলেন, তিনি বলিলেনঃ 'আলাহ্
ইহার (নগরীর) মৃত্যুর পর কিরপে ইহাকে পুনরক্ষীবিত করিবেন।'
তম্বন আলাহ্ একশত বৎসরের জন্য তাঁহাকে মৃত্যুমুখে নিপতিত
করেন। অতঃপর তিনি তাঁহাকে জাগ্রত করিরা জিতাসা করেন,
'জুমি কতকাল অতিবাহিত করিরাছ?' তিনি উত্তর দেন, 'একদিন বা এক দিনের কিছু অংশ।' আলাহ্ জবাব দেন, 'না, একশত বৎসর অতিবাহিত করিরাছ, একলে তোমার আল্য ও পানীরের দিকে চাহিয়া দেখ, এগুলি বিকৃত হয় নাই, আর তোমার
সর্দত্তর দিকেও দেখ; আমরা ভোমাকে মানৰ জ্যাতির নিকট
নিম্প্রারর্গ করিব এবং অছিগুলির প্রতি দ্নিট্লাত কর, দেখিব
আমরা কিরপে উহাদিগকে পুনরার সংযোজিত করিব, অতঃপর
উহাকে মাংসারত করিব।"

কুণ্রআনের ভাষাকারণৰ এই সন্দেহকারী লোকটিকে বিরিদিন রাত্-সত্ Old Testament-এর বিভিন্ন ব্যক্তির সহিত সনাভ করিরাছেন। কিন্ত ভাষরা জানি যে, প্রকৃত উপাধানে ঘটনাটি বিরিমিয়াহ-এর গছের 'ইবদ ফেলেক (Ebed Melek)-এর সহিত সংশ্লিক্ট ছিল (বিরিমিয়াহ্ গ, ৩৯/১৬; তু. Rendel Harris সন্দা. The Paraleipomenat of Jeremiah, the Prophet। বিরিমিয়াহকে 'ইবদ ফেলেক বলিয়া ভুল করার স্পাইত ভার একটা ভূলের হল্টি হইরাছে: রাহুদী মতে মে সকল অনয় বাজি কানও মৃত্যুর সম্মুখীন হন নাই 'ইবদ মেলেক ভাহাদের অন্যতন । মৃসন্ধিম উপাধ্যানে আল-খাদি'র (ক্রিন্সাই আল-খাদি'র নবী বিরিস্কাই এর উপাধি বলিয়া উল্লেখ করিয়াইলেন। সভবত এই অন্যই তাঁহার মরুভূমিতে সমনের উপর লোর সেওলা হর: শহরের ন্যার সেখানেও সমর সমর তিনি লোকের মহিত মাছাৎ করিতেন, এই বিবরণেই সমুদ্রের মুরক্ষী দরকেশ ইক্রাইসের ব্রিকর্তে আল-খাদি'রের নাম উল্লিখিত হইরাছে। কু'য়ভারনের পূর্বছেত আলাতের (২ ২ ২৫৯) ব্যাখ্যার বাহুদ'লেন' করেন মে, উল্লিখিত আলি উম্বার (Ezra) কিংবা খিদ'র কিংবা পুনক্রখনে অবিরামী কোন ব্যক্তি। মাওলানা মূহ'লখাদ 'আবী ঐ আরাভের ব্যাখ্যার বাইবেলের বিহিছেল (Ezilanik) নবীর নিক্রমন্তন (৪. বিক্রিকন, ৩৭ অধ্যার) কথা ব্যিরাহেন। এই আবা অস্তত নহে।

প্রম্বার্কী ঃ (১) কুরুরানের সুরাঃ ২ ঃ ২৫৯ আরাতের উপর ডাফসীরসমূহ; (২) মুলীরুশ্স-দীন আল-হাছালী আল-উন্সু'ল-আলীল (কাররে ১২৮৩) ১২, ১৩৮ প.; (৩) মুডাংহ্রর ইব্ন ডাাহির আল-নাক্দিনী, কিভাাবু'ল-বাদ' ওয়াভ-ভা'রীখ ed. Huart, iii, 114; (৪) ছা'লাখী, কিসাসু'ল-আছিয়া' (Cairo 1290), p. 292 প.; (৫) য়া'কু'খী, ১২, ৭০; (৬) I. Friedlander, die Chadhirlegende und der Alexanderroman, p. 269 প.।

A. J. Wensinck ( S. E. I. )/ডঃ এম. আবদুৰ কাদের ইরাম (ارم) একজন লোক বা গোলের নাম। মুসলিম "বংশ-তালিকা"-র বাইবেলের আরাম-এর ন্যায় ইহারও একই রকম ছানঃ বাইবেকের 'উস' ইব্ন আরাম ইব্ন দেম ইব্ন নোয়াহ (আদি-পূভাক. ১০-২৩, বংশাবলী ১-১৭)-এর সহিত শুসলিম "বংশ-ভালিকা"-র উস' ইব্ন ইরাম ইব্ন সাংম ইব্ন নুহে'র তুলনা করিলেই তাহা বুঝা বাইবে। অন্যানাবহ ভালিকার ন্যার মুসলিম তালিকাও সভবত য়াহুদী প্রভাবে ইতিহাসে প্রবেশ বাভ করে। কাজেই ইহা 'আরবে আরাসিয়ানদের বিভার সম্পর্কে কোন নূতন তথা গরিবেশন করে না। নামটি নিশ্নে আলোচিভ "ইরামা বণাতু'ল-'ইমাদ"-এর নাম বলিয়া সনাক্ত করা হইরাছে। ইহাই সক্তবত আরাম-এর পরিবর্তে মুসলিমদের ইরাম বঙ্গার কারণ। জনশু-তিতে আরামিরানদের সহিত ইরামের সম্বর্ক আরও ক্লম-বিকাশ আভ করিয়াছে। 'আদে জাতিকে ইরাম বলা হইত। 'আনে গোর ধবংস হইকে ইরাম নামটি ছ'ামূদ-এর প্রতি প্রযুক্ত হয়। ভাহাদের বংশধরেরা সাওয়াদ-এর নাব্যতিয়ান বলিয়া বিবেচিত হইত। মুসলিম গভিতদের ইহাও জানা ছিল যে, প্রাচীনকালে দামিশূক ইরাম অর্থাৎ আরাম বলিয়া অভিহিত হইত।

ارم دُات المماد ৬-৭-এ উল্লিখিত হইয়াছে : (৬) "তোমার প্রকু 'আদে (জাতি )
-এর সহিত কিয়াল ব্যবহার করেন, তাহা কি দেখ নাই ? (৭) ইরাম
ব-গতু'ল-ইবাল অহার অনুরূপ গৃথিবীতে হৃতি হয় নাই ।" এই
আয়াতভজিতে 'আদে ও ইরাম-এর সন্দর্ক নানারণে ব্যাখ্যা করা
যাইতে, গারে, ভাক্নীরসমূহে ইহার বিশদ ব্যাখ্যা প্রদত্ত হইয়াছে।
ইরাম-কে 'আদে-এর কর্ণনা কা জগন্ত নাম কলিয়া ধরিয়া লইতে
ইরাম-ক কোন দোলীয় নামকলে খাবহুত হইয়াছে, বুবা বার ।
ভাগ্য হুইলে হিলাল-কে ভাবুর খুটি আর্থ ব্যবহার করা থাইতে

গারে। ভিন্ন মতে দণ্ডভি (ইমাদ) ইইভেছে ইরাবের জেক্তার বিরাট আকৃতির বিষরণ। ইরাম বিণ 'আদ-এর সভক ক্ষাক্রম বাবহাত হইরা থাকে, তবে 'ইরামা ব'।।তু'ল-'ইমাদে' ভৌগোলিক ক্ষার ইওরাই অধিকতর সভবগর, ''ভকথারী ইরাম'' অর্থ। সুসলিক্ষার হয়। ইহাই প্রচলিত সভা। কিন্তু সঠিকভাবে ইহা কি বুকার, ভিক্তির প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য উভর অগতেই বিগুল মতানৈকা রহিরহাই ঃ রাভিভের প্রতে সর্বাপেকা অধিক পৃথীত মত হইল এই ছে. 'ক্ষান্তু'ল-'ইমাদে' দানিশ্কের ওপবাচক অপর নাম। ক্ষিত ভাছে, আকৃত্রন ইন্ন সা'দ ইন্ন 'আাদ এখানে বসতি ছাগন করিরা বর্ণর ভঙ্ক লেখিত একটি শহর নির্মাণ করেন। রোধ-এর মতে, ক্ষেত্র বিশ্বেদারীই ইরাম নামের সহিত সংগ্রিস্ট। ইহার স্বর্জনৈ ভিনি এই জন্পুতি ব্যবহার করিরাছেন।

ক্ষার্থত বুস্থানন্দের মতে ইরাম কিবু দক্ষিণ 'আর্থে

ক্ষান্তি; 'আদ-এর বাস্থানও ছিল সেখানে। ইরাম-এর গৃই পূর,
শাদাদ ও শাদীদ। ক্ষেক্ত জনের মৃত্যুর পর শাদাদ দুনিরার
রাজ্দের বশীভূত করেন। কেন্ডেল্ডের কথা ওনিয়া তিনি 'আদ্নএর অনুর্বর ভূমিতে বেন্ডেল্ডের অনুকরণে একটি শহর নির্মাণ

ক্ষান। ইহার প্রভরতি ছিল বর্ণ ও রৌপোর এবং দেওয়াল ছিল
মণি-মুক্তা থচিত। হুদ্ ('আ)-এর সতর্কবাণী উপেকা করিয়া শাদাদ

খখন শহরটি দেখিতে ধান তথন ইরামের একদিনের পথ দূরে থাকিতে
তিনি তাঁহার সমস্ত অনুচরসহ ঘূণিবাঙ্যার গড়িরা নিহত হন এবং
সমস্ত শহর বাজুকা গর্ডে প্রোধিত হইয়া যার।

মাস্'উদী ( ২, ৪২১ ) প্রদন্ত একটি জনশু-ডিতে পরটি বিমে।গার নহে। ইরাম নির্মাণের গর শাদ্দাদ আলেকজাজিয়ার ভিডির উপর শহরটির প্রতিরূপ নির্মাণের বাসনা করেন। আলেকছাভার বধন আলেকজালিয়া ছাপন করিতে আসেন, তখন তিনি বই মর্মব-उच्च प्रकृति विदारि अहै। विकास निर्देश वादिकास करतन । **এওলির একটিতে শাদা।দ ইব্ন 'জ**টদ ইব্ন শাদা।দ ইব্ন 'আদের **একটি শিলালিপি হিল। ভাহাতে ভিনি বর্ণনা করেন যে, শাদ্দাল** ইরামা য'াতু'ল-'ইমাদ-এর আলর্ষে এই শহর নির্মাণ করান, কিছ আল্লাহ্ ভাহার প্রাণ হরণ করেন, কাহারও পচ্চে সাধ্যাতিরিক <del>কার্যভার প্রথণে প্রলুণ্ধ হওরা</del> উচিত নহে। এই কিংবদকী আলেক-বারারের উদাখ্যানের সহিত বড়িত, তাহা সহক্ষেই বৃথিতে পারা যায়: ঐ উপাধ্যানের বণিত হইয়াছে (Psoudo-Callisthenes, সি. মুলার সন্দা, ১খ, পৃ. ৬৩ ) যে, আরেকভান্ডিয়া নির্নাপের সময় চতুকোণ উক্ত সূম্মাণ্ড অভসমন্বিত একটি মন্দির পাওয়া ৰায়: ভাষ্যতে বিদ্ন শাসনকারী রাজা Sosonchis-এর একট বিলালিসি ছিল। আলেকজাভারের উপাখ্যানের সহিত **মা**স্'উদীর শিলারিগিতে উল্লিখিত সভর্কবাদীরও পূর্ণ সমতি রহিরাছে। কাজেই जाबता अशास रेबारमद खोशांनिक व्यवदान अन्तर्स्य रकान किश्यमधीत প্রভ্যাশা করিতে পারি না। তবে ইহা কক্ষণীয় যে, ভাবারীও র্তাহার কুরুল্যানের ভাষ্যে ইরামকে আলেকখান্তিহার সহিত অভিন विविधा मेरा श्रमान करत्रन ।

আরও বণিত হইরাছে যে, জনৈক 'আবদুল্লাহ্ ইব্ন কিংলাবাঃ
দুইটি হারান উট্টের সন্ধানকালে দৈবাৎ প্লোখিত শহরে উপন্থিত
হন এবং উহার ধ্বংসভূপ হইতে তিনি মুখ্যাবিশ্বা-র নিকট
মুগনাভি, কপুর ও মুক্তা জইরা যান। মুখ্যাবিশ্বা কাশুখভাষ্থায়-কে ভাষ্য নিকট ভাকিরা আনিরা শইরটি সন্দর্কে

জিঞ্চাসাবাদ করেন। কাবে তৎক্ষণাও উত্তর দেন, "ইহা গুজুমুজ ইরাম না হইরা গারে না; তাহা আগনার হিলাফতের সময় এইরূপ আফৃতিবিশিক্ট লোকের দারা আবিক্রুত হওয়ায় কথা।" আফৃতির বিবরণটি 'আবদুরাাহ্র সহিত যথাযথরণে মিলিয়া যায়। প্রক্ষে উপহাসের সুরে আল-মাস'উদী যে এ সমুদয় বর্ণনা করেন (মুরুজ, ৪খ, ৮৮) এখানে তাহা লক্ষণীয়। মুসলিম বিশেষজ্ঞদের মতে, "ইরামা বাাতি'ল-'ইমাদে'' 'আদ্নের নিকটে অথবা স'ান্আা' ও হ'াদ্'-রামাওত যা 'আক্মান ও হ'াদ্'রামাওতের মধ্যে অবন্থিত হিল। ইহা লক্ষ্য করা উচিত যে, ইরাম নামের প্রঠন দক্ষিণ 'আরবীয়ঃ হাম্দানী দক্ষিণ 'আরবের ইরাম নামের প্রকটি গাহাড় ও একটি কুদের উল্লেখ করিয়াছেন। ইহাতে Loth-এর মত থভিত হয়ঃ ভিনি গুলু আরামারিক সুত্রই বিবেচনা করিয়াছেন।

অনুরূপভাবে ইহাও সুস্পট হে, মুসলিম কিংবদন্তীতে ইয়ান, আরাম সোর ও "ইরামা ম'াভি'ল-'ইমাদা"-এর মধ্যে যে সন্পর্ক অনুমিত হইয়া থাকে, তাহা এখনও চূড়ান্ডভাবে প্রমাণিত হয় নাই। 'আদে ইব্ন ইরামের পারিবারিক ক্ষর আবিকারের কাহিনী D. H. Muller কৃত Sudarabische Studien-এ দৃশ্ট হয় ( Sitzber. Akad. Wien, phil-hist. Klasso LXXXVI. 134 প.

প্রস্থানী ঃ (১) স্রাঃ ৮৯ ঃ ৭ আরাদের ভাষসীর । (২)
মাস'উদী, ২য়, ৪২১ ; ৩য়, ২৭১ ; ৪য়, ৮৮ ; (৩) ভাবারী, ১য়,
২১৪, ২২০, ২৩১, ৭৪৮ ; (৪) ক'শ্বানী, আছেশারু'ল-বিলাদ
( ed. Wustenfeld ), য়, ৯ য় , (৫) রাফুভ, মু'লার । (৬)
দিয়ারবাক্রী, ছামীস্ (কাররো ১২৮৩ হি. ), ১য়, ৭ড় ; (৭) ছা'লাবী,
কি'স'সু'ল-আছিয়্যা' (কাররো ১২৯০ হি. ), য়, ১২৫-১৩০ ; (৮)
ছামদানী ( ed. Muller ), সূচী ; (৯) D. H. Muller, Die
Burgen u. Schlosser, p. 418 ; (১০) Caussin de Perceval, Histoire, i, 14 ; (১৯) Sprenger, Leben und
Lehre Mohammads, i, 505-518 ; (১২) Loth, in ZDMG,
XXXV. 625 য় ; (১৩) J. Horovitz, Koranische
untersuchungen, p. 89 য় ।

A. J. Wensinck (S.E.I.)/उ: अत्र. आवपूत कारणव 'ইল্লম (اعلم) 'ভারবীতে 'ভান' অর্থে ব্যাপক্তম শব্দ। অভিধানে 'ইকুম প্রায়ই মা'রিকাঃ ও অ'উর শব্দের সমার্থকরণে উদ্ভিষিত হয় ( Lane, p. 2138c ), কিন্ত ব্যবহারে স্সন্ট গার্থক্য দেখা যায়। ইহার ব্রিয়াগদ যখন কোন বস্তু বা প্রতিকার ভান অৰ্জন ব্ৰায়, তথন উহায় এক বা একাধিক কৰ্ম থাকে (ভাৰ্মান kennen and wissen), কিন্ত মা'রিফাঃ হইল জভভার পর অভিকৃতা বা অভিনিবেশের মাধ্যমে ভান লাভ করা। সূতরাং অক্সিম্মিতভাবে মা'রিফা: শব্দটি আল্লাহর ভানের সন্দর্কে ব্যবহাত হইতে পারে না। তথাপি আল্লাত্ সম্পর্কে এই বন্দটির ব্যবহার বাস্তবে পরিলক্ষিত হয় বলিয়া কেহ কেহ উল্ভ মতের বিরোধিতা क्रूबन ( जाब-क्रांम'।।जी, किकाशकु'ल-'बाधशाम, সং. काश्रदा ১৩১৫ হি., পৃ. ১১)। ড'উর-এর অর্থ উপজন্ধি, বিশেষত বুঁ চিনাট বিষয়ের উপলবিধ , ভাই শাংইর অর্থ উপলব্ধিকারক, অনুভবকারী কৰা কৰি । Goldziker কাহাৰ 'কিক্'হ' এবলে স্বাট্টি একটি वावशासिक शार्थका निर्दर्शन कहिबारहर । 'वेब्स अध्य मिरक निर्दिष्ठे

ব্ৰুর ভান বুৰাইত, যথা কু'রবাানের 'ইল্ম, ডাফসীরের 'ইল্ম ইত্যাদি এবং ফি**ক্'হ ছিল ৰাধীনভাবে বুদ্ধির ব্যবহার**সূচক। সুডরাং বৃদ্ধির প্রয়োগকারীকে বলা হট্ড কাক-ীহ (ব. ব. ফুক'হা'')। কিন্ত ফাক'হৈ বলিতে এখন সাধারণ ফিক্'হ্বিদ্ বা ফিক্'হী বিধানদাতা ব্য**ক্তিকে বুবান হয়। পক্তারে অ**র্থের সম্প্রসারণের দরুন 'ইর্ম (ব. ব. ভির্ম) শবিকান"-এর অর্থে ব্যবহাত হওয়ায় 'আজিম **শব্দের অর্থও সম্প্রদায়িত হট্**য়াছে। এখন ভানচর্চার বিভিন্ন প্রক্রিয়ার মাধ্যমে লব্দ ব্যাপক ভানের অধিকারীকে 'আলিম বলা হয় ৷ গণখালী ভাঁহার ইহ'কা' গ্রহে (১খ, তৃতীয় বাাব) এই অর্থ-সরিবর্তনের বিরুদ্ধে ছোর গ্রতিবাদ করিয়াছেন। কু রুআানে আল্লাহ সম্পর্কীর ভানের অধি-কারী 'আজিম-এর যে প্রশংসা করা হইয়াছে সেই 'আজিম আখ্যাটি তিনি এই সকল ভাকিক ও ফিক্'হবিদের সম্পর্কে প্রয়োগ করার বিরোধিতা করিয়াছেন। তদুপরি অন্য এক বিবেচনায় 'জারিক এবং 'আলিম-এর অর্থে বিশেষ পার্থক্য সৃষ্টি হইয়াছে; মরমীবাদী 'আরিফ গ্রতাক অভিভতা ও কাশ্কের বলে আধ্যান্তিক ভান রাভের দাবী করেন। সুংস্টাতত্ত্বে "ইল্ম ও মা'রিফা-র মধ্যে গার্থক্যের क्रम, छ. कू'भाष्ट्रद्री, विभावाः, সং. कासदा ১२৯० हि., ( याकदिशा। আল-আনসণারী-র ভাষ্যসহ ), ৪খ,৬০ গ.। কিন্ত 'ইল্ম যখন হইতে দুৰ্ন ও দাৰ্শনিকভার সংস্থাৰ্শ আসে, তখন ইহাকে মৃতাকালিমদের বিশেষৰ পদ্ধতির নিক্ট আক্সমর্গণ ক্রিতে হয়। মৃতাকালিমগণ 'ইল্ম-কে এরিন্টট্লীয় বৃদ্ধিভিত্তিক তত্তান ( আল-মা'কূ'লাত )-এর কাঠামোতে স্থান দান করেন। এই কাঠামোতে "ইল্ম" একটি ৰা accident (প্রাচীনতর বৃক্তিশান্তবিদদের পারিভাষিক অর্থে); ইহা ইচ্ছা, ক্ষমতা ইত্যাদির সমপর্যায়ের একটি আকস্মিক খণ , ইহা শ্রীবনের সহিত সন্দর্ভার্ড ( مختص بالحياة ) খণাবনীর অন্যতম এবং ইহা বাসনাবিশিল্ট নিন্দতর আছা ( নাফ্স )-র বৈশিক্টাবিলী (কায়ক্ষিয়াত)-এর অন্তর্ভুক্ত (ঈজী, মাওৱাকি-ফ, ভুরভাানী–র ভাষাসহ, সং. বলাক∙ ১২৬৬ হি.; Dictionary of Technical Terms, গৃ. ১০৬১, জু. গৃ. ১০৫৫—১০৬৬)। আল্লাহ্র 'ইল্ম এবং সূচ্ট জীবের 'ইল্ম—এই দুইয়ের পার্যক্যের প্রেক্সিতে 'ইলম্-কে পুইড়াগে বিভক্ত করা হইরাছে: চির্ভন (কণদীম) জান ও উৎপদ (হণাদিছা, মুহু দাছা) ভান—এই দুইটির নধো কোন সাদৃশ্য (শাবাহ) নাই। উৎপন্ন 🖘ন ভিন প্রকারঃ (ক) বাদীহী অর্থাৎ স্থাভাবিক প্রবৃত্তিভাত ভান 🖫 (খ) দশক্ররী অর্থাৎ ইন্দ্রিসমূহের উপল্থিকাত ও সর্বসম্পত্ত কর্মনা (খাবার মুতাও-ब्रालिइ)-बद्र भाश्यम वन्य स्थान बदर (४) रेमिल्साबी—अर्थार ষুক্তি প্রয়েবে লখ ভান (ডু. 'বাহেশাইদ নাসাফী, ভাক্ডাায়ানী ও অন্যান্যের ভাষ্যসহ, সং. কাল্করা ১৩২৯ হি., পু. ১৯ গ.; 'ইল্মের **ক্ষেক্ট সংক্রিণ্ড সংভার কন্য হ. কুরলা**নীর তারীফাতি) (sub-voco)। 'ইন্স ও বারিকা-র মধ্যে সূল্ল পার্থক্যকারী ধর্মতাজ্বিকসন মিল্ল স্পার্থ (مركب) ও সার্বজনীন বিষয় সম্পর্কে 'ইল্ম নব্দের বাৰহার এবং অমিত্র বন্ত (ক্রিন্ট্)ও ধারণা সছজে মা'রিফাঃ শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন (জুরজানী-র ভা'রীফাভে বাসীত্' এবং ভাকভাষানীকুড নাসাকীর ভাষ্য, গু. ৪০ ৪. )। ধ্যীয় অর্থে 'আমার ৰা "কাজের" সবিভ 'ইন্য-এর সন্ধর্কের প্রেক্তিভে জার একটি পাৰ্যফোর স্থান্টি হয়। স্থা ঃ (ক) 'ইল্ম নাজারী অর্থাৎ ভাতব্য

করকে জানা, জানা হইরা সেরেই কর্তা সম্পাদিত হয়, আর (খ) 'ইর্ম 'জানারী বা ধনীয় কর্তব্যের ('ইবাাদাতি ) জান; কর্তব্যকে কার্মে করিপত না করা পর্যন্ত জান সম্পূর্ণ হয় না (রাাসি'ব, মুফ্রাদাতি, পৃ. ৬৪৮)। কণরাাফী কৃত তানক'ীহ গ্রন্থে (সং. কায়রো ১৩০৬ হি., পৃ. ১৯৬) এই কথাটি ভিন্নরূপে বিরুত হইরাছে। প্রত্যেক মুসলিকের জন্য জান অন্বেষণ করা কর্তব্য; যে ব্যক্তি জান লাভ করে ও জান জনুযায়ী কাজ করে, তাহার প্রাণ্য হয় দুইটি অনুাসত্যের প্রকার; যদি সে না জানে এবং কাজও না করে তবে সে দুইটি অবাধ্যতার দায়ে পড়িল, অন্যপক্ষে যে ব্যক্তি জান লাভ করিল, কিন্ত তদুপ কর্ম করিল না—তবে তাহার হিসাবে জ্যা পড়িল একটি জানুসত্য এবং একটি অবাধ্যতা। এই সুত্রে 'ইর্ম মুক্তিলাভের গক্ষে সহায়ক ঈ্যাান কিরুণ হইতে হইবে, এই প্রনের সহিত সংযুক্ত হইরা যায়।

বে সকর 'উলুম অর্থাৎ কলাও বিজ্ঞান বিশিষ্ট (ভাল-'উল্মু'ল-মুদাওওয়ানাঃ ) **হইয়াছে, সেঙালর বর্ণনামূলক শ্রেণী** বিভা-পের জন্য প্র. Dictionary of Techn. Terms, p. 2-53। ইব্ন খাল্দুন তাহার মুক-াশিমায় (ফাস্-ল ৫,৬,) এই সকল 'উলুম-এর ক্রমবিকাশ সহছে এবং জীবনের অগরিহার ক্লেরভলির সহিত এগুলির সম্পর্ক সমজে অধিকতর ঐতিহাসিক ও দার্শনিক দৃশ্টিডরীতে পূর্ণতর আলোচনা করিয়াহেন ( De Slane-কৃত অনুবাদ, ২য় বন্ধ, পু. ৩১৯ প., Quatremere's text, ii. 272 প.)। একটি মৌলিক প্রয়ের প্রেক্সিতে ভান-বিভান ('উলুম)-কে দুই শ্রেপীতে বিভক্ত করা হয়**ঃ মাহ্**'মূদাঃ অর্থাৎ প্রশংসনীয় এবং মাষ্'-মুমাঃ অর্থাৎ নিন্দনীয়। বেই 'উল্ম ইহকাল বা পরকালের জন্য ক্ল্যাপকর নহে সেইগুলিকে নিন্দনীয় শ্রেণীর অভ্রুতি করা হইরাছে। "যে বিষয়ের সহিত<sup>্</sup> তাহার সম্পর্ক নাই (১৯০২ <sup>সু</sup> 💪) উহা পরিত্যাপ করাতেই তাহার ঈমানের সৌন্দর্য নিহিত"—এই হণদীছ টি পুর্বোক্ত লেণী বিভাগের ভিত্তি। কাজেই ধর্মগ্রাণ মুসলিমের উচিত ষে সকল জান-বিজান ইহজীবনে প্রয়োজনীয় নহে এবং পারনৌ-কিক মুজির গচ্ছেও সহায়ক নহে সেইগুলি গরিহার করা।

প্রস্থাকী ঃ (১) গণবালী, ইহ্'য়া', প্রথম পুত্তক, ঝাব ২;
(২) ইব্ন থাল্দুন, মুক:ছিমাঃ, সম্পা. Quatremere, ৩থ, ১৬৬;
(৩) Goldzihor, Muham. Studion. ii, 157, and review in ZDMG. lxvii. 532; (৪) হল্'বীরী, কান্ফু'ল-মাহ্'জুব, tr. Nicholson, p. 11.

করিবে? আলাহ্ তোমাদের প্রভু এবং তোমাদের পিতৃপুরুমদেরও প্রভু (৩৭:১২৬)।" সূরা আন'আমি-এ হযরত ইল্রাস ('আ)-কে হযরত নুষ্' ('আ)-এর বংশধর বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে (৬:৮৪-৮৫)।

লাহ'ীহ' বুখারীতে হয়রত ইব্ন 'আকাাস (রা) ও ইব্ন মাস্'উদ (রা) হইতে বর্ণিত হ্'াদীছে' ইল্য়াাস হয়রত ইদ্রীস ران الياس مو ادريس) अंदरे नाम विवास উद्धाय (ان الياس مو ادريس). আর-আনবিরা।', বাবে ৪ ; আর-ক'স্ড'ারাানী, ৫খ, ৩৩, মিসর, ১৩২৪ হি., এই হণদীছণ্টিকে সনদের বিবেচনায় হণাসান বলা হইরাছে)। হযরত ইদ্রীস ('আ)∹কে হযরত আদোম ('আ)-এর পরবর্তী প্রথম নবী ব্যারাও উল্লেখ করা হইয়াছে (আওওরার্'ল-আছিয়াা' ৰা'দা আদাৰ, ইব্ন সা'দ, ত'াবাক'াত, ১/১, ১৬) ৮ **এইভন্য তাঁহার সময়কাল হুদ** 'আ)-এর পূর্বে বলিয়া গণ্য করা হয়। হ'য়কিম-এর মুস্তাদ্রিক প্রছে বর্ণিত আছে: নূহ' ('আ) ও ইদরীস ('আ)-এর মধ্যে সময়ের ব্যবধান এক হাজার বৎসরের -रब, ८८৮, शामनाजा کالت فیما بین لوح و ادریس الف سنة ) বাদ, ১৩৪০ ছি.)। আৰু বাক্র ইব্ন 'আরাবী লিৰিয়াছেন যে, ইদ্রীস ('আ) নূহ' ('আ)-এর পূর্বপুরুষ নহেন, বরং ইস্রাাইলের ক্ষতভূতি নবীদের মধ্যে একজন। এই প্রসংগ তিনি রাস্লুল।।হ**ু** (সণ)-এর মি'রাজে সমনের প্রসিদ্ধ হণদীছ'টির উদ্ধৃতি পেশ করিয়া-ছেন। হ'দৌছ'টেতে বৰিঁত আছে যে, ইন্রীস ('आ) রাসূলুর।।হ (म)-एक न्योक्यी उसी ववर न्योक्यी नेथी विश्वा प्रशासन করিরাছিলেন। পরস্ত ইদ্রীস ('আ) যদি নূহ' ('আ)-এর পরবর্তী নবী হইভেন, ভাহা হইলে আদাম ('আ) ও ইবরাহীম ('আ)-এর শভ তিনিও মুহ:ত্যাদ (স')-কে الأبن المالح বিরা সংঘধন করিতেন (আল-'আয়নী, ৭খ, ২৭ কায়রো)। কিন্ত হ'াফিজ' ইব্ন কাছ'ীরের মত এই ব্যাগারে ইব্ন 'আরাবীর পোষকতা করেন। (আল-विभाजा-७वा'न-निशाना, ५४, ५००, कासरता ५७८৮ रि. )। প্रनिधान-ষোগ্য, কু:রজাানে ইদ্রীস ('জা) ও ইল্রাাস ('আ)-কে ভিল্ল ডিয় নামে সৃথক পৃথক ছানে উল্লেখ করা হইরাছে ৷ ত'বোরী (১খ,৪১, ৫২) ( जम्मा. de Goeje ) तिथिष्ठार्कन स्त्र, हेल्झात्र ('खा) हेन्द्राप्त्रिको नदी হিষ্ক'ীল ('আ)-এর পর প্রেরিত হইয়াছিলেন ; কিন্ত তিনি ইহার ক্যেন বরাত উল্লেখ করেন নাই। الياس কেন বলা হ**ইয়াছে ? আরবী ভাষার কি**'রাা'আতের অনুরূপ পার্থকা বা রূপান্তর न्के रुवः यथा : الور سيناء - धन खनाखन مهاسب ,طور سيناء হইতে امهلبين ভাহা ছাড়া গোছভেদে শব্দের রূপান্তর বক্ষা করা যার। বেমন أسمعين শব্দটি বানু আসাদ সোরে أسمعيل এবং ক্রমে কবিতায় الله ক্রমে কবিতায় الله مركائيل ব্যবহাত হইয়াছে। অনুরূপভাবে ابراهيم শব্দটি ابراهام, এবং নবটি أسرائين রপে বাবহারও লকা করা যায়। কিন্ত Encyclo. Isl.-এর ইল্রাসি নিবন্ধের নিবন্ধবার Wensinck ছন্দ মিলের জন্য المأس শব্দটির সক্ষে ইন্ট শব্দের সংযোগে ال یا سون শব্দের প্রয়োগ ইইরাছে বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্তু রূপান্তরের উল্লিখিত দুস্টাজগুলির প্রেক্ষিতে মনে হয় ইহা অভ্যন্ত রমাত্রক মত । কুরেআনে "মুহণাত্মাদ (সা) কর্তি রচিত" —এই ল্লাভ বিশ্বাসের প্রেক্ষিতে উপরিউক্ত কথাটি রচিত হইরাছে।

ভাওরালীক'ীর মতে, 'ইল্য়াস' একটি অনারব শব্দ। কিছ কেহু কেহু ভিন্নবতও প্রকাশ করিরাছেন। 'আরবগ্না কোন বিদেশী বাস করিতেন।

শশকে গ্রহণ করিলে তাহাকে সাধারণত আরবী রূপদান (معرب) করিয়া থাকেন [দা. মা. ই. (উদ্) ইল্য়াস নিবদ্ধ চ.]। ইহাতে কোন সন্দেহ নাই যে, এই শব্দটির 'ইব্রাানী (হিন্দু) রূপ, المياء অথবা معيداً التجال ইহার (Yhwa) অর্থ আমার প্রভু (য়াহদীগণ শব্দটি জারাাহ্-এর জ্বের বাবহার করিয়া থাকেন)। দাইয়াত্'লন্মা'লারিক আল-মাহুদ (Jewish Encyclopaedia)-এ ইহার আলোচনা এনকে উল্লিখিত আহে, উপরিউক্ত নামের মধ্যে এই বীকৃতিটি নিহিত যে, এই নামের বাহক 'বা'ল্ল'-এর পূজার বিপরীতে Yhwa-এর পক্ষে জিহাাদ করিয়াছিলেন। এই নাম দ্বারা ইহাও অনুমিত হয় য়ে, 'الميجاد' নিজেই এই নামটি হহল করিয়ছিলেন। তাওরাত গ্রহে বিলুক্তি হয় য়ে, ক্রিন্টি নিহত করিয়ছিলেন। ক্রিরাছিলেন। তাওরাত গ্রহে বিলুক্তি হয় য়ে, ক্রিন্টি নিহত করিয়ছিলেন।

বংশের সঙ্গে তাঁহার সম্পর্ক ছিল। তিনি ন্সামক ছানে বস-

শ্রন্থ কর্মার হব্ন কাছার (উপ্-অন্.) করাচী, পারা ২৩, পৃ. ৪৪ প.; (৩) ভাক্সীর হাক্কানী, লাহোর ১০৫১, ৬খ. ১৫৬ প., একাদশ মুদ্রণ; (৪) ইব্ন জারীর, সংলিভট আায়াতসমূহ; (৫) বুখারী, কিলাবু'স্-সালাত, ঝাব-১; (৬) মুসলিম, কিলাবু'ল-ঈমান, হাদীছ' ২৫৯; (৭) জাহামান, মুসনাদ, ৩খ. ২৬; (৮) 'আহ্দ-নামা-ই-কাদীম, আল-মুজ্কুল-আওড়াল ওয়া'ছ'-ছানী; (৯) জাল-জাওয়ালীকাী, আল-মুজার্রাব, পৃ. ৮; (১০) ভাবারী, সম্পা. de Gooje, ১খ. ৪১৫, ৫৪০ প.; (১১) দিরারবাক্রী, তা'রীখু'ল-খামীস, ১খ. ১০৭; (১২) আহ্-ছা'লাবী, কিসাসু'ল-আঘিয়া', কায়রো ১২৯০ হি., পৃ. ২৩১; (১৩) মুহাম্মাদ 'আরাফা, ভা'লীকাত, দা.মা.ই. ('আরবী)-এর ইল্য়াসনিবছ, ২খ, ৬০৫ প.; (১৪) The Jewish Encyclopaedia,

৫খ, ১২১ গ.; (১৫) মুহণান্মাদ জামীল আহণমাদ, আছিয়াা-ই-

কু রজানি, বাহোর, ২খ, ১৫২ প. ; (১৬) মুহ শেষাদ হি ফে**জু** 'র্–

রাহ'মানি সুয়ুহাারব'ী, কি'াস'াসু''ল-কু'র্বানে, দিল্লী ১৯৪৩ খ্,,

২খ, ১২৪ গ.; (১৭) Encyclopaedia Britannica, ১৯৫০ খু.,

৮খ, ৩৫৭ প. ইন্য়াস নিবন্ধ ৪.। এ. এন. এম. মাহবুবুর রহমান ভূঞা ইল্হ্যাম (الهنم) ইহার শাখিক অর্থ গলাধঃকরণ করা বা করান, প্রেরণা, প্রেরণা দান, বিশোষণ করা। এইজুন্য वादा द्ररू९ फिनावदिनी अवर النهوم वादा द्ररू९ फिनावदिनी अवर جيش لهام এবং সংকটকে বুঝান হইয়া থাকে : মৃত্যুকে "م اللهوم" বলা হয় । পৰিত্ৰ কু'রজানে এই শব্দটি মাত্ৰ একবার উল্লেখ করা হইয়াছে: प्रभार खाहाार् यानुवाक नाभ-भू(नात فانهمها فعوورها و تقواها ভান দান করিয়াছেন (১১ঃ৮)। তণৰারী তাঁহার তাফ্সীরে (৩০খ, ১৫) ইন্হাম-এর দুইটি ব্যাখ্যা প্রদান করিয়াছেন; (১) আল্লাহ মানুষকে (نفس ) গাগ-পুণা নির্ণরের শক্তি দান न्द्रिबाह्न ; (२) चान्नाहि बानूरवत व्यन فجور वनर جَنْوى क्रिबाह्न চেতনা সৃশ্টি করিরাছেন। বৈরাকরণিক **আর-কার্রা।** বলেন, न्दर एउंड नायत و عديته النجدين वर्षार वायि و عديته النجدين দিয়াছি। ইব্ন আকাাস বলেন, ভারাহ نفس क ভার ও মপ উভয় পথই দেখাইয়া দিয়াছেন। ইব্ন কাছ'ীর রিবিয়াছেন বে, पुचारिम, क्रांजामाः, मार्ग्शाक अवर इगक्तीत वज्ञाल अ**क्र**ा ইব্ন কুতারবাঃ বলেন, عرفها في الفطرة অর্থাৎ আল্লাহ নিক্ বজাবতই সং ও অসংকে চিনিবার হু মতা দান করিরাছেন। কিন্তু যামাধুশারী (২খ, ১৬১) এবং বারদণাবণী (২খ, ৪০৫)এই আারাতের ব্যাখ্যার লিখিরাছেন যে, আল্লাহ

খ্যাকিম-এর মুস্তাদ্রিক ৯:ছ ইব্ন জা।বির হইতে একটি াদীহা বণিত আছে أناسان العربي الهاما বণিত আছে অৰ্থাৰ আল্লাহ ইসমাণ্টেল ('আ)-কে 'আরবী ভাষা ইলহামি দারা শিক্ষা দেন। ইবনু'ল-আছ'ীর ( আন-নিহাারাঃ, ৪খ, ৭২ ) এবং মুহণ⊏নাদ তণাহির আল-ফাত্তাানী ( মাজ্মা'উ বিহণারি'ল-<u>আন্ওয়ারে,</u> एब. २१०)-ए अकिं रानीहः व्यत्स किंत्रशहन ، اسالك وحمه من अर्थार आिया उत्रश्रह आर्थन। عندك تلهمني بهار شدى করি যে, আমাকে প্রভা দান কর। শার্হ''ল-'**আ**ক'।াইদি'ন-নাসাফিয়াঃ ( বৃ. ৪১ ) প্রহেও একটি হণদীহণ বনিত আছে : انهمنی ربی चामाव প্রভু আমাকে ইস্থাম ছারা ভাত করিয়াছেন। **আল-জুন্দী** খিনি শারহ 'ল-'আক'৷৷ইদ-এর প্রত্যেকটি হ'াদীছে'র সানাদ অনুসন্ধান করা অপরিহার্ষ কত্ত্র্য বলিয়া প্রহণ করিয়াছেন, কিন্ত ভিনিও এই হ'দৌছ'টি সম্পর্কে নীরব রহিয়াছেন। ইব্ন খালদুন ইলহাা**মকে ব**তঃসফুর্ত ভাবে প্রাণত ভানের একটি পছা বলিয়া ধারণা করিয়াছেন (মুক''দিমাঃ, ২খ, ৩৩১)। ইব্ন হ'াষ্ম-এর মতে ইল্হা!ম প্রকৃতির (طبيعه ) সমার্থক (কিতাাবু'র-ফিসার, পৃ. ১৭৫ ) ; এবং উদাহরণ-ছরুগ শুধু মক্ষিকার সহজাত প্রবৃত্তি সহয়ে কুণরআনের (১৬ ঃ ৬৮ ) আধাতের উল্লেখ করিয়াছেন, বর্তমান যুগের মুসলিম চিন্তাবিদ্যুপঞ ইল্থামের ব্যাখ্যা এইভাবেই করিয়াছেন।

ইমানে রাগি ব লিখিরাছেন যে, ইল্ছাাম-এর অর্থ কাহারও অনুরেরণা দান করা। কিন্তু ইল্হাাম এমন কথা সম্বন্ধে বিশেষভাবে প্রমুক্ত হর বাহ্য আলাহ্র তরক হইতে কাহারও অনুরের উদিত হয়। ইমাম রাগি ব বলেন, একটি হাদীছে আছে, এই করাটি প্রবিষ্ঠ করাইরাছেন (মুক্তরাদাত, প্র. – ৯ – ১ বাতু)। লিসাম্বাল আরার প্রছে ইল্ছাম সম্পর্কে বলা হইরাছে যে, ১৯ বিল্ছা করাইরাছের বিশ্ব করাইরাছের হিন্হাল বিশ্ব করাইরাছের বিশ্ব করাইরাছের হিন্হাল বিশ্ব করাইরাছের বিশ্ব করাই হর্ছাার (১০০০ বিশ্ব করাইরাছের বিশ্ব করাইরাছ প্রমুক্তর করাই হর্ছাার হিন্হ বিশ্ব করাইরাছের বিশ্ব করাইরাছ হর্ছার প্রমুক্তর করাইরাছের বিশ্ব করাইরাছ বিশ্ব করাইর হর্ছার হিন্ত করাইরাছ হর্ছার প্রমুক্তর করাইর হর্ছার হিন্ত করাইরাছ রাহাইর হর্ছার প্রমুক্তর করাইর হর্ছার হিন্ত করাইরাছ বিশ্ব করাইর হর্ছার হিন্ত করাইরাছ হর্ছার হার্ছার হ

কন্ত ইন্হাম-এর সর্বাপেকা শুরুগুর্গ স্বাহার সূক্ষীদের
মতবাদের সহিত সম্পূজ। আরাহে দুই প্রকারে আশুপ্রকাশ করেনঃ
ব্যক্তিসতভাবে কোন কোন মানুমের বজরে বিক্তিপত ভানের
মাধ্যমে এবং সম্পিউসতভাবে অর্থাং শুনুমানর করারে করাপে নবীদের
নিকট প্রেরিত সংবাদের মাধ্যমে। প্রশ্বনিই ইন্হাম এবং বিতীরটি
ওরাহ্রি (১৯০০)। সুক্ষী-সাধকদের অভ্যকরণ অপবির্তাবিমুজ।
সূতরাং ইনহাম-এর উপকৃত ভেছ। তাঁহারাই ইন্হাম পাইয়
থাকেন। বুভিন্ত ভানের (ইন্ম 'আক্ নী)-এর সহিত ইহার
পার্যকা এই বে, ইন্হাম ধান ও অনুসিদ্ধার দারা অর্জন করা
মার না; বরং ইল্ অক্সমাৎ এমনভাবে লাভ করা মার
বে, প্রাপক কিরুগে, কোথা হইতে এবং কেন ইহা ঘটিল ভাহা
ব্রিতে পারেন না। ইহা গোলাাহ্র কর্মপার (১৯০০) নিছক একটি
পান বিশেষ। ওরাহ্রির সহিত ইহার পার্যক্য এই বে, ক্রিবিশ্রুণ
ওরাহ্রির নইরা আসেন, নবী ভাঁহার দর্শন গাইতে পারেন এবং

**করিবার জন্যই আসিয়া থাকে। পকান্তরে ইলহাাম আসে প্রাপকের** নিজের বিক্রার জন্য ৷ অভরে শায়তগানের প্ররোচনা ( وسواس )-এর সহিত ইল্হাাম-এর পার্থকা প্রথমত সংঘটকের তারতম্যে; একটির সংঘটক ফিরিশতা এবং অপরটির শারভাান; দিভীয়ত প্রেরিড বিষয়বন্তর ভারতম্যে; একটি মসলজনক, অপরটি অসলল-জনক (গংখাজী, ইহ'রাা, সাহিচদ মূরতাদ'াার ভাষাসহ, সন্দা. 94, 9. 288 4., 248 4.; D. B. Macdonald, Religious Attitude and Life in Islam. স. ২৫২ প., ২৭৫ প.)। ইলহ্যা-যের যথার্থতা সার্বজনীনভাবে স্বীকৃত হইলেও ইহার মাধ্যমে প্রদত ভানের নিশ্চয়তা সম্পর্কে এমন কি সু-ফীমণও প্রয় উত্থাপন করিয়া থাকেন। হজুবারী কিশ্কু'ল-মাহ'ল্ব, Nicholson অনুদিত, গু. ২৭১)-এর মতে, ইনহাাম আরাহে সক্তর্কে নিকিত ভান (पा'तिकाः) श्रमांन कतिएए शास्त्र ना। किन्न अभागानी वेकास কওয়াবে সভবত বলিবেন বে. কাহারো "অন উদিভ ধারণা" অর্থে ইল্হাম শব্দটির প্রয়েকের ক্রিফেনার ইক্তবারী উপরিউক্ত বত প্রকাশ করি**রাহেন, অভরে খালাহের আলোকস**ন্দান্তর অর্থে তিনি এই মতব্য করেন নাই ; কারণ ঐশী নুর একবার উপলব্দি হইলে ভাহাতে কৰনো ভুল হইতে পারে না। অন্যদের মতে প্রাগকের গভে ইনহামি প্রমাণ হিসাবে যথেণ্ট হইলেও অপরের জন্য প্রমাণরাপে ইহার ব্যবহার অথবা জনগণের ভানের উৎস-ज़ाल ইহাকে পণ্য कंद्रा शक्ष मा; प्राप्त হয় ইহাই नाजाकोत्र মত ('আক'াাইদ নাসাাফী, তাফভাাযাানী ও অন্যান্যের ভাষ্যসহ, কায়রো ১৩২১ হি., পু. ৪০ প.)।

প্রস্থার্কী ঃ (১) আল-কুরুরান (১১ ঃ ৮); (২), তণবারী, ৩০খ. ১১৫ প. : (৩) মামাখ্শারী, আল-কাশ্শাফ. Lees সংকরণ, পু. ১৬১২, (৪) রাষী, মাফাভৌহ', কাররো ১৩০৮ হি., ৮খ, ৪৩৮, (৫) বায়দ'াাব' ], Fleicher সংকরণ, ২ব, ৪০৫; (৬) 'আলী আল-হন্তৰ'ীরী, কাশফ্'ল-মাহ'জ্ব, পু. ২৭১; (৭) রাঞ্জি'ব. আল-মুফ্রাদাতে, পু. ৪৭১, (৮) ইব্ন হ'াৰ্স আল-আন্দাল্সী; আল-ফ্রিস'াল, ৫খ, ১৭; (১) গ'ায়াালী, ইহ'য়াা', ৩খ, ১৭, গ.; (১০) আল-'আক'াইদু'ন-নাসাফিয়াঃ, কাররো ১৩২১ হি., পৃ. ৪০ প. ; (১২) ইবনু'ল-আছ'ীর আল-জাহারী, আন-নিহায়োঃ, কায়রো, ১৩১১ হি., ৪খ, ৭২; (১২) আন-সুরজানী, আণ্-তা'রীফাতে, কায়রো, ১৩২১ হি., পৃ. ২২ ; (১৬) ইব্ন খালদূন, আল-মুকণদামাঃ, Quatremore সংৰৱণ, ২খ, ২৩১; (১৪) সুয়ুত ী, আল-জামিণ্ট'স'-সাগ'ীর, কায়রো ১৩২১ হি., ১খ, ৫২; (১৫) মুহ'াল্মাদ ভ'াহির আল-ফাত্তানী, মাজ্মা'উ বিহ'াারি'ল-আন্ওয়ার, নওল কিশোর মুধণালয়, ১২৮৩ হি., ৩খ, ২৭১; (১৬) 'লাবদু'ল-লা'লা৷ জাত্-তাহানিবী, কাশ্শাফ্ ইস্ত'ালাহে'৷ভি'ল কুনুন, ১৩০৮ হি.; (১৭) Gesenius, Hebrew Lexicon, খা.; (35) Dissoulavy, Gate of the East, W. (35) E. I., প্ৰথম সং**ভৱৰ, ২ৰ, ৪৬৭-৪৬৮**; (২০) Dict. of Techn. Terms, p. 1308; (২১) Massignon, ত'াওয়াাসীন, গু. 246-24F I

দা.মা.ই. ৩ব, ২০৮/এ. এন. এম, মাহবুবুর রহমান জুঞা ইলাহে (২০০০) ও হিন্তু "এলোহ", নিঃসংসহে অভিন্ন। উভয়ের আদি বুদেগতি নির্ণয়ের সমস্যাও একই (Encyclopaedia Biblica, iii, col. 3323 প., Brown-Driver-Briggs,

Hebrew Lexicon, p. 42 v., Fleischer, Kleinere Schr., i, 154 m.; Fischer, in Islamica, i, 390 m.) : at #45 তথ্ 'আরবীতে ইলাহে শব্দের ব্যবহারের কথাই বিবেচিত হইবে। প্রাক-ইসলাম মন্তাবাসীরা আল্লাব্ শব্দটিকে ব্যক্তিবাচক নাম (🏎) বলিয়া গণ্য করিত। ইসলামে এই মত প্রকৃতপক্ষে সার্বজনীন। যে য়ন সংখ্যক 'জালিম ইহাকে ওণবাচক বিশেষ্য (সিংফাত ) বলিয়া বিবেচনা করেন, তাঁহাদের যক্তির জন্য দ্র. রাায়ী, মাফাাতীহ', কাররো ১৩০৭ হি., ১খ, পু. ৮৩, ২৪ প.। রাামী বলেনঃ আর-খারীয়, সীবাওয়ায়হি এবং ইসলামী মূলনীতিসম্বের স্তপ্তপেতা (উসুলী)-দের অধিকাংশের মত এই যে, আল্লাহ শ্পটি 🛶 🛶 ইহার কোন বৃহপত্তি নাই। রাষী বহবিধ যুক্তি ভারা এই মত সমর্থন <del>করিরাহে</del>ন। রামীর বিবরণ মতে অন্যেরা ভারাহিকে সিরীয় বা ক্ষি ভাষা হইতে উভত বলিয়া মনে করেন। ধাবার <del>কুকার কৃতিগর আজিবের মড়ে ইহা আসলে আল-ইলাহ এবং</del> বস্থার করেকজন 'জাজিবের মতে ইহার উৎপত্তি আল-লাত্ रहेरक, वर्ष "केक रक्ता" वा "अव्हत श्राका" । जवमा जात-देवाार, "নিদিল্ট উপাস্য", শব্দটি কার্যত ব্যক্তিবাচক নাম ও আল্লাহ্-এর প্রতিশব্দরূপে ব্যবহৃত হইয়া আসিবেও ইলাহ শব্দটির বৃংগড়ি থাকার বিষয়ে রাষীর কোন সন্দেহ ছিল না। বাঁহারা "ভারাাহ" শশটিকে ব্যুৎপন্ন (মুশতাক্ ক বা মান্কু ন) বলিয়া মনে করেন, তাঁহারা বলেন বে, "আল-ইলাহে" ও "আল্লাহ" অভিন, প্রথমটি ধিতীয়টিতে রূপাছরিত হইয়াছে। "আল্-ইলাাহ্"-এর "আল্" উপস্থটি 🚜 ভাগক বা "নিদিল্টতা"স্চকরূপে এরা হুইলে "আল-ইলাহ"-এর অর্থ হয়, "উলিখিত মা'বুদ বা "মা'বুদটি" তথা "আল্লাহ" শব্দের সমার্থবোধক। আল-ইলাহে শব্দটি অত্যধিক ব্যবহারে সংক্ষিণ্ড হইয়া "আল্লাহ" শব্দটিতে রাগান্ধরিত অর্থে একবচনে "ইলাহ এবং হইয়াছে। অনিদিল্ট উপাসা "আজিহাঃ"-রূপে কু'রজানে ব্যবহাত হইয়াছে। কু'রুআনে "আলাহ" শব্দের প্রতিশব্দ হিসাবে "আল-ইলাাহ" শব্দের উল্লেখ নাই। মাঁহারা আরাহি শব্দটিকে বাংগল বলিয়া मांबी करतन छांशता खात्र अवस्त (य. "आज्ञार्" नम्स कृ कृ त्रशास কোন কোন ছানে "ইলাহ" বা উপাস্য অর্থে ব্যবহাত হইয়াছে : যথা, ৬ : ७ : ২৮ : ৭০ ( কাশশাক, প. ৩৯৪, ১০৬৪ )। ইলাহ শব্দটির আট প্রকার বৃৎপত্তির উল্লেখ করা হয় (রাখি), ১খ. ৮৪-৮৬), বারুল াবি : Tloischer সন্সা. ১খ, ৪); কিন্তু প্রকৃত বুঃৎগত্তি নি<del>ল্নারিখিত তিনটিতে</del> পর্যবসিত হয় : ১। 🎺 (আরাহা) "উপাসনা করিব"; ২। মা (আজিহা) অর্থাৎ হত্তবদ্ধি বা কিংকর্তব্যবিম্ন হইল ;—কেননা আল্লাহকে জানিবার প্রয়াসে মন কিংকর্তব্যবিম্র হইয়া্পড়ে; ৩। ولم । ওয়ালিহা) এই নব্দের অর্থও উপরিউক্ত রুগ। الدالي ( আলিহা ইলা ) অর্থ আশ্রয় লাভের জন্য কাহারও নিকট যাওয়া ভথবা শাভি চাওয়া কিংবা প্রত্যালায় থাকা।

আল্লাহ্ শব্দের জন্য বসরার 'আলিয় সমাজ ১ (লাহা) শব্দের দুইটি অর্থ "(প্রজ্ঞর থাকা" বা "উচ্চ হওয়া")-এর মধ্যে যে কোন এক অর্থে ব্যুৎপত্তি নির্ণর প্রস্কুদ করিছেন। যামাখুশারী কেবল উপরিউক্ত ১ম ও ২রটির উল্লেখ করেন; বিতীয় অর্থটিই তাঁহার প্রস্কুদনীর। ১৯ (ওয়ালিহা) অধিকত্তর মৌরিক। এই ধরনের অর্থের অদলবদ্দের জন্য ৪. মুফাস্ সাল, Ed. Broch, p. 172, 1. 20; রাহারা আল্লাহ্ শক্ষিকে ব্যক্তিবাচক নাম অর্থাৎ "জ্লাদিদ" ব্রেন—

ভাঁহারা ৬: ৩ ভারাতটির অর্থ করেন—"ভার তিনিই আলাচ্ জাসমানে বিরাজমান" এবং ২৮: ৭০ আরাতটির অর্থ করেন— "তিনিই আলাচ্, তিনি হাড়া কোন মা'বুদ নাই।"

প্রস্থাপঞ্জী: প্রবন্ধে উলিখিত প্রস্থাপনী হাড়াও (১) তণবারী, তাহ্বসীর, ১ব, ৪০; হণাশিরাঃ, পৃ. ৫৬, ৬৬; (২) নারসাব্দুরীর ধণরাাইব, রাাধী-র হণাশিরাঃ, পৃ. ১৮, ১৯; (৩) আবে সু-সুডেদ (মৃ.,৯৮২ হি.), ডাফসীর, ১৭ব, ৬৫৮; (৪) আরাহি প্রবদ্ধ (৫) Hastings, Dict. of Religion and Ethics.

D. B. Macdonald (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাপের ইস্তিখারোঃ (استخارة ) কোন ওরুত্পূর্ণ কর্ম বধাঃ ভ্ৰমণ, বিবাহ ইত্যাদি সম্বন্ধে হিতকর সিদ্ধার দারা অনুপ্রাণিত হওরার উদ্দেশ্যে বিশেষ ধরনের প্রার্থনাকে দু'আ। ইস্তিখারিঃ বলা হয় । এই পরিভাষাটি خير=খারা (خير হইতে) ক্রিরার বাবে ইস্তিক্'আার-এর মাস্'দার, অর্থ মঙ্গল প্রার্থনা করা বা কল্যাপকর নির্দেশ বাভের প্রয়াস পাওয়া। ইস্তিখারোঃ কিছুটা দীর্ঘ একটি অনুচান ৰা প্ৰাৰ্থনা (বুখারী, ভাওহ'ীদ, বাবে ১০, দা'ওৱাত, বাবে ৪৮. ৰ ইষ্ন মাজোহ্, দিলী ১২৮২ হি., গৃ. ১১ প.)। রাসূল (সণ)-এর আম্রেই ইহার সূচনা। কিন্ত কিছু সংখ্যক মুসলিম সমালোচক ইহার ৰথাৰ্থতায় সন্দেহ করিয়া থাকেন (ইব্ন হণজার আল-হারতামী, ফাভাওয়া৷ হ'াদীছি'য়াঃ, কাররো ১৩০৭ হি., গৃ. ২১০)। দুই রাক'আত সালাতি দারা ইহা আরম্ভ করা হয়। ইহাতে কু'র-লানের যে যে আায়াত পড়িতে হইবে হ'াদীছে তাহারও নির্দেশ দেওয়া আছে (নাওয়াব<sup>া</sup>), আষ্<sup>ক</sup>ার, গৃ. ৫৬)। 'আ**ওকী-**র ৰুব্ব'ল-আল্বাাৰ-এ ( সন্দা, Browne, ১খ, ২১০, ১২ ) ইস্ভিখাারার ছন্য মসন্ধিদে খাইবার রীতির কথা উল্লিখিত হইয়াহে, তবে ইহা ৰাধাভাম্লক নহে। যে কোন উদ্দিণ্ট কৰ্মের জনা পৃথক ইস্তি-খারোঃ করিতে হয় , বহ কর্মের, যথা সারাদিনের সব কর্মের উদ্দেশ্যে প্রাতে একবার মার ইস্তিখারাঃ করা ষথেণ্ট নহে ('গ্রাবদারী, বাদ্খাল, ৩খ, ২৪০ গ. )।

ইসজামের প্রাথমিক যুগ হইতে ইস্তিখারো-র প্রচলন দেখা যায়। ওঞ্ছপূর্ণ ব্যাপারে পদত্ব ব্যক্তিরাও ইস্তিখ্যারাঃ করিতেন—এইরপ বর্ণনা পাওয়া যায়। আলাাহ্র মান্জু:রী না লইয়া হ'ক্লাজ ইব্ন ৰুসুক কথনও কোন কাৰ্বে অৱসর হইতেন না ব্লিয়া কবি 'আজ্জাজ ভাঁহার রশংসা করেন (দীওয়ান, No. 12,83): 'আবদুরাাত্ ইব্ন ডণাহির যখন ইয়াকের শাসনকর্তার গদে যোগদান করেন, ভ্ৰন তাঁহার পিতা তাঁহাকে যে উপদেশমুৱক পর বিংশন, ভাহাতে সমস্ক সরকারী কার্যে ইস্ভিয়ারা-র ভাকীদ দেখা যার (ভার্ফুর, কিতাবি বাগ দাদি, গৃ. ৪৯, ৫২, ৫৩)। সুসরিম মুখাহিদ্পণ তাঁহাদের অভিযানের পূর্বে ইস্তিখারা⊲র সাধ্যে ব্যস্তাহ্র অনুযোদন প্রহণ করিতেন। রাষীদকে উত্তরাধিকারী হ্মনানীত করার পূর্বে মু'আাবি'রাঃ (রা) ইস্তিখারাঃ করিরাছিলেন ৰ্ষিয়া কৃষিত আছে (আসণানী, ১৮খ, ৭২)৷ খাৰীকাঃ সুধার্মান হখন উপল্লিখ করেন বে, ইস্ডিখারোঃ ঘারা তিনি তাঁহার সিভাতের অনুকূলে কোন সংকেত লাভ করেন নাই তখন তিনি তীহার পুত্র লার্থবের উভরাধিকারিছ বিষয়ক ফরমানটি ছিড়িয়া ফেলেন (ইব্ন মাদ, ৫খ, ২৪৭)। 'আবদুলাহ ইব্ন ভণাহিয়কে নিয়েদের পূর্বে ষা'মুন পূৰ্ব এক মাস ধাবৎ ইস্তিখারোঃ করেন (ড'রেক্র, ৰু, স., পৃ. ৩৪)। বিবাসিত-এ অধিণিঠত হইবার পর **উক্টেম্**রে

আন-মুক্ভাদির চার রাক'আভ ইস্তিখারিঃ সাঝাত আদার করে। নবজাত শিশুর নাম নির্বাচনের ব্যাপারে ইস্তিখারিঃ করার রীতিও প্রচলিত আছে বোধ হয় (Snouck Hurgronge, Mekka. ii, 139)। জাটির ধর্মতার্থিক প্রনের মীমাংসার জন্য যে মুনাজিরাঃ (পাণ্ডিডাপূর্ব বাদানুবাদ) হয় ভাহাকেও ইস্তিখারাঃ থারা শক্তিশারী করা হইত, এইরূপ দৃশ্টাতের অভাব নাই (মখা নাওরানা), ভাহ্য'বি, সম্পা. Wustonfeld পৃ. ২৩৭)। প্রক্রমার ভাষ্যের পুত্তকর ভূমিকার প্রায়ই ইস্তিখারা-র উল্লেখ করিয়া ক্রেকন (মাহাবী, ভাষাকিরাজু'ল-হংক্রাজ', ২খ, ২৮৮)।

হ'াদীছে' নিৰ্দেশিত ইস্তিখাারাঃ অনুচানের মধ্যে অননুমোদিত 🕆 নানা প্রকার আচারের অনুপ্রবেশ ঘটিয়াছে ; যথা—কাগজে সভাব্য বিকরণ্ডরি বিখিয়া পরীক্ষা দারা ইস্তিখারোঃ-কে শক্তিশারী করা ( ত'বার্সী, মাকাারিমু'ল-আখ্লাকে', কামরো ১৩০৩ হি., পৃ. ১০০)। বাঁটি সুষী উলামা।' এইক্লপ অননুমোণিত কাৰ্যের ভীৱ নিন্দা করিরা থাকেন ('আবদারী, ৩খ, ৯১ গ.)। কু'রজানি মাজীদ খুলিয়া কিশেব প্রতিতে ইস্তিখারে:: করার রীতিও প্রচলিত হইয়াছে। পারসাবাসি-পণ এই উদ্দেশ্যে অন্যান্য প্রস্থ, বিশেষত হণাক্ষিক'-এর দীওরান বা জালালু'দ-দীন রুমীর মাছ'নাব'ী ব্যবহার করেন। সুদ্রী গ্রহকারেরা বুশ্রজানের ইতাকার বাবহারও কঠোরভাবে নিষেধ করিয়া থাকেন। अकि अवध्रन वर्षा रह: ما خاب من استخار चर्थार द व्यक्ति व و لا للم من استشار , वेज्लिक्षाताः करत त्र नितान क्याना ব্যক্তি প্রমেশ করে সে অনুশোচনা ভোগ করে না (ভাবারানী, মুক্তান সাগ<sup>া</sup>র, দিল্লী, গৃ. ২০৪ )। চতুর্থ বস্তকের প্রথম দিকে আৰু 'আবদিলাহ্ আৰ-যুবার্রী একখানা কিতাাৰু'ল-ইস্ভিশারাঃ ওয়া'ল-ইস্তিশারাঃ (নাওয়াব'ী, আত্-তাহ্য'ীব, পূ. ৭৪৪,) त्र्रहमां करत्रम ।

প্রস্থাতী ঃ (১) উপরে উলিখিত হাদীছা প্রস্কৃষ্ট, গাবালী ইত্যাও 'উল্মি'দ-দীন ( বুলাকা ১২৮৯ হি.), ১খ, ১৯৭; (২) মুরতাদাা, ইত্যাক, ৩খ, ৪৬৭—৪৬৯ এবং কিক্তে প্রস্কৃষ্ট সংক্লিট অধ্যায়সমূহ। তু. JA, 1861, i, 201, note 2; 1866, i. 447; (৩) 'Phillott, Bibliomancy, Divination, Superstitions among the Persians, in JASB, 1906, ii 399 ব.; (৪) Bulletin de la Societe de Geographie d' Oran (1908) XXVIII. No. 1.

রম্বাঞ্জী ঃ (১) আল-দানিশ্কা), রাহারাকুল-উম্পাঃ কী ইন্তিলাকি'ল-লাইম্বাঃ ( বুলাকা ১৬০০ হি.), গৃ. ৭; (২) A. J. Wonsinck, in Isl. i. 101 গ.।

ইস্ভিনন্দাক ( استنشاق ) অধিকাংশ স্থাক হৈর মতে, ও স্ব (৪.) এবং উদ্ ( وضو ) সম্পাদনকালে গানি দিয়া নাক পরিকার করা সুমাত। কিন্ত আহ্ মাদ ইব্ন হায়াম-এর মতে কার্দ (فرض ) শবিরা বিবেচিত হয়।

প্রস্থাক্তীঃ (১) আদ্-দামিশ্কাী, রাহামাতু'ল-উল্মাঃ ফী ইষ্তিলাফি'ল-আইল্মাঃ (বুলাকা ১৩০০ হি.), পৃ. ৮ ; (২) আল-শাওরাারিষমী, মাফা।তীহা'ল-'উল্ম, পৃ. ১০।

Th. W. Juynboll (S.E.I.) /তঃ এম. অবিষ্কা কাদের
ইস্তিস্কণা' ( المشمال ) রুতিইর জন্য সণজাতে। কোন কোন
অবস্থার জরুরী কার্য হিসাবে হণান হৈ ইস্তিস্কণা' সণঝাকের
ব্যবস্থা রহিয়াছে। ফিক্তে গ্রন্থসমূহে ইস্তিস্কণা-এর ব্যাখ্য প্রদত্ত
হইয়াছে এবং এই অনুষ্ঠানের বিশাদ বিবরণও ভাষ্ঠতে রহিয়াছে।
এই অনুষ্ঠানের অভতু ত হইলঃ (১) প্রাতে শহরের বাহিরে খোলা
মরদানে গুই রাক্'আত সণালাত; (২) বাহলা এবং বিলাসিতাবর্তিত
সাধারণ গোলাক পরিধান; (৩) সণজাত আছে দুইটি খুত'বাঃ, (৪)
সণালাতের পর দু'আরে মধ্যে রুত্তির প্রার্থনা; (৫) ইস্তিপ্'ফারে বা
আলাহ্র কাছে কমা ভিক্লা। অনুমোণিত পুণ্যকার্য (যথা, প্রথিনা,
সা'ওম, খাররাতে) খারা এই সণলাতকে পূর্ণত প্রদান করা উচিত।

বৃশ্চি মাজের জন্য ধনীর অনুষ্ঠান মানব ইতিহাসের প্রচীন প্রথা। বিভিন্ন ধর্মে এই অনুষ্ঠানের গছতি বিভিন্ন, একই ধর্মের অনুসারীরাও বিভিন্ন গছভিতে ইহা পালন করে। A. Bel (S.E.L.)

প্রস্থারী ঃ বুখারী, মুসলিম, মিশ্কাংতু'ল-মাসাণবীহা প্রভৃতি হাদীছা প্রস্থার কিক্তি প্রস্থান্ত ইস্তিস্কাং সম্ভিত অধ্যায়ত্রি দ্রঃ

ইস্ভিস্:হণাব (استحبحاب) অর্থ যোসসূত্রের সজান। ইহা মুক্তি প্রয়োগের মাধ্যমে শারী'আতের বিধান নিধারণের এঞ্চি প্রক্রিয়া। শাসিপ্র মাধ্যাবে ইহা বিশেষভাবে এবং হ'ানাফী মাছ হাবে সীমিতভাবে ছীকৃত। পূর্ববতী কতিপয় অবস্থা সমল্টির সহিত পরবতী কতক অবস্থা সমল্টির সম্পর্ক অণুেষণ এবং সম্পর্ক পাওয়া সেরে, যে বিধান পূর্ববর্তী অবস্থানি সম্পর্কে প্রয়োজ্য হুইড, তাহা পরবর্তী অবস্থাদিতেও প্রয়োগ করা, ইহাই ইস্তিস্ হাা-বের উদ্দেশ্য। ষেই সকল অবস্থায় কোন ফিক্'হী বিধান দেওয়া হয়, সেই অবস্থাভনির পরিবর্তন সম্প্রে নিশ্চিত ভান লাভ না হওরা পর্যন্ত সেই বিধান বরবৎ থাকিবে—এই ফিক্ হী নীতি **ইস্ভিস্'হ'াবের ভিত্তি । দীর্ঘ অনুপছিতির কারণে 'যদি কাহারও** জীবন-মরণ সম্বন্ধে সন্দেহ হয় তবে নিশ্চিতভাবে তাহার মৃত্যুর সংবাদ না পাওয়া পূৰ্বত ভাহাকে জীবিতই মনে ক্লিভে ইইবে এবং ষে বিধান ভাহার প্রতি প্রযুক্ত হইড—ইস্তিস্ভাব নীজিতে ভাহা এখনও বলবং থাকিবে। হ'ানাফীরা কেবল পূর্বে খ্রীভূত অধিকার র্ভার বেলায়ই ইস্তিস্'হ'াব-এর নীতি প্রয়োগ করেন, গভারতে **ন্যাফিন্টরা** এমন কি নূতন অধিথার অর্জনের ক্লেরেও ইস্ভিস্*ছ*াাব **নীতি খীকার করিয়া খাকেন। দৃশ্টাবহুরে, কোন** ব্যক্তি দীর্ঘদিন নিক্লদিশ্ট থাকা কালে হ'নোফীগণ তাহাকে বৈধ ওয়ারিছে (উত্তরা-**বিকার) বলিটা স্বীকার করিবেন না, কিও শা**হিল্**টরা স্বীকার করিকেন , কারণ তাঁহাদের মতে এমন কি তাহার অনুপছিতির সময়ও** সে নৃতন অধিকার অর্জন করিতে পারে ষতদিন তাহার মৃত্যু সহজে <del>শিক্তি হওয়া না</del> ধার।

সম্পদ্ধী ঃ (৯) Goldziher, Das Prinzip des Istishab in der Muhammedan, Gesetzwissenschaft, in WZKM, i. 128-236. (২) উপুনা কিন্দ্দের প্রসমূহ।

T. W. Jayaboll (S.E.I.)/ভঃ এম. আবদুল কাদের ইস্তিহ সান ও ইস্তিস্কাহ ( استعسان ، استعسان ، استعسان ) ষুজি প্রদানের এই দুইটি প্রক্রিয়া কি'রাাস (৪.) নীতির **স্থিত** সম্পূত এবং উসু'লু'ল-ফিক্'হের গ্রন্থমুহে বহল আ**লোচিত।** দুইয়ের মধ্যে সম্পর্ক খুবই ঘনিত। সুতরাং মনে হর ইহারা **অভিছা।** কেহ কখনও উহাদের মধ্যে পার্থকোর বা পারস্পরিক সম্পর্কের সুস্পান্ট ও বিশ্ব বাাখ্যা প্রদান করিতে পারিয়াছেন বলিয়া মনে হয় নাং।

১। ইস্তিহ্সানিঃ এই প্রক্রিণর অনুসরিগণ ইহার সমর্থনে কুরেলান (৩৯: ১৮,৫৫), হ'লৌছ' (মাা রাআহ'ল-মুসলিমূন: হণসানান কাহয়া 'ইন্লয়োহি হণপানুন) ও ইজ্মা' এতৃতি যাহা উদ্ভ করিয়া থাকেন—বিক্লছবাদিশদের যুক্তিতে তাহার শুরুত বিশেষ **क्टिइ शा**रू ना । कारकरे **উराদের** আলোচনা निजुस्मोजन । या**स** হউক, ইস্ভিহ্ সানের ইঙ্গিত হ'দৌছে' (বখা, বুখারী, ওয়াস'ারন, বাবে ৮ ) পাওয়া যায় । হ'াদীছ'টি এই-—একদা রাসুর্ভাহে (স') হণাকীন ইব্ন হি:যামে (রা)-কে কিছু সামগ্রী দান করেন এবং বজেন, "হে হণকীয়, দুন্যায়ে এই সামগ্রী নিঃসমেহে নয়নভিরাম ও ম**নো**-মুগ্ধকর। তবে যে ক্জি অভরকে দানপ্রবণ রাখিয়া উহা প্রহণ করে, ভাহার জন্য উহাতে বরকত হয়। কিন্তু যে ব্যক্তি অন্তরে জ্বেভ রাজিয়া উহা প্রহণ করে ভাহার জন্য উহাতে বরকত হয় না এবং তাহার অবস্থা ঐ ব্যক্তির মত, গে ওয়ু খাইতেই থাকে কিন্তু পরিতৃশ্ভ হয় না। আর দেখ, দান গ্রহপের হাত হইতে দান প্রদানের হাত শ্রেষ্ঠ।" তখন হণকীম (রা) বলিলেন, "হে আলাহের রাস্ব। আপ-মার পরে আমি কাহারও নিকট হইতে কিছুই গ্রহণ করিব না।**"** বশনাকঃরী বলেন, রাসুল (স')–এর অভধানের পর আৰু বাক্ত (রা) এই সাহণাবীকে তাঁহার প্রাপ্য দিতে চাহিলে ভিনি ভাহা লইতে অস্থীকার করেন। অতঃপর তিনি 'উমার (রা)-এর নিকট হইতেও নিজ প্রাণ্য প্রহণ করিতে অবীকার করেন। তখন 'উমার (য়া) ঘোষণা করেন, "হে মুগলিমগণ! এই গণনীমাঃ ( যুদ্ধৰুখ মাল )-এ আল্লাহ হণকীমের জন্য যে প্রাপ্য হণব্রিণ বয়াম করি-রাছেন ভাহা আমি হণকীমকে গ্রহণ করিতে বলিভেছি, কিন্তু সে তাহা গ্রহণ করিতে অবীকার করিতেছে।" **এই ব্যাপারে হ**া**কী**ম (রা)-এর আচরণ ইস্তিহ্ সানের পর্যায়ে পড়িতে পারে।

প্রায় অর্থ শতাব্দী পরে ইমামে মালিজ (মৃ. ১৭৯/৭৯৫) বে সকল বিষয় সম্পর্কে হাদীছে কোন সুস্পত্ট দলীল পান নাই সেইগুলি সম্পর্কে সিদ্ধান্ত প্রহণ প্রসঙ্গে ইস্তিই সান শব্দটি বাবহার করেন (ইব্দু'ল-কণাসিম, মুদাওওয়ানাঃ, কায়রো ১৩২৩ হি., ১৬৯, ১৬৭)। প্রায় একই সময়ে আৰু মুসুক (মৃ. ১৮২/৭৯৮) বলেন, "এই বিষয়ে ভি'য়াস অনুসরণে কোন না-কোন বিধান দেওয়া বাই-১ পারে, কিড আমি আমার মতানুযায়ী এই বিধান (ইস্তাহ্সান্তু) ত্রের মনে করিয়াছি" (কিডার'ল-খরিয়াজ, ব্লাকে ১৩০২ হি., সৃ. ১৯৭)। সিদ্ধান প্রহণের সাধারণ পদ্ধতির (কি য়ার্মারের) সহিত ইস্তিহ সানের পার্থকা এইভাবে সুস্পত্ট হইয়া উঠে। পরবর্তী শতাক্রীসমূহে কোন বিধান কি য়ালের চাহিদা হইতে পৃথক হইলে তাহাকে ইস্তিহ্সান বলা হইত।

উল্লেখযোগ্য, উসুণ্ন কিক্'হ বিজ্ঞানের প্রতিষ্ঠাতা ইমামে শ্যাকিশ্ব নীতিগতভাবে ইস্তিহ্'সানি প্রতিকে পরিত্যাগ করেন। তাঁহার আশংকা ছিল যে, বিধান দানের ব্যাগারে যথারীতি নিরাপদ ও নাধারণভাবে স্বীকৃত নীতির বাহিরে চলিয়া থেলে যথেকা সিদ্ধান্ত প্রত্যান প্রতিম্বান্ত করিয়াহে, তাঁহার পর দে ভান-ভাভার যে ভান পূর্ণত লাভ করিয়াহে, তাঁহার পর দে ভান-ভাভার

হাড়াইয়া কোন বিধান দেওয়ার অনুমতি আল্লাহ কাহাকেও দেন নাই (রিসালাঃ, বুলাকি ১৩২১ হি., পৃ. ৭০)। শ্বদি কেহ এতদ্সত্ত্তেও ইস্তিহ্'সান ব্যবহার করে, সে সর্বোচ্চ ব্যবহাপক আল্লাহ্র কাজে জোড়াভালির ব্যবহা করে।"

ইস্তিহ্'সানি নীতির সমর্থকর্ক প্রধানত হ'ানাফী মাষ'হাবের অনুসারী। তাঁহারা অখাৎ বায়দাবি ী (মৃ. ১০৮৯ ধৃ. ), সারাধ্সী (মৃ. ১০১০ খৃ. ), নাসাফী (মৃ. ১৬১০খৃ.), হইতে শুক্ল করিয়া বাহ্'ক্ল'ল-'উলুম ( মৃ. ১৮১০ খৃ.), পর্যন্ত বহ 'আালিম এই জাগতি খণ্ডন করিযার জনা সর্বপ্রকার চেল্টা করেন। তাঁহারা বলেন, "ব্যক্তিগত ধ্যান-ধারণার বশে বা যথাবিধি চিতা-চর্চা না করিয়া ইস্ভিত্ সানে প্রহণ করা হয় না ; বরং শারী'আতে গুদ্র ব্যবছা অনুযায়ী নিহক বাস্তব অবহার বিবেচনায় ইহা অবলঘন করা হয়। ইহা একটি প্রচ্ছের (ধাফী) কি স্নাস, বাহা দৃশ্টিতে কি'য়াসের অনুসিদ্ধান্ত পরিতাক্ত হইলেও অন্তর্গৃশ্টিতে প্রতীয়মান হয় যে, ইহা সহজাত অবহার প্রেক্ষিতে গৃহীত হয়। ইহা ঠিক নহে যে, ভাধ্সাীদেশর নীতি হইতে ইস্ভিহ্ সানের উৎপত্তি হয় ; এবং এইভাবে উহাকে সঠিক কি<sup>.</sup>য়াসের আও– তায় আনয়ন করা যাইতে পারে। ইহা বাস্তবিক**গকে এই** সং**কীর্ণ** দভীর বহিভূতি। সুতরাং ইহাকে একটি বিশেষ প্রকারের অনু-**সিদ্ধান্তরূপে গণ্য ক**রিংত **হইবে। স্থন্ন প্রীক্রার মাধ্যমে এই** নিশ্চিত সিদ্ধাতে উপনীত হওয়া যায় যে, অন্যান্য মাধ্ংহাবের <u>এবজাপণও হ'ানাফীদের বর্ণিত ইসভিহ্'স্থান ব্যবহার করিয়া</u> থাকেন। কার্যত ইহা সকল আইনবেতারই সাধারণ অধিকার। জাল-হমাাম (মৃ. ১৪৫৭ খৃ.), ইব্ন আমীরি'ল-হ'াক্ক (১৪৭৪ খু.), বিহাারী (১৭০৮ খৃ.), ৰাহ্ ফু'ল-'উলুম (১৮১০খু.) এমুখ পরবভীকালীন হণনাফী 'আলিমদণ যেইরাপ সূ**ন্ধা** বিচার-বিবেচনার ভিত্তিতে<sub>,</sub> ইস্ভিহ্ সানকে শৃখলাবন্ধ করিয়াহেন তাহা পরীক্ষা করিলে উক্ত সিদ্ধান্ত সহকে আমরা ৰৱত একমত হইতে পারি। ইহার নিদিস্ট কোন সংজা না থাকায় চিন্তাধারার এই পদ্ধতি প্রধানে যথেষ্ট ছাত্ত ধারণার স্পিট করিলেও ইহাকে 'ইল্ম উসু'লি'ল-ফিক্'হে বিধান নিৰ্ণয়ের বিবেকসম্মত পদ্ধতির একটি ধাপরাগে ছান দেওয়া হইয়াছে এবং ইহার প্রয়োগের সভাবনা কয়েকটি নিভুলিরূপে নিধারণযোগ্য ক্ষেত্রে সীমাবছ হইয়া পড়িয়াছে।

২। ইস্তিস্'লাহি' ঃ কি'য়াাস গরিত্যাগের দিক হইতে বিবেচনা করিলে ইস্তিহ'লান ও ইস্তিস্'লাহ'-এর মধ্যে কোন বিশেষ
গার্থকা দৃশ্টিগোচর হয় না। তবে পার্থকা অনুসন্ধান করিতে গেলে
ইস্তিস্'লাহে'র যে ভিডি পাওয়া যায় তাহা হইল "মাস্'লাহ'াত"
অর্থাৎ কল্যাণ বা অনকল্যাণ। বলা হইয়া থাকে যে, ইস্তিহ্'সাান (যাহার ভিডি হইতেছে "উড্ম নির্ধারণ") অধিকতর ব্যাগক।

মানিকগছী ইশ্বীলী (মৃ. ১১৫১ খু.), ইতিগুর্বে এই বিষয়ে ইজিত করিরাছেন। এই অধিকতর নিদিন্টভার দক্ষনই ইস্তিহ্ সানের ভূলনার ইস্তিস্ লাহে ওক্তর লাভ করে। কারণ ইহা স্কুলন্ট বে, আইন সংক্রার নীতি নির্ণয় এবং ইস্তিহ্ সানের গতানুমতিক ও অস্পন্ট মাগকাঠি অপেক্ষা মানুষের মঙ্গল বিধানের আহহের নাার উল্লভ ধারণা অনেক বেশী সমর্থন লাভ করে এবং অপেক্ষাকৃত মহলে প্রতিচিত করা বাইতে গারে। এই কারণেই সভবত ইস্ভিস্লাহেণ্র নীতি লইয়া কোন ওক্লভর বিভর্কের স্ভিট হয় নাই।

ইস্তিস্'লাহে'র উৎপতি ও ক্রমোয়তির ইতিহাস ইস্ভিহ্'-সানের ন্যায় এত পুরাতন নহে। বিভিন্ন গ্রন্থকারের মতে ইবাাস

**মাজিক (মৃ. ১৭৯/৭৯৫)** সর্ব প্রথম ইস্তিস্'লাহ' নীতি ব্যবহার **ক**রেন। <del>একুতসভে ইহার পশ্চাতে যুক্তি</del>ও রহিয়াছে। দৃষ্টাভ**ছলে ব**লা ৰার, সাধারণ আইন এই যে, গুণ্ধ (খুরমা, কিশমিশ) ফরের ৰ**দলে টাটকা (ৰেলু**র, আজুর) ফল বিক্রয় করা চলে না (যুদাও-ওয়ানাঃ, ১০খ,৯০), কিন্তু তিনি ঘোষণা করেন যে, বিশেষ বিশেষ ক্ষেত্রে পাকা খেলুরের পরিবর্তে পাছ হইতে পাড়া হয় নাই--এই-ক্লপ টাটকা খেলুর বিক্রয় করা যাইতে গারে। তবে স্মরণ রাখিতে হইবে যে, এই সম্পর্কে মাস্বাহণঃ বা ইস্তিস্বাহণ লব্দ আদৌ উল্লিখিত হয় নাই এবং ইহাও লক্ষণীয় যে, ইমানি শাঞ্চি'ঈ তাঁহার বিভাত "রিসালা-র" কেবলমার ইস্তিই'-সানের মধ্যেই আলোচনা সীমাবদ্ধ রাশিয়াছেন। ইহা হইতে নিরা-পদে অনুমান করা যায় যে, ইস্তিস্'লাছে'র বিষয়টি তাঁছার সময়ে আলোচনার ধোগ্য বিবেচিভ হয় নাই। তবে এমনও হইতে পারে যে, ইহা তখনও ইস্তিহ্ পানের একটি বাধারণে গণা হইত এবং সেই কারণে ইহার প্রতি বিশেষ গুরুত্ব দেওরা হয় নাই। এমন কি ইমাম মালিকের সময়ে এবং ভাঁহার পরবতী যুগেও ইস্তিস্'লাহে'র ক্রমবিকাশ সুস্পল্টরূপে প্রতিভাত হয় নাই। গর-বতীকালের গ্রন্থাবলীতে এই নীতির আলোচনা প্রসঙ্গে ইমামে মাালিক ও ইমাাম শাঞ্চিস্ট ভিন্ন যে সকল চিভাবিদ প্রামাণ্য ব্যক্তি হিসাবে উল্লিখিত হন, তাঁহারা বড় জ্যের খুস্টীয় একাদশ শতাব্দীর লোক। সম্ভবত প্রাচীন এবং অদাাগি অপ্রকাশিত উসু'ল প্রস্থুগুরি, বিশেষত মু'ডাযিরী ও শী'আঃ প্রস্কারদের পুস্তকসমূহ, সম্যুক্ পর্যারোচিত ইইলে এই ফাঁকের কিছুটা প্রণ হইত।

ইস্তিস্ংলাহে নীতির অনুসারী বলিয়া যাহারা উল্লিখিত হন, ইমাামু'ল-হণরামায়ন আল-জুওয়ায়নী শাফি'ঈ (মৃ. ১০৮৫ খু.), তাঁহা-দের মধ্যে সর্বপ্রথম। ইমাষে গণযাালীকেও ( মৃ. ১১১১ খু.), প্রামাণ্য ব্যক্তি হিসাবে উদ্ধৃত করা হয়; তিনি গভীরভাবে এই বিষয়টি পর্যালোচনা করিয়াছেন ( মুস্তাস্'কাা, বুলাক' ১৩২২ হি., ১খ, ২৮৪ —৩১৫)। তিনি "মাস্'লাহ'াঃ" পরিভাষাটির সং**ভা দিতে পি**য়া বলেন, "মানব জাতির কল্যাণের জন্য যাহা আকা•িখত তাহা বিবেচনা করার নামই মাস্'লাহণাঃ।" তাঁহার মতে এই বিবেচনার <del>লছ্য</del> হ**ই**বে थर्म, जीवन, बुक्ति, वश्य अवर अन्यक्ति--- अरे माँठाँडिंड दक्कव । भाषा-লীর মতে ফিক্'হ-এর বিচারে সাধারণত মাস্'লাহ'াঃ ও উহার বিপরীত পাপ নিবারণ (দাফ' 'উ'ল-মাঞা।সিদ) উভয়ের প্রতি লক্ষ্য রাখা হয় এবং এই কারণেই উহা সাধারণ বিশ্যাসের সহিত মিলিয়া যায়। বেখানে সাধারণ প্রক্রিয়ায় সিদ্ধান্ত করা চলে না এবং যেখানে সমগ্র সমাজ (দারেরী, কাত্'লী, কুলী) জড়িত হইয়া পড়ে সেই-রূপ ক্ষেত্রে অত্যাবশ্যক ও নিশ্চিত প্রয়োজন দেখা দিলে তথনই ইস্তিস্'লাহি' চূড়াভভাবে পৃহীত হয় নতুবা ইস্তিস্'লাহি' বাৰহার করা চ্রিবে না।

গণাবালীর পরে বায়্দণাবণী (মৃ. ১২৮২ খ্. বা তৎপরে),
ইস্নাবণী (১৩৭০ খ্.), সুৰ্কী (১৩৭০ খ্.), মাহণারী (১৪৬০ খ্.),
বালানী (১৭৮৪ খ্.), প্রমুখ শাফিন্ট ফাকণী ই ইস্তিস্ভানাহণ নীতি
সম্পর্কে নিজেদের মত প্রকাশ করেন। তাঁহারা তাঁহাদের পূর্ববর্তীদের,
কিল্লেক লগালীর মত বিশদভাবে আলোচনা করেন, কিল্ত তেম্বন্তন কোন অবদান রাখেন নাই। পক্ষাররে ইস্তিস্ভানহণর
বিশ্বির শৃক্টাক্তকে সাধারণ নীতি-কাঠামোর অভতুঁকে করার আগ্রহ
বৃদ্ধি শাইতে থাকে এবং অবদেষে এই আগ্রহ চরমে গৌছে গর-

'ই স্বৰু

বভীকালের সাদ্রু শ্-শারী আঃ মাহ্বুৰী (মৃ. ১৩৪৬ খৃ.), তাফ্-ভাষাানী (১৩৯০ খৃ. বা তৎপরে), ফানারী (১৫০০ খৃ.), বিশেষত ইষ্নু ল-হষাাম (১৪৫৭ খৃ.), ইব্ন আমীরি ল-হণাজ্ম (১৪৭৪ খৃ.) ও বিহারী (১৭০৮ খৃ.), বাহ ক্ল'ল-'উলুম (১৮১০ খৃ.), প্রমুখ হণনা-ফীদের উসু ল প্রহুসমূহে। তাঁহাদের ব্যাখ্যা প্রায়ুই জ্ঞানি। এখানে উহার বিভারিত বিবরণ দিবার প্রয়োজন নাই।

পূৰ্বতী আলোচনায় উলিখিত হইয়াছে যে, মা**লিকীগণ ই**স্ভিয়'-ৰাহে র প্রধান প্রবক্তা বলিয়া বিবেচিত হন। কিন্তু এই ধারন্তর উপর অত্যধিক জোর দেওয়া সমীচীন হইবে না। অবশ্য ইয়া সভ্য বে, নাভি'বী (মৃ. ১১৯৪ খু.) ও ক'ারাকৌ (১২৮৫ খু.) প্রবুধ মাজিকী ফিক্'হবিদ এই আলোচনায় বহ দুর অৱসর হন। কি**ন্ত ই**ৰ্নু'ৰ-হ'ান্দিব (১২৪৯ খু.) মালিকী হইরাও এই নীভিত্র জনভ্য বিক্রম-नारी विवेश १९) रहेश थारकन**। नकावरत कॅल्डा कार्यकरा** ইস্তিস্'আহ' নীতি ছীকার করেন, তাঁহাদের পথী মাজিকী আবৃ'-হাবের বাহিরেও বহদুর বিভ্ত হয়। কার্যাকী বলেন, "অধিকতর যত্ত সহকারে বাছ্য করিছে দেখা যাইৰে যে, সমস্ত মাৰ্'হাবেই ইস্তিস্'আহ'-এর ব্যাপক প্রচলন রহিয়াছে" ( শার্হ' তান্ক'ীহি''ল-সুসুৰ, কাইরো, ১৬০৬, গৃ. ১৭০)। কতকটা শর্তসাপেকে হইবেও এবং আংশিকভাবে ডিল্ল নামে শাঞ্চিম্ব ও হ'নোফী ইয়ামণণ ইহা প্রহণ করিয়াছেন এবং ইহার আরও উন্নতি সাধন <del>করিয়াছে</del>ন। এই সম্পর্কে হণয়ানীগণের মধ্যে ইব্ন কণয়িয়ম আল-ছাত্রিয়াঃ ( মৃ. ১৩৫০ খু. )-এর নাম বিশেষ উল্লেখযোগ্য। সকলের লেষে হইলেও নাজ্মু'দ-দীন আত'-ত'াওফী ( ১৩১৬ খু.) ওকুড়ে কম নহেন। ইসতিস্'লাহ'-এর সমর্থকদের মধ্যে তিনি ছিলেন সর্বাপেকা বড় সং≆ারপছী। তাঁহার রচিত রিসাালাঃ ফি'ল-মাাসণালিহ∙ আল-মুর্সালাঃ দুইবার প্রকাশিত হইয়াছে, একবার মাজমূ' রাসাটিল ফী উসু নি'ল-ফিক্ হ–এ (বায়ক্সত ১৩২৪ হি.), আর একবার রাশীদ রিদ'া৷ ( মৃ. ১৯৩৫ খৃ. )-এর পুপরিচিত সাময়িকী আন-মানার ১০ম খণ্ডে। ইয়া হইতে দেখা যায় যে, আধুনিক মুসলিমদের মধ্যেও ইস্ভিস্'লাহি' নীতিটি বিশেষ ওরুত্বপূর্ণ ও আগ্রহের বিষয় হইয়া রহিয়াছে।

প্রস্থপঞ্জী ঃ (১) ইস্তিহ্'সানে সম্পর্কেঃ শাফি'ঈ, রিসালাঃ (কিতাাবু'ল-উম্ম-এর শুরুতে), বুলাকে ১৩২১ হি., পৃ. ৬১ প.; (২) গণযালী, আল-মুস্তাস্'ফাা ( দুই ৰও, বুলাক' ১৩২২— ১৩২৪ হি.), ১খ, ২৭৪—-২৮৩ ; (৩) বারদখাব ী, মিন্হাাছু'ল-উসু'ল (ইব্ন আমীরি'ল-হ'াজে কর্ত রচিত আত-ডাক্রীব ওয়াত্-ভাহ্ বীর প্রছের হাঃশিয়ায় জামাালু'দ-দীন আল-ইস্নাব'ীর ভাষা নিহায়োডু'স-সুউল, ( ১৩১৬—১৩১৭ হি. ) ৩খ, ১৪০—১৪৭, (৪) ভাষেপ্র-দান আস-সুবকী, ভাষাউ'ল্-ভাওয়ামি'; (৫) ভাষা-**বুণ্-দীন** মাহ'াঞ্লীর ভাষাও বান্নানী-র চীকারত (পুই **খঙ**, **শক্তরা ১২১**৭ হি. ) ২খ, ২৮৮; (৬) পাষ্দাব<sup>.</sup>ী, সান্ধু'ল-উসু'ল, 'অক্সে'জ-'জামীয় আল-বুখারীর ভাষা (কাশ্ফু'ল-আস্রাার) সহ (চার **বন্ধ, ইডাবুর ১৩**০৭--১৩০৮ হি.), ৪**ব**, ২–১৪, ৪০, ৮৩; (৭) **অবুনি-বার্যকাত** আন-নাসাফী, কাৰ্ফু'ল-আস্রারে (শার্হণ মানারি**জ-আন্ওরার) মুলা। জী**ওয়ান-এর ডাষ্য ও মুহণাদ্যাদ 'আবৃদু'ল-হাৰীৰ **আহ-আখ্নাব**ীয় চীকাসহ (দুই খণ, বুলাকা ১৬১৬ रि. ) २व. ১७৪--১७৮; (৮) जाल्क'न्-मादी'काः जाब-নাহ'বুৰী, শারবু'ড-ভাওৰ' হৈ' আলা'ড-ভান্ক' হৈ' ভাক্ডাাবাটোর कांवा (कांक-कांबव वि:) अवश कांबाबी क चूला। बूलवाक-अब विकासस

( जिन वष, काञ्चरता ১७२२ हि. ) ७४, २--४०; (३) हेर्नूब-रम्बन्धः আত-তার্'রীর, ইব্ন আমীরি'ল-হ'াা<del>জারু</del>ত ভাষা (আত-তা**ক্'রির** ওয়া'ভ-ভাহ্'বীরসহ (ভিন খণ্ড, বুলাকে' ১৩১৬ হি.) ৩ব, ২২৯-২৩৮; (১০) [ মুলা খুসরাও ], মিরকণাতু'ল-উসূ'ল ইলা 'ইলমি'ল-উসু'ল, ( ইखायुक ১७०৭ हि. ), शु. २७ श. ; (১১) मुरि'ब्रुझार रेक्न 'আবদি'শ-ওকুর (বিহারিী), শুসালামু'ছ'-ছু'বৃত, 'আৰদু'ল-'আবী নিজ'য়মু'দ-দীন (বাহ্'রু'ল-'উলুমকুড (ফাওয়াভিহ-'র-রাহ'।যুত ) সহ, গ'াযাালীর যুসতাস্'ফাা-র সহিভ একরে মুই বঙ্গে, বুলামক' মুদ্রিত, ১৬২২-১৩২৪ হি.) ২খ. ২৩০-২৬৪ । (১২) ইৰ্ন তায়বিৱাঃ, বাতমু'আতু'র-রাসাা'ইল ওয়া'ল-মাসাা'ইল, (बाठ बरक, काइरज़ा ১७৪১-১७৪১ हि.), ৫४, २२ ४. ; (১७) माछि वी, **আৰ-বুওয়াকাকণাত,** ( ৪**খ. কাররো ১**৩৪১ হি.), ৪খ, ১১৬-১১৮ : (১৪) আদ্-শারধ মুহ:া-মাদ আর-খিদ্'রী বে, উস্'ল্'ল-ফিক্'হ (২র সং কাজরা ১৬৫২/১৯৬৬ ), পৃ. ৪১৬-৪১৬; (১৫) 'আবদু'র-কাহ ীন, I Principi della Giurisprudenza Musulmana, tr. Guido Cimino (Rome 1922), p. 181-184, (56) D. Santillana, Istituzioni di Dititto Musulmano Malichita, i., Rome 1926, p. 56 9. 1

ইস্ভিস্'লাহ' সম্পর্কেঃ গ'াষালী, পুর্বাছ্ত, ১৭, ২৮৪-৩১৫ ; (১৭) বায়দণাৰ ী-ইসনাৰ ী. পূৰ্বোজ্ত, ৩খ, ১৬৪-১৬১ ; (১৮) जूबकी-मार'। ही-वाझानी, श्र्वांकृष, २४, २२৯-२७८ ; (১৯) মাহ্'বুবী-ডাঞ্চলায়ানী-ফানাত্রী, পূর্বোদ্বত, ২ৰ, ৩৭৪ প., বিশেষত १. ७৯১-७৯७; (२०) हेव्नु'व-इमाम-हेव्न आमीदि'व-शास्त्र, পূৰ্বোদ্ত, ৩খ, ১৪১-১৬৭, বিশেষত ১৫০ প ;(২১) বিহাারী-বাহ্ ক'ল∻ 'উলুম, পূৰ্বোদ্ত, ২খ, ২৬০ প., বিলেষত, পৃ. ২৬৬ প. এবং ৩০১ : (২২) ইব্ন ভায়মিয়াঃ, পূর্বোদ্ভ, ৫খ, ২২ গ.। (২৬) শাতি বী. পুৰৌদ্বত, ৪ৰ, ১১০ প., বিশেষত পৃ. ১১৬-১১৮; (২৪) কণব্ৰাফী, শার্থ' তান্ক'ীই''ল-ফুসু'ল, কায়রো ১৩০৬ হি., পৃ. ১৭০ প. : (২৫) নাজ্মু'দ-দীন আত'-ড'!ওঞ্চী, রিসাালাঃ ফি'ল-মাসণাৰিছ' আল-মুর্সালাঃ (মাজ্মু'উ'র-রাসাটেল ফী উসু'লি'ল-ফিক্'ড, বাররত ১৩২৪ হি., গৃ. ৩৭-৭০) , (২৬) ঐ প্রস্ক, রাশীদ রিদণার, সাময়িকী আল-মানার-এ প্রকাশিত, ১০খ, ৭৪৫-৭৭০, (ভাষসীরু'ল-মানার, ৫খ, অনুসারে, কাররো ১৩২৮ হি. গৃ. ২১২) ; (২৭) মুহণদ্মাদ আল-খিদ্ রী, পূর্বোদ্র্ত, পৃ. ৩৮১-৩১২; (২৮) 'আবদু'র-রাহ'ীম, পূর্বোদ্র্ত, পৃ. 590, 568, (25) Santillana, n. n., p. 55. n. 1

R. Paret (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুর কাদের ইস্নাদে (اسئاد) হণদীছ বেডাদের নাম-পরন্দরা; (হাদীছ প্রবন্ধ, ২র ও ৩র অধ্যার ৪.)।

'ইস্মাত ( মেন্ট হ 'ইস্মাঃ ) অর্থ পাণমুক্ত হওরা। সুনী মতে, নবী-রাসূল (আ) গণ এবং শী'আঃদের মতে ইমামগণও মা'সু'ব বা পালমুক্ত। নবীপদে বরিত হওয়ার পূর্ব হইতেই নবীগণ নিজাগ থাকেন, না নুবুওওয়াত-এর পর নিজাগত লাভ হয় এবং এই 'ইস্'মাঃ সর্বপ্রকার পাপের ক্ষেত্রে, না বিশেষ বিশেষ ক্ষেত্রে,—এই বিষয়ে 'উলামাা'র মধ্যে মতভেদ রহিয়াছে। মানবসূলত সাধারণ ভূল-লাভি সহজে 'ইস্মাঃ শব্দের প্ররোগ হয় না এবং কোন নবীও মানবসূলত ভূল-লাভির উর্ফো নহেন। হয়রত মুহ'ালমাদ (স') কোন কোন সমার ম'ালাভির লাক'লাভ-এর হিসাবে ভূল ক্ষিতেন (শুলারী, কিছাবিশ্বা-স'লাভি )। ভিনি বলিলাছেন, দীয় সক্ষে ভিনি বেশ্ব

কথা বলেন তাহা আলাহ হইতে জানিয়াই বলেন এবং তাহাতে কোন তুল-লাভি নাই। কিন্তু সাধারণ মানবীয় জান ভিত্তিতে তিনি যাহা বলেন তাহার মধ্যে তুল-লাভি থাকা অসন্তব নহে। তিনি তা'বীরু'ন-নাখ্ল (ফলন বুছির উদ্দেশ্যে পুং জাতীয় খেজুর রুক্ষের ফুলের রেপু স্ত্রী জাতীয় বুক্ষের ফুলে ক্ষেপণ) নিষেধ করিয়া পরে এই নিষেধাজা প্রত্যাহার করিয়াছিলেন।

নবী-রাস্বগণের 'ইস্মাঃ সম্মার সুন্নী 'উলামাা একমত। ফাখ্রু'দ্-দীন রামী নবী-রাস্বগণের সর্বান্ধক 'ইস্মাতের প্রধান প্রবক্তা। শী'আঃদের কোন কোন সম্প্রদায়ের মতে নবী-রাস্বগণ অপেকা ইমামসনের মধ্যে (উন্নততর উপাদানে ভাঁহাদের হতির কারণে) 'ইস্মাঃ সহজাত এবং অধিক মান্তান্ন বিদ্যমান। ইস্বামী 'আকাাইদ-এর সমস্ত পুতকেই 'ইস্মাতু'ন-আম্নিয়া' বা অনুরূপ শিরোনামে একটি পরিচ্ছেদ থাকে (যেমন, ইব্ন হাষ্ম, মিলাল, কাররো ১৩২১ হি., ৪খ, ১-৩১; মাওরাাকি ক. ed. Soo. renson p. 220 প.)। আল্-সাযারী 'ইস্মাতের একটি মর্মী ব্যাখ্যা দান করিয়াছেন, (মীযাানু'ল-'আমাল, কাররো ১৩২৮ হি., প্. ১১৬)।

ষ্ট্ৰপ্তা : (১) C. Snouck Hurgronje, Nieuwe Bijdragen tot de kennis van den Islam (Bijdragen tot de Taal, Land-en Volkenkunde v. Ned-Indie, 4th ser., vol. VI, p. 41, (২) Goldziher, Vorlesungen uber den Islam, p. 220-223, (৩) ঐ লেখক, in Isl. iii. 238-245, (৪) মানারে, ৫ব, ১২-২১, ৮৭-১৩; (৫) Tor Andrae, Die Person Muhammeds (Upsala 1917), p. 124-174; (৬) দা. মা. ই., ১৩ব, গু. ৩৬৩।

I. Goldziher (S.E.I.)/মুহাম্মদ রেষাউর রহীম ইসমাঈল হোসেন সিরাজী ( اسمعيل حسين الجي اسمعيل المسين المعيل المسين المسي ইসমাপেল হ'সায়ন সিয়াজী) পাখনা জিলার সিরাজগঞ্জ শহরে ১৮৮০ খু, জ্রা। ভাঁহার জ্মুজ্মি সিরাজ্যজের নামানুসারে তিনি "সিরা**ছী" বলিয়া পরিচিত হইয়াছেন। তাঁহার** সিতা সায়িদ 'আবদুল-করীম সাহেব প্রসিদ্ধ হাকীম (চিকিৎসক) ও ইসলাম প্রচারক ছিলেন। পাঁচ বৎসর বয়সে মধা-ইংরেজী বিদ্যালয়ে ভিনি ছতি হন। তিনি বাড়ীতে মাতার নিকট কুরআান শারীফ শিক্ষা করিতেন। মধ্য-ইরেজী পাস করিয়া তিনি সিরাজগঙ্গের বি, এব, -উক্ত বিদ্যালয়ে পড়িতে থাকেন। তখন তাঁহার মধ্যে কবিস্থ এবং বাহ্মিতার উন্মেষ পরিজ্ঞিত হয়। উচ্চ বিদ্যালয়ে অধ্যয়নকালেই তিনি পর পরিকা পাঠ, বজুতা, মাহিত্য ও ইতিহাস চর্চা এবং এবছ ও কবিতা রচনা প্রভৃতি বিষয়ে মনোযোগ দেন। এই অভ্যাসই তাঁহাকে পরবতীকালে সমাজসেবা ও রাজনীতিতে আম্বনিয়োগ করিবার উপযোগী করিয়াছিল। মেধার অধিকারী হওয়া সঞ্চেও দারিদ্রা হেন্তু তিনি উচ্চ শিক্ষার সুযোগ হইতে বঞ্চিত হন।

১৯০৫ বৃস্টাবে বিখ্যাত দেশনেতা সুরেজনাথ ব্যানাথী ও জনাব আব্দুর-রস্কের চেল্টার বিদেশী প্রবাদি বর্জনের আন্দোলন আরভ হয়। সেই আন্দোলনে তিনি নাতিয়া উঠেন। উৎসাহী খুবক ইসমাসন হোসেন সিরাজী খুসলমান সমাজের উম্প্রির জন্য তাঁহাদের অভীত সৌরব কাহিনী ও বর্জমান অধঃশতনের বিষয়ে "কনন প্রবাহ" নামক একথানা কবিতা-পুতক বিখেন। ইহার প্রভাবে মুসলমান সমাজে আলোড়নের হলিট হয়। ইংরেজ সরকায় ইহা বাজেয়াণ্ড করেন এবং লেখকের দুই বৎসরের কার্যাণ্ড হয়।

কারাম্ভির পর তিনি ১৯১২ খৃ. ভারতের মুসলিম প্রতিনিধি হিসাবে তুরক সমন করেন। এই সময়ে তুরক সারাজ্যের বাল্কণান অঞ্লের রাজ্যওলি তুরকের বিরুদ্ধে সংলার করিতেছিল। ইসমা- সিল হোসেন ১৯১৩ খৃ. দেশে প্রভাবর্তন করেন। ওঁহোর তুরক প্রবাস সংক্রান্ত বিষয় ও সাগরপারের রোমাঞ্চকর করিনী শুরুক স্থানশ পুরুকে লিপিব্রু হুইয়াছে। ইসলামী জ্লোষ্ট গঠনের আভাষ এই পুরুকে গাওয়া যায়।

এই সময় দেশের সকল প্রকার সামাজিক, **রাজনৈতিক, শিকা** ও সঠনমূলক আন্দোলন এবং সাহিত্য ও সংবা**দপর সেবার তি**নি অংশ প্রহণ করেন।

শিওদের শিক্ষা-দীক্ষার সহায়ক "আদ্য কারণা শিক্ষা" পৃষ্ঠকও তিনি জিখিয়াছেন। নারীর সর্বপ্রকার উল্পতির জন্য তিনি "রী-শিক্ষা" রুত্ব লিখিরাছেন। তাঁহার প্রচেণ্টার মাসিক "নূর" পরিকা প্রকাশিত হইয়াছিল। তিনি মাওলানা ইসলামাবাদী সাহেবের সহ্যোগে সাংতাহিক "সোলভান" গরিকা পরিচালনা করিয়াছিলেন। উল্লিখিত প্রস্থভিনি বাভীত তাঁহার জন্যান্য প্রধান প্রস্থ : কাব্য উল্লোখন, উল্লাস, প্রেমাজনি, স্পেন বিজয় কাব্য, সুচিন্তা, মুসলিম সভ্যতা, তুকী নারী জীবন, ঈসা খাঁ, রায়নন্দিনী, তারাবাসী।

তিনি ক্ষুদ্র রহৎ বাইশধানা কাব্য, গাঁতিকাবা, উপন্যাস, নীতিকথা, গান, গথন প্রভৃতি শুক্তক বিধিয়া সিরাছেন। আধ্যাথিক সাধনার ক্ষেত্রেও তিনি পারদ্শী ছিলেন। তিনি চরিত্রবান, উপার, দানশীলও সিম্টভাষী ছিলেন। ১৯৩১ সালে ১৭ জুলাই সিরাজগঞ্জে ইন্তিকাল করেন।

গ্রন্থ পঞ্জী ঃ (১) এম, সিরাজুল হক, অমর জীবন কাহিনী, সামনাঃ (২) বাংলা বিশ্বকোষ, ১খ, গৃ. ৩৫৩।

মুহত্মদ রেষাউর রহীম

ইসমার্ণিরল (أسمعيل ) ('আ) একজন প্রসিদ্ধ নবী, বীবী হাজিরা:-এর পর্জনাত হয়রত ইবরাছীম ('আ)-এর জোল্ঠ পূর। ইস্মাা'ঈর শব্দটির হিন্দু প্রতিশব্দ হইর شماء الهل ভার্ম প্রবণ করা, 👍 অর্থ আল্লাহ ), আল্লাহ প্রবণ করিয়াছেন। আল্লাহ তা'আলা বীবী হাাজিরাঃ ও হয়রডা ইব্রাহীয় ('আ)-এর দু'আ ত্রবণ করিয়াছেন-এই নামটি এই দিকে ইবিতবহ । আব-কুরআনের ৩৭ ঃ ১০১ আয়াতে ইহার ইরিত রহিমহে। কু'রজানের বিভিন্ন স্থানে হয়রত ইস্মা'নীল ('আ)-এর উল্লেখ রহিষ্কাছে ঃ ২ ঃ ১২৫, ১২৭, 500,500,580;0:68;8:500;6:60;58:05; ১৯ : ৫৪ , ২১ : ৮৫ , ৩৮ : ৪৮ ইত্যাদি । হৰৱত ইৰুৱাহীৰ ('আ)-এর ৮৬ বৎসর বয়সে ভাঁহার জন্ম ( Genesis, 16 : 1-16 )। ভিনি ছিলেন কু'রারণ ও উত্তর 'আরুবের 'আদেনমন বংশীর অধিবাসিগণের আদি পিডা ৷ ভাঁহার ক্ষেত্র ক্ক কিছুদিন গর গিতা ইব্রাাহীম ('আ) আরাহের ইব্যায় ভাঁহাকে ও ভাঁহার আভাকে বর্তমানে বেখানে কা'বাঃ অবহিত সেধানে এক জনমানবহীন বক্ত প্রান্তরে রাখিরা আসেন। তিনি হাজিরাঃ-কে সামান্য খাদ্য ও গানীর দিয়া হান (১৪<sup>°</sup>ঃ ৩৭ )। বুখারীর এক হ'াদীছে' দেখা যায়, হ্যরত ইব্রাহীস ('আ) যখন চৰিয়া বাইভেছিৰেন তথ্য হ'াছিৱাঃ তাঁহাকে কারণ জিডাসা করিয়া জানিতে গারিবেন, আল্লাহ্র ইচ্ছার তিনি তাঁহাকে উষর মরুতে বসবাসের খন্য হাড়িয়া গেরেন। পানি সূরাইয়া কেন থাজিরা: অভিন **হইয়া একবার নিকটবড়ী স**াকা৷ নামক পাহাড়ে ও পুনরার মার্ওরাঃ পাহাড়ে আরোহণ করিয়া চারিদিকে দেখিকেন

বেলাও পানি পাওয়ার সভাবনা আছে কিনা বা কোন ক'াফিলাঃ
কই লিকে আগবন করিতেছে কিনা। এই প্রকারে সাতবার আরোহণঅব্যাহন এবং দুই পাইয়ড়ের মধ্যবতী খানে আনাপোনার ( দুরুল দুরুল)
শর তিনি এক ফিরিশ্তা দেখিতে পান। সেখান হইতে ফিরিয়াঅবিষ্ণা তিনি দেখিতে পান যে, শায়িত শিও ইস্মাাস্টলের সদাঘাতে
নেই হানে একটি পানির ধারা বহিয়া চলিয়াছে। ইহাই আম্যাম্
নামে আত (বৃখারী, রাশীদিয়াঃ ১খ, ৪৭৪)। পানির আকর্ষণে সেখানে
অব্যাহন হয় এবং ময়া নামক জনপদের স্থান্ট হয়। এই নবজাত
নিও এবং তাহার মায়ের খাতিরে আরাাহ্ এই পানির উৎস স্থিট
করিয়া দিয়াছেন, এই ধারণায় বশবতী নবাগত বাসিন্দাদের রেহণ্টিট
ভাইদের প্রতি আকুণ্ট হয়, যেমন ইব্রাাহীম ('আ) দু'জাও করিয়াছিলেন: কিন্তুলী ক্রিটার আরাপ্যাক করিতে আক্রেন।
ভাইদের বত্তে উভয়ে নিরাপদে বাস করিতে আক্রেন।

ইব্রাহীম ('আ) ভাঁহার এচার ক্ষেত্র কান্'আন-এর দিকে **छविया त्रियादिसन । किहुमिन भन्न छिनि चांत्रिया एमिस्सन, देशया जैस** ('জা) কিছুটা বড় এবং গিভার সহিত চল্লাফিরা করিতে সক্ষম হটয়াছেন। তখন ইব্রাহীম ('জা) একদা বলে তাঁহাকে কু'রবাানী করিতে আদিল্ট হন। ছাপ্রত হইয়া ভিনি পুরকে বলিলেন, "হে পুর আমি বংপ্ল দেখিলাম, আমি তোমাকে কুণরবাানী করিতেছি, তুমি কি বল ? তিনি বলিলেন, হে পিতা, আপনি যাহা করিতে আদিল্ট হইয়াছেন ভাহাই করুন। আগনি, ইনশা আল্লাহ্ আমাকে ধৈর্যশীল দেখিতে পাইবেন (৩৭:১০২)।" পুঞ্জে কু-এবাানী করিবার উদ্দেশ্যে ইব্রাহীম ('আ) এক প্রান্তরে (মিনাা) উপস্থিত হইলেন। ইব্রাহীম ('আ) পুরের গলায় ছুরি চালাইবেন—এমন সময় আল্লাহ্র ভরফ হইতে আওয়াায় গুনিরেন, 'হে ইবরাাহীম। তুমি ভোষার স্বপ্তকে সত্যে পরিণত করিয়াছ। আমি এই প্রকারেই **সংকর্মশীল** ব্যক্তিদিগকে পুরস্কৃত করি (৩৭ ঃ ১০১-১০৫)।" অভঃপর আলাহ্ ইব্রাহীম ('আ)-কে পুরের পরিবর্তে এক পর দান করিলেন কু'রবাানীর জন্য (৩৭: ১০৭)। তখন **হইতে ইস্মা'উল ('আ**) ষ'বীহ''লাহে নামে খ্যাত হইলেন। মুসলিম ৰিছ তখন হইতে একই দিবঙে সেই মহান কুরবাানীর অনুষ্ঠান <del>করিয়া</del> থাকে আন্মোৎসর্গের প্রতীকরূপে। কুর্বাানী সংস্লাভ আরহত ইস্মারিল ('আ)-এর নামটির উল্লেখ নাই। এই স্যোগে **ৰাৰ্দী ও বু**ণ্টান লেখকৰণ তাহাদের নিকটতম প্ৰপ্রুষ, সাারা-র পর্যাক্ত ইবরাছীম ('আ)-এর দিতীয় পুর ইস্হ'াক' ('আ)-কে ৰ'ৰিছ'লাহ্ নামে আখায়িত করেন।

তাহাদের এই দাবী লাভ, কারণ বাইবেলোভ "Thine only Son" (Genesis, ২২: ২) ইব্রাহীন ('আ)-এর "একমাল" পূল কাৰণ। উলার পূর্ব ইস্মা। দলের জন্ম হইয়াছিল। Genesis, ১৬: ১৬ জনুকালী ইব্লাহীন ('আ)-এর ৮৬ বংসর বয়সে ইস্মা। দলের জন্ম এবং বয়সে ইস্মা। দলের জন্ম এবং বয়সে ইস্হালে তাহার প্রথম পূল্প নহেন, দলি হইডেন ভালা হইলে ভিতীয় পূল্লের জন্মের পূর্বস্কণ পর্যত তাহাকে "একমাল" পূল্ল বলা হাইড। কু র্ল্লানের কথার ইস্হা।-কের জন্মের সুক্রেশ আমিরাছিল প্রথম পূল ইস্মা। দলের জন্ম এবং কু বালানী জনুকানের কর (৩৭: ১৯২)। খালীকা উমার ইব্ন আবলি জ-আহীর একলা জনেক ইসলানে দাবিক লাহীন এক তাহাক ক্রেল্ল বালিক লাহীন একলা জনেক ইসলানে দাবিক হাইলীকা জানে, ইস্মা। দলিক ক্রেল্ল ভিনি ব্যাল : আহুলীরা জানে, ইস্মা। দলিক

প্রকৃত ষ'াবীহ'; তবে তাহারা আপনাদের প্রতি ঈর্ষাবন্ত ইয়া বীকার করে না।

ইস্মাণ্টিল ('আ) যৌবনে উপনীত হইলে ইব্রাহীম ('আ) ভাঁহার সাহায়ে আলা।হ্র প্রদর্শিত ছানে (২২:২৬) বিজ্পত কা'বা-র পুনঃনিমাণ করেন এবং পিতা-পুত্র উভরে পুনঃনির্মিত কা'বাংকে আলাহ্র নামে উৎসর্গ করেন (২:১২৭)।

ছুর্থম বংশীর একদল বণিক মরার আসিরা গানি দেখিতে পাইরা এইখানে বসতি ছাপন করে। হযরত ইস্মাজিল ('আ) এই বংশের এক কন্যাকে বিবাহ করেন। তাঁহার বংশধরগণ 'আরাবু'ল-মুডা'রিবাঃ অর্থাও 'আরব্ছিত 'আরব্ নামে পরিচিত। কু'রারশ এই বংশেরই একটি শাখা ও বংশানুক্রমে তাহারা কা'বাঃ, রামযাম ও ইহাদের স্মৃতির সহিত অভিত অন্যান্য ছান এবং প্রভিচানের নিরক্ষণ ও অভিভাবক হইছা পড়ে। সর্বশেষ নবী হযরত মুহ'শেরাণ (সা) এই বংশেই ছাল্লহুত্ব করেন।

প্রমূপনী ঃ প্রথমে উলিখিত প্রম্বানী, উদ্ধৃত আয়াতের ব্যাখ্যা
সম্বানিত ভাক্সীর প্রমৃস্থ : (১) ডণাবারী, ১খ, ২৭৫ গ.;
(২) মৃতণাহ্যার ইব্ন ডণাহির, কিডাাবু'ল-বাদ' ওয়া'ত্-তা'রীখ,
ed. Huart, ৬খ, ৬০ গ.; (৩) ছণা'লাবী, কি সণাসু'ল-আন্বিয়াা,'
(কাররো ১২১০ হি.), পৃ. ৬৯ গ., ৮৮—১০ ; (৪) আবু'লকিলা, ed. Fleischer, পৃ. ১৯২; (৫) ইব্ন কু'ভারবাঃ. ed,
Wustenfeld, পৃ. ১৮, ৬০; (৬) Die Chroniken der
Stadt Mekka, ed, Wustenfeld, হা, ; (৭) সীক্লাড 'আনভার,
কাররো ১৬০৬ হি., ১খ, ৬৫-৩৮; (৮) Weil, Bibl legenden
der Muselmanner, পৃ. ৮২ গ.; (৯) Goldziher, Die
Richtungen der islamisch en Koranauslegung, p. 79
গ.; (১০) G. Horovitz, Koranische Untersuchungen,
p. 91 গ.; (১১) দা.মা.ই. ২খ, ৭২৮-২৪।

हेज्ञा।'बेल भारीन, प्रां७लाना।(السمعيل شهيد' مولانا) ভারতের ইসলামী সংখ্যার আন্দোলন ও জিহাদের অন্যতম প্রধান নেতা। মাওবাানাা ইসমাপ্রেল স্বাধীনতা আন্দোলনে সায়িদ আহ'মাদ (দ্র.)-এর দক্ষিণ হস্তব্যাপ হিলেন। তিনি দিল্লীর বিখ্যাত মাওলাানা। শাহে ওয়ালিয়ুলাহের পৌত্র ও শাহে 'আবদু'ল-গ্যানীর পুর, ১৭৭৮ খৃ. জনপ্রহণ করেন। বহ মুসলমান ছার অধারনের জন্য মাওলাানা। শাহে ওয়ালিয়ুল্ল।।হ্র প্রতিষ্ঠিত মাদ্রাসায় যোগদান করিত। ইসমার্ণ্টেল শাহীদ ঐ মাদ্রাসায় শৈশৰ হইতে শিক্ষালাভ করেন। তাঁহার উস্তাায় ও মুশিদ ছিলেন তাঁহার চাচা বিখাত মুহ'াদিছ' শাহ 'আব্দু'ল-'আৰীষ। তিনিও ইসলাম ধৰ্ম-শাৱে প্ৰগাচ় গাভিত্য অৰ্জন করেন এবং সাহিদে আহ'মাদ খখন খাধীনভার বাণী প্রচারের জন্য দিল্লীড়ে আগমন করেন, তখন তিনি তাঁহার শিষা শ্রেণীভুক্ত হন। উভাাদ-শাগরিদ মিলিভভাবে স্বাধীন মুসলিম রাষ্ট্র স্থাগনের জন্য উঠিয়া পড়িয়া লাগিলেন। উভয়ই ভারতকর্ষের বিভিন্ন হানে ইসলাম ও স্বাধীনতার বাণী প্রচার করিতে আগিলেন। ইসমা'ঈল শাহীদ ষোগ্য উস্তাধে র নিকট ভরবারি চালনা শিক্ষা করিলেন। বালাকোটের যুদ্ধে তিনিও বীরের নায়ে খুদ্ধ করিয়াছিলেন। প্রথম দিনের খুদ্ধে ভাহার একটি অঙ্গুলি বন্দুকের খলীবিছ হয়। কিন্তু ভাহাতে রুক্ষেপ না করিয়া তিনি **থিতীয় দিন গুরোখামী সৈন্যদের সহিত** যোগদান করিয়া সুদ্ধ করিতে থাকেন। ঐ সময়ে ডিনি ললাটে

ভ্রমীবিদ্ধ হইরা তৎক্ষণাৎ শাহাদাত লাভ করেন (মে, খ্. ১৮৩১)। বাধীনতা আন্দোলনে সায়ি।দ আহ'মাদের পরেই তাঁহার সমূতি অমর হইরা আছে। তিনি শাহে ওরালিয়ুায়াহের রচিত তুহ্ ফাতু'লমুওয়াহ্'হি'দীন পুভকের অনুসরণে তাক্'বি'য়াতু'ল-ঈমানে রচনা করেন। গোড়া যাওলাব' সৈপ ভজ্জনা তাঁহার উপর কুফ্রের ফাত্ওয়া দেয়। কিন্তু মাওলানা কারাবাত 'আনী প্রমুখ বিজ 'আলমপণ তাঁহার মতবাদের সমর্থন করেন। তাঁহার আর একটি বিখাত পুভক সি'রাাতু'ল-মুস্তাক মান

ইসমাণিনীয়া (ক্রিকিট্র) সী'আদের একটি শাখা, কয়েকটি িসদলে বিভক্ত। ইহাদের কোন কোনটির মতবাদ অন্যওলির মতবাদ হইতে পৃথক।

(১) উৎপরির ইতিহাস: ১৪৮/৭৬৫ সনের অনতিকাল পূর্বে ইমাম জা'কার্'স্-সাাদিকে'র পূর ইস্মাা'উলের মৃত্যুর সরে দী'আদের একার্চ সন্দার হিসাবে প্রকাশ্যত ইস্মাা'উলীয়াঃ দলের উৎপত্তি হয়। ইস্মাা'উলের জাতা নব-মনোনীত ইমাম মৃস্যা আল-কাাজি'নের পরিবর্তে এই দল ইস্মাা'উলের পূর মুহ'।তমাদ ও ওাঁহার উর্বাধিকারীবর্গকে ভাহাদের ইমামেরপে খাক্তি দান করে। ফাাতি'মী বংশের প্রতিহাতা 'উবায়দু'লাহে আল-মাহ্দীর পূর্বে ইস্মাা'উলের বংশধরপ্রের নাম ও ভাহাদের পরন্সরা (Sequence) সন্দেহজনক, ফাাতি মীদের প্রদত্ত বিবরণে ভাহারা তিনজন—'আব্দুরাহ্, আহ্মাদ এবং হ'সায়ন। পারস্বাসী নিয়ারীদের মতে, ভাহারা আহ'মাদ, মুহ'।ত্মাদ এবং আহ্মাদ। ভারতীয় নিযারীদের মতে, ভাহারা মতে—আহ'মাদ, মুহ'।ত্মাদ এবং 'আব্দুলাহ্। দুরুষ্দের মতে, ভাহারা মাতজন, মুহ'।তমাদ প্রহ' আব্দুলাহ্, আহ্মাদ, 'আব্দুলাহ, মৃহ'।তমাদ, হ'সায়ন ও আহ্মাদ।

ইহা অনুমান করা সভব যে, ইমাম মুহা চমাদ ইব্ন ইস্মাা দিলের মৃত্যুর পরে ইস্মাা দলে তাওন ধরে। দলের এক শাখা বিশ্লাস করিত, মুহা চমাদ ইব্ন ইস্মাা দল সংত্য এবং সর্বশেষ ইমাম। তিনি কি য়ামাতের পূর্বে প্রভাবর্তন করিবেন। এই কারণে ইহারা সাব্ দিয়া (১৯০০) বা সংত্বাদী নামে পরিচিত হর ; পরবতীকালে হি. ৩য় (৯ম) শতাব্দীর শেষের দিকে তাহারা তাহাদের দলপতি "হামদান কার্মাত"-এর নামানুসারে কারাা-িমতা: (قرامطة) বা কার্মাত (৪.) নামে পরিচিত হয় । তাহাদের লুঠন ও নৈরাজা হৃত্যির কারণে কার্মাত নামাটি সম্গ্র মুসলিম সমাজের নিকট মুণিত হইরা পড়ে।

অনাগক্ষে বিতীয় দল অর্থাৎ ইসমাপ্রিনীদের ফাাডি মী শাখা মুহা শিমাদ ইব্ন ইস্মাপ্রিলের জনৈক পুত্রকে ও পরবতীতে তাঁহার মনোনীত উত্রাধিকারীদিগকে তাহাদের ইমাামরাপে প্রহণ করে। বেহেতু ইমাামরণ ছণ্মবেশে বাস করিতেন, এমনকি তাঁহাদের নাম পর্যন্ত পোগন রাখা হইত, তজ্জনা উত্তর শাখার মধ্যে অধিক সার্থকা দৃষ্ট হইত না। এই শাখাদ্র ছুষিন্তানে ও দক্ষিণ মেসোগটেমিয়ায় পুত রুদ্ধি পার। সন্তবত ইমাামদের উচ্চাকাাখ্যা পূর্ণ করিবার বিভিন্ন প্রয়াসের দক্ষন ২৮০/৮৯৬ সনের কাছাকাছি সমরে এই দুই দলের মধ্যে বিভেদ প্রকটতর হইয়া গড়ে। কারমাত ীরা ভাহাদের পূর্ব মতবাদে অটল থাকে। তাহারা কোন ইমাামকেই শীকৃতি দিত না এবং চিরকাল ক্যাতি মী শাখার প্রতি শন্তুভাবান্দর ছিল। প্রায় দুই শতাব্দী কার টিকিয়া থাকার পর পরিপামে চাহাদের বিশ্বন্দিত ঘটে।

দলটি 'আববুলাহে ইব্ন মার্মুন অল্কাদ্দ্াহে' (মৃ. ২১০/৮২৫) কতুঁক ছ।পিত হওরার কথাটি একটি উপাধান মার। তাহাদের মতবাদ সভবত প্রাথমিক মুরের শীংআদের রহস্যারত (esoteric) মতবাদের খাভাবিক পরিপতি। ইস্মান্টনীয়াঃ ও কার্মাতিয়াঃ উভয় সম্পুদারই বাাতি নিরুষ্ণ বা ভালীমিরুষ্ণ নামেও অভিহিত হইত। প্রকৃত ইস্মান্টিলী সাহিত্যে 'আবদুলাহ ইব্ন মার্মুনের প্রায় কোন সম্তিই রক্ষিত হর নাই ব্লিলে চলে।

হি. তৃতীয় (৯ম) শতাব্দীর শেষের দিকে শুবিস্থান, দক্ষিণ মেসো-পটেনিয়া সিরিয়া, মিসর ও য়ামানে এই আন্দোলনের বহ সংখ্যক অনুসারী জোটে এবং ইহা মাস্'রিবে (উত্তর-পশ্চিম আঞ্জিকা) গুড বিস্তার লাভ করিতে থাকে। ২৮১—২৯১/১০২—১০৪ সনে বিক্-কায়া-ব পুল রাহ'য়াা ও হ'সায়≂ ক'তুঁক আল-মাহদীর অনুকূৰে সিরিয়া জয়ের বংশ চেল্টার পর ইনাম **'উবায়দুলাহ্ মাণ্রিব-এ** পালাইয়া যান এবং সেখানে সফল আন্দোলনের নেতৃত্ব দেন। হি. ৪র্খ (১০ম) শতক ব্যাপিয়া তীব্র প্রচার চালান হয়। ৫ম (১১শ) শতকের মধাভাগে ইস্মাপিকী মতবাদ আটকানিটক মহাসাসর হইতে মুগলিম জগতের সুদ্র পূর্ব প্রান্ত মাাওয়ারা।' ডান-নাহার, ভুকিভানে, বাদাখ-শান ৬ ভারত পর্যন্ত প্রবল হইয়া দাঁড়োয় । পারসোই ইহা বিশেষ-ভাবে শক্তিশালী হয়, সেখানে বিখ্যাত ইস্মা।'ঈলী দাশনিকরন্দের 🗀 আবিভাব ঘটে, যথা---অবু রা'কু'ব সিজিভাানী, আৰু হ'াতিম রাষী (উড়য়েই মৃ. ৩৩১ হি.), হ'ামীদু'দ্-দীন কিরমানী (মৃ. ৪১০ হি.) আল-মুআফ্রিদ শীরাষী ( মৃ. ৪৭০ হি. ), নাাসি র-ই খুসরাও (খস্রা) ও হণসান ইৰ্ন সণব্বাহি: , ইহারাই ছিলেন কাাভি:মী মতবাদের প্ৰকৃত প্ৰতিচাতা।

ফাাতি মী সাম্লাক্ত্যের বাহিরে ইসমা স্ট্রনীগণ বিপক্ষনক রাজ-নৈতিক আন্দোলন**কারীরূপে নির্যাতিত হইত কিত শী**'আদের পতনের কারণ এবং বিস্ময়কর সফ**র**ভার পর ইসমা**াঈরীদে**র পতনের কারণ একটি---অর্থাৎ নিজেদের মধ্যে বিভেদ ও নেতাদের মধ্যে প্রতিদ্বন্দিতা। প্রথম তরুতর বিভেদ স্থিট হয় হা।কিমিয়া।: অর্থাৎ দুরুষদের মধ্যে, তাহারা ৪১১/১০২১ সনে আল-হণাকিমের মৃত্যুতে বিশ্বাস করিত না এবং তাহার প্রত্যাবর্তনের প্রত্যাশ্য করিত। ৪৮৭/১০৯৪ সনে আল-মুভানসি-র-এর মৃত্যুতে জাবার যে বিভেদ জাগিয়া উঠে তাহা ভীষপ বিপর্যয়ের সৃণ্টি করে। ভাঁহার জ্যেষ্ঠ পুর ও ম্ব মনোনীত ইয়াাম নিষাার সিংহাসনচ্যুত হন তাঁহার ছাতা আল-মুস্তা'লীর দল কত্কি প্রধান সেনাগভির কত্ভাধীনে ৷ মিসরবাসীরা কতটা নিম্পৃহ থাকে। নিষারের সহর্থকসংখ্যা যথেষ্ট ছিল না। তিনি তাঁহার ছাতার আদেশে ধৃত ও কারাগারে (সপুরক) নিহত হন। এই সংবাদে সিরিয়া ও সমগ্র প্রাচ্যে অসংবাষের সৃষ্টি হয় এবং প্রথম মনোনরন (نص )-এর প্রতি আনুগত্য বজায় রাখিয়া বিপুল সংখ্যক লোক দলত্যাগ করে।

মিসরে ফান্ডি মিয়াঃ ইকামদের শাখা বিলুপ্ত হওয়ার পর 
যখন ৫২৪/১১৩০ সনে খাল-আমির শুণ্ডহাডকের হঙে নিহুড 
হন এবং তাঁহার শিশুপুর ও উর্বাধিকারী আড্-ডায়ির (ঐতিহাসিকেরা তাঁহার অভিডে সন্দিহান) গোগন আবাসে নীত হন, 
তখন মিসরের ইসমাা দীলী অর্থাৎ মুসতা লী-দের মধ্যে অনুরূপ 
বিভেদ দেখা দেয় ৷ সর্বশেষ ফাাডি মিয়াঃ খলীফা চতুণ্টয় নিজেরাও 
আগনাদিগকে ইমামে বজিয়া বিবেচনা করিতেন না এবং শেষ খুদে 
আগমনকারী প্রতিশূচ্ত ইমাম আল-কাইম-এর নামে খুড্ বাঃ 
পঠিত হইত ৷ ফাাভি মিয়াঃ কিংবদভী অনুসারে মুখালীরা একনঙ

বিশ্বাস করে বে, আর্'-ড'রিরব-এর উত্তরাধিকারী ইমাামগণ কোষাও
অতি ইমোননে বাস করিতেহেন এবং বধাসময়ে আছপ্রকাশ করিবেন।

ইবার পর এই দলটি অদ্যাবধি দুইটি প্রধান শাখার বিভক্ত হইলা রহিয়াছে: (ক) মুভাগনিয়াঃ, ষাহারা পরবতী ফাাভি'মীদের নীতি কোটাবুটি অভুগ্ধ রাখিয়াছে, এবং (খ) নিষাারিয়াঃ অর্থাৎ নিষার ও ভাহার উভরাধিকারীদের দলভুক্ত লোকেরা; ইহারা পরবতীকালে ফাাভি মিয়াঃ মতবাদে কিছু সংক্রারের প্রবর্তন করে।

- করে। সেখানে তাহার প্রধান প্রচারক কেন্দ্র রামানে ছানাতরিত করে। সেখানে তাহারা প্রধান প্রচারক (আদ্-দাা'ঈ আল-মুভ ভাক') ভারা শাসিত হইত। মিসর ও মাগ্ রিবে ইসমা'ঈরীয়াঃ নভখাদ অতি সম্বর অভাহিত হয়. কিন্তু রামানে ইহা প্রায় ৫০০ বংসর যাবং প্রভ্রম থাকে। তারতে এই মতবাদের প্রচার অতাত সাক্ষরামন্তিত হয় এবং ১১ল (১৭ল) শতাব্দীর প্রথম ভাবে ইহার ধর্মনৈতিক কেন্দ্র ভাবর হানাতরিত হয়। এতদসলে আর একটা বিভেদ দেখা দেয়, আহম্দাবাদে ২৬তম দাা'ঈ দাাউদ ইব্ন আভাষ লাহ (য়ৃ. ১৯৯/১৫৯১)-এর মৃত্যুর পর অধিকাংশ জোক (দাাউদী দল) তাহাদের ২৭তম দাা'ঈ বিবেচনা করিয়া দাাউদ ইব্ন কুত্ব শাহের অনুসর্ব করে; পক্ষান্তরে য়ামানীরা (সুলায়্মানী দল) সুলায়্মানি ইব্ন হ'সানের প্রতি অনুরক্ত থাকে।
- খে) নিষাবিয়াঃ, ইহাদের কিংবদত্তী (মোটামুটি নিভুল বলিয়া অনুমিত) অনুসারে নিষাবের আল-হাাদী নামক পুত্র তাঁহার দিভার সহিত কারাগারে নিহত হন। কিন্ত তাঁহার দিশু পুত্র ও উত্তরাধিকারী আল-মুহ্ তাদী-কে বিশ্বাসী ভ্তাগণ পারস্যে (আলামৃত) লইয়া ষায়, সেখানে তিনি হ'াসান ইব্ন স'াব্যাহিং কর্তৃক অত্যন্ত পোপনে প্রতিপালিত হন। ৫৫৭/১১৬২ সনে ভাঁহার মৃত্যু হইলে ভাঁহার পুত্র আল-ক'াাহির বি আহ্'কাামিল্লাাহ্ হ'াসান (নিয়ারিয়াঃ-দের ঐতিহাসভ বংশতালিকায় বর্তমানে তাঁহার পরিবর্তে ক'াাহির ও হ'াসান নামক দুইজন ইমামের নাম প্রদন্ত হয়) প্রকাশ্যে সিংহাসনে আরোহণ করেন এবং ১৭ রামাদ'াান, ৫৫১/৮ আগস্ট, ১১৬৪ তারিখে কি'য়ামাঃ (মুল্লিনি নির্মানি নির্মাতির অনুসারিগণের জন্য এমন আধ্যাত্মিক 'ইবাাদাতের বিধান দেন যাহা মুক্তিনাভের পর বেহেশ্ত-প্রাণ্ড বিশেষ রহিল না।

আলামূতের অপর চারিজন খুদাাওয়াদ : 'আলা।'উদ্-দীন ( বা দি রাা'উদ-দীন), জালা।লু'দ-দীন, বিভীয় 'আলা।'উ'দ-দীন ও কর্মু'দ্-দীন খুর্শাহ-এর ইভিহাস কতকটা জানা আছে ( প্রকৃত সংক্ষিত বিবরণের জন্য প্র. E. G. Browne's Literary History of Persia, ২খ, ৪৫৩-৪৬০)।

কৃত্নুপ্ননীন খুর্শাহ-এর পুর শামসু'দ-দীন মুহণশ্যাদকে বিশ্বকালে সমসে লুকাইয়া রাখা হয়। তাঁহাকে ও তাঁহার উত্তরাধি- করিকাকে সম্পূর্ণ আম্বোগন করিয়া অথবা সু'ফী শায়শ্রপ্রপ্রকাকে সম্পূর্ণ আম্বোগন করিয়া অথবা সু'ফী শায়শ্রপ্রপ্রকাকে বালি করিয়া থাকিতে হইত। জনশুনতি সুত্রে জানা ষায়, ভালনের করে জনেকেই উচ্চ পদে অধিপিঠত ছিলেন, কয়েকটি প্রদেশ শাসনকর্ত্তি লাভ করেন ও সাফাবণী শাহ্ পরিবারে বিবাহ করেন, ইভালে। দুর্ভাগ্যবশত বিশদ বিবরণ ও সনতারিখ করেন জড়ি করে জড়ি করে বিবাহ

শাস্বুশ-বীনের পর নিবারিকাঃ ইমাামদের বংশে বিভেদ স্পিট হর: ভয়কে কামিকবাহী শাখা অদ্যাপি বর্তমান আছে: এই শাধার ইমাাসগণ আগণা খান নামে বিখ্যাত। স্যার স্থতাশন মুহণাশ্মাদ শাহের (১৮৭৭-১৯৫৭ খৃ.) পৌর শাহেরাদোঃ কারীম **খানের খানের কারীম খানের কার কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কার কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কার কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কার কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কার কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কার কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কার কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কার কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কার কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কার কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কারীম খানের কার** 

মুহাতমাদ শাহী নামক অগর শাখা ক্রক্টত ১১শ (খৃ. ১৭শ) শতাব্দীর শেষে বিলুপ্ত হইয়া যার। ইস্মাণিরজীয়াঃ-দের এই অভ পরিচিত উপদ্ধের জন্য ১৯৩৭ খৃস্টাব্দের JRAS-এ W. Ivanow রচিত A Forgotten sect of the Ismailis প্রবন্ধ দ্রু । বাদাখ্লান, পারসা ও পাক-ভারতে এই শাখার ইমাামদের অজ্ঞ অনুচর ছিল , সিরিয়ার সমস্ত নিয়ারিয়াঃ ছিল এই শাখার লোক ; কিন্ত প্রার শতাধিক বৎসর পূর্বে অধিকাংশ লোক কণাসিমশাহৌ শাখায় যোগদান করে; বর্তমানে অল সংখ্যক মুহাত্মাদ শাহী লোক যাস্প্রাক্তি ও কণাদমুস-এ বাস করে; ভাহারা সেখানে মুগুরারদানিয়াঃ আখ্যায় পরিচিত ।

সিরিয়ার নিবারিয়াঃদের ইতিহাস প্রধানত পারস্যাসীদের সামাজিক ইতিহাস হইতে সম্পূর্ণ স্বতঃ। তাহাদের স্থাপেক। বিশ্বাত নেতা সিনাান রানীদু'দ-দীন ( মুহ'াম্মাদ-শাহীরা বাঁহাকে ইমাাম 'আলা'উদ-দীন মুহ'াম্মাদ বজিয়া বিশ্বাস করিত, ৫৫৭-৫৮৮/১১৬২-১১৯২) জুসেডারদের বিক্লমে মুদ্ধে সালাহে'দ-দীন-এর পক্ষে উল্লেখযোগ্য ভূমিকা প্রহণ করেন ( তু. Stan. Guyard, Un Grand Maitre des Assassins, in JA, 1877, p. 324-489)।

পূর্বে সিরিয়ায় ইস্মাণিইলীয়াঃ-দের (মুহণাশ্মাদ শাহী) অভাজ সংখ্যাধিকা ছিল; তাহারা বাস করিত তণার্তুণস ও বানিয়াাস-এর নিকটছ সমূত্র উপকূলেয় বিভৃত ভূখণ্ডে, কণাদ্মুসণও মাস্ংলাফ-এর পাহাড়ে এবং হণামা সালামিয়াঃ ও মাপাল্রয়াতুন্-নুপান প্রভৃতি অঞ্চলে। ১৯৩৬ খৃণ্টাব্দের আদম ওমারী অনুযায়ী তাহাদের মোট সংখ্যা ছিল ২২ হাজারের কিছু উপরে। তর্যায়া চারি হাজার মার ছিল মুহণাশ্যাদ লাহী। তাহাদের প্রাচীন শরু নুসণার্মীদের বিরুদ্ধে শেষ সমর ১৯১৯ খৃণ্টাব্দের যুদ্ধে তাহাদের প্রায় সম্ভ ধ্যনিত্ক প্রহ্মহ বিপুল ভূ-সল্পত্তি বিনশ্ট হয়।

নিযারিয়্যাঃগণ ভারতে হি. তৃতীয় (নবম) শতাব্দীতে সিন্ধু ও মূলতানে ইস্মা'উলীয়াঃ প্রচারণ আরম্ভ করে এবং ফ্যাতি মিয়াাঃ-দের রাজত্বকালে পূর্ণোদ্যমে তাহা চলিতে থাকে; বহু সংখ্যক হিন্দুও এই মতবাদে দীক্ষিত হয়। ৫ম (১১শ) শতকে মুলতাান কণরমাতি স্লাঃ ইস্মা'ঈলীদের দখলে ছিল ; দুই শতাব্দী পরেও ভাহারা দিল্লীভে বেশ শক্তিশারী ছিল। ক্লাডি'মী ইম্যামদের বিলুশ্তির সঙ্গে সঙ্গে স্থানীয় অধিবাসীরা দৃশ্যত যোগ্য পরিচালক্ষের অভাবে হয় আংশিক-ভাবে সূলী সম্প্রদায়্ওলিতে যোগদান করে, নতুবা পুনরায় হিন্দু হইয়া ষাত্র। য়ামানী সুস্তা'জীপণ পরবতীকালে দক্ষিণাঞ্লে (ভজ-রাটে ) সফলতার সহিত প্রচারকার্য চালান। সন্ধান্তরে নিযারে প্রচারকেরা ১৪শ শতাব্দীতে পারস্য হইতে পাজাব, উত্তর সিদ্ধুঙ কাশ্মীরে আসমন করে। তাহাদের ধর্মমত ব্যাপকভাবে সুক্ষীবাদের সহিত মিলিত হইয়া কিছুটা হিন্দু ধর্মমতও আৰম্ভ করিয়া লয়; এই মিল্রিত মতবাদ সভ্বত কয়েক শতাব্দীর মধ্যে আঞ্চিক ইসমা।'ঈলী মতৰাদের অজীভূত হইয়া পড়ে। ভাহারা ভাহাদের রচনাদিতে হিন্দু পরিভাষা ও স্টাইল গ্রহণ করে এবং ভাহাদের দলীয় মতবাদ "সংপছা" বা "সভাপথ" নামে দরিচিত হয়। দরে এই মতবাদ আরও দক্ষিণে বিজ্বত হইয়া পড়ে। সেধানে এই মতবাদের

অনুসারীরা আধুনিককালে "খোজা" নামে পরিচিত হয় । ১৬শ শতান্দীর গোড়ার দিকে ইমাাম শাহের পুর মুহা শমাদ শাহে নিজেকে ইমাাম বলিয়া ঘোষণা করিলে আর একটা বিজেদের সূচনা হয় । তাহার সম্প্রদায় বহুলাংশে হিন্দু ধর্মে পুনরাবর্তন করে ও বহু শাধার বিভক্ত হয় । ইহার কেন্দ্র ওজরাটে (আহ্মাদাবাদের নিকটে; বিশদ বিবরণের জন্য, তু. W. Ivanow, The Sect. of Imam Shah in Gujrat, JBRAS, 1936, p. 19-70)। খোজা সম্প্রদায় তাহাদের পারস্যবাসী ইমাামদের সহিত সম্পর্ক রক্ষা করে এবং তাহাদের পরিচালনায় পরবতীকালে বহু হিন্দু-বিশ্বাস বর্জনে সফলকাম হয়।

ইস্মাণ্টলীয়দের বর্তমান অবস্থান ঃ নিষায়ীগগকে দেখা বার সিরিয়ার সালামিয়াঃ ও তারতূস (খাওরাবী) জিলায়; ইরানের খুরাাসান ও কিরমান প্রদেশে, আফসাানিস্তানের জালানিবাদের উত্তরেও বাদাখলানে; রুশ ও চীনা তুকিস্তানে, জায়হুন নদীর উজান অঞ্চলে (upper oxus), য়ারকাশ প্রভৃতি স্থানে; গাকিস্তানের চিত্তল, গিলগিট, হঞা, সিকু প্রভৃতি স্থানে এবং ভারতের ওজরাট, বোঘাই প্রভৃতি অঞ্চলে। সারা পাক-ভারত ও পূর্ব আফ্রিকার তাহাদের বহ উপনিবেশ প্রভৃতি রহিয়ছে। বোহ্রা বা ভারতীয় মুসতা'লীগণ প্রধানত ওজরাট, মধ্যভারত ও বোঘাইয়ে বাস করে।

ধর্ম মত ঃ সুনী ঐতিহাসিক ও বিদ্'আঃ বিরোধী লেখকদের গ্রন্থকা হইতে স্থীত বর্ণনা এই যাবৎ ইসমাা'ঈলীদের ধর্ম মত সম্পর্কে আমাদের জানের ভিত্তি ছিল, কিছ খাঁটি ইসমাা'ঈলী লেখকদের মূল প্রছাদির সহিত তুলনায় এই সকল বর্ণনা সর্বভোভাবে নিজুলি বলিয়া মনে হয় না। ঘটনাসমূহ এত বিশৃণ্খল ও পরস্পর বিরোধী যে, সতা উদ্ধার করিতে দীর্ঘকালের প্রয়োজন হইবে। আপাতত এই প্রসন্থাদ দিয়া মূল গ্রন্থবলী ও দলগত কিংবদভীসুরে প্রাণ্ড প্রধান তথাগুলি পরিবেশন করাই সমাটীন মনে হয়।

দৃশ্যত কাতি মী-পূর্ব আমরের পৃত্তক অতি অন্নই রক্ষা গাইমাহে; কাজেই সাধারণভাবে আদি ধুপের দী'আঃ মতবাদ সন্দকীর
ভথার নাার আদি মতবাদ সন্দক্তি নির্ভর্বাপ্য বিবরণ তেমন
গাওরা যার না। কিন্ত ইহা নিঃসন্দেহ যে, করেকটি গূচ্-তন্ত এবং
ইমাামাত সন্দক্ষীর মতবাদ ভিল্ল ইছ্'নাা 'আশারিয়াাঃ ধর্মমত ও
অনুষ্ঠানাদি হইতে আদি ইসমাা'ঈলী মতবাদের পার্থকা ছিল নিভাত
নগণ। ইহা পরন্দর নির্ভর্নীল দুইটি শাখার বিভক্ত ছিল—জ'াহির
এবং বাাতি'ন। জ'াহির—এর সন্দর্ক ছিল বাহ্যিক অনুষ্ঠানাদি এবং
ধর্মনিষ্ঠ জীবনের সহিত এবং বাাতি'ন ছিল পবির কিতাবের
অনুশাসনসমূহ এবং বিশ্বাস সন্দেশীর আয়াতের নিগৃচ অর্থ সম্বন্ধীর
মতবাদ। ফ্যাতি'মী ইসমাা'ঈলীসধ দুচ্ভাবে বিশ্বাস করিত যে,
জ'াহির ভিল্ল যেমন কোন ব্যাভি'ন নাই—অনুরাগভাবে বাাতি'ন ভিল্ল
জ'াহির ও নাই।

ক) জাহিরী মতবাদ ঃ ইহা ছিল ইসলামের রক্ষণণীল রূপ ; বছ বিষরে ইছুনা। 'জাশারিরা।ঃ পদ্ধতির সহিত ইহার সাগ্ল্য ছিল, কিলু করেকটা বিষয়ে ইহা ছিল সুষী মতবাদের লধিকতর নিকটবতী। সালোত, সাওম ও সাধারণত শারী'আ-র সম্ভ বিধান ছিল সকলের উপর এমন কি স্বোচ্চ পূচ ভানের লধিকারী লোকদের উপরও বাধাতামূলক [বিদ্'লাঃ বর্ণনা-কারিগণ এই বিষয়টি উপেকা করিরাছেন)। আনু্চানিকভাবে পৃহীত ৰুতর পূৰ্ণ ব্যাখ্যার জনা তু Ivanow, A Croed of The Fatimids (ৰোহাই, ১৯৬৬ খৃ.)]।

(খ) ব্যাতি নী মতবাদ ঃ এই মতবাদ দুইটি প্রধান অংশে ব্রিভক্ত। প্রথমটি কুরুআনে ও শারী'আ-র ত্যাব'ীর বা ব্যাখ্যার সহিত সম্পুক্ত ; এই ভানের ক্ষেত্রে নুমান ও আ'ফার ইবৃন মান্-সু'র আন্ধ-রামানী বিশেষ প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছিলেন। বিভীয় এবং বিশেষ কৌত্হলোদীপক অংশটি হইল হণকণাইক (এক বচনে 🏭 না পরম সভা )-এর সহিত সংশ্লিলট ; অনা কথার ইহাছিল দর্শন ও বিভানের ইসমাপেলী পদ্ধতি। ধর্মের সহিত সমন্বিত এই দর্শন ধর্মের এবং ধর্মীয় বিধানের অভানহিত, মর্মোছারে প্রত্যাদেশের কাজ করে এবং ইমাামাতকে বুগীয় প্রতিষ্ঠানরূপে ছাগন ও তাহাতে ফাাতি·মীদের একচেটিয়া অধিকার প্রমাণের राणियात्रकारभे रेरात भेजन क्या रहेशाहित । देन्या भेली याजवारनत আদর্শও ছিল এই যে, ধর্ম এমনরূপ পরিপ্রত করিবে যাহা ভাহাতে বিশ্বাসীর শিক্ষার মান ও বৃদ্ধিমতার ভরের সহিত সামজস্যপূর্ণ হয়। দুরুহ দার্শনিক ও ধর্মনৈতিক মতবাদ উপল্থির ক্লমতা যাহাদের নাই ভাহাদের নিকট ভাহা পরিবেশন করা সমীচীন নহে, এই কারণে এই সকল বিষয়ের অধ্যয়ন অবশ্যই পর্যায়ক্রম হুট্রে। কিন্ত স্তর্ভেদে ফ্রীমেসন্দের দীক্ষার ক্রমের **অ**নুরূপ ইস্মাপেলী মতবাদে দীকার পর্যায়কৃত ক্রমসম্মীর প্রচলিত উপাধ্যানসমূহ কারনিক বলিয়া বোধ হয়, কারণ প্রকৃত ইস্মা। ইলী সাহিত্যে উহাদের চিহ্ন মাত্র নাই।

৩০ত ইসমাপেলী ধর্মতের ভীষণ অধামিকতা ও ইসলাম-বিরোধী প্রবণতা সম্পর্কে সাধারণত প্রচলিত কাহিনী পাঠে যে গাঠকের মন প্রভাবাণিত হইয়াছে, তিনি হণামীপু'দ্-দীন কির্মাানী প্রণীত রাহণতু'ল-'আক্'ল, জাল-মু'জায়্যাদ শীরাাষীরুত কয়েকটা মরমী মাজাালিস, ইবরাহৌম আল-হ্যামিদী প্রণীত কণান্যু'ল-ওয়ালাদ, 'আলী ইব্ন মুহ'াম্মাদ ইব্নি'ল-ওয়ালীদ প্রণীত য'াখীরাঃ, 'ইমাাদু'দ্-দীন ইদ্রীসকৃত যাহকু'ল্-মা'আনী প্রভৃতি অতার গোপনীর ইসমাপ্তিলী প্রস্থ পাঠে শোচনীয় রূপে হতাশ হইবেন। এই সকল প্রস্থ হইতে নিঃসন্দেহে প্রমাণিত হয় যে, উচ্চতম গুচু ধর্মতাত্বের মৌলিক নীতিগুলি আসলে ছিল ইসলামেরই ব্নিয়াদী কথা, যেমন আল্লাহ্র একড়, মূহণ=মাদ (সা) আল্লাহর প্রেরিত বার্তাবাহক, কু রজান আল্লাহ্র প্রত্যাদিল্ট কিডাব ইত্যাদিতে অটল বিশ্বাস। ইহাতেও কোন সন্দেহ নাই যে, এই গ্রহুকারদের একমার লক্ষ্য ছিল ইসলামের মল নীতিভলির বিকাশ ও পরিমার্জন, যেন সেইভলি প্রাভ এবং বাস্তব বৃদ্ধিসন্দান পর্যালোচকদের কাছে গ্রহণধোলা ও আকর্ষণীয় হইতে গারে । এই দর্শন ৪র্থ (১০ম) বা ৫ম (১১শ) শতাব্দীর মুসলিম মনীয়ার একটি আদর্শ সৃষ্টি। কোন কোন বিষয়ে আল-ফ্যারাবী ও<sup>ব্</sup>আল-পণ্যালীর দর্শনের সহিত ইহার সাদৃশ্য রহিয়াছে।

এই দর্শনের সর্বাদেকা উল্লেখযোগ্য উপাদান হইল নব্য-আফ্লাাচূনী (Neo-Platonic) দর্শন, কিন্ত তাহা সরাসরি Enneads
of Plotinus বা তাঁহার আদি ভাষ্যকারদের নিকট হইতে পৃহীত
হয় নাই; বরং হইয়াছে নানা রক্ষের ধ্যান-ধারণা মিশ্রিত ও
ভেজাল দুফিত গরবতীকালীন অনুলিশি হইতে। ইস্মাাজিলী মতবাদ
লোটিনাসের দর্শনের মধ্যে আলাাহ্র একড় ও দৃশ্য-জগতের
একাধিকছের মধ্যে সমশ্র খুজিয়া পাইতে চাহিয়াছিল। দশম
শতাকী পর্যত লোটিনাসের দার্শনিক পছতির ভিত্তি হিসাবে গৃহীত

র**চ্চীন রীক বিভান পছতিতে বৃহ পরিবর্তন সাধিত** হয়, বহ মতবাদ কিস্কৃতির তলে তলাইয়া যায়, অনেকু গ্রীকগ্রন্থ মুসলিমদের নিকট **অভাত থাকে। প্র**ভাররে বহু জানিয়াতির ব্যাপক প্রচলন ঘটে। **এইভাবে ই**স্মাসেলী প্রাকৃতিক দর্শন এবং ইহার জৈব ও অজৈব ব্দমতের ধারণা, মনস্তব্, প্রাণীবিদ্যা প্রভৃতি কতকটা এরিস্টটন এবং আংশিক নব্য-পিখাপোরীয় ও অন্যান্য প্রাচীন পণ্ডিতপণের অনুধ্যানের উপর প্রতিষ্ঠিত হয়। তবে তাহাদের লেখায় এই সকল মূল গ্রীক-প্রছের কোন উল্লেখ নাই; ওধু গ্রীক দার্শনিক (আর-হ কামা আর-মূ<del>নাানিয়াঃ )-দের অস্পণ্ট উরেখ</del> পাওয়া যাইতে গারে, তা**হা**ও নিভার বিরল। পরবতী বিভিন্ন যুগের অপকৃষ্ট বিভান হ**ই**তে অমার্জিত জ্যোতিবিভান, আলকেমী ও গুঢ় রহস্যের আকারে, সংখ্যা ও অক্ষর গুড়তির রহসাাথক ও ঐস্তজানিক শক্তি বিষয়ক কল্পনা আকারে অনেক কিছুই এই দর্শনে হোগ করা হইরাছে। মানীবাদ (Manichaeism)-এর নিদর্শন অতি ক্লীণ, কিন্ত খৃস্ট ধর্মের প্রভাব সমধিক অনুজ্ত হয় , খৃষ্ট ধর্মগ্রহ হইতে উছ্তির বেলার ইস্মাা'ঈলী প্রস্থকারমণ বিস্মরকররেগে প্রমাণিত করিতে চাহিয়াছেন ষে, ভাঁহারা প্রকৃত প্রস্থাবনী অধ্যয়ন করিয়াছিলেন :

কেই যদি অকুলিম আদি "হ'ক'।ইক'' সম্পর্কে সরাসরি জান লাভ করিতে ইচ্ছা করেন ওাঁহার পক্ষে লাভজনক ইইবে সেই বহবার মুদ্রিত ইষ্ওয়ানু'স্'-স'াফাা'র বিহকোষটি অধ্যয়ন করা। পরজোকগত Dioterici এই প্রস্থানি আংশিকডাবে পাঠ এবং অনুবাদ করিয়া-ছিলেন। মুন্তা'লীরা পুত্তকধানাকে বিতীয় ৩°ত ইমাাম আহ'মাদ কর্তৃক সঞ্চলিত বলিয়া মনে করে। প্রায় সমস্ত হ'কি'।ইক' প্রছেই ইহা হইতে উদ্বৃতি দুল্ট হয়।

সূতরাং আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, এই পছতিতে মৌলিক বা অভাত কিছু নাই বলিলেই হয়। যে ভাবে এই সকল বিবিধ উপকরণ একর করিয়া ইসলামের সহিত সমস্তি করা হইয়াছে ভাহাই ইহার একমার মৌলিকছা। এমনকি এই বিষয়ও সূফী অনুধ্যানের সহিত হণকাটকৈ র বেশ সাদৃশ্য রহিয়াছে; উভয়ের মধ্যে পার্থকা অধু পরিভাষায় এবং এই ব্যাপারে যে, সূফীবাদ জোরের সহিত গোটনাসের জাষ্বাঃ বা হণাল রীতি প্রহণ করিয়াছে, কিড ইস্মাা নি মতে ইহা সন্দ্র্লরপে উপেক্ষিত হইয়াছে।

লক্ষণীয় যে, মুস্তাজীদের দৃচ বিহাস তাহাদের ইমামগণই এই সমুদর উদ্ঘাটন করেন, তাঁহারা ভিন্ন আরু কাহারও এই ভান নাই, এমনকি বাহিরের লোকের গক্ষে ইহা অবোধ্য। বর্তমানেও বোহ্রাহণ ইছা করিয়া প্রচলিত বিভান হইতে দুরে সরিয়া থাকে, ভাহারা ইহাকে ধর্মবিরোধী বলিয়া মনে করে।

ইস্মাপিলী 'আক'ীদা-র কাঠামোঃ হ'কি । বিষ ও ক্ল বিষর মধ্যে সাদৃশ্যের উপর জতাত জার দিরা থাকে। এই বাাপারে ইম্প্রামী তাওহ । দকে সর্বশেষ সীমা পর্যন্ত টানিয়া নেওয়া হয় এবং ইমিনের জভিততা হইতে উত্ত কোন সি'ফাঃ (ᠬ০০) আলা হ্ বিশিনের জভিততা হইতে উত্ত কোন সি'ফাঃ (ᠬ০০) আলা হ্ বিশিনের জভিততা হইতে উত্ত কোন সি'ফাঃ (ᠬ০০) আলা হ্ বিশালির জারা সেই হ'কে । এক (আলাহ্) প্রথম (সাবিক) বিশালির জারা সেই হ'কে । এক (আলাহ্) প্রথম (সাবিক) বিশাল (মুন্বাজ্যার) উৎপাদন করেন। গোটিনাসের পছতি অনুযায়ী ইয় 'আক্ল'ল-কুল্ল বা সর্ববাগী ভানমর আকার-রদ সভা, ইয়াই কর্মত প্রথম বিষ ভালময় ভাবনদালী সভা (নাক্সু'ল-কুল্ল)। 'ইয়া গোটিনাসের দিননীতির গুতীয় নীতি। এখানে

একটা গরিবর্তন দৃষ্ট হয়; স্পষ্টত টলেমীর পছতির সহিত 🐗 ধারণাটির সামঞ্জ্য বিধানের চেল্টায় আরও কয়েক্টি '<del>ফাল্ড</del> যোগ করা হয়। উহারা হইতেছে বিভিন্ন ভর (**ফাঝাক)-রভ** যুক্তিতাহা সঞ্রমান নীতিসমূহ অর্থাৎ হির নক্ষয় ও *রাক্তিত*, খোলকের বৃত্ত, পঞ্চ-প্রহার এবং চন্দ্র ও সূর্যের ভর। এ**ই বিভার** বিকাশটি হইল পৃথিবীর ভারপ্রাণ্ড 'আক্'লু'লু-ফা"আলে (কর্ক-ময় 'আক্'ল ), 'আকৃতি" ( স্'রাঃ )-সমূহের বাভাব এপটাঃ 🕶 ষিতীর (সুক্সি°) নামে অভিহিত হয়। গ্লোটনাসের প**ৰ্বভিত** নাকসু'ল-কুল্লের সমস্ত কর্তবা ইহার নিকট হস্তান্তরিত হয় ৷ আকৃতিভানি বস্তুর নিশ্নভারের (হায়্যু:৪॥) উপর ক্রিয়া <del>করিয়া</del> দৃশ্য <del>স্থগৎ স্থাট করে,</del> উহাদের (আকৃতির) পূর্ণা<del>স</del> প্রতিক্রম রহিমাছে; ভদনুষায়ী উহাদের সৃষ্টি হয়। স্পল্টত ইহা প্লেটের theory of ideas-এর একটি রূপ। কিন্ত ইসমাণিধীরা ভাক্ত বুৰিতে ভূব করিয়াছে। এথানে ইহা দৰ্শন ও ধৰ্মের মধ্যে সেৰু রচনা করে। যদি মানুষের পূর্ণাল প্রতিরূপ, পূর্ণমানব, থা<del>কিতে</del> হয়, তবে তাহাকে এইখানে এই জগতেই বিদ্যোন থাকিতে হইৰে : নতুবা মানৰ জাতি বিদামান থাকিতে পারে না। আলাাহ্র মনো-নীত ব্যক্তি, তাঁহার সর্বশেষ ও সর্বল্রেত্ঠ রাসূল মুহাম্মাদ (স:) ভিন্ন এই পূর্ণ মানব আর কে হইতে পারে ? মানুষ *হ*ণ্টির সে**র**। জীব এবং পূর্ণ মানব, মানবজাভির সেরা। কাক্ষেই রাসূল (স) বত জগতের 'আক'লুল-কুল্ল স্বরূপ। নাফসু'ল-কুল্ল-এর ধারক রাসুলের ওয়াসণী (وصي ) অর্থাৎ রাসুলের ইচ্ছাকে কর্মে রূপদান-কারী 'আলী ভিন্ন অপর কেহ হইতে পারে না। ইমাামগণ এই জগতের স্থায়ী ভারপ্রাস্ত ব্যক্তি, সুতরাং তাহারা পরম 'আক্'ল-এর প্রতিনিধি। আভা খেহেতু মানুষের প্রতিকৃতি স্তরাং ইহা উচ্চতর আধ্যাত্মিক জগ:তর বন্ধ, কিন্তু হিতি ও ক্ষয় (কাওন ওয়া ফাসাদি) বিশিপ্ট এই অপবিদ্ধ বিষেৱ সহিত আত্মা ঋড়িত হইয়া পড়ে। নিকটতম উচ্চতর সভা ইমামের সহিত সংঘোস হৃতিট করিয়া আৰু উধ্লয়েহণ ও মূল উৎসে প্রত্যাবর্তন করিয়া পরিশামে মুক্তিলাভ করিতে পারে, এই সংযোগ-পছতি হইল আল-'ইবাাদাতুল-'ইল্-মিয়া অর্থাৎ ইমাামদের বারা প্রকাশিত ভান অর্জন ও তাঁহাদের আদেশ পালন। 'ধেষ ব্যক্তি তাঁহার সময়ের ইমাামকে স্বীকৃতি না দিয়া মৃত্যুবরণ করে সে কাফিররূপে মৃত্যুবরণ করে।"

মুন্তা'লী ঐতিহ্যে এই 'আক'ীলাঃ অকেলো থাকে। কিন্তু
নিয়ারীগণ ইহার সামান্য রদবদল করিয়াছে। ফাতি মীগণ চরমণহী
ধারণার উৎসাহ দিতেন না। প্রাথমিক ফাতি মী সাহিত্যে ইমাার
হইকেন ঘলীকা হইতে প্রায় অভিন্ন। ফাতি মীগণ নিজদিগকে ইস্লামের প্রতিষ্ঠাতা রাসুল (স')-এর সহকারী বিজয় দাবী করিতেন।
নিয়ারীগণ সন্তবত সূক্ষী ধারণার শক্তিশালী প্রভাবে আধ্যাত্মিক
জীবনের উপর জোর দেয়, জাহির-এর ওকত্ব হ্রাস করে এবং
ইমাামাতের জ্যাতিকে সর্বপ্রধান নীতিতে পরিণত করে। ভাহার
ইমাামাতের নীতি বা বুগায় পরিচালনার গ্রীতিকে স্ভিটর পূর্ব
হইতে বিদ্যানা ব্যলিয়া মনে করে। বিশ্ব ক্ষনও ইমাামশূন্য
থাকে না, ইমাাম না থাকিলে বিশ্ব তৎক্ষণাৎ ধ্বংসপ্রাণত হইবে।
ইম্যাম হইতেছেন আদি ইচ্ছার প্রতিনিধি, আম্র, Logos বা কালিমাঃ,
কুরুজ্যানের ু বা 'হত্ত"-এর সার। এই সার ইম্যামে নিহিচ্ছ
থাকে, অন্যথায় তিনি একজন মৃত্যুশীল মানব মার; ইহা
ু এট
(লপ্টে বাক্য)-এর মাধ্যমে পিতা হইতে কেবল পুরে ছানাভরিত

হয়। কোন ছোট বা কোন বড় ইমাম নাই (এই বিশ্বাস ফ্যাতিন্মীর বিশ্বাসের প্রতিকূল), সকলে একই পদার্থ। ইমাম "অবতার" নহেন, ইসমাপেলী মতবাদে হ লুল বা তানাাসুধ-এর স্থান নাই। হথরত মুহাল্মাদ (স')-এর 'দাওর" অর্থাৎ আমলের প্রার্থ্য প্রথম ইমাম ছিলেন 'ঝালী (রা) এবং তাঁহার স্থানেরা (মুর্রিয়াঃ) তাঁহার উত্তরাধিকারী। মুডালীগেল হণসান (রা)-কে প্রথম ইমাম বিলিয়া মনে করে; কিন্তু তিনি কেবল তাঁহার প্রাতার পক্ষে কাজ করিতেছিলেন বিলিয়া ইস্মাপেলী ইমামগণের তালিকা হইতে তাঁহাকে বাদ দেওয়া হইয়াছে। হয়য়ত মুহাল্মাদ (স') 'আক্লু'ল-কুল্লরূপে থাকেন কিন্তু "হংজ্জাঃ" নাফ্সু'ল-কুল্ল রূপে বিবেচিত হন। (ফ্যাতি মীদের আমলে ইনি ছিলেন বার বা চকিবল জনপ্রধান ধর্মাধ্যক্ষের অন্যতম)। হজ্জাঃ সাধারণত ইমামের ঘনিক্ঠ আখায়, সময় সময় এমনকি কোন রমণী বা শিশুও হইতে পারেন। হজ্জাঃ ইমাম সম্পর্কে সহজাত এবং অলৌকিক ভানের অধিকারী হন ও বিশ্বাসিগণকে শিক্ষাদান করেন।

প্রাচীন যগে জানচর্চা যখন একচেটিয়ারূপে প্রচারকদের মধ্যে সীমাবছ ছিল, সম্ভবত কেবল তখনই ধমীয় নেতাদের (ই'দদ্'দ-দীন) মর্থাদা ছিল দীক্ষা প্রহণের স্থরের সহিত সমতাপূর্ণ। হ'দুদের সংখ্যা প্রায়ই পরিবতিত হইত এবং বিভিন্ন পদের নামের পরিবর্তন ঘটিত : মৌলিক ভরঙলি বরাবর ছিল মসভাজীব বা "দীক্ষিত", মাধুন বা শিক্ষাদানে সন্দল্লান্ত দ্যাপ্তি বা প্ৰচারক ও হ আছাঃ বা কোন একটি অঞ্লের (জাষীরাঃ) ভারপ্রাণ্ড। কণাদ ী নুশ্মান প্রতিষ্ঠিত ও মুস্তা'নীদের দারা সংরক্ষিত ফিক'হ পছতি কখনও সমৃতি লাভ করে নাই। মৃত্যালীদের পঞ্জিকা সাধারণ মুসলিম পঞ্জিকা হইতে পৃথক; চন্দ্রদর্শনের উপর নির্ভর না করিয়া চান্দ্র-মাসের প্রারম্ভ জ্যোতিবিভান জনধায়ী গণনা করা হয় বলিয়া ইহা এক বা দুই দিন অপ্রপামী। ফরিত জ্যোতিমশারে বিখাস । সংখ্যা ও অক্ষরের, বিশেষত সাত সংখ্যার রহস্যাত্মক অর্থ সহজে ৰুসংকারাভ্য ধারণা, তাহাদের অনুধ্যানে ওরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করে। পৃথিবীর ইতিহাসকে সাত ধুগে (দাওর) বিভক্ত করা হয়। এক একজন বড় নাবী, ষথাঃ আদোম, নহ', ইবরাছীয়, মসাং, 'বিসা (আ) ও মুহ'ালমান (স')-—এই ছয়জন এক একটি বুগের সূচনা করিয়াছেন। জগতের অন্তিমকালে সম্ভুম "কাইম" আগমন করিবেন বলিয়া প্রত্যাশা করা হয়। এই সকল বড় নবীর প্রত্যে-কেরই এক এক জন ওয়াস'ী আছেন , ইমাসগণ ওয়াস'ী-র উত্তরাধি-कात्री रुदेशा शास्त्रतः।

প্রস্থাপদ্ধী ঃ ইসমাণ্টেনীদের সম্পর্কে অনেক কিছুই লেখা ছইয়াছে, কিন্তু ভল্পের খুব কমই সঠিক স্ত্রের উপর প্রতিপিঠত। ১৯২২ পর্যন্ত সংক্রেই প্রস্থাপদ্ধী সংক্রেন করেন L. Massignon, Esquisse d'une bibliographie Qarmate, 1922 (or Studies presented to Prof. E. G. Browne)। এই মন্ত্রীতে ক্রমাগতভাবে নৃত্র বইপর সংযোজিত করা হয় দুইটি প্রবজ্ঞে, রচনা (১) A.A.A. Fyzee in JBRAS, 1935 (p. 59-65) and 1936 (p. 107-109)-A summary of historical information only, (২) O' Leary, A Short History of the Fatimid Khalifate, London 1923, (৩) B. Lewis, The Origins of Isma'ilism, Cambridge 1940, (৪) S. M. Stern, The Succession of the Fatimid Imam al-Amir etc.,

in Oriens, '/, 193—255; এই নোটে যে সমন্ত ইসমাণ্টেলী প্রছের উল্লেখ করা হইয়াছে ভৎসম্বন্ধে প্র. (৫) W. Ivanow, A Guide io Ismaili Literature, London 1933. নিবারী ধর্ষবিদ্যাস সম্বন্ধে প্র. (৬) W. Ivanow, An Ismailitic Work by Nasir-uddin Tusi, in JRAS, 1931, p. 527-564; ইস্মান্টিলী কিক্ত সম্বন্ধে প্র. (৭) A.A.A. Fyzee, Ismaili Law of Wills, Bombay 1933.

W. Ivanow (S.E.I.)/ভঃ এম. আবদুর কাদের ইসরাজিল ('আ) (اسرائيل) বানু ইসরাজিলের প্রধান য়া'কু'ব ('আ)-এর এক নাম। ইসরাটেলের বংশধর আর্ঘে বানু ইসরাজিল পুনঃ পুনঃ উল্লিখিত। ইসরাজিল বনটি *কু*রে**লানে** একবার মার দৃশ্টি হয়। ৩:৯৩ আয়োতে বলা **হইয়াছে**, "তাওরাতে অবতীর্ণ হওয়ার পর্বে ইসরা<del>াইল</del> নিজের **জন্য বাহা** হণরামে করিয়াছিল, তডিয়া ইসরাা**ইল সভানদিগের জন্য যাবতীয়** খাদাই হণালাল ছিল।" ভাষ্যকারদের মতে ইহার অর্থ এই যে, ওধ ইসরাজিনীদের কু-কর্মের জনাই খাদ্যের উপর নিয়ন্তবের আদেশ জারি হয়। তাহাদের পর্বপক্ষ বয়ং ওয় উট্টের গোশ্ত ভক্ষণের বা উট্টের দুংধ পানে বিরুত থাকিতেন। কা**হারও কাহারও** মতে তিনি 'ইরকু'ন-নিসা নামক রোগে কল্ট পাইতেন : ইহার ফলে তিনি রাতে অমাইতে পারিতেন না : কিন্তু উহা তাঁহাকে দিনে **ছাড়িয়া বাইত। কাজেই তিনি শপ**থ করেন যে, রোগ মুক্ত হইলে তাঁহার প্রিয় খাদ্য প্রহণে বিরত থাকিবেন। অন্যানোর মতে তিনি তাঁহার চিকিৎসকদের প্রামর্শে 'ইরকু'ন-নিসা (nervus ischiadicus) উক্টের নিতমদেশের রসও ভক্ষণ করিতেন না, অথবা তিনি সমস্ত মাংসপেশী ('ইরক') আহারে বিরত থাকিতেন। শব্দটি হিশু "লিদ" শব্দের অনুবাদ এবং আন্-নাসা। হিন্দু "নাশের" অনলিখন। ইদরাাঈলীরা যে অদ্যাপি 'ইরকু'ন-নাসাা খায় না, তাহার বাাখ্যা হিসাবে ইহা Genesis পুস্তক ৩২ অধ্যায়ে ফিরিশতা কর্তক য়া'কু'ব ('আ)-এর উক্ল স্থানচ্যতির সপরিচিত গরের প্রতি ইঞ্চিত দেয়।

পানাহারে য়া'কূ'ব-এর ব্যক্তিগত সংযম কিরাপে ইসরাাইনীদের জন্য বাধ্যতামূলক হইতে পারে, এই প্রন্নটা অমীমাংসিত থাকিয়া যার। কাহারও কাহারও মতে পারস'ছারের ঘতাবতঃই আইনসত সমস্যা মীমাংসা-র (ইজতিহাদি দু.) যোগ্যতা রহিয়াছে। আর য়া'কূ'ব ('আ)ও ছিলেন একজন পারপ'ছার। অন্যান্যের মতে তিনি এই আইন প্রশমনের জন্য আল্লাহ্র প্রভ্যাদেশ প্রাণ্ড হন! কু'রআানে ইসরাাইল সম্মন্ধ অবশিশ্ট কথা গাওয়া যার হ্মরত রা'কূ'বের নামে। কু'রআানে আরও বাণিত হ্ইয়াছে য়ে, য়া'কূ'ব ('আ) মৃত্যুশ্যার তাহার পূর্পকে ইব্রাহীমের ধর্মে দৃচ্ থাকার জন্য সতর্ক করিয়া যান (২:১৩২), তিনি একজন নবী ছিলেন এবং প্রভ্যাদেশ প্রাণ্ড হন (২:১৩৬ ইত্যাদি)।

প্রস্থপঞ্জী ঃ (১) উদ্ধৃত কুন্ধেলানের আয়োভগুলির তাকসীর;
(২) তাবারী, ১খ, ৩৫৩ গ.; (৩) রা'কু'বী, ১খ, ২৬ গ.;
(৪) ছা'নাবী, কিন্সাসু'ল-আমিয়া' (কায়রো ১২১০ হি.), গৃ.
৮৮ গ.; (৫) J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, p. 91.

A. J. Wensinck (S.E.I.)/তঃ এম. আবদুল কাদের ইসুরাফীল ('আ) (اسر افیل) একজন প্রধান ফিরিশ্তার নান, বিক্রু "সেরাফিম" শব্দের সহিত এই নামের কোন সম্বন্ধ থাকিতে গরে। গাঠডেদে সারাফীল ও সারাফীনরূপেও প্রচলিত (ভাষ্কুক্র-ভারুস, ৭ব, ৩৭৫)।

হাদীহের বর্ণনা মতে ইস্রাফীল ফিরিশ্তা শিলার মানিক (سَاْمَبُ الْمُورُ ), তিনি শিলা মূবে লইয়া আল্লাহ্র আদেশের অক্লেয় সর্বদা দেখারুমান আছেন। আল্লাহ্র আদেশ পাওয়া মান্ন তিনি শিলা বাজাইবেন (মিশকাতু'ল-মাসাবিহিং, কিত্যাবু'ল-ফিতান)। শিলার প্রথম বারের ফুৎকারে আাসমান-যামীন প্রকশিত হইবে, উহাদের সকল অধিবাসী মৃছিত হইয়া পড়িবে এবং পরিপামে সব কিছু ধ্বংস প্রাণ্ড হইবে, থিতীয় বারের ফুৎকারে সকলে পুনজীবিত হইবে ও দাঁড়াইয়া উঠিবে (১৮:১৯: ৩৬:৫১;৩৯:৬৮; ৭৯:৬,৭)।

কা'ব আন-আফ্'বারে (মৃ. ৬৫২ অথবা ৬৫৪ খৃ.) বর্ণনা করিরাছেন যে, ইস্রাফীল একজন সম্মানিত ফিরিশ্তা; তাঁহার চারিটি ভানা আছে: একটি পূর্বদিকে, একটি গতিষ দিকে, একটি ভারা ভিনি নিজ দেহ আহত করেন এবং একটি ভারা আলাফে ভা'আলায় তেজ হইতে আস্বরুলা করেন, তাঁহার পদশ্য পৃথিবীর সম্ভম জরের নিম্নে এবং তাঁহার মন্তক 'আর্শের ভন্ত পর্যন্ত গৌহিয়াছে।

ক্ষিত আছে যে, ষু'ল-ক'ার্নায়ন (গ্র.) আধারপুরীতে পৌছার পূর্বে ইস্রাফীল ফিরিল্তাকে দেখিয়াছিলেন, সেখানে তিনি একটি পাহাড়ের উপর অশুনসিক নয়নে শিঙ্গা মুখে লাগাইয়া দাঁড়াইয়া আছেন। তাঁহাকে দেখিয়া মনে হইতেছিল, তিনি এখনই শিঙ্গা বাজাইবেন।

শ্রম্পারী: (১) কিসারি, 'আজাইবু'ল-মালাকৃত, Ms. Leyden 538, Warner, fol. 4, প.; (২) ক'ষ্ব'নি, 'আজাইবু'ল-মাশ্লুক'লিত, সন্দা. Wustenfold, p. 56 প.; (৬) ত'বোরী, ১খ, ১২৪৮ প., ১২৫৫; (৪) আল-পণায়ালী, আদ-দূর্রাতু'ল-ফাাখিরাঃ, সন্দা. Gautier, পৃ. ৪২; (৫) মিশ্কাতু'ল-মাস'নিইং; (৬) M. Wolff, Muhammed. Eschatologie, p. 9, 49; (৭) Sale, The Koran, Preliminary Discourse, p. 94; (৮) Friedlander, Die Chadhirlegende und der Alexanderroman, p. 171, 208; (৮) Lane, Manners and Customs (London 1889), p. 89.

A. J. Wensinck (S.E.I.)/মুহাল্মদ রেষাউর রহীম
ইসলাম (اسلام) ধাতু হইতে উৎগন্ন। ইহার কুংপরিকত অর্থ শান্তি, আপোম, বিরোধ গরিহার। বরচিক্রের তারতুম্যে
বিশ্বিষ্ঠ আকারে একই অর্থে কু-রেআানে এই ধাতু হইতে নিজ্ঞা
ক্ষেত্রকট গদের ব্যবহার দৃণ্ট হয়,

-

- (२) سلم रेजबानी विश्वन (२ : २०৮)।
- (৩) নান —বছ পরিব্যরের হভাব (৪:১০--১১)
- (৪) سلم —শাভি (১০ ঃ ২৫) অধবা শাভি কামনামূলক মুসলিম অভিযাদন (৫১ ঃ২৫)।

শেষাক্ত অর্থে ক্রিনান্ট-এর বাবহার (২৪:২৭) হইরা থাকে। এই বাতু হইতে ক্রিরান্সে اسلم ইসলান গ্রহণ করিব এবং কর্কারকে مسلم —ইগলাম প্রহণকারী—এই দুই গদের ব্রক্ত

"ইসলাম"-এর অর্থ ঃ (১) এক অবিতীর জালাব্র করে।
জালসমর্গণ করা (২ ঃ ১১২ টে বুল্লি ), (২) বাভি হাকর
তথা বিরোধ পরিহার করা। দিতীর অর্থটির ব্যাখার বলা হয়,
কে) জালসমর্গণে আলাহ্র সাহিত শাভি ছাপিত হয় এবং উম্বাদ্ধ বিরুদ্ধতা গরিত্যক হয়। এবং (খ) আলাহ্র সৃত্ট বানুক্রে
সহিত একাল্ডার অনুভূতিতে, সামা-নীতির স্বীকৃতিতে সম্বাদ্ধ শাভি-নিরাগভার অনুভূক্ত অবস্থার সৃত্টি হয় (ن ساند النز

ইসবাস একটি "দীন" (৩:১৮) এবং দীন (৪.) আৰ্থ গারুলারিক ব্যবহার, বেন-দেন ইত্যাদি (়ান্ট) এই ধ দীনের প্রধান উৎস কুরেআান। কুরে স্থানে-বিষ্তু দীন-ইসরাাম একটি জীবন ব্যবহা বাহা বীকৃতি, জানুচানিক 'ইবাাদাঃ, দার্শনিক তব্য ইত্যাদি অবেক্ষা মানবের কর্মজীবন নিয়ন্ত্রণের প্রতি অধিকতর ওক্ত প্রদান করে। "ধর্ম" বা "religion" ব্যিতে বে-ক্ষেদ্র সুমাত আধ্যাদ্মিক এবং পার্যারিক জীবন-দর্শন ও ক্রিরাক্ষ্ বুবার, সেই অর্থে ইসরাামকে একটি "ধর্ম" রূপে অভিহিত করিছে ইহার অনেক কিছু অনুজ্য থাকিয়া বায়।

ইসলাম মানবের চির্বন ধর্ম (৩:১৮): ইহার মূল কৰাঃ (ক) আল্লাচ্র একর ও অধিতীয়ত্বে বিশ্বাস ; (খ) রাওমু'ল-আবির বা মৃত্যুর পর পুনরুখান ও বিচারাত্তে অনত পর্জীবনে বিখাস, এবং (গ) 'আমাল-স'IIবিহ' বা সংকর্মে আন্মনিয়োগ। বিশ্বাসের পর্যার (১) ফিরিশতাগণ, (২) আসমানী কিতাবাসমূহ এবং (৬) সকৰ নৰী-বাসুল, আর (৪) আলাাহ্র সর্বময় নিয়ত্ত্ব (তাক'দীর)-এ বিহাস্ত উপরোক্ত ভিনটি মৌজিক উপাদানের সহিত যুক্ত হয়। আদি পিতা ও নবী আাদাৰ ('আ) হইতে শেষ নবী হয়রত মুহ'াশ্মাদ (স') গৰ্মৰ কু'রুআানে উল্লিখিত বা অনুদ্লিখিত সকল নবী-রাস্থ (৪০ঃ৭৮) পৃথিবীর বিভিন্ন পোর ও জাতির কাছে (১০ঃ ৪৭⊾ ১৩ ঃ ৭, ৩৫ ঃ ২৪ ), উপরোক্ত ভিনটি উপাদান সম্বলিত ইসলামের প্রচার করিয়াছিলেন। এই ভিনের ভিত্তিতে কুরুঝান সমসামন্ত্রিক য়াহ্দী, খুস্টান, সাাবিঈ ও মাজ্সী তথা অপর সকল ধর্মাবলমীকে ইসল্লাস প্রত্বের আহশন জানাইয়াছিল (২ঃ৬২) এবং এই আফ্রনে সাড়া দিলে নিরাগড়া ও মুজির নিশুরতা দান করিয়।ছিল। এখনও সে আহ্খন কর্মিকর।

## ইসলামী শারী'আঃ

'লামাল-সাালিছ' সংক্রান্ত বিধান-সন্ধৃতির সমণ্টি কু'রআানে নির্পুলাঃ এবং মিন্হাান্ত নামে (৫: ৪৮) কিবো শার্ী আঃ একই ধাতু হইতে ১৮) নামে অভিহিত। নিরপ্লাঃ এবং শার্ী আঃ একই ধাতু হইতে উভূত, একার্থবোধক। ছান-কাল-পারভেদে নবীদের লাপত ও প্রচারিত নির্পুলাঃ বা শার্ী আন-র মধ্যে কিছুটা তকাৎ ছিল। নবীদের লাস্ত্র ও সংপ্রামের সংক্রিপ্ত ইতিকখা বর্ণনার ক্রেপ্তে কু'র্য্যানে দেখা মার, নৃহ' ('আ) ও তাঁহার ক'ওমের বিপ্রেহের কথা সর্বাপ্তে হইয়াছে বিভিন্ন সুরা-র (৭: ৫১; ১০: ৭১ ইত্যাদি) ইহতে অনুমিত হয়, নৃহ' ('আ) সর্বপ্রথম বিধিবত্ব শারী আঃ লাভ করেন। শারী আর বিষয়বত্ত হইল ঃ (ক) মানুষ এবং আলাহ্র মধ্যে 'আন্থ-মা'বুদ সন্ধর্ক নির্বার ও নিরম্বন (এ) নানুবের সহিত অগর নানুম ভাবের সন্ধর্ক নির্বারণ ও নিরম্বন এবং এই দুই এর গরিমেলিতে,

(গ) আলাহ্র স্ট এবং আলাহ্ কর্তৃক জীবের কল্যাণে নিয়োজিত (মুসাখ্থার) খাবতীয় সামগ্রীর বাবহার ও বন্টন ইত্যাদিরনীতিমালা। নবীগণ খুগোগমোগী শারী'আঃ লাভ করিয়াছিলেন। স্বাভাবিকভাবেই পূর্বতী ও গরবতী নবীদের শারী'আতে কিছু প্রভেদ থাকিত, কিন্তু উপরিউক্ত মৌলিক উপদোন-লয়ে (তাওঁহ'ীদ, আধিরাঃ, 'আমাল স'।। লিহ') কোন পরিবর্তন হয় নাই। শারী'আঃ দীনের অন্তর্তুক্ত—দীন চিরঙন, শারী'আঃ বিবর্তনশীল।

ইসলাম ও মুদলিম-পারিভাষিক বাধহার ঃ

कुन्त्रज्ञात्मद्र वर्णमाप्त प्रचा श्राप्त, हैप्रसाम ७ मूप्रविम (व.व. মুসলিমূন, মুসলিমীন) শব্দৰয়ের পারিভাষিক ব্যবহার প্রবর্তন করেন নুহ' ('আ)-এর অন্যতম প্রসিদ্ধ বংশধর ইব্রাহীম ('আ) যিনি মহান জননায়ক (Great Patriarch), সংগ্রামী, সর্বত্যাগী নবী এবং অপেকা-কৃত উন্নত শারী'আতের প্রাপক হিসাবে খ্যাতি লাভ করিগাহিলেন। জারাাহ্ তাঁহাকে বনিলেন, "اسلم" (২ : ১৩১)--আত্মসমর্গণ করো ; উতরে তিনি বলিলেন, "سلمت لرب العلمين."—আমি আসমপ্ণ করিলাম নিখিল বিবের প্রভুর সমীপে। ইব্রাহীম ('আ)-এর দুই পুর, ইস্মাা'ঈল এবং ইস্হ'াকে ('আ)—উডয়েই নবী ; উভয়ের বংশে আরও নবী জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন ৷ ইস্মাণ্টেল-শাখার মুহণ্ট্মাদ (সং)-এর জন্ম, ইস্হণাক'-শাখায় বানী ইস্রাা'ঈল (য়া'কু'বের অপর নাম) বংশীয় নবীদের উত্তব—মায় মূসা ও 'ঈসা ('আ)। সূতরাং তাঁহাদের সকলের উধ্বতন পিতৃপুরুষ ছিলেন ইব্রাহীম (জা) এবং ইসলামি তাঁহাদের সকলেরই পবিত্র উত্তরাধিকার; কু'রআানের বর্ণনায় "মিলাতু আবীকুম ইব্রাহীয়" অর্থাৎ তোমাদের পিতৃপুরুষ ইব্রাহীম-এর দীন বা মিলাত। ইহাই মুহণদ্যাদ (স·)-এর **গচারিত** ইসলাম এবং "হয়া সাম্যাকুষ্'ল-মুসলিমীন" (২২ ঃ ৭৮)— তিনিই (ইব্রাহীম) ভোমাদিগকে "মুসলিম" নামে অভিহিত করিয়াছিলেন । সুতরাং ইব্রাাহীম ('আ)-এর বংশসভূত সকল নবীই हिलान गुजित्र अवर छौराजा निरक्रामद वर्णध्यमभाव गुजित्रकारणरे (জীবন যাপন এবং) মৃত্যুবরণ করিবার উপদেশ দিরাছিলেন (২ঃ ১৬২---১৩৩ )। পরে ভাঁহাদের অনুসারিপণ নবীর নামে (রাহ্দা रहेरा शार्मी, क्राहेम्डे हहेरा बुग्डान हेलामि ) निरस्तान नामकरण करहन अवर উভয় দল ইৰ্রাহীম ('আ)-কে ভাঁহাদের বধৰীবলঘী ৰবিয়া দাবী করেন। কু'রজানের জিভাসা, "তোমরা কি বলিতে চাও, ইব্রাহীম, ইস্মা'ঈল, ইস্হ'াক', য়া'কু'ব এবং তাঁহাদের বংশধরণৰ (আস্বাতিণ) য়াহ্দী কিংবা নাসণারা (খুস্টান) ছিলেন ? ভোষরা কি আল্লাহ্ অপেক্ষা অধিকতর ভানী (২ ঃ ১৪০) ৈ কু'রআন ৰাৰ্ষহীনভাবে ঘোষণা করে, "বরং ইব্রাহীম ছিলেন হ'ানীক (পরম নিষ্ঠাবান ) মুসলিম, তিনি মুবরিক ছিলেন না"—বহ আয়োতে ইব্রাা-হীখ ('আ)–এর এই পরিচয় দেওয়া হইয়াছে। ঈমান ও মু'মিনের সহিত খথাক্রমে ইসজাম ও মুসলিমের সন্দর্ক সম্বন্ধে "ঈমান" ৪. ৷

নেহোমেডানিজম ও মেহোমেডান ১

ইসলাম ও মুসলিম নামধরের গরিবর্তে প্রাচাবিদ পভিতরণ বধাক্রমে প্রমাধকভাবে অথবা অপ্রশংসনীর উদ্দেশ্যে উপরিউক্ত দুইটি নাম ব্যবহার করেন। মুসলিমসণ এই উভাবনকে প্রত্যাধান ওযু নয়, বরং ইহার প্রতিবাদ করেন। শারী আঃ বিবর্তনম্মী বিধার "মুসার শারী আঃ" বা "মুহা শানের শারী আঃ" বজার রীতি প্রচলিত এবং ওছ, কিন্তু মুহা শানের ইসলাম বা মেহোমেভানিক্সম ওছা নহে। কার্সী ভাষা ও গারস্বাসীদের প্রভাবে মুসলিম "মুসলমনি"—এ

রূপান্তরিত হইয়া থাকে, কিন্তু ইসলায়েশর কোন রূপান্তর হয় না ! শেষ নবী মুহণাশ্মাদ (সং)-এর নৃবৃত্তরাতে কুরেলানের মধিসম रेजवामी मात्री'खाः मूर्वक बास अदब ( ८: ७ ) । मूर्वकरी नवीरमङ শারী'আতের যে বিধানগুলি প্রশংসাবাদের সহিত অথবা বিরুদ্ধ বছব্য হাড়া কু'রআনে উরিখিত হইয়া**ছে তাহা শারী'আঃ সুহ'াস্যাদিরাাঃ**-য অসরপে গণ্য হইয়াছে; যথাঃ জিহাদে ( ৩ ঃ ১৪৫ ), কি সাসি (৫:৪৫): অন্যপক্ষে নিন্দাবাদের সহিত উল্লিখিত পূর্ববতী উম্মার ক্রিয়াক্**ম ইস্রাাম বহিভূতি হইয়াছে। বছাঃ অভাভাবিক** যৌনকর্ম (৭: ৮১) এবং অন্যায়ভাবে অভিত অর্থ ( 🏎 ), সূদ্, ঘুষ ইত্যাদি (৫:৬৩)। সুতরাং ইসলাম স**লূর্ণ নূতন বা অভিন**ৰ দীন নহে; বরং একটি সমশ্বিত ক্রমবির্বতনভাত ভীবন ব্যবহা, ষাহাতে অভিনব যুজিনির্ভর অনে**ক বিধানের বোগ রহিয়াছে (পরবর্তীতে** আলোচিত )। নবী কারীম (স') **এবং তাঁহার প্রসিদ্ধ স'াহ'নিবী**-দের জীবনে ইসলাম বান্তব রূপ লাভ করে। ভাঁহাদের কথা, কাজ এবং অনুমোদন সন্দৰ্কীয় বৰ্ণনা হ'াদীছ' (৪.) নামৰ বিপুল সংকলন ইসলামী বিধানের দিতীয় উৎস এবং কু'রআনের জনুগুরক। নেতৃহানীয় 'উলামাা' কু'রখাান ও হ'াদীছে'র আলোকে এবং সুক্তি প্রয়োগে (কি মাাস প্র.) যে সকল বিধান দান করিয়াছেন, মুক ছিমার রা'র দিয়াছেন বা উভূত সমস্যাববীর সমাধান নির্দেশ করিয়াছেন— এইওলির সম্পিট বিশাল ফিক্'**হ (**৪.) শারের **রূপ বাভ করিরাছে**। ফিক্'হের মধ্যে বহু বিধান সম্ভব্ধ 'উলামারে ঐক্মতা (ইল্মা'—৪.) উল্লিখিত আছে। ইহাতে যুক্তি সমভূত মতের ভিডি দৃঢ় হয় এবং মুসলিমদের খন্য এইরূপ বিধান মানিয়া লওয়া অপরিহার বিবেচিত হয়। কি য়াস (৪.) ও ইজ্মাা' ব্যবহাপক প্রক্রিয়ার বিধানসভ্যত রূপ পরিগ্রহ করার কারণে ইসলাম গতিশী<mark>লতা অর্জন করিরাছে। ফল-</mark> कथा, रेजवाभी विधातनत्र উৎস চারিটিঃ কু'রखान, र'ानीर', कि'साज ও ইজ্মাণ। ইসলাম যুজিবহ জীবন-বিধান ; ইহাতে অন্ধ বিশ্বাসের (dogma) चान नारै।

ইসলাম পাঁচটি ভভের উপর ছাপিত ঃ

- ১। ঈমান : আলাফ্ ছড়ো কোন মা'বুদ নাই এবং মুহ'াত্মাদ (স') আলাফ্র রাসুল—এই দুইটি বিখাসের সাক্ষ্য দান ( شهادةان)।
  - ২। সালাভঃ 'ইবাদাতমূলক আনুষ্ঠানিক কর্মসমন্টি।
  - ৩। সণ্ডম ঃ সুহ সাবালক মুসলিমের উপবাসমূলক ইবালোঃ।
- ৪। বাকাভিঃ ধনীর সম্পদে নির্ধনদের **অধিকার বীকৃতিমুরক** অপরিহার্য এবং নিদিল্ট পরিমাণ দান ।
- ৫। হ'াজ ঃ মুসলিমদের কি'ব্লাঃ মন্তার কা'ঝাঃ ও তৎসন্নিহিত ছানসমূহে প্রত্যেক সুছ ও সম্পন্ন মুসলিমের পক্ষে জীবনে
  অভত একবার একটি বামিক সম্পেজনে খোগদান এবং আনুষ্ঠানিক
  'ইবাাদাঃ সমাপন। এতদাতীত ছিছাাদ (৪.) ওঠ ভভরূপে ক্ষিত
  হর। জিহাাদ অর্থ কল্লাশমূলক কর্ম-প্রতেত্টা, অকল্যাদকর কর্মের
  প্রতিরোধ, ভান-মাল, আবক্র ও বিবেকের ছাধীনতা রক্ষার সক্রির
  প্রতেত্টা এবং বিহাসের প্রচারাধিকার রক্ষামূলক সংগ্রাম। প্রয়োজনে
  সংক্ত এবং নাারনীতিভিত্তিক সদত্ত সংগ্রামও জিহাদের অভর্তুক হর।

হৰত পুহালখাদ (স')-এর প্রচারিত ইসলাম সমসামরিক ধর্ম ও সমাজব্যবহাওলি হইতে বহু বিবরে বৈশিন্টাপূর্ণ। ইসমামের সহিত প্রত্যক্ষবা পরোক সংস্পর্ণে বহু মানবগোন্টা বা অগর ধর্মাবলটারা ইসলামের অনেকগুলি নীতি সাকুল্যে বা আংশিকভাবে তাঁহাদের সমাজ বিধানের অভর্তুক করার কলে ইসলামের সেই বৈশিন্টাভানি এখন আর তেমন প্রকটভাবে গৃল্টি আকর্ষণ করে না। এইরূপ কয়েকটি বৈশিন্টা নিশ্নে চিহ্নিত করা হইল ঃ

- (১) ইসলাকের আলাহ্ রাক্'ল-'আলামীন (১:১), কোন কিন্দ্র অনুপ্রপ্রাণ্ড মানবলোগ্টীর উপাস্য নহেন। তিনি সর্বঙ্গে কিছুমিত, সর্বদোষমুজ, সর্বশজিমান, নিরাকার এবং সাদৃশ্যবিহীন সভা। ভাঁহার পরিচয় পাঙ্য়া যায় ভাঁহার "আস্মাাউ'ল-হ-স্নাা" (৭:১৮০)-য়, যাহা সীমিত শজির আঙ্ভায় মানবের অনকর্পীয়। মুভ্রাং আলাহ্ একাধারে মানবের উপাস্য এবং আদর্শ।
- (২) ইসলামের দৃষ্টিতে কোন নবী অতি-মানব নহেন, তাঁহার কোন উত্তরাধিকারী ধর্মাধিকরণরূপে অল্লান্ত (infallible) বিধান দেওলার কোন অধিকার লাভ করে না, অনুসারীর পাপ মোচনের ক্ষমতা অর্জন করে না। গৌরহিত্য বা যাজকত্বের ছান ইসলামে নাই : সূতরাং Theocracy-ও ইসলামে অবান্তর । ধর্মপুত্তক অর্থাৎ কুরুলানের অধ্যয়ন এবং ইহার বাছ্যো দান কোন consecrated সম্প্রদায়ের বা কোন বর্দের বিশেষ ইত্তিরারভুক্ত নহে। বরং ইবাদাঃ এবং নীতিনিট জীবনের প্ররোজনে কিছুটা কুরেখান বিদ্ধা প্রত্যেক মুসলিমের জন্য বাধ্যভাম্কক। প্রস্কৃত উল্লেখ্য, এই বিবেচনায় ইসলাম বাধ্যভাম্কক বিক্ষা-নীভির প্রবর্তক।
- (৩) সকল সম্প্রদায়ের নবী-রাস্লকে, সকল নবীর প্লাণ্ড ওয়াহ্'রি তথা আসমানী কিতাবিকে স্বীকৃতি দানের (২ : ২৮৫) মাধ্যমে ইসলাম অপূর্ব ঔদার্যের পরিচয় দেয়, দীনের ঐক্য এবং বিবর্তন-মূলক শারী'আ-র পূর্ণত ঘোষণা করে (৫ : ৩), মানব চরিত্রের উৎকর্ম সাধন এবং মানব জীবন নিয়ন্ত্রের জন্য ওয়াহ'রিপ্রসূত ক্রভার অপরিহার্যতা ঘোষণা করে (৫ : ৪৪-৪৭)।
- (৪) ইসলামের দৃশ্টিতে মানবসতা "ফী আহ্ সাানি তাক্ বাীম" অর্থাৎ উৎকুল্ট সৌর্চবে ক্লেট (৯৫ঃ৪); পাপের পকে তাহার জন্ম নহে, আদি পিতার পাপের বোঝাও সে বহন করে না। সে তাহার আদন কর্মের জন্য দায়ী (২ঃ২৮৬), মানবসতা সম্মানিত (১৭ঃ১০), জানে ভবে সে ফিরিশ্তাকে ডিভাইয়া যাইতে পারে (৭ঃ১১), সে ক্লিটকর্তার প্রতিভূ (نَالَمُنَا ) (২ঃ৩০;৬ঃ১৬৬), ক্লিটকর্তার প্রতিভূ (نَالَمُنَا ) (২ঃ৩০;৬ঃ১৬৬), ক্লিটকর্তার প্রতিভূ (نَالَمُنَا ) লইয়া সে জন্মহহণ করে (৩০ঃ৩০;বুখারৌ, ২৩ঃ১৬)।
- (৫) ইসলাম ইহজীবনের পর অনপ্ত পার্রিক জীবনের পক্ষে রায় দের, ইহাতে জ্বান্তরবাদের সমর্থন পাওয়া যায় না, মোক্ষ বা নির্বাণ রাশ্তির জন্য সংসারত্যাগী সল্লাসের ব্যবস্থা দান করে না।
  - (৬) ইসলাম মানবাধিকারের অভূতপূর্ব ব্যবস্থা দান করিয়ার্ছে:
- ক্স নারীর মানবিক মর্যাদা বিধান ইসলামের অবদান।
  কলবির মালিকানা এবং নিয়ত্রণে সে পুরুষের সমক্ষতা লাভ
  করিয়াছে। বামী ও পিতামাতার সন্পত্তির উত্তরাধিকার লাভ
  করিয়াছে। বামী ও পিতামাতার সন্পত্তির উত্তরাধিকার লাভ
  করিয়াছে। স্বামাজিক চুজি"র (নিকাহি দু.)
  করেয়াভার ক্রিয়া "সামাজিক চুজি"র (নিকাহি দু.)
  করে করিয়াছে।
  করিয়াল করিয়া করিয়াছে।
  করিয়াছে।
  করিয়াল করিয়াল বিধান বিক্রেদের (ত'লোকে দু.) অধিকার গাইয়াছে।
- (খ) দেখাৰ ইসলামী বিধানে তাহার মানবিকু মর্যাদা পাইরাছে
  ('আকৃষ ৪.)। সোধামকে বাধীনতা প্রদান ইসলামে একটি পুণানয় অনুষ্ঠানেত্র ক্লম বাভ করিয়াছে।
- (খ) ভিত্র বর্ষারক্ষীর সহিত শান্তিপূর্ণ সহ-অবস্থান নীতি ইসজাবের অবস্থান ৷ ইসভাবে সকলের ধনীর বাধীনতার পক্ষপাতী, এমন কি অবুস্থানিকের ধর্ম-ক্ষিত্র রক্ষার দায়িত মুসলিমের উপর

- বর্তার—মদি কেছ তাহা ধ্বংস করিতে উদ্যত হয় (২২: ৪০)। কাবার উপাসনার অধিকারে হস্তক্ষেপকারী এবং মুসনিম সম্পারের মূলাক্ষেপকামী মুশরিকদের বিচারেও ন্যারের মর্যাদা রক্ষা করিতে হইবে (৫:২,৮)। ইসলামী আইনের শাসন (১৯) অপর ধর্মাবন্ধিগণের প্রতি পক্ষপাতপূল্ট নহে।
- (ঘ) যুদ্ধরত বিধর্মীরও মানবাধিকার প্রতিষ্ঠিত করিয়াছে ইসলাম। শান্তির প্রচেল্চা ব্যর্থ হইলেই যুদ্ধ করিতে হইবে (৮ ঃ ৬১)। থাহারা যুদ্ধরত বা যুদ্ধদ্দম নহে—যথাঃ অঞা\*তবয়ক বালক∸ বালিকা, রন্ধ, নারী, মঠ-মন্দিরাভ্রয়ী সাধু, তাহাদের উপর আঘাত করা নিষিত্ব, অষথা ভাহাদের শস্য ও সম্পদ ধ্বংস করা, ভাহাদের ঘরবাড়ী ভূমিসাৎ করা মাইবে না। সূতরাং [অভিযান প্রেরদের সময় হবরত (সা)-এর উপদেশ , হারাবী, ৩ : ৩৬, Muir, ৩১৩, কিতাাৰু'ল-জিহাদে সিশকাতে উদ্ধৃত হণদীছ'খনি দ্ৰ.] শান্তির প্ৰভাৰ অৰ্ণা প্ৰহণীয় এমনকি প্ৰতিপ্ৰেক্ত শঠতার সন্দেহ থাকিলেও (৮ঃ ৬১-৬২)। শান্তির খাভিরে অসুবিধান্তনক শর্ভেও সন্মির নন্ধীর রহিয়াছে (হণ্দায়বিয়াঃ সন্ধি দ্র.)। বিনা বিভণ্চিতে এককভাবে শান্তি-চুক্তি ভল করা যাইবে না (৮ঃ ৫৮)। যুদ্ধরত বিধমী আন্তর চাহিলে তাহাকে জাত্রর দিতে হইবে এবং বতক্ষণ ভাহাকে তাহার গক্ষে নিরাগদ স্থানে গৌহাইয়া না দেওয়া হয় তওক্ষণ তাহাকে আঘাত করা ষাইবে না (১:৬)। উৎপীড়িত মুসলিমদের সাহায্য প্রার্থনায় সাড়া দেওয়া নিখিছ যদি তজ্জন্য শান্তি-চুজিতে আবদ্ধ কোন জমুসলিম সম্প্রদারের বিরুদ্ধে অন্তধারণ করিতে হয় (৮: ৭২)। খুদ্ধবন্দীদের প্রতি মানবিক ব্যবহার করিতে হইবে (৭৬ 🕯 ৮)। ফরকথা, ইসরামে অতি গরি**ন্**র আর্ডাতিকতার ধারক ও বাহক।
- (৭) ইসলামে ধন-বৈষম্য স্ভিটকারী শোষণমূলক সূদ (রিবাা ৮.) হ'ারাাম, যাকাাড (৮.) ওয়াজিব, উভরাধিকার আইন (মীরাছ జ.) সম্পদ-বশ্টনমূলক।
- (৮) ইসলামী জীবন ব্যবস্থার সার্বভৌম ক্ষমতা আল্লাহ্র (৬:৫৭); প্রশাসন ব্যবস্থা বিল্লাফাত নীতিতে। থলীফা আইনের উর্দের নহে; তাঁহার কোন picrogativa বা বিশেষ সুবিধা নাই; জনগণের সম্মতির (বায়'আঃ) উপর তাঁহার ক্ষমতার ভিত্তি, প্রতিনিধিত্বমূলক পণপরামর্লে সেই ক্ষমতার পরিচালন করিতে হইবে (৩:১৫৮; ৪২:৩৮)। থলীফা জনগণের আনুগতা দাবী করিতে পারিবেন ষতক্ষণ তিনি কু'রজানি ও সুল্লাহ্র অনুসরণে রাল্ট্র পরিচালন করিবেন (৪:৫৯)। ব্যক্তির প্রধান্য ধর্মনিচার (ভাক্ত ওয়া) ভিত্তির উপর স্থাপিত (৪৯:১৬), কোন বর্ণ, গোল, বাহুবল বা উত্তরাধিকারের উপর প্রতিন্ঠিত নহে; সুতরাং এই ব্যবস্থার বর্ণবৈষ্ম্য এবং জাতিভেদের স্থান নাই।
- (৯) ইসলাম জীবনের প্রতিটি ক্ষেরের নিয়ত্তণ করে অত্যত্ত ব্যাপকভাবে। ইহাতে পাধিব জীবন এবং ধর্মীর জীবনের মধ্যে সীমারেখা টানা যায় না। কল্লাগকর সব কর্মই 'ইবাালাঃ যদি আল্লাহ্র সন্তুশ্চি অর্জনের জন্য তাহা করা হয়। সব কর্মের নিয়ত্তণ ব্যবহা রহিয়াছে ইসলামে। বিশুপালকভাবে জনৈক বিধনী সাল্মান নামক সাহণাবীকে বলিলেন, "ভোমাদের বন্ধু (নবী) তো ভোমাদিগকে এমন কি মল-মূল ভ্যাপেরও প্রণালী (عثى الخرائة) শিক্ষা দিয়া থাকেন।" সাল্মান বলিলেন, "হাা, তিনি আমাদিগকে কি ব্লাঃ (৪.)—মুখী হইয়া মল-মূল ভ্যাপ করিছে, ভান হাত ভারা নোচক্রিয়া সম্পাদন করিতে নিষ্কে করেন" (মুসলিম, মিশ্কাত , আলাবাবুল-ভালা)।

ইসলামের বিস্তারঃ মানব জাতির ইতিহাসে ইসলামের বিভার ও ব্যাপ্তি অভূতপূর্ব। মুহ্'াদমাদ (স')-এর জীবদশার মহা বিজয়ের অব্যবহিত পরেই প্রায় সমগ্র আরব উপদীপের অধিবাসীরা ধয় ইসলাম প্রহণ করে অথবা মুসরিম রাস্ট্রের সহিত বশ্যতা-মূলক শান্তিচুক্তি সম্পাদন করে। হিজ্রতের পর হ্যরত মুহণান্সাদ (স') যে ত্রিপক্ষীয় (মুসলিম, রাহ্দী, মুশ্রিক) চুজির ভিডিতে মদীনাকে একটি নগর-রাজ্টের রূপ দান করিয়াছিলেন, সেই চুজির সর্বপ্রধান নীতি হিল পূর্ণ ধর্মীর স্থাধীনতার সহিত শাভি-পূর্ণ, সহ-অবহান। একই নীতিতে পরবতীতে নাজ্যান প্রদেশের খুস্টানদের সহিত এবং মন্ত্রা বিজয়ের পূর্বে ও পরে পৌডলিক আরবদের সহিত চুক্তি সম্পাদিত হইয়াছিল। ইহাতে বহ গোরগতি ও আঞ্জিক শাসন-ক্ষমতাবানদের পদ-মর্যাদা অকুল থাকে এবং অনেকেই স্বতঃপ্রবৃত্ত হইয়া ইসলামে দীক্ষিত হয় ৷ ইসলাম প্রহণের জন্য কাহারও প্রতি শক্তি প্রয়োগ করা হয় নাই (২:২৫৬)। সুস-লিম সন্দুদায়ের শাতিপূর্ণ উদ্দেশ্য সম্বন্ধে কাহারও মনে কোন দিধা-সংশয় থাকিবার কথা ছিল না। কিন্তু শারসা ও রোমক সাম্রাজা মুসলিম রাস্ট্রের উৎপত্তিকে আরবভূমির উপর তাহাদের আধিপত্যের প্রতি চ্যকীররণ মনে করিয়া কতিপয় তাবেদার 'আরব গোরের সহযোগিতার মুসলিম রাষ্ট্রের বিরুদ্ধে ক্রমাগত অভিযান-অভ্যুত্থান পরিচালনা করিতে থাকে। উদাহরণস্থরণ মূতাঃ (৭ম হি.) ও তাবুক (১ম হি.) অভিযানের কথা উল্লেখ করা যায়। বৃস্টান বৈরি-তার প্রতিরোধের জন্য ছিল এই দুইটি অভিযান—শেষোক্তরির নেতৃত্ দিয়াছিলেন হযরত (স<sup>.</sup>) নিজে। পারস্য সম্রাটের মুসলিম রাস্ট্রের উদ্দেদ প্রচেস্টা প্রভিহত হইয়াছিল হযরতের ইন্তিকালে-র পর; হ্বৰে পারস্য সামাজ্যের বিলুপ্তি ঘটে। মুসলিমদের প্রতি শনুতার **কারণে রোমক সাদ্রাজ্য 'জারব এবং আফ্রিকা ভূখতেও** তাহাদের শাসনাধীন করেকটি রাজ্য হারায় হয়রতের পরবতী তিন জন ধনী-ফার আমলে কিঞ্চিদধিক পঁচিশ বংসরের মধো। মুসলিম সেনা-নীর যুগপৎভাবে আত্মরক্ষার তাগিদে এবং আলাাধ্র আধিপতা اعلاء كلية الله) ৯:৪০) প্রতিভঠা প্রেরণার উদুদ্দ হইরা বুদ্দে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন ৷ সুত্রাং প্রতিগচ্চের বিপুর শক্তি এবং সমরা-রোভন বার্থ হইয়াছিল। অন্যপক্ষে পারসা এবং রোমক সামাজ্য নানা কারণে স্পস্মর্থন হারাইরাছিল এবং ইসলামী সামানীতি ও স্বিচারের জনভুতির কল্যাণে অনেক ক্ষেত্রে বিজেতা সুসরিম সেনা-ধাক্ষকে বিজিত দেশের জনগণ 'ল্লাণকর্তা'রূপে সম্বর্ধনা ভাপন করে।

উমায়্যাঃ বিল্লাফাতকালে ক্রমে ভূমধাসাগরীয় বীণসমূহ, আঞিকার উত্তর ও পূর্ব উপকূল, মুরোপের স্পেন এবং ভারতের সিঞ্
এদেশ ইসলামের পতাকাতলে আসিয়া পড়ে; পূর্ব-রোমক সামাজার
রাজধানী কনস্টান্টিনোগল অবরোধের সম্মুখীন হয়। 'উছ'মানী
বিল্লাফাতের সময়ে কনস্টান্টিনোগল বিক্তিত হয় এবং ইহা মুসলিম
ভাহানের আদর্শগত ঐকেয় প্রতীক ও ধ্রমীয় নেতা বা "খালীফাতু'লমুসলিমীন"-এর "দাাক'ল-বিল্লাফাঃ'' বা রাজধানীর মর্যাদা লাভ
করে। ভুলকালের মধ্যে ইসলামের প্রচার পরিবাদত হয় চীনদেশে,
সুমাল্লয়, ভারতে, ভারত মহাসাগরীয় বীপপুঞ্জ র বল্লাইনের কোন
কোন অঞ্চল—অন্যদিকে বাল্কান উপবীপ এবং পূর্ব ফুরোপের এক
বিরাট ভূখণ্ডে যাহা বর্তমানে সোভিয়েট রাশিয়ার অবর্ত্ত !

ইসলামী ভান-বিভানঃ প্রাথমিক বুগের মুসলিকদের ভানের

উৎস ছিল কেবল হস্তালিখিত কুরুলান আর প্রধানত শ্রুতির মাধ্যমে চচিত সুন্নাঃ বা হাদীছা এবং সাহিত্য বলিতে ছিল স্মৃতিরক্ষিত 'আরব কবিসপের কবিতামালা। তাঁহাদের ভানকের ছিল
মদীনার মগজিদ। প্রচার, মুদ্ধ-বিপ্রহ, বিজিত দেশের সংরক্ষণ ও
ও শাসন ইত্যাদির তাগিদে রাসুল (সা)-এর অনুসারীরা মখন চতুদিকে
ছড়াইয়া পড়িলেন, তখন বিভিন্ন ছানে ইসলামী ভান-বিভানের
কেব্র হৃতি হয়, মথাঃ দামিশ্ব, বস্রা, কুকা, বাস্পাদ, কায়য়ের,
কর্দোডা, ইস্তামুল (কনস্টান্টিনোগল) ইত্যাদি এবং ব্যাসক্তাবে
ভানের অন্বেমণ আরম্ভ হয়। হাদীছা সংপ্রহ ও সংক্রম এবং
হাদীছোর আলোকে কুরেলানের ব্যাখ্যা দান প্রথম দিকের মুসলিমদের মধ্যে এক অভ্তপূর্ব সাড়া জালাইয়াছিল। হাদীছা
বর্ণনাকারীদের বিশ্বস্ততা মাচাই করিবার জন্য তাঁহারা বর্ণনাকারীদের বাজি-জীবনের চরিতাডিধান স্থান্ট করিবার আয়ে ।

ফিক্ হের কথা আগেই বলা হইয়ছে। কুরুরান সমাক্
ভাবে বুঝিবার তাগিদে মুসলিম ভাষাবিদলণ : (১) 'আরব কবিদের
কবিতা সংগ্রহ করিলেন ; (২) নিভু লভাবে 'আরবী এবং কুরুরান লিখন-পঠনের গরমে, বিশেষত অন-'আরব মুসলিমগণের পক্ষে
'আরবী ও কুরুরান শিক্ষার সুবিধার্থে, 'আরবীর লিখন প্রপানীতে বৈজ্ঞানিক পদ্ধতির (বথা ষরচিহ্ন ও বিশুর ব্যবহার) উভাবন করিলেন এবং (৩) 'আরবীর অলিখিত ব্যাকরণ এবং হন্দ-প্রকরণকে বিধি-বছ, লিখিত রূপ দান করিলেন। ইহাতে 'আরবী মুসলিম জগতের সাধারণ ভাষার মর্বাদা লাভ করিল এবং ইহার আন্তর্জাতিকতা প্রতিষ্ঠিত হইল ; বিজিত দেশের পণ্ডিজ্বণ ও মুসলিমগণ 'আরবীকে তাঁহাদের ভাবের বাহনরাপে গ্রহণ করিলেন। আন্চর্ম হইলেও সত্য মে, মুসলিম জানসাধকগণের উল্লেখযোগ্য 'আরবী রচনাবলীর মধ্যে অন-'আরবদের অবদান অধিক।

অন্যান্য ধর্মের ধর্মপুস্তকের ভাষা বহুকাল পুর্বেই মৃত ভাষায় পরিণত হইয়াছে; কিন্তু কু'রুআানের ভাষা 'আরবী এখনও জীবিত ভাষারূপে বিরাজমান। অধিকর সমসাময়িকভাবে নিপিবছ, বহন-ভাবে কণ্ঠছ, নবী (সণ)-এর অবর্ধানের অব্যবহিত পরে মথায়খ documentation সহকারে সংগৃহীত বলিয়া কু-রজানের ঐতিহা-সিক ভিত্তি সুদৃচ এবং বিগুদ্ধতা অবিসংবাদিত । এই কারণে জগৎ-বাসীর দৃশ্টিতে কু'রআানের উচ্চ মর্যাদা স্বীকৃত। সূতরাং 'বারবী-তেই কুরআনের তিলাভিয়াত হয়, তরজমার মাধ্যমে ভিলাভিয়াত হয় না , যদিও অনুধাবনের গরবে তরজ্মা, চীকা-ভাষা ইত্যাদির যাডাবিক ব্যবহার ইইয়া **খাকে। ইহাতে কু**রেআনি মুসলিম জগতের আর্ড্রাতিক ঐক্যের দৃ<del>ত্তর সেতৃবছনরূপে কাজ</del> করে। অন্যপক্ষে সমগ্র মুসলিম <del>অ</del>সতে এই কুরেআনি ভানানুসন্ধানের অপূর্ব প্রেরপার সৃষ্টি করে। নিব্র এককন্থ এবং অপার ক্ষমতা প্রতিপন্ন করিবার জনা আল্লাহ্ কুম্বজানে বারংবার বির-প্রকৃতির দিকে মানুষের দৃশ্টি আকর্ষণ করিয়াছেন। অন্যগছে সময় বিষপ্রকৃতিকে। মানুষের কল্যাণে নিরোজিত ( سسخر ) ঘোষণা করিয়া, অন্য কথায় কোন জীব বা বন্তর প্রতি দেবত্ব আরোপজনিত ভয়-ভীতি হইতে মানুষের মনকে অব্যাহতি দান করিয়া কু<sup>্</sup>রজ্ঞান তাহার অনুসারিসদকে <del>অকুতোভয় প্রকৃতি</del> তত্তানুসভানী করিরা তোলে। ভুরোদশনের জনা <del>কুরুলান মানুষকে পৃষ্টনের বিত্তর প্রেরণা যোগায়। অন্যগতে</del> निवक्कव नदी (التبي الأمي) ९३०७৮) मूराण्यान (अ:) डॉराडर

অম্বা বাণীর সাহাব্যে ভাঁহার অনুসারীদের মধ্যে ভানাবেষণের অসম্য **উৎসাহ সৃশ্টি ক**রেন। তাঁহার কথায় : ভানের কথা প্রভা-ময় **ব্যক্তির হার**নো সম্পদ্রাপ ; যেখানেই সে ইহার সন্ধান লাভ করিবে ভাহতে ভগ্রাধিকার তাহারই (তির্মিয় "ী-মিশকাঃ", কািতাাবু'ল-**'ইজম)। ইসজামের প্রভাবে মুসলিম মনীমিলণ যেমন ইসলামী ভান-**মুলক অজ্ঞ প্রস্থার করেন, তনুগে প্রকৃতি বিভানের বহ লামাণ্য প্রস্থ তাঁহাদের রচিত এবং যুরোপেও বহকাল যাবৎ সমাদৃত থাকে। ইসলামের প্রভাবে ভাঁহারা অপরাপর জাতির, যথা, গ্রীক ও ভারতীয় পণ্ডিতগণের আহরিত ভানকে 'আরবীতে তরজমার মাধ্যমে আয়ন্ত করেন এবং নিজেদের অগুেষণ, পর্যবেক্ষণ, গবেষণা ইত্যাদির মাধ্যমে সেই সকল জানকে সুসমুদ্ধ, সুসংবদ্ধ করিয়া বাগদাদের ভান-প্র (বায়তু'ল-হি-ক মাঃ) হইতে তাহা প্রকাশের ব্যবস্থা করেন এবং পৃথিবীর বিভিন্ন বিদ্যাপীঠে বসিয়া সেই ভানের অধ্যাপনা করেন। এই সকল বিদ্যাপীঠের মধ্যে কর্দোন্ডা অন্যতম ৷ বিশ্বকোষের আকারে ভানের বিভিন্ন শাখায় ভানকোষ রচনায় ( Preface প্র.) এবং ভানী-ওণীদের চরিতাতিখান সংক্রমে ইসলামনর সেবকগণ অপ্রস্থা। যে মধামূপ সাধারণত আক্ষকার মূপ বলিয়া বিবেচিত হয় সেই মুগে মুসজিম **জগতের প্রসিদ্ধ কেন্তুসমূহে** বহ সংখ্যক ক্যাতিব (রেখক) হত্তবিখিত শুক্তক নকৰ করিতেন। বিদ্যোৎসাহী ব্যবসায়ীরা গ্রন্থপঞ্জী রচনা ( ইবুন নাদীমের ফিহ্রিস্ত উল্লেখযোগ্য ) করিতেন, সম্পদ-**শালী সংগ্রাহক্ষণ দ্র-দ্রাভর হইতে আগমন করিয়া বা অন-**সন্ধানকারী পাঠাইয়া গ্রন্থ সংগ্রহ করিতেন এবং নিজেদের ব্যক্তিগত প্রস্থাপার বা নিজেদের প্রতিষ্ঠিত সাধারণ প্রস্থাপার সমৃদ্ধ করিতেন। ন্শংস যোভারূপে নিন্দিত তায়মুর প্রমুখ বহ নুসলিম নরপতিও স্বেষণাপার ছাপন, মান-মন্দির নির্মাণ এবং বিদ্যার্জনের সমাদ্র ইত্যাদির জন্য নন্দিত হইয়াছেন। ইসলামের প্রতি বিরুদ্ধভাবাপল ঐতিহাসিকসণও এই কথাটি অকুষ্ঠভাবে স্বীকার করেন যে, ইসলা-মের সেবকসণ বিলুশ্তির হাত হইতে গ্রীক ভান-বিভানকে রক্ষা **করিয়া <del>অগত</del>বাসীর প্রভৃ**ত উপকার সাধন করিয়াছেন এবং মুসলিমদের ভানচর্চার ফলশুচ্তিতে রারোপে Reformationrenaissance-এর স্তুপাত হইয়াছিল।

হছপঞ্জী: (১) আল-কুরুরান; (২) মিশকাতুল-মাসাবিহি, কিতাাবুল সমান; (৩) সায়িদ আমীর 'আলী, The Spirit of Islam: (৪) মাওলানা মুহাস্মান 'আলী, The Religion of Islam; (৫) T. W. Arnold, The Preaching of Islam; (৬) Aziz Ahmed, Islamic Law: in Theory and Practice; (৭) Encyclopaedia Britannica.; (৮) Encyclopaedia Americanna, (১) Encyclopaedia of Religion and Ethics; (১০) ১৯৯৫ আহমন হসাইন

كمۇسىد الاسلامىسة) अज्ञामिक काउँखिमन वाश्लामिस (بنفلادیش) ؛

উৎপত্তির ইতিহাস ঃ ১৯৭৫ সালের ২৮ মার্চ পণপ্রজাতত্তী বাংলাদেশ সরকারের তৎকালীন রাজুপ্রধান মারহু ম শেখ মুজ্বির রহমান এক অধ্যাদেশ ভারী করিয়া এই ফাউণ্ডেশন প্রতিষ্ঠা করেন। 'বায়তুল মোকাররম সোমাইটি' এবং 'ইসলামিক একাডেমী' নামক তৎকালীন দুইটি সংস্থার বিলোগ সাধন করিয়া এই ফাউণ্ডেশন পঠন করা হয়। প্রথমোক্ত দুই সংস্থার সম্পন্ধ সম্পন্ধ, দায়-দায়ির এবং

কর্মসূচী নবগঠিত ফাউভেশনের আওতাভুক্ত হয়। সুতরাং ঐ দুই সংখ্যর সংক্ষিত্ত পরিচয় প্রাসন্ধিকভাবেই নিম্নে প্রদত হইল :

বায়তুর মোকাররম সোসাইটি : চাকায় একটি রুহৎ মসন্দিদ স্থাপন এবং ইহার আওতার একটি 'দ্যাক্ল'ল-'উল্ন', একটি 'দ্যাক্লয়-ইক্ডা৷' (ফাত্ওয়া৷ প্রদান সংগঠন ) এবং একটি ইসলামী পাঠাপার পরিচালন উদ্দেশ্যে ১৯৫৯ খুস্টাব্দে 'বায়তুল মোকাররম সোগাইটি' নামক একটি সমিতি গঠন করা হয়। তৎকালীন পূর্ব পাকিস্তানের সামরিক আইন প্রশাসক মেজর ছেনারেল 'উমরাও খানের প্ঠপোষকভার এবং আল-হণাজ্জ 'আবদু'ল-লাভ'ীফ ইব্রাহীর বাওয়ানী প্রমুখ কয়েকজন শিলপতির উদ্যোগে উপরিউন্ধ উদ্দেশ্য-সমূহের বাস্তবায়নের লক্ষ্যে বায়তল মোক।ররম নামক মসন্ধিদের নিৰ্মাণের এবং **প্ৰকল্<b>টির** ব্যয় নিৰ্বাহের জন্য একটি বিপণিকেন্দ্ৰ <del>ছাগনের কাজ আরম্ভ হয়। ১৯৬০ খু. ২৭ ফেনুনয়ারী</del> ভিত্তি প্রস্কর হাপন করেন ভদানীত্তন পাকিভানের প্রেসিডেন্ট মারহ ম মুহ শেমাদ **আবুল খানি। সোগাইটির কর্মসচী ছিল অত্যন্ত ব্যাপক এবং ইহার** অভর্ত ছিল: ইসলামী শিক্ষার প্রচার ও প্রসার, ইসলামী ভাহয় ীয়-ভাষাদ্দের আদর্শে সমাজ সংস্কারের উদ্দেশ্যে সবল্লকার শিক্ষা ব্যবস্থা, সেবা-প্রতিষ্ঠান গঠন ও পরিচালনা ইসলামী গ্রন্থ ও সামরিকী প্রকাশ, বিভিন্ন বিষয়ে প্রশিক্ষণ প্রদান এবং মুসলিম বেকারদিপের কর্মসংখ্যন ব্যবস্থা ইত্যাদি। বায়তুল মোকাররম সোসাইটির প্রতিষ্ঠাতা अप्रजा क्रिलिन :

- (১) জনাব জি. এ. মাদানী ( কমিশনার ওয়ার্কস, হাউজিং এবং সেটেলফেট ), চেয়ারম্যান
- (২) "হ'ানীফ আদমজী (আদমজী জুট মিলস লিঃ), কোষাধ্যক
- (৩) , এ. থেড. এম. রিষা'-ই-কারীম (সাঙাার ম্যাচ ওয়ার্কস লিঃ ), সচিব
- (৪) " এ. রাষ্যাক ় ( আমীন জুট মিলস লিঃ ) সদস্য
- (৫) "স. সাভাার ম্যানিয়া (কারীম জুট মিলস্লিঃ)
- (७) ,, काश्रम'ात्र अ. मास् (अनिम्पिता টেक्स) देन भिनम् निः) "
- (৭) " এ. রাশীদ ( ন্যাশনার ঝাংক অব গাকিস্তান )
- (৮) " ওয়াই. এ. বাওয়ানী ( লাত ীফ বাওয়ানী জুট মিলস লিঃ )

উল্লেখ্য, উপরিউক্ত প্রতিষ্ঠাতা সদসাগণের সমশুরে সোলাইটির প্রথম ম্যানেকিং কমিটি গঠিত হইয়াছিল। বারতুল মোকাররম কময়েকের নীল-নক্শা প্রথমন করেন প্রয়াত স্থাতি জনাব 'আবদু'ল-হ সায়ন খারিয়ানী, কর্ম ভল্বাবধানে ছিলেন তাঁহার সুযোগ্য সভান জনাব টি. খারিয়ানী এবং ভারপ্রামত প্রকৌশলী ছিলেন ইন্জিনিয়ার জনাব মু'য়নুল ইসলামে ( দ্র. 'বায়তুল মুকারররম মঞ্চ' নামক মুখগর, ১৯৬৮ খু., গু. ৬—৯)।

নানা কারণে বায়তুল মোকাররম মগজিলের নির্মাণ কাজ এখনও সমাণত হয় নাই। প্রেসিডেন্ট ও রাষ্ট্রপ্রধান লেক্টেনেন্ট জেনারেল হসেইন মুহুল্মণ এরশাদ বায়তুল মোকাররম-কে 'জাতীয় মস্জিদ'- রূপে ঘোষণা করেন, মস্জিদ ভবনের অসমাণত অংশের নির্মাণের এবং মস্জিদের শোভা বর্ধনের কাজ শুন্ত সম্পন্ন করিবার নির্দেশ দেন। ইসলামিক ফাউজেশনের মহাপরিচালক এ. জেড. এম. শামসূল আলমের নিরলস প্রচেল্টায় উপরিউজ কাজভালির নীল-নক্শা নৃতন স্ত্রে তৈয়ী করা হয় এবং তাহায় হলাভিষিক মহাপরিচালক জনাব এ. এফ. এম. ইয়াহিয়া-র নেতৃত্বে মসজিদের উত্তর প্রাভের অসমাণত কাজ. শোভা

বর্ধনের জন্য কোরারাসহ উদ্যান রচনা ও কারুকার্যমন্তিত পাঁচিল নির্মাণ সমাণ্ঠ হয়। সরকারের গণপূর্ত বিভাগ অত্যন্ত যোগাতার সহিত বারতুল মোকাররম কমগ্লেকের মাবতীয় নির্মাণ দায়িত্ব গালন করে। মিনার ও পূর্বদিকের ডি. আই. টি. সড়কের সহিত সংযোগ রাজা নির্মাণ, সাহান দীতাল পাখরে মন্তিত ও লিক্ট্ সংখাপনসহ আরও কিছু কাঞ্চ এখনও বাকী রহিয়াছে। বর্তমান মহাপরিচালক জনাব এম. এ. আবদুস সোবহান এই সব কাজ সক্ষম করার জন্য পরিকলপনা গ্রহণ করিয়াছেন। উল্লেখযোগ্য যে, ১৯৮৬ সালের ৭ই জানুয়ারী গণপ্রজাতশ্রী বাংলাদেশ সরকার এক অধ্যাদেশ বলে দেশের জন্যতম রহৎ মসজিদ চটুগ্রামন্থ আন্দরকিরা শাহী জামে মসজিদ কম্প্রেক্সকে উহার যাবতীয় স্থাবর ও জন্থাবর সন্দর্ভি এবং সকল দায়-দায়িত্বসহ ইসলামিক ফাউওেশনের দায়িত্বে অর্পণ করেন। বর্তমানে উক্ত মসজিদ কম্প্রেক্সর উন্নয়ন কাজ শুন্ত জন্মসর হইতেছে (চটুগ্রাম শাহী জামে মসজিদ অধ্যাদেশ, ১৯৮৬; ১৯৮৬ সালের জধ্যাদেশ নং ২, ১লা জানুয়ারী, ১৯৮৬)।

ইসলামিক একাডেমী ঃ তৎকানীন পূর্ব পাকিস্তানে ইসলামী জীবনাদর্শের বিভিন্ন দিক সম্পর্কে গবেষণা এবং ইসলামী সংভৃতির প্রচার ও প্রসারের উদ্দেশ্যে চাকার কতিপর ইসলামী চিন্তাবিদ ১৯৫৯ খৃণ্টাব্দে 'পাকে'ল-'উলুম' (ইসলামিক একাডেমী) নামক একটি প্রতিচান সঠন করিরাছিলেন। চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের তৎকালীন ভাইস-চ্যান্সেলার বিচারপতি হামুদুর রহমান এই প্রতিষ্ঠানের চেয়ারম্যান এবং অধুনালুক্ত ফ্লাংকলিম পাবলিকেশান্স-এর ডিরেক্টর এ. টি. এম. আবদুর মতীন ইতার পরিচালক নির্বাচিত হন। খারতুর মোকারর্ম চত্তরের উত্তর পার্শ্বে তৎকালে অবহিত বর-ভাউট ভবনের উপর তলার দ্যাক্র'ল-'উল্মের কার্যালয় ছাপিত হয়।

১৯৬০ খুস্টাব্দের মার্চ মাসে তৎকালীন পাকিস্তানের কেন্দ্রীয় শিক্ষা মত্তপালয়ের অধীনে করাচীতে কেন্দ্রীয় ইসলামিক রিসার্চ ইন্স্টিটিউট প্রতিশিক্ত হয় ( Govt. of Pakistan Notn. No. F. 15-59-E. IV dt. Rawalpindi, March 10, 1960) t ৰাজবিকভাবে তৎকালীন পূৰ্ব পাকিভানে অনুরূপ একটি প্রতিষ্ঠান হাগনের দাবী উঠে। সংগ্লিটে কর্তুগক্ষের মধ্যে আলোচনারুমে চাকার লাকে'ল-'উন্মকে কেন্দ্রীয় ইসলামিক রিসার্চ ইন্পিটটের নাৰাক্সৰে খীকৃতি দেওয়া হয় ( Letter No. F. 19—1/60 CUR dt. Nov. 8, 1960) ুইহার পরিবভিত নাম হর ইসলামিক একাড়েখী চাকা'। অধিকন্ত ইহাকে একটি ছায়ন্তশাসিত প্রতিষ্ঠানের রূপ সেওয়া হয়। তৎকাজীন পূর্ব সাকিবানের সভর্নর পদাধিকার বলে একাডেমীর পৃঠাপোষক থাকিতেন। একাড়েমীর কর্তৃপক্ষের অধ্য ছিল একটি উপদেশ্টা বোর্ড, বোর্ড অব গ্রন্ধরস্ এবং একটি নির্বাহী কমিটি। বিচারপতি হাখুদুর রহমান একাডেমীর প্রথম চেরারমান সলোনীত হন। ২৮ নভেম্বর, ১৯৬০ খু. তৎকাজীন গাকিখানের গ্রেসিডেন্ট মার্ড্ ম মুহণশ্মাদ আয়াব খানে, এবীণ রাজনীতিক এবং ইসলামী চিভাবিদ জনাব আবুর হাশিষ (৪.)-কে একাডেমীর প্রথম ডিরেক্টর নিযুক্ত করেন।

উপরিউল সাংগঠনিক বিবর্তন।দি সত্ত্বেও ইসলাখিক একাডেরী ইয়ার কর্মসূচী বাজবায়নে বিশেষ অপ্রসর হুইতে গারে নাই। কেন্দ্রীর এবং প্রাদেশিক সরকারের খুবই অপ্রত্ম অনুদান হুইতে কোনক্রমে একাডেনীর ব্যর নির্বাহ হুইত। পুজক বিক্রম ইত্যাদি সুদ্ধে অর্কিত একাডেনীর নিক্ষ আর ছিল অফিকিংকর। ইসলানী কান-বিভান সম্প্রকীর স্বেষণা এবং সভা-সেমিনার, প্রস্থ-সামরিকীর সাধ্যমে গবেষণাপ্রস্ত তত্ব ও তথেরে প্রচার এই ছিল যুলত ইসলামিক একাডেমীর কর্মগৃচীর অন্তর্ভুক্ত ৷ ১৯৭৫ ঘৃস্টাব্দ পর্যন্ত একাডেমীর উল্লেখযোগ্য কৃতিছের মধ্যে ছিল : 'কুরজানুল ক্রীন' নিরোনামে প্রকানিত
কুরজানের একটি প্রমাণ্য এবং প্রাজন বাংলা জনুবাদ, The
Creed of Islam' (প্র. আবুল হানিম ) প্রমুখ ক্রেকখানি ইসলামী
গ্রন্থ প্রকাশ, রৈমাসিক 'ইসলামিক একাডেমী পরিকা' এবং 'সবুজ্ব
পাতা' নামক একটি নিশ্ব-কিলোর মাসিক পরিকা প্রকাশনা, 'আরবী
নিকার একটি কোর্স পরিচালনা, এতডির একাডেমী বিভিন্ন উপলক্ষে
ও বিষয়ে সেমিনার এবং আলোচনা সভার আরোজন করিত।

অনাগক্ষে বায়তুল মোকাররম সোসাইটিও ইহার কর্মসূচী বাজবায়নে তেমন অগ্রগতি লাভ করিতে সমর্থ হয় নাই। মস্ক্রিদ
ভবন এবং বিগণিকেন্দ্র—উভরের নির্মাণকাক্ষ অসমাণত রহিল।
গবেমগা, সমাজ সংক্রার প্রচেট্টা, প্রশিক্ষণ, প্রস্থাগার ছাপন ইভরদিতে সোসাইটি মোটেই অসসর হইতে পারিল না। ১৯৭০—৭১এর ছাঝীনতা সংগ্রামের দুর্যোগপূর্ণ দিনগুলিতে সোসাইটির কর্মকর্তাগণ ছানচ্যুত হইলেন, বিপণিকেন্দ্রের বহু দোকান পরিভাক্ত হইল,
এবং বহুক্লের সেইগুলি অন্থিকার প্রবেশকারীদের কবলে পড়িল।
অতঃপর সোসাইটির কার্যনির্বাহক কমিটি গুন্গঠিত হইল; কিন্ত
সূচ্ছাবে পরিভাক্ত দোকানগুলি গতন হইতে পারিল না; বরং ইহাতে
নানা বিশৃত্যলার সৃত্তি হইল। ফলে বিপণিকেন্দ্রের আয় ক্ষিল।
সূত্রাং বায়তুল মোকাররম মস্ক্রিদ পরিচালনের মধ্যেই সোসাইটির
কর্ম প্রার সীমানছা রহিল।

১৯৭১-এর ভাষীণতা সংলামের ফলে প্রতিষ্ঠিত ভাষীন বাংলাদেশ সরকার ১৯৭৫ খৃণ্টাব্দের ২৮ মার্চ বারতুর মোকাররম সোসাইটি এবং ইসলামিক একাডেমী এই দুই সংগঠনের ছতত্ত্ব সন্তা বিলুপ্ত করিয়া ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ নামে একটি নুতন সংছা প্রতিষ্ঠিত করে: বাংলাদেশ সরকারের ধর্ম (তৎপূর্বে শিক্ষা ও সংকৃতি) বিবরক মন্তগাররের আওতাধীন ইহা একটি ভারতশাসিত প্রতিষ্ঠনের লাভ করে। ইহার পরিচালনের ভার একটি শক্তিশালী বোর্ড অব গভর্নরস-এর উপর নাভ হইল। সরকার ফাউওখনের মহাগরিচালক এবং সচিব নিমুক্ত করার দায়িত্ব প্রহণ করিল। ১৯৮৩ সালের সংশোধিত অধ্যাদেশে (Ordinance No. LXVII of 1983, Notification in Bangladesh Gazetto dt. 19th December, 1983; ধর্ম/উ: ৯-৭/৮৫/৬৪৭ ইম্লামিক ফাউন্ডেশন (গ্রাক্ট নং ১৭, ১৯৭৫-এর চতুর্ল সংশোধন অধ্যাদেশ, ১৯৮৫ (অধ্যাদেশ নং ২২, ১৯৮৫)-এর ধারান্ডে।) বিশোধিত বোর্ড অব গভর্ণরস-এর গঠন নিশ্নরূপ:

- (১) চেরারম্যান ঃ পদাধিকারে ঃ ধর্ম সক্রোক্ত বিষয়ের দারিছে নিরোক্তি করী,
- (২) ভাইস-চেয়ারম্যান: ,, : ধর্ম বিষয়ক ব্যৱশালয়ের দায়িছে নিয়েছিত সচিব,
- (७) जनज भगिभिकारत : ज्याक्तिको, निका यहणालक,
- (৪) ,, , , ; চেরারস্যান, আরবী এবং ইস-লামিক স্টাডিজ বিভাগ, চাকা বিখবিদ্যালয়,
- (৫) .. ঃ .. ঃ চেক্সার্য্যান, বাংলাদেশ মাদ্রাসা এডুকেশন বোর্ড,
- (৬) **চেরারবান** ,, ঃ বাংলাদেশের বিশ্ববিদ্যালয় মঞ্রী কমিশন,
- (१) सार्क्न-छारम्बद " ३ रेमनामी वित्रविमानस्

(৮-৯০) নির্বাচিত সদস্য তিনজন : ফাউণ্ডেশনের সদস্যগণের মধ্য হইতে তাঁহাদের থারা নির্বাচিত,

(১৯-১৫) সবোৰীত , গাঁচজন : প্রখ্যাত মুসলিম গভিত এবং ধর্ম-বেভাগণের মধ্য হইতে গাঁচজন সরকার কর্ত্ক মনোনীত,

(১৬-১৭) মনোনীত সদস্য দুইজন : পার্লামেন্টের সদস্যপথের মধ্য হইতে সরকার কর্তৃক মনোনীত হইবেন।

(১৬) সদস্যসচিব : পদাধিকারে : ফাউডেশনের মহাগরিচালক। ইসলামিক একাডেমী এবং বারতুল মোকাররম সোসাইটি প্রায় একই সময়ে মূলত অভিন্ কর্মসূচী লইয়া বারা ওঞা করিয়াছিল। মূতন প্রতিষ্ঠান ইসলামিক ফাউডেশন সেই কর্মসূচীকে সমন্বিভ ও সম্প্রসারিত করিল। নিম্নে সেই কর্মসূচীর সার-সংক্রেপ দেওয়া হইল :

- \* মস্থিদ, ইসলামিক সেণ্টার, একাডেমী, ইন্স্টিটিউট ইত্যাদি ছাপন, পরিচালন ও রক্ষণ বা উহাদিগকে আধিক সাহায্য প্রদান ধাহাতে উহাদের মাধ্যমে বিভিন্ন উপাল্লে ইসলামের প্রচার ও প্রসার সম্ভব হয়;
- \* সংস্কৃতি, মনন, বিভান ও সভ্যতার ক্ষেত্রে ইসলাম ও মসলিমদের অবদান সম্পর্কে প্রেমণার ব্যবস্থাঃ
- শ সার্বজনীন লাতৃত্ব, সহনশীলতা ও নায়ে বিচার সংক্রাভ
   ইসলামের মৌল আদর্শের প্রচার এবং প্রসারের বাবছা;
- \* ইসলামের ইতিহাস, দর্শন, সংকৃতি, আইন ও বিচার ব্যবস্থা, অর্থনীতি, রাস্ত্রনীতি ইত্যাদি সন্দর্কে অধায়ন এবং গবেষণা কার্যক্রম গ্রহণ, অধায়নের জন্য বৃত্তি প্রদান, গবেষণাক্ষেরে কৃতিভগুর্ণ অবদানের জন্য পুরক্ষার এবং পদক প্রবর্তন ও প্রদান, এই সমস্ত বিময়ে আলোচনা, বঞ্চুতা, বিতর্ক-সভা, সেমিনার ইত্যাদির আয়োজন, গবেষণা ও আলোচনাপ্রসূত প্রস্থ, প্রবন্ধ ইত্যাদি প্রকাশ, অনুবাদ, সংক্রন, সাময়িকী এবং গুড়িকা প্রকাশ ইত্যাদি;
- \* উপরিউক্ত কর্মসূচী সংরোধ প্রকল্প রচনা, সম্পূক্ত প্রতিষ্ঠানান দিকে প্রকল্প প্রণয়নে এবং বাস্তবায়নে সহায়তা-সাহায্য দান এবং কাউ-ধেশনের বক্ষ্য ও উদ্দেশ্যের অনক্ষ্য অন্য বে-কোন কর্মসূচী প্রহণ।

উপরিউক্ত অধ্যাদেশ বলে বারতুর মোকাররম সোসাইটি কর্তৃক ছাপিত বিপণিকেন্দ্রের থার ইসলামিক কাউণ্ডেশনের হন্তপত হয় । বিলিকাটনের মধ্যে রুটি এবং তক্তন্য মামলা-মোকদ্দমা স্পিট এবং দোকান ভাড়ার হার খুবই নিশ্ন হওয়ার দক্তন কাউণ্ডেশন ক্রমাগত ক্ষতিগ্রস্ত হইলেও এই-আর এবং সরকারের অনুদান ছিল উল্লেখযোগ। ক্রেন্সান মজিলা নামক একটি মুদ্রপ ও প্রকাশনা প্রতিকান, যাহা পরিভাক্ত সম্পত্তিরাণে সরকারের কর্তৃপাধীন ছিল, তাহা ফাউণ্ডেশনকে ধান করা হয় । সূত্রাং কাউণ্ডেশন সবল অথচ ধীর পদক্ষেপে ইহার কর্মান্টী কাক্তবারনের পথে অপ্রসর হয় ।

এই সময়ে ফাউণ্ডেশন মুসলিম বিষেয় সুদৃষ্টি আকর্ষণ করে।
'Human and Natural Resources in the Islamic Countries' (মুসলিম দেশসমূহের মানবিক এবং প্রাকৃতিক সম্পাণ)
শিরোনামে ও. আই. সি... (Organisation of Islamic Conference)-এর উদ্যোধে সেই সেমিনার (২০—২২ মার্চ, ১৯৭৮ খু.)
চাকার পুরাতন বিধান সভার বিলনায়ভনে অনুষ্ঠিত হয়, ইহার সাংগঠনিক পারির নার ক্ইরাছিল ইসলামিক ফাউণ্ডেশনের উপর।
বাংলাদেশ ছাড়া ১৫টি মুসলিম দেশ হইতে আগত প্রতিনিধিগণ এই
সেমিনারে বোক্ষান করেন। ও. আই. সি., মুজ্রাজ্যের ইসলামিক

ফাউণ্ডেশন এবং ইউনেস্কোও প্রতিনিধি প্রেরণ করে। সেমিনারের তাষা ছিল 'আরবী, ইংরেজী এবং করাসী এবং এই সেমিনারেই বংলাদেশে সর্বপ্রথম মুগপৎ তরজমার বাবছা হইরাছিল। চাকার ইহাই ছিল এ ধরনের সর্বপ্রথম আন্তর্জাতিক সেমিনার। তৎকালীন মহাগরিচালক (আ. ফ. ম. আবদুল হক করিদী, কার্যকার ১৬-১০-৭৭ হইতে ২৩-৭-৭৯)-এর দক্ষ নেতৃত্বে এই সেমিনার সূচূতাবে সম্পন্ন হয়। সেমিনারে গঠিত প্রবন্ধ ওলি এবং অন্যান্য তথ্যের জন্য দ্র. ড. কে. টি. হোসেন সম্পা. The Muslim World's Resources, Islamic Foundation Bangladesh; Dhaka, 1983.

১৯৭৯--৮০ অর্থ বৎসর হইতে ইসলামিক ফাউণ্ডেশনের অপ্ৰয়ায় উল্লেখযোগ্য গতি সঞ্চাহিত হয়। এই সময় হইতে সৱকায় ফাউছেশনের প্রতি অধিকতর সক্রিয় মনোধোগ প্রদান করেন এবং উদাৰ্শীল ইৰ্যাৰ্ড্ড কৰী জ্নাৰ আৰু জাফায় মুহান্মৰ শামসুৰ चावम-स्व ( कार्यकास २८ चुनारे, ১৯৭৯ रहेए ७० चुनारे, ১৯৮২ খ.) ফাউভেশনের মহাপরিচালক নিযুক্ত করে। ভাঁহার অপন্য উৎসাহ ও কর্মদক্ষতায় ফাউণ্ডেশনের পুস্তক প্রকাশনা কার্যক্রমে অভূত-পর্ব সম্প্রসারণ এবং সাফল্য আড় ঘটে, ফাউডেশন প্রস্থারের বিস্তর উন্নতি সাধিত হয়, অসম্পূর্ণ বায়তুর মোকাররম মস্জিদ ভবনের সম্পিত এবং মসজিদ-মঙ্গনের শোভাবর্ধনমূলক কাজের নীল-নকা তৈরী হয়, কাউণ্ডেশনের নিজয় ছাগাখানার উলয়ন এবং সম্প্রসার্থ হয়। ভতপূর্ব মহাপ্রিচালক জনাব আ. ফ. ম. আবদুর হক করিদী কর্ত্তক আরুখ্ধ বাংলায় সংক্ষিণ্ড ইসলামী বিশ্বকোষ সংকরনের কাজ এই আমলে গতিশীল এবং সমাণ্ড হয়। শামসূল আলম সাহেবের উদ্যোগে ফাউণ্ডেশন করেকটি নূতন প্রকর शहल करत्। यथा : (১) काउँखिनन्त्र माधास्त्रल हाकास अवर চাকার বাহিরে, প্রথমে বিশ্বাপীয় সদরে ও গরে কয়েকটি জিলা সদরে, ইসলামী সাংজ্ঞতিক কেল খাপন; (২) ইমাম প্রশিক্ষণ কার্যক্রম সম্প্রায়ণ যাহাতে মস্জিদের ইমামগণ ইমামাত হাড়া খসলিম সমাজের আর্থ-সামাজিক বিভিন্ন ক্ষেত্রে নেতৃত্ব এবং উলয়ন কর্মে সক্রিয় প্রযুক্তিমূলক সহায়তা দান করিতে পারেন; (৩) মস্ত্রিদ পাঠাগার স্থাপন এবং মস্ত্রিদডিডিক সমাজকল্যাণ কাৰ্যক্রম প্রহণ; (৪) বাংলার একটি রহৎ ইসলামী বিশ্বকোষ সংকলন এবং (৫) কু র মানের একটি রুহৎ তাফ্সীর সংকলনের কাজের স্চনাও হয় এই আমলে। তখন হইতে কাউণ্ডেশ্ন यानक कर्मठाकरवाद ज्लिहे एवं अवर प्रत-विद्यालय 'উवामा' ७ বিভয়নের দল্টি এই প্রতিঠানের প্রতি আকৃণ্ট হয় ৷ এতথাতীত দেশের শিক্ষিত সমাজ এবং বৃদ্ধিজীবীদের দৃণিটতেও ফাউণ্ডেশনের মর্যাদা বহু খণে ব্রদ্ধি পায়। শামসূল জালম সাহেবের পরবর্তী মহাপরিচালক জনাক আবুল ফারেদ মুহাশমাদ ইয়াহিয়া ( কার্যকার ৬১ জুলাই, ১৯৮২ হইতে ১২ এপ্লিল ১৯৮৪ বু.) যোগ্যতা এবং কর্মক্ষরতার সহিত ফাউণ্ডেশনের কর্মসচী বাওবায়নে আছনিয়োস করেন। তিনি করেকটি নৃতন প্রকল গ্রহণ করেন, সধাঃ 'আমল-ই-সাারিহ' অর্থাৎ ইসলামী মিশন প্রকর, মজব শিক্ষকরণের প্রশিক্ষণ, মহাসমারেছে সীরাত্ত্বাবী পক উদহাপন। ইহা ছাড়া ভিনি কয়েকটি সম্পাদনা বোর্ড গঠন করিয়া জাতীয় পর্বায়ে বিশেষ ভক্তত্বপূর্ণ করেকটি গবেষণাশূলক প্রস্থ প্রশায়নের দায়িত ভাষাদেক উপর নাম্ভ করেন। ভাঁহার স্হীত ওক্তরপূর্ণ গবেষণামূলক রকদেশর মধ্যে রহিয়াছে আল্-কুরবানে অর্থনীতি; আল্-কুরবানে বিভান,

ইস্লাম ও মুসলিম উপরার ইতিহাস, বিজান ও কারিমরি ক্লেরে মুসলমানদের অবদান, মুসলিম বাংলার উৎপত্তি ও বিকাশ: ইরাহিরা সাহেবের পরে পণপ্রজাতত্তী বাংলাদেশ সরকার জনাব এম. এ. সোবহান সাহেবকে ফাউন্ডেশনের মহাপরিচালক নিমুক্ত করিয়াছেন (১২ই এপ্রিল, ১৯৮৪ খু.)। তিনি অত্যন্ত যোগ্যতা, সতর্কতা ও খির পদক্ষেপে ফাউন্ডেশনের কার্যক্রম পরিচালনা করিয়া যাইতেছেন। তিনি ফাউন্ডেশনের প্রশাসনিক বাবস্থা এবং আধিক শৃণধলার ক্লেয়ে ওক্তপূর্ণ উল্লয়ন সাধন করিয়াছেন। তিনি ফাউন্ডেশনের শত শত কর্মকর্তা ও কর্মচারীর কল্যাণের উদ্দেশ্যে পেনশন ক্লীমসহ চাকরির বিভিন্ন স্বোগ-সুবিধা সুল্ট করিয়াছেন।

নিদেন ফাউণ্ডেশনের কার্যক্রমের কিছু তথা নিপিবন্ধ হইন: ০ সাংক্তিক কেন্দ্র স্থাপন : ১৯৭৯—৮০ সালে চারটি বিভাগীয় এবং ভিনটি জিলা সদরে ইসলামী সাংজ্তিক কেন্দ্র স্থাপিত হয়! ১৯৮০-৮১ অর্থ সালে এইরাপ কেন্দ্র স্থাপিত হয় আরও তেরটি জিলা সদরে। ১৯৮৫ সালে আরো একটি কের ছাপন করা হয়। ফলে ফাউণ্ডেশনের শাখা দাঁড়াইল ২১টি। ডবিষ্যতে সকল জিলা সদরে ফাউণ্ডেশনের শাখা খ।পনের পরিকলনা রহিয়াছে। ৪টি বিভাগীয় শাধা হইতে ৪**টি** শিন্ত-কিশোর মাসিক পর নিয়মিত প্রকাশিত হইত। বর্তমানে ওধুমার ঢাকা বিভাগ হইতে দুইটি পরিকা প্রকাশিত হয়। এবং চারটি তথাযান (book mobile)-এর সাহায্যে দেলের প্রত্যেক অঞ্জে বই পরিবেশন এবং বই প্রদর্শনীর আয়োজন করা হয়। ১৯৮৬ সাবের ৩০ জুন পর্যন্ত ২১টি শাখার একচলিশ হাজারের উমের্ব ইসলামী সাংজ্**তিক আলোচনা সভা ও সেমিনার অনু**দঠিত হইয়াছে। সম্পুতি ইসলামী সাংস্কৃতিক কেন্দ্রভবির নাম পরিবর্তন করিয়া ইসলামিক ফাউণ্ডেশনের শাখা করা হয়। যেমন পূর্বে বলা হইত ইস্লামী সাংস্কৃতিক কেন্দ্র, চাকা, বর্তমানে বলা হয় ইস্লামিক ফাউডেশন ঢাকা, ইসলামিক কাউডেশন চটুপ্রাম ইত্যাদি।

০ শ্রন্থ রচনা, গবেষণা ও জনুবাদ কার্যক্রম ঃ ১৯৮৬ সালের ৩০ জুন পর্যত তের শতের অধিক টাইটেল গ্রন্থ প্রকাশিত ইইয়াছে। ইহা ছাড়া একটি সীরাতুলাবী গ্রন্থ রচনা, সিংলাহা সিড়াঃ অর্থাৎ হয়টি প্রামাণ্য হাদীছা গ্রন্থের অনুবাদ, কুরেআন মাজীদের পূর্বতন ১৩টি এবং আধুনিক চারটি ভাক্সীর প্রন্থের অনুবাদ আরম্ভ করার চেল্টা চলিরাছে। মৌলিক বিষয়ে বহু গবেষণামূলক পুস্তক সংকলনের কাজ দেও অপ্রসর হইতেছে।

০ ইমাম প্রশিক্ষপ কার্যক্রম ঃ ১৯৭৮ খৃণ্টাপের শেষ দিকে এই প্রক্ষ গৃহীত হয় । ১৯৭৮—৭৯ অর্থ সারে ৫৪১ জন ইমাম দুই দরে এক মাস বাগী প্রশিক্ষণ প্রহণ করেন। গাঠক্রমে ধর্মীর বিষয়াদির আধিকা ছিল। ইয়া ছাড়া গাঠক্রমের অভর্তু ছাত্রির সমাজ সেবা, বয়ক শিক্ষা, গাঠগোর সংগঠন ও প্রাথমিক চিকিৎসা বিভান। ১৯৭৯ খৃণ্টাপে কোর্সের মেরাদ বৃদ্ধি এবং ইয়ার গাঠক্রমে কৃষি, গগুপালন, মৎস্য চাম, সম্বার, কুক্টর শিল, প্রামীণ উমরন পরিক্ষনা এবং আনুমন্ত্রিক বিষয়াদি মোগ করা হয়। এই সম্পুসারিত ক্যের্সর উল্বেশ্য ছিল মস্ক্রিকার উমরন কর্মে অংশ প্রশৃত্ত করা এবং ইমামসপক্রে সর্বন্ধকার উমরন কর্মে অংশ প্রশৃত্ত করা এবং ইমামসপক্রে সর্বন্ধকার উমরন কর্মে অংশ প্রশৃত্ত করা এবং ইমামসপক্র সর্বন্ধকার উমরন কর্মে অংশ প্রশৃত্ত করা এবং ইমামসপক্র সর্বন্ধকার বির্থ বীকৃত্তি আত করেন। এই সাক্রোর কারণে বিত্তীয় গঞ্চবামিকী (১৯৮০—৮৫) গরিক্ষনার এই কার্যক্রম এক বিশিক্ট ছান বাত করে—গ্রহা ছির

হম, দেশের সকল মসজিদের ইমামকে প্রশিক্ষণ দান করিয়া তাহাদিগকে সমাজে স্প্রতিদিঠত করা, অন্য কথার সমাজ উন্নয়ন কর্মকে জােরদার করা। এই কার্যক্রম বাংলাদেশকে মুগলিম বিরে পথিকতের আসন দিয়াছে।

ইতিমধ্যে প্রায় সভর হাজার ইমামকে প্রশিক্ষণ দেওয়া হইরছে। প্রশিক্ষণপ্রাণ্ড ইমামদের কর্মলম্ম অভিজ্ঞতা সংলিট্ড সকলের সোচরীভূত করিবার জন্য ফাউণ্ডেশন হইতে আল-ইমামত শীর্মক একখানি হৈমাসিক পরিকা প্রকাশ করা হইতেছে। চলতি তৃতীয় পঞ্চনামিকী পরিকাশনার (১৯৮৫-৮৬—১৯৮৯-৯০) আওতার ১৫৫০০ জন ইমাদের প্রশিক্ষণ কার্যক্রম প্রহণ করা হইরাছে। চাকা, চট্টপ্রাম এবং রাজশাহীতে ইমাম প্রশিক্ষণ কেন্তু রহিয়াছে। ১৯৮৬-৮৭ অর্থ সালে খুলনা এবং দিনাজপুরেও অনুরূপ কেন্তু খোলার ব্যবস্থা করা হইয়াছে।

০ বিশ্বকোষ সংকলন ঃ তৎকালীন মহাগরিচালক জনাব আবদুল হক স্বরিদীর সভাগতিছে গাঁচ (পরে বর্ধিত সংখ্যক) সদস্য বিশিশ্ট একটি সম্পাদনা পরিষদ বাংলার সংক্রিপত ইসলামী বিশ্বকোষ সম্পাদনার (পাণ্ডুলিপি বাংলা একাডেমীর তৈরী) কাজ গুরু করে ১৯৭৮ সালের ২২ জানুরারী (ম. সংক্রিপত ইসলামী বিশ্বকোষ, ভূমিকা পৃ.৫—৭)। ১৯৮২ গৃস্টাব্দের জুন মাসে দুই খণ্ডে এই সংক্রিপত বিশ্বকোষ প্রকাশিত হয়। বাংলা ভাষার ইহাই ছিল সর্বপ্রথম ইসলামী বিশ্বকোষ। প্রকাশনা উৎসবের পর অল্পানের মধ্যেই অপ্রভাগিতভাবে প্রথম মূল্লপের ক্সিগুলি প্রার নিঃশেষিত হুইয়া মার। গরিক্তিত বিশ খণ্ডে সমাপ্য রহত্তর ইসলামী বিশ্বকোষ-এর প্রথম ও বিতীর খণ্ড ইতিমধ্যে সংক্লিত ও প্রকাশিত হুইয়াছে।

মৃশ্জিদ্ পাঠাগার ঃ এই দর্যত দেশের ৬৪টি জিলার ৩,৬৯৮ মৃশ্জিদে ইসলামী পাঠাগার ছাগিত হইরাছে। তৃতীর পাঁচশালা পরিকলগনার অধীনে আরো ৬৪০০টি মুসজিদ পাঠাগার ও পূর্ব প্রতিতিঠত ৬০০ গাঠাগারে পুত্তক এবং পর-পরিকা সংযোজনের কর্ম-সূচী গ্রহণ করা হইরাছে। প্রায়ক্তমে দেশের প্রায় প্রতিটি মুসজিদে অনুরূপ গাঠাগার স্থাগনের পরিকল্পনা রহিরাছে:

০ মস্জিদকেল্লিক সমাজকল্যাণমূলক কার্যক্ষ ঃ
শিক্ষিত, বিশেষত মাদ্রাসায় শিক্ষাপ্রাপত ৮০০ বেকার যুবককে এই
পর্যন্ত ব্রতিমূলক প্রশিক্ষণ দিয়া উপার্জনক্ষম করা হইয়ার্ছে। প্রশিক্ষণের
বিষয় বয়াঃ ওয়েলিডং, রেভিড-টেলিভিখন মেরামত, ইলেকট্রিক
য়য়পাতি সংযোগ ও মেরামত, দলির কাজ ইত্যাদি।

ফাউণ্ডেশনের সাংজ্তিক কার্যক্রম : পূর্ব ফাউণ্ডেশনের
শাখাস ব্যের সাংজ্তিক কার্যক্রমের উল্লেখ করা হইরাছে। নিজৰ পরিমন্তরে ফাউভেশন চাকার বহু সুখী সমাবেশের আরোজন করিরা থাকে।
১৯৮২—৮৩ সাল হইতে প্রতি বংগর নির্মিত সীরাতুলাবী পক্ক উদ্-

ষাগন বিশেষ উল্লেখযোগা। এই উপলকে সেমিনার, ওয়া'জ' মাহ'ফিল, আলোচনা সভা, সাহিত্য সভা, শিশু-কিশোর, মহিলা ও যুব
সমাবেশ, কেরাত ও আষান প্রতিযোগিতা, সাংছ্ডিক প্রতিযোগিতা,
গুল্প-প্রদর্শনী এবং গ্রন্থযোগ ইত্যাদি যথেণ্ট জনপ্রিয় ইইয়াছে।
সেমিনারগুলিতে ইসলামী 'আক'।।ইদ এবং ব্যবহারিক জীবনের প্রায়
সব দিকের উপর, বিশেষত যুগ পরিবর্তনে উভ্ত বিভিন্ন সামাজিক
এবং অর্থনৈতিক বিভাক্ত সমস্যাবলীর উপর আলোকগাত করিবার
চেল্টা করা হয়।

০ ইসলামী মিশন ঃ ১৯৮৩ সালের জুলাই মাস হইতে ইসলামী মিশন প্রতিষ্ঠার কাজ গুরু হয়। ইহার সেবামূলক কর্মসূচীর অন্ত-ভুঁক্ত রহিয়াছে চিকিৎসা, য়াডীম ও দুঃছ নারিগণের সেৰা ও ভাহা-দিগকে হতিমূলক প্রশিক্ষণ দান, দুঃস্থ ত বেকারগণকে প্রশিক্ষণ ও স্দম্ত ঋণ এবং বৃভিম্লক উপকরণ সরবরাহ করিয়া উপার্জন-ক্ষম করা এবং সঙ্গে সংগ্ন সাক্ষরতা দান এবং ইসলামী জীবন ব্যবস্থা সম্পর্কে মৌধিক ভান বিতরণ। মুসন্নিম-অমুসনিম নিবিশেষে সকলেই এই কর্মসূচীর সুবিধা লাভ করিয়া থাকে। দেশের অবহে-লিত, দুৰ্গত এবং দুৰ্গম ১৪টি অঞ্জে চৌনটি মিশন প্ৰতিষ্ঠিত হুইয়াছে। পর্যারক্রমে প্রতি জিলার মিশন স্থাপনের পরিকলনা রহিয়াছে। নানা প্রারম্ভিক অসুবিধা সত্ত্বেও এই স্বল্পকালের মধ্যে ( ৩০শে ভূন ১৯৮৬ বৃস্টাব্দ পর্যন্ত ) ১১,১৮,৭৫৮ দুঃস্থ ও পরীব রোগীর চিকিৎসা করা হর; ১৪৯৭টি দুঃছ পরিবারকে স্থনির্ভর কর্ম সংস্থা কর্মসূচীর আওতায় জীবিকা নির্বাহের ব্যবস্থা করা হইয়াছে; ২৮৭টি মক্তব ও নৈশ বিদ্যালয়ে ৩০,১৬৪ জনকে সাক্ষরতা ভান দান ও দৈনন্দিন কাজ-কর্ম চালানোর মত শিক্ষা দান করা হইয়াছে (functional education)। ইহা ছাড়াও সনাজের নৈচিক অৰক্ষয় রোধ এবং ইসলামী মৃত্যবোধ ভাগত করিবার উদ্দেশ্যে বেঞ্চাসেবী প্র<del>শিক্ষণ ও</del> ৭৭৮টি মাহ'ফিলের আয়োজন করা হইরাছে।

এই মিশনের আওতার আরও দুইটি কাজ গুরুকরা হইরাছে: (১)
মাজব শিক্ষক প্রশিক্ষণ এবং (২) মুবারিগ (প্রচারক) প্রশিক্ষণ। মস্জিদ
এবং দাহরীজে পরিচালিত মাক্তাব (ফুরকগানীয়াঃ: মাদ্রাসা)-এর
শিক্ষকগণকে এমনভাবে প্রশিক্ষণ দেওয়া হইতেছে মাহাতে তাঁহারা
কুরেলান পাঠ শিক্ষাদানের সঙ্গে বাংলা, তংক, স্বাহাবিধি,
পৌরনীতি ইত্যাদি সম্পর্কেও ছার্ডালিসকে প্রথমিক ভান দান করিতে
গারেন এবং কৃষি, গও গালন, গরিবেশকে পরিজ্ব রাখা ইত্যাদি
সম্বন্ধেও কিছু ধারণা জ্বাইতে গারেন। এই পর্যন্ত ১৩০০ জন মুবারিগ
ও মন্তব শিক্ষককে প্রশিক্ষণ প্রদান করা হইরাছে। ইহা ইসলামী
বিশ্বনের কর্মসূচীর একটি নিয়্মিত অংগে পরিণত হইরাছে।

অধিকর তাজার, প্রকৌশলী, প্রশাসক, বারসারী, শিক্ষক ইত্যাদি বিভিন্ন ভরের প্রশিক্ষণ প্রহণেজ্ব নাগরিকদিগকে সুবারিগা প্রশিক্ষণের জন্য নির্বাচন করা হয়। মিশনে কর্মরত প্রকল্প ভারণার, কল্যাউগ্রার বা শিক্ষক ও মুবারিগারেশে প্রশিক্ষণ লাভ করিয়া থাকেন।

O কুরুরান ক্যাসেট ঃ দেশের প্রবাত কারীগণের কর্ণেঠ কুরুরান মাজীদের কিরোজাত এবং প্রসিদ্ধ 'আর্নিরগণের তরজ্ঞা ও সংক্ষিণ্ড ভাকসীরসম্বন্ধিত কাসেট তৈরী করিয়া বিভিন্ন সূত্রে ভারা বন্টন এবং শ্বন্ধ মুল্লে বিক্লর করিছে দেশের সর্বস্তরে কুরুরালন মাজীদের শিক্ষা বিভার সুগন হইবে, এইরাগ চিন্তা-ভাবনার প্রেক্ষিত্রে ক্যাসেট ভৈরীর কাল্প ইতিসংগাই তরু করা হইরাছে। ভিন পর্যায়ে কাসেট করার কর্মসূচী প্রচণ করা হইরাছে। (১) তথুমার বাংলা তর্ত্তমাসহ ক্যাসেট। (২) সংক্রিণত তাফসীর ও বলান্বাদসহ ক্যাসেট, এবং (৩) ধীর গতিতে 'আরবী উচ্চারণ ও বলান্বাদসহ ক্যাসেট করা। সর্বমোট ১৮৭৫ সেট ক্যাসেটে (প্রতিটি সেটে ক্যাসেট সংখ্যা ৯৫টি, প্রতিটি ক্যাসেটের দৈর্ঘ্য ৬০ মিনিট।) রেক্ডের কার্ম্ব সম্পন্ন করা হইবে।

O জনান্য কার্যক্রমঃ সাময়িকী প্রকাশঃ (১) ইসলামিক ফাউন্তেশন পরিকা (ক্রমাসিক); (২) সবুজ পাতা (মাসিক, শিশু-কিশোর পরিকা); (৩) Islamic Solidarity (ইংরেজী, পাক্ষিক); (৪) ইন্তেশনের (ক্রারবী, ক্রিমাসিক) (৫) অপ্রপথিক (সাহতাহিক ন্যাস্থাজিন পরিকা); এবং ঐতিহা ও নতুন চাঁদ নামে দুইটি পরিকা ফাউন্তেশনের চাকা শাখা হইতে প্রকাশিত হইতেছে।

O চিকিৎসা ঃ দরিদ্র রোগীদের জন্য হোমিওপাধিক চিকিৎসার বাবহা চালু রহিলাছে। এই পর্যত প্রায় দাঁচ লক্ষ রোগীর চিকিৎসার হইলছে। স∷া দেশে ফাউ:ওখনের মোট এগারটি (হায়ী ৮টি, লামানান ৩টি) হোমিও দাতবা চিকিৎসালয় রহিয়াছে। প্রতিদিন শত শত গরীব ও দুংছ মান্ব এই সকল চিকিৎসা কেন্দ্র হুইডেবিনা মুল্যে বাবহাগর ও ঔষধ পাইতেছে। ইহা ছাড়া এলোপাথিক এবং ইউনাানী পছতিতে দরিবলগকে ব্যবহাপর দেওরা হুইডেছে।

০ 'আরবী শিক্ষাঃ ইসলামিক একাডেমী কর্তৃক প্রবৃতিত 'আরবী শিক্ষাপানের কোর্সটি বরাবর চালু রাখা এবং পরে সম্প্রসারিত ্রো হইয়াছে।

 চকুকুর এবাদ কার্যক্রয়ঃ দুঃছ ও বার্হারা মানুষের কর্মসংখান ও পুনর্বাসনের উদ্দেশ্যে এই কর্মসূচী গ্রহণ হইয়াছে। ইহার আওতার এ পর্যত ৫০০ জনের কর্ম সংছানের বাবছা করা হইয়াছে।

কাউণ্ডেশন পুরক্ষার ই ইসলামের ও মুসলিম ভাতীয়

ভীবনের বিভিন্ন ক্ষেত্রে উল্লেখযোগ্য অবদানের যীকৃতি প্রদানের উদ্দেশ্যে

১৯৮২ সালে ইসলামিক ফাউণ্ডেশন পুরক্ষার প্রবর্তন করা হইয়াছে।

ইসলামের মৌলতজ্ব, সীয়াত প্রস্কু, সমাজ বিজ্ঞান, বিজ্ঞান চর্চা,

সুপ্রনশীল সাহিত্য, ইতিহাস, ভীবনী গ্রন্থ, শিল্প-সাহিত্য, অনুমাদ, শিক্ষা,

সাংবাদিকতা, শিক্পকলা, ইসলাম প্রচার ও সমাজ সেবার ক্ষেত্রে প্রতি

হিজরী সনে এই পুরক্ষার দেওয়া হইয়া থাকে।

উল্লেখযোগ্য যে, সম্পূতি বোর্ড অব গড়র্মরস ফাউডেশনের আওতায় একটি হাফিজিয়া মাদ্রাসা স্থাপনের সিদ্ধান্ত গ্রহণ করিয়াছে।

প্রস্থাপূর্ণীঃ প্রকল্পে উলিখিত।

ত্ত হ্মপ খোনাইন—তথ্য সরবরাই: আ. ন. ম. আবদুর রহমান ইস্হাকি (المعالى) ('আ) ইনি বাইবেলােড Isaac। তার্মুদ (Rosh hash-shana, প. ১১) অনুসারে তাঁহার অপ হইয়াছিল Feaest of passah-এর সময় । মুসলিম কিংবদতী অনুসারে তাঁহার অপ আশ্রান্র রাঞ্জিত (আছে -ছণ'লাবী, প. ৬০ ; আল-কিসাাই, প. ১৫০) । ইব্রাহীম ('আ)-এর নিয়ম ছিল এই মে, কোন দরিদ্র অর্থাৎ স্থিক মেহমানরাপে উপছিত হইলে তবে তিনি তাহার সহিত আহার করিতেন । একদা কতিপয় ফিরিশ্তা মানুমের রূপ ধারণ করিয়া তাঁহার মেহমান হইলেন । তাঁহাদের আগায়নের জনা তিনি একটি ডর্জিত সো-বংগ তাঁহাদের সামনে উপছিত করিলেন । তাঁহারা আহার প্রহণ করিতেছেন না দেখিয়া তিনি বিদ্যিত এবং কিঞিৎ ভাত হইলেন । মেহমানস্থ তাঁহাকে লানাইলেন, তাঁহারা ফিরিশ্তা , গুত (আ)-এর অবাধা উদ্যা-কে শান্তি দানের কনা তাঁহারা গ্রেক্ত

হইমাছেন। অতঃপর ফিরিশ্তাপদ ভাঁহাকে তাঁহার দ্রী সাারা-র গর্জজাত একটি পুরস্কান লাভের সুসংবাদ প্রদান করেন। সাারাঃ এই
সুসংবাদ লবণে অতিশয় আশ্চর্যাণিতা হইলেন, (১১ ঃ ৬৯-৭৬), কার্ল
ভাঁহার বয়স ছিল নকাই এবং তাঁহার ঘামীর বয়স একশত
বৎসর (Genesis, ১৭ ঃ ১৮)। ইহার পর ইসহাাক ('আ) জন্মপ্রথ করেন। বাইবেলে উক্ত ইইয়াছে, ইব্রাছীম ('আ) আরাহির আদেশে
ইস্হাাক কে কুম্বানী করিতে উদাত হইয়াছিলেন (Genesis,
২২ ঃ ২)। কিন্ত ইহা লামান্তক, কারণ উক্ত লোকে Isaac-কে Thino
only son বলা হইয়াছে, অধাচ ইস্হাাক এর জন্মের পূর্বে
ইস্মাা কি ছিলেন only son। জনাপকে Isaac যে ইব্রাহীমের
২য় পুত্র —বাইবেলের বর্ণনায় ইহাও সুস্পত । ইসমাা সিলের বংশধরপণই সেই কুম্ববানীর আদর্শ আছে পর্যত বলার রাধিয়াছে, ইস্হাাক
ও তৎপুত্র য়াকু বের বংশধর ইহাতে শ্রীক নহে ।

ইন্থাক ('আ) কিলিজীনের হেবরন নামক শ্বনে তাঁহার গৈতৃক আবাসহতেই বাস করিতেন (মার্ডদুদী, ভাক্ষীমু'ল-কু'রআনে, ২ ঃ ৩৮১)। এখানে তিনি তাঁহার গিতার হলাভিষিপ্তরপে বসবাস করিতে খাকেন। তিনি বধাসময়ে নুৰ্ওয়াঃ প্রাণ্ড হন। ই'হার পুর য়া'কু'ব ('আ), বাইবেগ্রের Jacob ইসরা।ইনীদের আদি গিতা।

প্রস্থানী । (১) আব্-বামাখ্ণারী, ১খ, ২৩৪; (২) আব-বায়্দানি ী, ১খ, ২৩৩; (৩) আছ্'-হা'লাবী. কি'সাসু'ল-আন্বিয়া। কোহরো ১৩১২ হি.), গৃ. ৪৮-৬০; (৪) আব-কিসাই; (৫) আভ'-ভ'াবারী, ১খ, ২৭২-২৯২; (৬) ইব্নু'ল-আছ'ীর, ১খ, ৮৭-৮৯; (৭) Grunbaum, Beitrage, p. 110-120; (৮) Eisenberg, Abraham in der arab. Legende, 1912, p. 30-31; (৯) Encyclop. Hebrew, New York, v. 18, s.v. Isak; (১০) I. Goldzihor, Die Richtungen der isl. Koranauslogung, Leiden 1920, p. 79 গ.; (১১) J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, p. 90.; (১২) মাওলানো মাও দৃদী, ভাকহীমু'ল-কু রলান, ২খ, ৩৫৪, ৩৮৯, ৫১০; (১৩) ইসমাণ্টেল প্রবন্ধটিও ৪.।

## আৰুৱ কালিৰ মুহুদ্ৰদ আদ্ৰদ্ধিন

ইস্হাক (শাম্সু'ল-'উলামাা' হ'।কিছা মুক্ কিমান ইস্হাাক') ঃ
ইনি বর্ধমান ছেলার কাটোরা মহকুমার অভর্গত কৈছন প্রামের
এক আয়মানার (কৃতিহের পুরভারশ্বরূপ সূলগুণান কর্তৃক ক্রনত
নিজর ভূ-সন্দত্তির অধিকারী) পরিবারে জন্মহত্প করেন; ভূমিলট
হন বপ্রাম হইতে হয় মাইল দূরে মাতুলালয়ে ৮ই গৌষ, ১২৭২
বলাল/১৮৬৫ খৃ., গুক্রবার। তাঁহার পিতা কণাখনী লুভ্ ফু'লহালা ঐ অকলের সন্দ্রাও লোকদের মধ্যে বিশেষ সন্মানিত ব্যক্তি
হিলেন। তাঁহার উর্থেতন সন্তম পুরুষ মাওলাবাী মু'আভ্-লাম
হিলেন বর্ধমানের শহর কণাখনী (জিলা জভ্রের সম্ভুলা পদ)।
তথন হইতে এই পরিবার কামী পরিবাররূপে খ্যান্ত লাভ করে।
তাঁহার প্রশিতামহ মাওলাবাী ভ'লাামু'ন-নাবী ইস্ট ইভিয়া কোন্সানীর
'আমানে যশেহর জিলার মুন্সিংক ছিলেন।

ষপ্রামের বিবিপট 'আ।লিম সায়্যিদ মুম্তাাব হ'সায়ন-এর নিকট চাঁহার প্রাথমিক শিক্ষা আরম্ভ হর সাড়ে চার বংসর বরসে। বার হর মাসের মধ্যে তিনি কু'রজান মাজীদ গঠন সঞ্চাণ্ড করেন এবং তংকাজীন রীতি অনুবারী ফাারসী গড়িতে আরম্ভ করেন। অসাধারণ ধী-শক্তিবলে মার নয় বংসর বরুসে তিনি ত্বনকার দিনের গাঠ্যসূচীভূক কাারসী সাহিত্যের উল্লেখযোগ্য গ্রন্থ বধা ঃ ওলিবলা, বুস্তাঁ। ইত্যাদি অধারন দেন করেন। অভঃপর গার্ম বিতা গ্রামের প্রাথমিক কুলে তিনি ভূতীয় রেশী দর্মর অধারন করেন। সেইখানেও তিনি প্রবর বৃদ্ধিমতা ও অধানসারের পরিচয় দেন এবং তাঁহার চারিরিক বৈশিষ্টারাপে কুটিরা উঠে নির্মান্ত্রতা ও সভাবাদিতা।

তংগর 'আরবী সাহিত্য এবং হ'াদীছ', ভাষসীর, ক্রিক'ছ ইত্যাদি ইসলামী বিষয়সমূহ অধায়নের জন্য তিনি মং**গলকোট ভেরিত** হন। মাওলানা। মুমায়ি;ষ্'ল-হাক'ক'-এর খান্ক<del>ণাহ-তে ভীহা</del>র আহার ও বাসভানের ব্যবভা হয়। ইনি এবং মাওলানো সহশুসমূলের শাগরিদরংগে তাঁহার শিক্ষা ওরু হয়। অৱকারের মধ্যে ভাতার কৃতিছের সহিত এই খানকণাহর শিক্ষা সমাণ্ড করিয়া ডিনি বিহার প্রদেশের আরা জিলায় পমন করেন। সেখানে **তিনি সুপ্রসিত্ত** 'আলিম কণাষ-ী মুহণদ্মাদ হণনীকের শিষাত্তে <mark>দুই কংসরকার</mark> থাকিয়া 'আরবী এবং ইস্লাটিয়াতে উক্ত পর্যায়ের শিক্ষা প্রহণ করেন। অতঃপর তিনি হণকীমু'ল-উদ্মাত মাওলানা। ভাশ্যাক 'আলী থানাব'ী (র)-এর সুপ্রসিদ্ধ মাদ্রাসাঃ ভা।'মি'উ'ল-'উল্ফ কানপুর-এ ভর্তি হুইবার সৌভাগা লাভ করেন। ভর্তি গরীক্ষার জনা-ধারণ মেধার পরিচয় পাইয়া খানোবণী সাহেব তাঁহার শিক্ষা বিষয়ে বিশেষ ষত্রবান হন ৷ ১৩০৫-এর ১৪ শাবাান/১৮৮৭-৮৮-তে ভিনি কানপুর পৌছেন। অধারন সমাণ্ডির পর ১৩০৯/১৮৯১-৯২-এ অনুদিঠত দাস্তাার-বান্দী (Convocation) সভার সভাপতি 'আবীপড়ের মাওলানো লুতৃ'ক্লাহি সাহেবের হয় হইতে প্লাচ্য রীতি অনুযায়ী ভিনি সনদ ও পাসড়ী খাভ করেন।

তৎকালীন বাংলার এই অসাধারণ মেধাবী ছান্নটি তাঁছার বিদ্যাবতা এবং চারিট্রিক তথে তাঁহার শিক্ষক মাওলানাা খালাকী-র মন জয় করিতে সমর্থ হন। তিনি মাওবানা ইস্হা**ককে জানিভি**ব-'উল্ম মাদ্রাসার বিতীয় মাওলাব'ী (বিক্লক)-এর বর্ষাদাপুর্ণ স্থান দান করেন এবং দাারু'ল-ইফ্ডাা-র ভারও তাঁহার উপর নাভ করেন। কয়েক বংসরু গর মাওবানা থানাবণী অধ্যক্ষের দায়িত্ব হুইতে অব সর লইবার সংকর প্রহণ করেন এবং মা**ওলানা ইত্যাক্তেই লেগত**ম ব্যক্তিরপে তাঁহার **ছয়ে অভিনিক্ত** করেন। **বাংগারীদের মধ্যে** তিনি প্রথম এই গৌরব লাভ করেন अर्थः चचकाम्बद्धः अरथा মাওলানা ইসহণাক তাহার দক্ষতার ওপে সক্ষের হয়ে অর্জন করেন। পনর বংসরকাল মাও**লানা ইস্<del>হাক এই</del> মাদ্রা**সার শিক্ষকতা কাজে নিয়েজিত থাকেন ; অজ্যুনকাল্ডক বিশষ্ট বংগ্ৰ তিনি কানশুরে অভিবাহিত করিয়াছিলন। দিক্তকা এবং ফাত্ওয়া। প্রদান—এই দুই দারিত্ব পাজনের কাঁকে বছিল কংসর বছটোর সমস্ত মার তিন মাসের মধ্যে তিনি কুল্ল**ভান মাজীপ কর্তম্ব করিয়া প্**রতিশ্বিত্য এক ব্যতিক্রমধর্মী **দক্ষাত স্থাপন করে**ন।

নাদ্রানার একটি অঞ্চতীশ মোজনাস করে কৌজদারী আদারাত পর্যত গড়াইলে বিরক্ত হইরা নাওলানা ইস্থাক কানপুর ভাল করেব এবং কলিকাতা আলিয়া বাদ্রাসান্ত সহকারী শিক্ষক করে বোক্ষান করেব। তথান প্রিশিসগাল ছিলেন Dr. E. Denison Ross। এই সাদ্যানায়ত কতিগড় সহক্মী তাঁহার প্রতি ইবাবনে তাঁহার প্রসালভিতে বাধা স্থাটি করেব। কলিকাতা হাইকোটের বিচারগতি এবং পরবর্তীকালে গভর্মরের একজিকিউটিত কাউন্নিজ্যে সদস্য নওরাব সারে সারিয়দ শামসুল-হদা বিলাকাত এবং

ব্যান কাইনমত হলে বিভিন্ন উপজ্জে মাওলানার পরামর্গ প্রহণ করেন এবং তাঁহার জ্ঞাম ভান দেখিরা মুগ্ম হন। মাওলানার ক্রি পূর্ব অফিনরের প্রতিকারনরেগ মওরাব শাম্পুল-হদা সাহেবের মুম্মানে ভিনি ভাকা ইসলামিক ইন্টারনিভিরেট (বর্তমান করি করেলের) করেলের প্রভামক পদে নিমুক্তি লাভ করেন ১৯১৯ ফুস্টাকে। কিছুকাল পর তিনি এই করেজের অধ্যাগকের পদে উরীভ কর। এই চাকুরীতে থাকাকালে ১৯২৬ খুস্টাকে তিনি হ'ছে সম্পন্ন করেন। এই বংসরই তিনি ভারত সরকার কর্তক শাম্পুল-ভিনালা করিব হ'ছে সম্পন্ন ভারত করিবার কর্তক শাম্পুল-ভিনালা ভিনাধিতে ভূষিত হন। ১৯৩৩ খুস্টাকে ভিনি সরকারী চাকুরী ক্রিতে জ্বসর প্রহণ করেন এবং চাকা বিধ্বিদ্যালয়ের জ্যাকী ও ইসলামিক স্টাভিজ বিভাসের অধ্যাগক পদে যোগদান করেন। মুল্যু সর্বন্ধ তিনি এই গদে বহাল হিলেন।

ইপৰাৰী 'উল্ন-এর সহিত সম্পূক্ত বে কোন বিষয়ে তিনি পূর্ব রন্ধতি হাড়াই উপছিত প্রয়োজনে গঠেনান বা সুউক্ত মানের বক্তা করিতে পারিতেন। মুহাজিছা (হাদীছাবিশেষত )-রূপে তাঁহার প্রকিশেষ খ্যাতি হিল । হাদীছাবিদেশত বিভিন্ন উপলক্ষে তাঁহার মুখে হাদীছোর আলোচনামূলক ভাষণ গুনিবার জনা আরহ প্রকাশ এবং মাহাজিলের আলোচনামূলক ভাষণ গুনিবার জনা আরহ প্রকাশ এবং মাহাজিলের আলোচনামূলক ভাষণ গুনিবার জনা আরহ প্রকাশ করিতেন। এত পান্ধিতা খাকা সন্তেও তিনি শিশুসুলক সরলতা এবং বিশ্নারের সহিত বলিতেন. "আমাকেও জোকে খাওলাবা" বলা ।" জনেক লেখককে তিনি পূত্রক প্রথমন বা সংকলনে সাহাখ্য-সহযোগিতা দান করিয়াছেন। তাঁহার রচিত পূত্রক-ভবির নাম নিশ্নে প্রদেষ হইল ঃ

- سهل الوصول الى علم الأصول কাৰী আবদুর রশীদ কর্তৃক চাকার প্রকাশিত, তা. বি. ;
- العكمة اليالغة في مكارم الأذلاق و الاداب (خ) अविनिज्ञस्य প্রেস, हाका ১৯২৬ খৃ.।
- (७) पिटी प्रिकाण क्षेत्र । विकास वि
- التنقيحات السنية في الحريم الرقمن و الفعاء (8) و السيعدة التحية ؟
- (दगनीइ- नरक्यन) और (स्पनीइ- नरक्यन)
- اللتو لو المكتون بالامثال التي للمثل بها الأمين (٠) و المأمون (١٩١٩)

بزم اشرنی کے नामक श्राह, वाका २ नर आजमनीत उन्नाल कुरिल नामक श्राह, वाका २ नर आजमनीत उन्नाल, बारात क्रेस्ट ब्राह्म आक्ष्म नामिन श्रकान करतन, २०১ शृंकात स्वाल क्ष्माः व्यक्तित्व, किन्नं क्षाधात अवर कि श्रकाम कवित्रास्त्र लाश क्षात स्वालक व्यक्ति वाक्ष

শ্রীর অনুষ্ঠার:সংবাদ পাইরা তিনি চাকা হাইতে ১৯৩৮ গুল্টাকে ২২ মেপ্টেমর কমিকাতা মান করেন। ২৬ সেপ্টেমর সম্বাদ একশান ট্রাকে চাগা গঢ়িরা তিনি কমিকাতার ক্যান্সাকের হাসগাতারে নীয় কন। কেইখানেই ৬ অক্টোবর তারিখে ৭৩ বংসর বয়সে ইন্তিকার করেন। গর্মিন স্থান কৈখনে তাঁহাকে দাফন করা হয়।

প্রস্থাপর । (১) বাওমানা নুরুর রহমান, ভাষকেরাডু'ল-আওমিন, ৬৭ এড়ার্লানা নাইনেরী, রাভা ১৯৮২ বৃ. গু., ২৭৬-২৮৫। (২) অক্সার অক্সাল কাইন, কম্ম আন্রাক্তে চান্য চেরাম। (উন্) ভা. বি., ইনআক্ষুদ্ধ ক্রেক্সের্ডের গু. ১৯৫-২০৫।

🖟 समित्र मुरुण्यन व्यवसूद स्रहे

ইহ্'রাম (احرام), ইহা তুলি হাত উৎপন্ধ একটি ক্লিয়াবাচক বিশেষা। ইহার আডিধানিক অর্থ নিবিদ্ধ করা, হ'াজ করিবার সংকল্প করা। ক্লিয়ার ইহার অর্থ বিধিব্রন্থ নির্মাণ করার সংকল (ক্রিয়া) করা। নিরমণ্ডমি হ'াজ ও উলরাঃ সন্দান করার সংকল (ক্রিয়া) করা। নিরমণ্ডমি নিন্দরেণ; (১) উত্থা ও স্বা ক্রা আবশ্যক, তায়াত্মম করা অবশ্যক। (২) ইক্ষার এবং রিদার' পরিধান ( গরে দেখুন ); (৩) সুগলি ব্যবহার; (৪) পুই রাক্'আত স'ালাত সমাগন। (৫) উমরাঃ বা হ'ডের অথবা উভরের সংকল্প করা। (৬) লাব্বায়ক ( গরে দেখুন ) উচ্চারণ ( ভাল্বিরাঃ ) করা।

এই সাৰ্বায়ক উচ্চারণের খারা ইত্রাখি সক্ষ হয়। বিনি ইত্রোখ করেন তাঁহয়ক সুখ্রেম বলা হয়।

উৰু অপেকা ভাস্ৰ উভয়। ইহার পূর্বে নথ কটি।, বসজের লোম এবং ভণ্ডছানের বোস কামাইরা লওরা মুস্তাহাব্ব। দুই খণ্ড সেলাইবিহীন সাদা কাপড়ই ইহ্ রামের পোশাক। এক খণ্ড ধারা নাড়ী হইতে ইট্রি গর্মভ চাকিতে হয়, ইহাকে ইমারে বলা হয়। অন্যটি বিশেষ পদ্ধতিতে পারে দিতে হয়। ইহাকে রিদাা" (চাদর) বলা হয়। বারেরা সেকাই করা কাগড় পরিধান করিতে পারে। তাহারা মুখ্যভার খোলা রাখিরা সর্বাংগ আর্ত করিবে।

মীকণাতে বা ইহা জতিক্লম করিবার পূর্বে ইহ্'রামে বাঁথিতে হয়।
পৃথিবীর বিভিন্ন দিক ও দেশ হইতে হ'াজের জভিরারে আগমনকারীদের জনা মন্ধা নগরীর কিছু দুরে বিভিন্ন হানে ইহ্'রাম
বাঁধার নির্দিষ্ট স্থানকে মীক'াত ( المواقية , আহবচনে مواقية ) বলা
হয়। বিনা ইহ্'রামে মীক'াত অভিক্রম করিলে দণ্ডবরূপ
করিত কু'রবানী করিতে হয়। মীক'াত পাঁচটিঃ

- (১) বু'ল-হ'লার্ফাঃ ( ڏُوالحَايِفَة) 2 এই স্থানটি মহার উচ্চরে, মদীনার দিক হইতে আগমনকারী খালীদের জন্য মীক'।ভিরূপে চিফিত হইরাছে।
- (২) য়াাতু 'ইর্ক' ( ذَات عرق ) ঃ ইহা ইরাকের দিক হইতে আসমনকারী সাজীদের মীকণাত।
- (৩) আল-জুত্-ফাঃ ( الْبَحَدُّةُ ) ঃ ইহা মিসর ও সিরিয়ার দিক হইতে আগত মারীদের জন্য মীকশাত।
- (৪) ক'।স্নু'ল-মানাাবিল (قرن المنازل) ইহা নাজ্দের সিকের মারীদের জন্য।
- (৫) রাজাম্মাম ( المانية ) ই ইহা বাংজাদেশ, পাকিস্তান, হিশ্-জান, রাখান রজ্তি এবং আরও পূর্বদিকের দেশসমূহ হইতে হ'াজ্ব-বারীদের জন্য বীক'ছেও। জাহাজে বাইবার সমর রাজাম্কাম পাহাড়টি দৃশ্টিগোচর হইলে হ'াজ্বীলপ ইহ'রাম বাঁথেন। জাহাজ জিলাঃ বশরে উপনীত হওয়ার সাধারণত দুই দিন পূর্বে পাহাড়টি দৃশ্টিগোচর হয়।

বিষানে বাঁহারা হা জে গমন করেন তাঁহারা বিমানে আরোহণের পূর্বেই ইছ্ রাখে সম্পন্ন করেন, করেগ বিমান আরোহীদের প্রেছ মীক গাতের সন্থান করা মুশকিল, জনাগজে বিমানে ইছ্ রাখে বাঁধারও মুলোগ নাই।

উপরিউক্স নীকণাত ক্রাটার মধ্যেকটা খ্যানসমূহের অধিবাসি-গণের জন্য নির্দিক্ট কোন দীকণাত নাই। তাঁহারা যে কোন খান ক্ষতে ইক্সাম বাঁথিতে গারেন। সাধারণত তাঁহারা তান্পীম (ক্রিন্ট) নামক খান ক্ষতে ইক্সাম বাঁথিয়া থাকেন। নিয়াত কথায় কিংবা মানসিক সংকলে হইতে পারে। তবে হ'াজ্লী কিসের নিয়াত করিলেন তাহা স্প্র হইতে হইবে। কে) হয় তিনি কেবল হ'াজ্ল করিবেন (الراح) অথবা (থ) এক ইহ্'রামে প্রথমে উম্রাঃ করিবেন, গরে ভিল্ল ইহ্'রামে হ'াজ্ল সমাণন করিবেন (النشر) অথবা (গ) একই ইহ্'রামে উম্রাঃ এবং হ'াজ্ল উভরই গালন করিবেন (قران), (৪. হজ্ক)।

লাখ্যারক অর্থ কাহারও তাকে সাড়া দেওৱাঃ আলাহ্র
আদেশে ইব্রাহীন ('লা) মানব আতিকে হ'মজের ডাক দিরাহিলেন।
হ'াজ্জীয়া বান্বারক বলিরা সেই ঐতিহাসিক ডাকে সাড়া দেন।
লাব্বারক-এর মর্মকথা ( শক্তলির জন্য কিক্'হের কিতাবি ৪.),
এইরপ: "হে আলাহ্। আমি তোমার আনুসত্যে অবিচল আহি,
আমি তোমার দরবারে হাবির হইরাছি। তোমার কোন শরীক নাই।
সকর প্রশংসা ভোমার, নিংমান্ডও ভোমার, প্রভূত্ত ভোমারই।"

ইহ'রামের মধ্যে নিম্নোক্ত কাত্তৰি নিবিত্ত ঃ ত্রী-সভাগ, বসড়া-

বিবাদ, ভাষার বিচরণকারী গও-শকী বিকার করা, বিকারের জন্য কোন প্রাণী কাহাকেও দেখাইরা দেওরা বা বিকারে: কোন প্রকার সাহায্য করা, উকুন সারা, সুগজি বাবহার করা, নব, চুল-দাড়ির বা বরীরের কোন ছানের লোম কাটা, খাখা ও সুগ আর্ড করা, এমন ভূতা-মোভা পরিমান করা যাহাতে সমত গা আর্ড হয়। পারের আংগুল ও গোড়ালী অনার্ত থাকে এমন গালুকা পরিমান করা মাইবে। 'উম্রাঃ বা হ'াজের বিধিবভ অনুষ্ঠানাদি সক্ষম ক্রবার গর যাখা কামাইরা বা চুল হাঁচিরা ইব্ স্লাম হইতে থারিল হইতে হয়। অবশ্য রীলোকদের জন্য মাখা কামাইবার বিধান নাই।

প্রস্থাপারী ঃ (১) কুরুরান, ২ ঃ ১৯৬-২০৩ ; ৩ ঃ ১৬ রন্ধতি ;
(২) যাবতীর হাদীছা ও ফিকুহ প্রস্ক, কিতাাবু'ল-হ'লে ও তল্কমুহ
বিভিন্ন অধ্যার ।

A. J. Wonsinck (S.E.I.)/रेशकृत न्त्रीक



ইজাাব ( ايجاب ) অৰ্থাৎ প্ৰস্তাৰ ( চুক্তির বেনার ), কোন গৃহীত প্রভাবের অপরিবর্তনীয়তা সহয়ে সুশৃচু ঘোষণাঃ যেমন वता रह, "क्'ान् अप्राज्ञावाक-वाह" वर्षार विक्रक-तृष्टि जवना পালনীর ও অপরিবর্তনীর হইল। বিবাহসহ আইন-সম্পূর্ত বাবতীর जन-रमरनद्र न्यांशरद निर्मिण्डे चार्यन-क्यान्त शासन प्रदेशका প্রয়োজনীর বাহাতে পক্ষবরের মধ্যে কোন বিরোধ সৃষ্টি না হয়। কিক্ত বিষয়ক কিতাৰে ইজাবে ও ক'বু'ল ( জৰাৎ প্ৰভাব ও খীকৃতি)-রূপে শারিডাবিক অর্থে পরিচিত পারক্ষরিক ঘোষণা আইনত অগরিহার্য বলিরা পদা। ভাষা এবং লোকাচার ভেদে আনুষ্ঠানিক দীলাব এবং কণবুলে পাৰ্থকা হইয়া থাকে। ক্লিক্'হ প্ৰহাদিতে এই বিষয়ে বিশদ বিষয়ণ রহিরাছে। দৃশ্ত কোন ঈশ্লাষ বা ক'ব্ৰ হয় নাই অথচ ছানীয় প্ৰথানুষায়ী জেন-সেন হইয়াছে, ইহাতে কোন ভিনিসের বভাভর বৈধ ক্টবে কিনা, বভাভরিভ প্রব্যে প্রাদকের মাৰিকানা-বহু ছাগিত হইবে কিনা, জনেক জ্ঞাজিম এই প্লৱে হাঁ-বাচক উত্তর দেন ঃ কোন কোন 'জাজিনের' মতে কেবল স্বস্থা সুলোর প্রব্যের বেলারই আনুষ্ঠানিক ইজাব ও ক'ব্রে ব্যতিয়েকে বিনিময় বৈধ হইতে গারে। সাধারণ জাদান-প্রদানে ইপ্রায় ও কাব্র জযোবিভ वा अन्द्रत्र भारतः।

প্রস্থা ঃ কিক্ৰ্ গ্রহসবৃধ্য দ্ . বার' অধ্যয় এবং C. Snouck Hurgronje, De Atjehers, ii, 353 (The Achehnese, ii. 320), v. Indische Gids, 1884, i. 745, 753—55.

Th. W. Juynboll (S.E.I.)/তঃ এম. আবদুল কাদের আলে-ইজী ( ৣ৽৽<sup>1</sup>!) আদু দুশ্-দীন 'আবদু'র-রাহ'মান ইব্ন আহ্'মাদ ছিলেন একজন বিখাত মূতাকালিম, দার্শনিক এবং কতিগর পুতিকার রচরিতা। গরবর্তীকালে বিভিন্ন প্রস্থার উহার পুতিকার চীকা নিবিরাছেন। তাঁহার প্রধান প্রস্থান বিজন প্রস্থার উহার বিষয়বত। প্রভাগের প্রধান কর বিষয়বত। প্রভাগের মধ্যম 'আকাইদ শিকাদান-প্রচেণ্টামূলক 'আল-'আক'াইদু'র-'আদু'দির্যা' তাঁহার অগ্য একখানা সংক্রিণ্ড প্রসিদ্ধ প্রস্থান বহু ভাষা নিবিত হইরাছে। ভাষার অন্যান্য প্রস্থান দেখুন Brockelmann, G. A. L. ii. 267 প., Suppl. ii. 287 প.) আল-ইজীর জীবনী সকলে খুব কমই জানা বায়। আমরা ওয়ু জানি বে, তিনি ইরানের কার্স প্রদেশ্বর ইক্ নামক দুর্গ-শহরের বানিকাছিলেন, শীরাবি-এ শিক্ষক এবং ক'াদ'ী ছিলেন ( ৪. হ'ানিকা, মীওরান, সক্রা. Rosenzweig, iii. 242) এবং ৭৫৬/১৩৫৫ সালে ইন্ডিকাল করেন।

Anonymus (S.E.I.)/আবৃত্ত কাসিব সুহত্বদ আনকুৰীৰ 'শ্ৰুদ্ (১৯০) অৰ্থ উৎসৰ। 'আৱৰ আভিধানিকৰৰ কৰু বিশ্ব ক্ষিত্ৰ বাংলা বাংলা কৰিব কৰিব বাংলা বা

ক্ষান্তর অব্যাহন করে কিনিয়া আনে—এই অর্থে ইহার ব্যাখ্যা করেন। গ্রীক্তিকত শব্দে আরামী ভাষা ষ্টতে গৃহীত। ধ্যীর খ্যাগারে এরগ ক্ষান্তর বহু করির রহিরাছে। দৃশ্টান্তর রগ সিরিরাক শিলা, 'এলা, 'জনা কর্ম কর্ম করেন, মুক্তর দিন। আন—কু'রআানের ৫ ঃ ১১৪ আরমত শ্রীক শব্দিক উল্লেখ আছে। শিলা (আ) তাঁহার স্থিত্যিক অনুসারীদের ক্ষুদ্রকার আসমান ষ্টতে খাদাসহ একটি দত্তরখান (১৯৯৯) নাাহিল ক্ষান্তর ক্ষান্তর কাছে প্রার্থনা করেন বেন পূর্বাগ্র সকলের ক্ষান্তর দিনটি শৌলঃপৃথিক শিল (১৯৯১)—রূপে পারিত হয়।

সসলিব বংসরে দুইটি বিধিবশ্ব উৎসব আছে, একটি ১০ ব'ল-**ছিল্লাঃ দিবসে 'ঈদু'ল-আদৃ**'হ'া (মৃ.) বা কু'রবাানীর উৎসব এবং **খন্যটি ১ শাওওয়ালি ভারিখে 'ইপু'ল-ফিভ'র (চ.) বা সি'রাম** লেমের উৎসব। উভয় উৎসবেই সালাত'ল-'ঈদ বা মসজিম সমজের স্মৰ্থজনীন সণমাভ জনুষ্ঠিত হয়। ইহা ওয়াজিব, সভাভরে সূত্রাও। ইহাতে ওধু দুই রাক'আত সালামতর ব্যবহা রহিরাছে। সাধারণ সণলাতের সহিত ইহার প্রভেদ কেবল করেকটি অভিরিক্ত ভাকৰীৰ-এ (প্ৰথম বাক'আতে তাকৰীৰ তাহ'ৱীমাৰ পৰ তিনটি, মভাবরে সাভটি ভাক্ষীর এবং থিতীয় রাক্সাতে রুকু-এর পূর্বে ভিনটি, মভাছরে কিংরা'আতের পর্বে পাঁচটি তাকবীর )। সংাল্যাতের পর ইমামে সুইটি খুড়'বাঃ দেন। এই সণলাতের জন্য বা খুড়'বার পৰে কোন আয়েশান বা ইকশামাত নাই। প্ৰাকৃতিক দুৰ্মোগ না থাকিলে উভুক্ত ছানে 'উদগাহে ( মুসণলা ৪. ) এই সালাত উদ্যাপন দ্রের। প্রারই উদযুক্ত স্টেদ্রাহে ইহা অনুষ্ঠিত হয়, ভবে অনেক সমর মসজিদেও হয়। সর্বোদর ও সূর্ব মধ্য পগনে উপনীত হওয়ার মক্তবিশ্ব এই সালাতের সময়।

উভয় উৎসৰ কাৰ্যত তিন বা চারি দিন খারী হয়। মুসলিমগণ সাধারণত তথন নূতন গোশাক পরিধান করে। তাহারা গরশ্বকে আলিখন করে, মুবারকবাদ আনার, আখীর-বছুদের সহিত সাঞাৎ করে এবং উপহার প্রদান করে। তাহারা কবরছান যিয়ারিত করে। এই সকল জনপ্রিয় পুণ্যময় রীতি 'ঈদু'ল-আদৃহাা অপেকা 'ঈদু'ল-কিচ্ রে সাধারণত বেশী প্রতিগালিত হয়। রামাদণানের কল্টসাধ্য সিংয়ামের সমাশিত উৎসব 'ঈদ অধিকতর আনন্দের মহিত অনুষ্ঠিত হয়।

প্রস্থানী ঃ ফি'ক্হ গ্রুসমূহে স'বাোড়'ল-'ইদায়ন অধ্যায় ৷ (2) Juynboll, Handbuch des islamischen Gesetzes, p. 126 4., (2) Mittwoch, Zur Entstehungsesschichte des islamischen Gebets und Kultus (Abhandl d. K. Pr. Akad. d. Wiss., phil.—hist. KL 1913, No. 2), p. 19, 27 n., 40-41, (e) E. W. Lane, Manners and Customs of the Modern Exptines; (8) M. d'Ohsson, Tableau general de P Propire Othoman (Paris 1788), ii. 222-31 and 423-36; (c) Sell, The Faith of Islam, 2nd ed. (London 1896), p. 318-26; (w) Garcin de Tassy. Memoire sur les Particularites de la religion Musulmane dans l'Ined, 2nd ed. (Paris 1869), p. 60-71 (9) Herklots, Qanoon-o-Islam. (London 1832 ), n. 261-269; (b) Snouck Hurgronie, Het Mukkaansche Foost p. 159 प.: (১) के ध्यापन, Mokka,

ii. 91—97: (১০) ঐ অেখক, The Atchehnese, i. 237—244; (১১) ঐ অেখক, Het Gajoland (Batavia 1903), p. 325 গ.: (১২) Doutte, Magie et Religion, chap. X:

E. Mittwoch (S.E.I.)/७: अत्र. चारमूब कारमद 'श्रेप्रोक-जाम ( عبد الانبحي ) खर्थ कृप्तवानी-क উৎসব। ইহা 'ঈদু'ল-কু'রুবা৷ বা 'ঈদু'ন-নাহ'র নামেও অভিহিত। এই উপমহাদেশে ইহাকে বাক্'র "টুল বা বাক'রা-'উদ বলা হয়; তুরকে ইহা ব্যুক-বায়ুরাম বা কু'গুরান বায়ুরাম নামে সরিটিত। نحية বা أنحية অর্থ উৎসমীকুত পশু—মাহা এক আল্লাহর উদ্দেশ্যে মণবহু করা হয়, আন্দায়-বন্ধু, বিশেষত সুঃছ-দরিত্র (الهائس الفقير), ২২ : ২৮) জনের মধ্যে যথা বিভরণ করিরা बाबारिक निर्मं युडानिक छीशाह जाविश (قرب व قربان व أورب اله قربان) বাভ করার চেল্টা চালান হয়, এইরূপ সার্থক প্রচেল্টার যে আবিক আনন্দ (🛵 ) ভাহাই 'ইদু'ল-আদৃ'হ'া। নামে আখ্যায়িত হয়। কু'রবাানী উপলক্ষে সমর্থ বান্দাদের ভাগের মাধ্যমে **আলাা**হ তীহার সমর্থ-অসমর্থ সঞ্জ মেহ্মানের আদ্যায়নের ব্যবস্থা করেন বলিতা ইহাকে দিশ্বাাফাভলাহ (مَوَافَةُ اللّهُ ) বলা হয়। ইহা ১০ খণল-হিংক্ৰাঃ, ষেই দিন মিনা৷ উপত্যকায় হণাক্ষীৰণ কু:ৰুবানী করেন ও তৎপর্বতী দুইসিনে, মতাভারে ডিনদিনে ( আর্যাান্'ত-ভানরীকে: ) অন্তিঠত হয় (হাজ ও ভানুরীক: ম. )। এইদিনে মিনাার হ্যরত ইব্রাাহীয় ('জা)-এর অপূর্ব, অনুগম সু'রবাানীর ( ৩৭ ঃ ১০২-১০৭ ) অনুসরণে কেবল হণাজ্ঞীদের জন্য নহে; বরং মুসলিম জগতের সর্বল সকল সক্ষম মুসলিমের জন্যও এই কু'রবাানী করা সুঘাত মুআকাদাঃ (মভাতরে ওপ্লাজিব)-রূপে গণ্য। 'ঈদু'ল-আদৃ হণা কু রবানী এবং আনুষংগিক অনুচানাদি হণক সমাপনরড মুসলিমদের সহিত ইসলামী দুনুয়ারে সমস্ত মুসলিমের মনে একাছ-তার অনুভূতি ভারত করে। বু রবাানী যানত করিলে ইহা অসমর্থ ব্যক্তির জন্যও অবশ্য কর্তব্য (ওয়াজিব) হয়। এড্যেক আযাদ মসলিমের পক্ষে একটি দুঘা, মেৰ বা ছাগল অধবা এক হইতে সাতজনের পক্ষে একটি পক্ষ বা উট কু'রবাানী করা বার।

কু বুবানীর গও নির্ধারিত বরসের হইতে হইবে ও কভঙলি দৈহিক ছুটি (কানা, খোঁড়া, কান-কাটা, শিং-চালা ইভালি) হুইতে মক্ত হওৱা বাণ্ছনীয়। সংলাতিব-'ইদের পর হইতে ক্র-বাানীর সময় আরও হয়, পরবর্তী ধুইদিন (মতাভরে তিনদিন) ছাত্রী থাকে এবং দেখ দিনের সুর্থান্তের সঙ্গে শেষ হর। বিনি কুরুরানী করেন তিনি নিজেই ফাব্হা করা সুলাত, তাঁহার পক্ষে শুনা কেছ যুগ্ৰহণ করিজেও চলে। কুগুরামীর গড় খণবৃহণ করিবার সমর সাধারণত গড়া হয় কু'রবাানের দুইটি আরাাড--একটির অৰ্থ, শ্ৰামি আমার মুখ ক্লিরাইলাম যিনি আকাশসঙল ও পৃথিবী ভূপিট ক্রিয়াছেন ভংগ্রতি একনিচ্ডাবে এবং আমি মুশরিক নহি" (৬: bo), जश्रहित वर्ष, "जनगरे जामात माताए, जामात मृत्रगानी, আমার জীবন, আমার মরণ সবই আলাহের জন্য-বিনি নিখিল বিষের প্রতিগালক, যাঁহার কোন নরীক নাই ইত্যাদি (৬ : ১৬৩--৬৪)। তারগর সাধায়ণত বলা হর, "হে আল্লাহ্! এ গভ ভমিই দিয়াছ এবং ভোমারই জন্য কু'রবাানী করিভেছি, সুভরাং ভূমি ইহা ক'বেল কর" ইত্যাদি। ভারদর "বিস্মিল্লাহি আলাহ আক্ৰার" বলিয়া বশব্ধ করা হয়। "এই কু'রুবাানীর রক্ত আলাহের কাছে পৌছার না, ইহার খোলতও না , বরং ভাঁহার কাছে পৌহার কেবল তোষাদের তাক্ ওরা।" (২২: ৩৭)। জাহিলিয়া: যুগে প্রতিমার গারে বলির রক্ত মাধান এবং লোক্ত প্রতিমার প্রসাদরণে বিতরিক হইত। কুরবাানী এই প্রধার মুলোজেদ করিল : আর এই তাক্ ওয়ার চূড়ান্ত অর্থ হইল মুশিনের এই সংকল যে, প্রয়োজন হইলে সে তাহার সব কিছু এমন কি নিজের জীবনটিও আয়াহ্র নামে কুরবাানী করিতে সদা প্রবৃত্ত। কারণ "বালাহ্ মুশিনের জান-মাল কম করিরাহেন জামাতের বদলে" (১: ১১১)। এইজনা কুরবাানের এই নির্দেশ : "জনভর তোমার প্রতিপালক প্রভুর জন্য সালোত আদার কর এবং কুরবাানী কর" (১০৮:২)। হাদীছে ইহার স্পত্ট বিধান আছে।

প্রস্থানী ঃ ৪. 'ইন প্রবন্ধ, ইহাতে উলিখিত প্রস্থানী হাড়া হণানীছ' ও ক্রিক্'হ রহে উদ্'হি'য়াঃ অধ্যায় প্র.।

E. Mittwoch (S.E.I.) তঃ এম. আবদুর কাদের 'ঈদু'ল-ফিড র ( المُعُلِّ الْمُعُلِّ ) অর্থ রামাদ'ান-এর সিংয়াম ( রুয়াঃ ) ওলের উৎসব । এই উৎসব ১ শাওওরাল তারিখে উদ্যাপিত হয়। 'ঈদের দিনের পূর্বে য়াকাাতু'ল-ফিড্ র না দেওয়া হইলে এই দিন 'ঈদের সালাভের জন্য 'ঈদগাহে ঘাইবার পূর্বেই য়াকাাতু'ল-ফিড্ র বা সাদাক'তে'ল-ফিড্ র রুদান করিতে হয়। এই সাদাকাাঃ দুঃস্থলকে এই 'ঈদ উৎসবে মোলদানের সুযোলদের ; ইহা সিম্মামকে য়ুটি-বিচুতি হইতে পবিল্ল করে। হোট-বড়, রী-পুরুষ প্রত্যেকের পক্ষ হইতে এই সাদাকাঃ জাদার করা ওয়াজিব। প্রধান খাদ্য পম, যব, আটা, খেলুর প্রভৃতি, এক এক সাা' (ৄৣৣ৸) পরিয়াণ (বুখারী ও মুসলিম) বা উহার মূল্য, সভাতরে গ্রেম অর্থ সাা' দেওয়া ফার্য-, মভাতরে ওয়াজিব। সাা'-এর পরিমাণ সাধারণত ও সের ১ হটাক, মভাতরে ২ সের ১২ হটাক ধরা হয়। 'ইদু'ল-ফিড্ রের সালাভ-এর জন্য 'ঈদ' দ্রা.।

প্রস্থাক্তীঃ 'ইন প্রবদ্ধে উদ্লিখিত প্রস্থাবনী ও ফিক্'হ প্রস্থার সন্ধ্রে ফাকাাতু'ল-ফিত্'র অধ্যার দ্র.।

E. Mittwoch (S.E.I.)/তঃ এব. আবদুর কাদের
ইমান (১৯৯০) দৃঢ় বিখাস। ইসরামী পরিভাষার হবরত
মুহণাল্যাদ (সণ) আলাহের নিকট হইতে যে কিভাষে গ্রাম্ত হন
তাহাতে এবং তিনি যে গখ প্রদর্শন করেন উহাতে দৃঢ় বিখাস স্থাপন
করাই ইমান । 'আলিমদের এক লেশীর মতে জন্তরের দৃঢ় বিখাসের
সহিত উহা মুখে উতারণ করাও ইমানের অসীভূত। মভান্তরে
অন্তরের দৃঢ় বিখাস, মৌখিক খীকারোজি এবং 'আমাল সণালিহণ
অর্থাৎ সং কর্ম—এই তিনের স্বশুরে হয় ইমান।

কু-রজান ও হণদীছে যে সমন্ত বিষয়ের রচি ইমান জানিবার নির্দেশ দান করা হইরাহে, উহা প্রধানত নিশ্নরূপঃ

- (১) আল্লাহ্ এক এবং অধিতীয়। তিনি বাতীত ক্ষমা কোন "মা'ৰূদ" বা উপাসা নাই । মৃহ দেমাদ (স·) তাঁহায় ৰান্দাহ্ (দাস) ও রাসুল বলিয়া বিহাস করা।
- (২) আল্লাহ্র আদেশ কার্বে পরিশত করিবার জন্য কিরিশ্তা-লগ নিযুক্ত রহিরাছেন বলিরা বিহাস করা।
- (৩) মানৰ কৃষ্টির গুরু হইতে শেষ নবী মুহাস্থাদ (স') পর্যত ভালাহে বিভিন্ন মুখে মানৰ ভাতির পথ প্রদর্শনের ভানা মেই সকল কিতাবে বা ধর্মপ্রহ নাাবিল করিয়াহেন তাহাতে বিযাস ছাগন করা :
- (৪) ঐ সমভ ধর্ম প্রছে আয়াাহ্য় আদেশ ও নির্দেশ জনুসারে সংগয় প্রদর্শনের জন্য আয়াাহ মানুবের সধ্য হইতে বেই সকল

নাৰী (সংবাদ্যাহক-Prophet) ও রাসূত **প্রেয়ণ করিবছেন ভাঁহাদের** নুৰ্ওয়াত-এ বিবাস করা ;

- (৫) আবিরাত বা পরকালের প্রতি বিশাস ছাপন করা;
- (৬) ডালমন্দ নিধারণ (তাক্দীর) **আলাহ্র ভরক ২ইতে** বলিয়া বিষাস করা এবং
- (৭) শেষ বিচারের দিনে মৃত্যুর পর পুনরুখানে বিষাস ছাপন করা।
  উপরিউক্ত বিষয়গুলির প্রতি যে দৃচ্ বিষাস ছাপন করে, ভাষ্টকে
  মু'মিন বা বিষাসী বলা হয়। পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি এই বিষয়গুলিতে
  বা উহাদের মধ্যে কোন একটিতে অবিষাস করে ভাষ্ঠিকে কাফির
  বা অবিশ্বাসী বলা হয়। ঈমাান ইসলামের প্রধান ও প্রাথমিক
  ভিডি, ইমাান ব্যতীত কোন ভাষালই আল্লাহ্র নিকট প্রহণবোদ্য
  হয় না।

কু রুআন মাজীদের বিভিন্ন আরাতে দেখা যার, কোন কোন কেরে "ঈমান" ও "ইসলাম" একই অর্থে ব্যবহৃত হইরাছে। আবার কোথাও কোথাও "ঈমান" ও ইসলাম" ভিন্ন ভিন্ন অর্থ প্রকাশ করে। ইহার মূল কারণ এই, যে-ছানে ইসলাম উহার অভিধানিক অর্থে (মানিয়া লওয়া ও বীকার করা ) ব্যবহৃত হইয়াছে তথার ঈমান ও ইসলাম একার্থবাধক। পক্ষাভারে ষেখানে ইসলাম পারিভাষিক (ধনীর যাবতীর আচার-অনুষ্ঠান, আদেশ-নিষেধ ও রীতিনীতি পালন) অর্থে ব্যবহৃত হইয়াছে তথার ঈমান ও ইসলাম ভিন্ন অর্থে প্ররোগ করা হইয়াছে।

সমানের রৃদ্ধি ও ত্রাস হওরা সল্পর্কে 'আারিমদের মধ্যে মন্তভেদ আছে। কোন কোন 'আারিমের মতে, বেহেতু সমানি ওয়ু অন্তরের বিখাসের সহিত সম্পর্কিত, সেহেতু উহাতে কোনরাগ ঘাটতি-রৃদ্ধি সম্ভবপর নহে। অসরগক্ষে যাঁহারা 'আমার-কে ইয়ানের অবিচ্ছেদ্য অংশ বরিয়া মনে করেন, তাঁহাদের মতে উমানে রৃদ্ধি ও হ্লাস প্রাণ্ড হইরা থাকে। গুভীর দলটি ইমাানের রুদ্ধি শ্রীকার করেন। কুরুলামের বিভিন্ন আায়াতে ইমাানের রুদ্ধি সম্পর্কে উল্লেখ রুহিয়াছে। এক আায়াতে ইমাানের রুদ্ধি সম্পর্কে উল্লেখ রুহিয়াছে। এক আায়াতে বলা হইয়াছে, 'ইহাতে তাহাদের ইমাান আরও কৃষ্ধি গাইরা" (৩৩: ২২)। পূর্ণ ইমাানদাারের কথা উল্লেখ করিয়া নবী (সা) বলিয়াছেন, "কেহই পূর্ণ ইমাানদাার হইতে গারে না বড্ডমণ আমি তাহার নিকট তাহার গিতা-মাতা, সন্তান-মন্ততি এবং সমন্ত মানব হইতে অধিকতর প্রিয় না হই" (বুলারী, ২ব.)।

সর্বোত্তম ঈমান সম্পর্কে নবী (স') বলিরাছেন, "ইমানের সভরের উথের্ব শাখা রহিরাছে। উহার সর্বোত্তম শাখা "জা ইবাহন ইয়া– লাহে" এবং ক্ষুত্তম নাথা রাভা হইতে কল্টদারক বন্ধ অসসারথ কয়া, আর বজাশীরভাও ইমানের একট শাখা" (মুসজিম, ১ম খণ্ড)। খাঁহারা ইমানের ছাম-র্ভি আক্ষরিকভাবে মানেন না, ভাঁহাদের মতে ইমানের রুক্তির অর্থ ইমান সক্ষ হওয়া এবং ছাসের অর্থ দুর্বল হওয়া।

ইবানের গরিবাশ কর্মই হউক বা বেশীই হউক, ইয়ানদার ব্যক্তি আধিয়তে এক সবর জালতবাসী হইবেই। হ'গৌছ' গারীকে বর্শিত আছে, বাহার করতে অবু গরিবাশ ইয়ানও বিদ্যমান থাকিবে ভাহাকেও (জাহারাম হইতে মুক্তির পর) জারাতে হান দেওরা হইবে (বুখারী, পৃ. ১১)। অগর এক হ'গৌছে' বর্ণিত আছে, নবী (স') ব্যবিহাহেন হ বে-ব্যক্তি "আরাহি ব্যতীত অন্য কোন বাব্দুদ নাই"—এই বিহাস অভরে রাখিরা মরিবে সে ভাহাভবাসী

ব্বকৈ (সুসৰিন, ১ন, ৪১)। অবশ্য গাগ কর্মের অনুগাতে তাহাকে প্রথমে শাতি ভোগ করিতে হইবে, বলি আদ্লাহ চাহেন।

কাৰীক্রঃ গুনাহে ( মহাপাপ )-এর কারণে বাপাহ্ ইমাানহারা হাইবে কিন্তু, সেই সন্পর্কে 'উল্লামাার মধ্যে মড্ডেদে আছে। থারিজী সন্তক্ষরের মতে, কাবীরাঃ গুনাহের কারণে বালা কাঞ্চির হইরা বারঃ। সুভাবিন্তদের মতে, সে না মু'মিন থাকিবে আর না কাঞ্চির বারিলা পরিমণিত হইবে। সুনী সন্ত্রপারের মতে, সে মু'মিনই থাকিবে। কেননা তাঁহাদের মতে ইমান অন্তরে বিহাসের ব্যাপার, আর 'আমান ইমানের পরিপুরক্ষমায়। তাই যদি কেছ মহাপাপও করে, কিন্তু তাহার অন্তরের দৃচ্ বিধাস বা ইমান বলার থাকে ভাষা হইবে না।

হছপঞ্জী ঃ (১) কাৰ্শাক, ইস'ভি আবং গাভি'ল-কুনুন, ১৭, ১৪;
(২) Dictionary of Islam, গৃ. 204-205; (৩) The Religion of Islam, গৃ. 37-47; (৪) শাৰ্হ'ল-মাওয়াকিক, গৃ. ২৭১-২৮০; (৫) আক'গাইল নামাকী, গৃ. ১০-১৬; (৬) ব্যারী ও সুসলিম।

মুহত্মদ আলাউদ্দীন আল-আহহারী

बन्दः नारबाह बीख भुग्ठे वा जशकाश बीख , 'जेजा नारबह उदश्रि সমজে মতভেদ রহিয়াছে। পাশ্চাত্য পণ্ডিভগণের কেহ কেহ ( হথা Maracci, ii. 39, Landauer, Noldeke, in ZDMG, xli. 720) ব্ৰুৱন, স্বাহদীপৰ Jesus-কে Esau ব্ৰিড (ডু. Lammens. in আন-মাণ্রিক', i. 334)। কিন্তু যে Esau ছিলেন Jacob-এর ৰমুক্ত লাভা ( Genesis 25 : 25 ), বোধ হয় ভাঁহার সন্নে প্রথমোক্ত Esau-এর কোন সম্পর্ক নাই। অন্যদের ( J. Derenbourg, in REJ, xviii. 126, Frankel, in WZKM, iv. 334, Vollers, in ZDMG, xlv. 352, Nostle, Dict. of Christ and the Gospels, i. 861) মতে ৰাভাবিক ধ্বনিগভ পরিবর্তনের -ৰাধ্যৰে সুৰ্ৱানী, সিয়ীয় অথবা হিশু ভাষা Yeshu' হইতে 'ইসাা-র উক্তৰ দুইয়াছে। ৰায়দ'াাব'ী ( বাস্থদ'াাব'ী, মিসর ১৩৫৮/১৯৩৯, ১খ, ১৬৮-৩১) ৩ ঃ ৪৫-এর ব্যাখ্যার এই নামের উৎপত্তি সছছে আলো-हन्तं कवित्राहिन । छाँशात मरण रिपु । खात्रवीरण अनुसन्धन ক্লপ আছে করিয়াছে। সারিয়দ মাহ্'মূদ আলুসী (তাফ্সীর রূহ'ল-সা'ঝানী)-র মতে একে অর্থ সারিদ বা গ্রন্থ, উৎপত্তি পূর্বোক্ত রূপ।

কু রআনে 'রসা। ('আ)-এর জ্ব বৃত্তান্তঃ কু রআনে 'রসা।
('আ)-এর জ্ব সম্বাদ্ধ যে তথা পাওয়া যার, সংক্রেপে তাহা এইরাপঃ
'ইবরান-এর ত্তী তাঁহার পর্তন্থ সভানকে বারতু'ল-মাক্-পিস-এর
ক্রিন্তান ও আলাহ্র 'ইবাাদাতের জন্য উৎসর্গ করিবার মানত করি-ক্রেন। ক্রিন্ত তাঁহার জ্বিল কনা।, তবে আলাহ্ নবলাত কনাকে
ক্রেন্তা প্রক্রেন (৩ ঃ ৩৭)। নবী যাকাারিরা। ('আ) নটারীর
( المَوْنَ الْأَرْنَ اللَّهُ وَمِنْ الْأَرْنَ اللَّهُ وَمِنْ اللَّرْنَ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَالْمُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ وَالْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه

সুসংবাদ প্রদান করিকেন যে, আয়াাত্ তাঁহাকে পবিত্র করিরাছেন এবং বিশ্ব-নারীকুলের সেরারাগে মনোনীত করিরাছেন এবং তাঁহার পুণামর গতেঁ আয়াাত্র "কালিমার" (৯৯৮)-রাণে জনালাত করিকেন নবী ইসাা ইব্ন সাহ্লাম ('আ) । পুরুষ সংসর্গ ব্যতিরাকে কিরুদেন নবী ইসাা ইব্ন সাহ্লাম ('আ) । পুরুষ সংসর্গ ব্যতিরাকে কিরুদেন সভান হারুব, এই রারের উভারে ফিরিশ্ভা বলিলেন ঃ অর্থাৎ "এমনিতেই হুইবে।" আয়াাত্ বলেন, "আয়ার জন্যে ইহা খুবই সহজ; আয়াাত্ বাহা ইন্ছা করেন ৺ (হঙ্) বলিলেই ভাষা হুইরা বার" (৬ ঃ ৪৬)। ফিরিশ্ভা আরঙ বলিলেন, "এই সরান হুইবে সুনিরা ও আবিরাভে সম্মানিত (৯৯৯-৬ ঃ ৪৪), নাম হুইবে সুনিরা ও আবিরাভে সম্মানিত (৯৯৯-৬ ঃ ৪৪), নাম হুইবে সুনিরা ও আবিরাভে সম্মানিত (৯৯৯-৬ ঃ ৪৪), আয়াাহ্র কৈন্ট্রামান্ডগের অনাভম, তিনি লোক্দের সহিত্ত বাহাস (৬ ঃ ৪৭), আয়াাহ্র কৈন্ট্রামান্ত ভাইকে শিক্ষা সিবেন কিতাান, হি ক্মাঃ, ভাওরাভ এবং ইন্তাল (৬ ঃ ৪৭), এবং তিনি হুইবেন বানু ইস্রাটার-এর নিকট প্রেরিভ রাসুল" (৬ ঃ ৪৮)।

অভ্যপর মার্যাম কিছু দূরে (أميماً) ১৯ ঃ ২২) পর্দা حجاب )-র ভাড়ারে নির্ভনধাস অবরহন স্বরিরেন ( ইহা সভবত অপবাদ এড়াইবার জনা; বঙ্ক শ্লাহ্দীয়া জবৈধ সভানের মা বলিরা তাঁহার প্রতি ব্যক্তিচারের অপবাদ আরোগ করিরাহিল (৪ঃ ১৫৬ বিশ্বর টা 🛶 )। সেইখানে একটি খেলুর গাল্ডের হারার 'ইসা। ('खा)-अत्र सन्त एक (১৯ : २७)। चाक्राए (मरेबान अन्ति नएक প্রবাহিত করিয়া দিখেন। তাজা খেলুর এবং নহরের স্থাদু পানি খাইরা তিনি সুত্র হইরা উঠিলেন। তাঁহাকে বলা হইল, কাহারও সহিত দেখা হইলে বলিবে, "ৰাজ আমি সাওম গালন করিতেছি, কোন সানুষের সহিত কথা বলিব না।<sup>3</sup> মবজাত সভানকে জইয়া মার্যামকে বোকালয়ে আসিতে দেখিয়া ভাঁহাকে বলা হইল, "ভূমি ভ এক অন্তত্ত কাম্ব করিয়াত্। তোমার গিতা ত গুল্ট চয়ির ছিম্ব না, ভোমার মাতা ত ছল্টা হিল না" (১৯ঃ২৮)। সার্যাম তদুভরে শিল্পর দিকে ইনিত করিবেন। তাহারা বলিব, "একটি সদ্যজাত শিন্তর সহিত কিরুপে আমরা আরাগ করিব ?" শিশু শীসা৷ তথন विश्रवन, "वात्रि काहारित न मा, वाक्षार् कामार्क किलान अनान করিয়াছেন, নাবীর গদ গিয়াছেন, বেখানেই থাকি আমাকে তিনি বরক্তমর (مبارك ) করিরছেন, আজীবন সাঝাত জনুচানের **अवर शक्षाल क्षमारनय निर्द्धन भिवारहन. लिनि जामारक मारबद्ध महिल** বিভটাচারীক্রণে বৃশ্টি করিয়াহেন, হতভাব্য অভ্যাচারীক্রণে ফুশ্টি করেন নাই, ইত্যাদি (১৯: ৩০=৩৩)।"

যাইবেলে 'ঈসা। (আ)-এর জন্ম কথা ঃ Mark এবং John এই দুই সাধু apostio-এর Gospei-এ মীন্তর জন্মকথা গাওরা বার না। Matthew এবং Luke-এর Gospei-এ সংক্ষিণ্ড বিষরণ গাওরা মার বটে, ভবে এই দুইরের বিষরণে মিল অংগকা পরমিলই বেশী। Matthew-এর মতে বীন্তর মাতা Mary ছিলেন Joseph-এর বাগদতা। কুমারী অবস্থার গর্মাক্তন একাশ গাওয়ার ভোসেক তাঁহাকে বিবাহ করিছে অন্যানত হইলে ক্যীয় দুও স্বর্থায়েগ তাঁহাকে বিরুদ্ধে করিছেন, এই কর্ত্ত স্থানীর কারণে হইলাছে। সূত্রাং জোনেক নিরুদ্ধেশ তাঁহাকে প্রকল করিছেন, কিন্ত প্রস্তাহর গুলি তাঁহার সহিত সলত হইছেন না। জন্মের পর তাঁহার নাম স্থানিতে হইবে Josus (ভাগকতা), স্বর্থীর-মৃত এই কথাও তাঁহাকে বজিলেন। সলে সলে ইয়াও বজিলেন,

Prophet as माध्यम Lord व खामधा नित्राखन, अहे अकत घरेनात মাধ্যমে ভাষ্টে বাডবারিত হইরাছে। হোষণাট ছিল এট বে, "কুমারী গর্ভধারণ করিবে এবং গঙ্ক প্রস্তুব করিবে যাহার নাম হইবে Emmanuel (Jesus नत ?)-वर्षाए God बामारनव मान बार्डन । Judaca-র অর্থত Bethlehem-এ Jesus-এর কর হয়। রোমান সমাটের সভর্নর Herod ভখন Judaes-র শাসনকর্তা ৷ প্রাচ্য দেশীর পণংকার (astrologor)-পণ তাঁতার কাছে আসিয়া বলিল, "য়াহ-দীদের ভাষী রাজার জনসচক নক্ষত্রের উদত্ত দেখিয়া আমরা তাঁহার প্রতি সম্মান প্রদর্শনের জন্য আগমন করিয়াছি।" হেরড রাহদী যাজক এবং পভিতপদকে জিন্তাসা করিয়া জানিতে পারিলেন যে. Lord-এর ভবিষাঘাণী অনবারী বেডারেহেমে ভাঁহার জন্মলাঙ ঘটিৰে এবং ভিনি হইকেন শ্লাহদীদের Shepherd (মেষগালক) অৰ্থাৎ বাজা। Horod খবই উদিশ্ব হাইলেন। তিনি গণ্ড কাৰুগণকে বেতবেহেনে নবজাত শিশুর সভান কইতে বলিজেন : সভান পাইলে তাহাকে বন্ধিত অনুরোধ করিজেন খাহাতে তিনিও শিশুটির প্রতি আনুগত্য (homage) প্রকাশ করিতে যাইতে পারেন : সেই নক্তরটি প্ৰথকারগম্ভে পথ দেখাইয়া গ্রহাদ্বানে এইয়া ছের। ভাচারা যথারীতি উপচৌকনাদি দিয়া Jesus-কে প্রপতি ভাগন ⇒বিল\_ কিন্ত বংনামানে নিষেধাভা লাভ করিয়া তাহারা আর হেরডের কাছে সেল না, ভিন্ন গধে ফিব্লিয়া গেল। হেব্লুভ ক্ছু ছুইয়া আদেশ করিলেন বেডালেহেম এবং সমিহিত এলাকার সাহাসের স্কর এইব্রগ দুই বংসর এবং ডমিন্ম বর্ক সমত বারককে হত্যা করিছে হইবে। স্বল্লযোগে জোসেফ আদেব গাইলেন, শিগুকে ও ভাইৰে মাভাকে बरेशा मिमार भवारेशा यारेल अवर यक्ति एक्स छत्र क्ला ना इत्र তবিন সেইবানে অবস্থান করিতে। হেরছের মৃত্যুর পর ছোসেফ ভাহাদিপকে বইয়া ফিবিয়া আসিবেন ৰটে, ভবে ভিনি Galileo-ব অভৰ্গত Nazareth অঞ্জে বসৰাস গুৰু কৰিবেন হেরডের গ্রেব ডয়ে বেতকেহেমে ফিরিডে সাহস করিছেন না। এইছন্য মীওকে Nazarene-७ वहा रह। अरे अक्स घटना भूववर्णी नवीप्रद ঙবিবাৰাণী অনুসারে খটিব ( Matthew, 1: 18, 2: 1-23)।

Luke-अन्न वर्णना निष्णतक्षत्र । शाबिबीन बहर्षक Nazaroth হইতে ভোগেফ তীহার বাসদভা Mary-কে বইরা বেডজেক্স नायक city of David-a श्रात्वन खामान जहातित खालकरप নাম রেজিস্ট্রীর দারিত্ব পাবনের জন্য। সেরী ছিলেন আসলপ্রস্বা। प्रदेशांतरे Mary-त अथन शुक्तक स्टब रहा। दानकार्यक मक्रन নবজাতককে একটি গল-খাদ্যধারে (Manger) কাগড় জড়ানো জবছার রাখা হয়। Luko-এর এই বর্ণনার দেখা যার, পূর্ববর্তীতে কিরিশতা সরাসরি Mary-এর কাছে আবিছ্'ত হইয়াছিলেন এবং বৰিয়াছিলেন, "God আগনার প্রতি জভার প্রসম হইরাছেন, আগনি গর্ভধারণ করিবেন এবং একটি গুর রাভ করিবেন, তাঁহারু নাম হইবে Jesus, क्षेत्राथि स्ट्रेल Son of the Most High सर्वाद अर्वादकः মহিমান্বিতের পুর। God ভাঁহাকে ভাঁহার উর্ফান্তন পুরুষ David (দাতিদ-'আ)-এর রাজাসন দান করিবেন, তিনি ইস্রাট্য বংশের রাজা **হইবেন চিত্রকারের জন**ে তাঁহার রাজতের জবসান হ**ট**রে না।" মেরী বলিজেন, "ভাহা কেমন করিয়া হইবে? আমি ভ কুমারী (virgin)।" कितिनहां विकास, "The Holy Spirit will come upon you" चर्चार शिकाचा जामनाव क्षेत्रव वर्तित. সংশিক্ষিক্ষর ক্ষমতা জাগনার উপর হায়াগাত (overshadow)

করিবে, এই কারণে নৰজাতককে বলা ছইবে Son of God ।" এই উপলক্ষে ফিরিশতা Mary-কে আরও সংবাদ দিলেন, "टीशर जानीश Elizabeth (Zochariah-se हो) उद्या स्ट्या সব্বেও অতি রুদ্ধ বয়সে পর্তধারণ করিয়াছেন, কারণ ভার্মাহর প্রতিশুটতি কখনও বিষল্প হয় না।" **ফিরিশ্ভা অভর্বান হইব।** স্থানীয় চারণভ্যিতে ফিরিশভার মেষগালকপ্রপের নিকট আবির্ভুত হইরা তাহাদিপকে বজিজেন, "আছ city of David-ৰ ভোসাদের बावकर्रात जब वरेशाए। लाग्य तक्रव वर्षेत अरे त्य. कीर्यस्क ভোমরা নবজাতকের বস্তায়ত অবস্থায় একটি manger-এ ব্রক্তি দেখিতে গাইবে।" কাল্বিরম্ম না করিয়া মেমগালক<del>স্থ লাথকর্তাকে</del> দেখিতে চলিল এবং তাঁহার প্রতি প্রণতি ভাগন করিয়া কিয়িত। ছবের অস্ট্রম দিবসে সীগুর খাতুনা (মুকক্টেম) সম্পন্ন হইব। অবিশ্বকীর আন্ঠানিক পবিছতা সাধনের পর, মসা (আ)-এর বিধান অনুযায়ী আল্লাহর কাছে উৎসর্গ করিবার জন্য জেঞ্জা-বেমের উপাসনাবয়ে (Temple) শিশুকে আনয়ন করা **হইব.** কারণ "প্রথম পূর সন্ধান আল্লাহর মালিকানার পুণা ইইবে" ( deemed to belong to the Lord )। জেরুবারেমে অবস্থান-কাৰে Simeon নামক এক সাধু ব্যক্তি এবং Prophetess Anna শিশুকে ভাবী ছাণকর্তারূপে চিনিতে পারিয়া **ভাঁহাকে** আশীৰ্বাদ করেন এবং প্রতিশ্বত ব্লাপকর্তা প্রেরপের জন্য আল্লাহের কাছে কৃতস্ততা প্রকাশ করেন। বিধানানুষারী সমস্ত আনুষ্ঠানিক कर्म अन्तानतान नव निकास बहेता छोहाता Nazaroth-अ ফিরিয়া আমেন। ক্রমে শিশু বর্ধিত হুইতে থাকেন এবং প্রভাপুর্ব रन ( Luko 1 : 26—37 , 2 : 1, 40 )।

বীশুর বংশ পরিচয় : Matthew এবং Luke—এই দুই Gospel-এ মীশুর বংশ পরিচয় সবিশ্বার দেওয়া হইরাছে। তিনি Son of David, Son of Abraham—রংগ কথিত হইরাছেন এবং বলা হইয়াছে, মীশু এবং ইব্রাছীমের মধ্যে বিরাদ্ধিশ পুরুষ (Generation)—এর ব্যবধান অর্থাৎ ইব্রাছীম এবং দাউদে (ভা)—এর মধ্যে ১৪ পুরুষ, দাউদ এবং বেবিজনের বন্দীদশার মধ্যকতী সমত্রে ১৪ পুরুষ এবং বন্দীদশার পর হইতে মীশুর আবিশ্ববিকাল পর্যন্ত লার্থাও ১৪ পুরুষ (Math 1:1—17)। Matthew-তে বংশ-ভালিকা অবরোহণ প্রণানীতে (ম্থা Abraham was the Father of Isaac, Isaac of Jacob, Jacob of Judah ইত্যাদি) বিনাত্ত, কিন্ত Luke—এ (3:23-38) ভাষা আরোহণ সম্বতিতে সমিবিল্ট (ম্থা Jesus s/o Joseph, s/o Heli, son of Matth at ইত্যাদি)। পুরুষপরক্ষার মে—নাম্বভির উল্লেখ এই দুই Gospel—এ আছে, ভারমতে মধ্যেত্র ব্যবিধ্য পরিলভিত্ব হয়।

চারটি Gospel-এর কোনটিতে নীওর জন্ম তারিব গাওৱা বায় না। যুস্টার নির্জাধিকারিকণ ২৫ ডিলেবর তাঁহার জন্ম তারিব নির্দেশ এবং সেইদিন ছলোৎসব পারন করেন। Bishop Barnes (Rise of Christianity, p. 79) করেন, এই ভারিব অসভাব্য। নীওর দৈশন এবং কৈলোর নিভাবে অভিবাহিত হইন সেই নবছে Luke করেকট বার কথা ব্যিয়াকেন (২ 1 ৪১-৫২)।

বীন্তর নিতামাতা প্রতি বংসর Passovor foast উপলক্ষে জেক্তমানের মাইতেন। বীন্তর বয়স মধন মার বার বংসর, তথন একবার জেক্তমানের হইতে কিরিবার সমর দেখা থেল বারীলনে বীন্ত নাই। সে জেক্তমানেরে রহিয়া বিরাধে, ইকা গাঁহারা থক্য করেন কটে। ইতিহাবা তাঁহারা পূর্ণ একদিনের পথ অতিপ্রম করিয়াকরে। বুজরুং বীজর কিতামাতা মীগুর খোঁজে আবার জেরুয়ালেম
কিরিয়া আনিকেন। তিন দিন শর দেবা দেবা, যাঁগু temple-এ
কুরুরিত ও অভিতর্গের সহিত আলাশ-আলোচনার রত। যাঁগু যে
কলম প্রম করিতেহিলেন বা প্রমের উত্তর দিতেছিলেন, তাহাতে
জীপার যে প্রকা প্রকাশ পাইল তাহা সকরকে বিসিম্ভ করিল।
ক্রীজন বাতা তাঁহাকে তাঁহার আচরপের কারণ জিঞারা করিছে তিনি
ক্রীজন, "আমাকে খুঁজিবার কি প্রয়োজন হিল?" Wist ye not
that I must be about my fathor's business' অর্থাৎ
ক্রাপনারা কি চাহেন না আমি পিত্-অদিত কর্তব্য পালন করি?
ক্রীজর মাতা এই কথার তাহপর্য বুবিতে পারিজেন না, কিন্তু সনের
ক্রিকেতিরি তাহা (আরও সকর কথাসহ) সঞ্চর ক্রিয়া রাখিজেন।
ক্রীজনেন মীগু জানে ও আকারে এবং আল্লাহ্ ও মানুবের অনুরহের
ক্রমে ব্যিত হাইতে লাগিলেন।

যীও সমন্ধে ঐতিহাসিক তথ্যের অভাব : একমার Luke (3:33)-এ দেখা যায়, যীও ৩০ বংসর বয়সে তাঁহার ধর্ম প্রচার আরভ করেন। প্রসঙ্গত উল্লেখ করা যায়, তাঁহার প্রচারকারের प्रैंसर्घा अवर मृजुा (?)-कारत जायात्र वत्रत्र कड हिन, अकि Gospel-<del>এ ও</del> ভাহা উল্লিখিত হয় নাই। বলা হয়, সমসাময়িক ইতিহাস ৰীককে কোন ওরুত্ব দেয় নাই। একে ত তাঁহার প্রচারকার ছিল খনুমান দুই কিংবা তিন বৎসর। জন্যগক্ষে ফিলিন্তীনের গুটি-কতেক জনগদের সংকীর্ণ সীমার মধ্যে ভাঁহার কর্মকের সীমাবদ্ধ ছিল (Encyclo, Britannica-Jesus প্রবন্ধ)। সূতরাং মীত-সমকে নির্ভরযোগ্য তথা কমই পাওয়া যায়। Gospel-এর রচয়িতা-চতুল্টর দুশ্যত খুল্ট ধর্মের বুন্য়াদৌ করেকটি কথার উপর বেশী ক্ষমত্ব আরোপ করিয়াছেন। সেইজন্য তাঁহাদের বর্ণনায় সীশুর বুলছ (Sonship of God), তাঁহার অলৌকিক ক্রিয়াকলাপ, ভাঁহার প্রচারের ধরন এবং বিষয়বন্ত, আর তাঁহার আত্মদানের কথাই প্রাধান্য লাভ করিয়াছে। যীত্তর পূর্ণ ইতির্ভ সংকলন ভাঁচ্ছদের **উ**ष्पना हिल ना।

यीखद्र धर्म প্রচার : वाইবেলের বর্ণনানুসারে 'Zechariah -बन्न शृत John (क्रिक्र) the Baptist योष-त प्रदानलकार আবিভূতি হইয়া তাঁহার আসম্নের পথ গরিছার করেন ( Matthew 3:1)। John, वाहै(बरवाय वर्गनाय, Judea-य मक्स स्वकृत ( wilderness ) প্রচার ওক করিলে বিশ্বর লোক ভার্যর অনুসারী **হয**় তিনি তাহাদিগকে ভর্তান নদীর পানি দারা baptize (পরিভার করিয়া আনুঠানিকভাবে সম্প্রদায়ভুক্ত ) করিয়েন এবং ব্যক্তিৰন, "আমার গয়ে বিনি আসিবেন, তিনি আমা অংগছা বেশী <del>শতি মন্ত্রী। আমি তাঁহার পদ্ধর হইতে পাদুকা ধরিয়া লইবার</del> চ্ছাত্ত কৰি। তিনি ভোলাদিগকে Holy Spirit এবং আনুন দারা baptize कड़ित्वन" केडालि (Matthew, 3 : 11-12)। ৰভাৰঃ ৰীণ আসিয়া John কতুঁক জড়ান নদীয় পানিতে baptised হইছেন এবং ষেইয়াছ তিনি অবগাচন শেষ করিলেন, তিনি দেকিজন কর্মধার উলুক্ত হইল এবং ক্লানী দত একটি **ক্ষেত্রত আকরে ভাঁড়ার উ**গর নামিয়া আসিল। তথন রূর্গ क्रेरफ अपने करिय "This is my Son, my Buloved. on whom my favour rests." जर्गार এই जामान गढ কানার **নিয়, নাকর উদর কানার অনুমহ** ছিতি করিবে। অভঃগর

Spirit তাঁহাকে মঞ্জাতরে বইরা লেখন বাহাতে তিনি শারতান আরু
পরীভিত হইতে পারেন। সেখানে চল্লিশ দিবারালি ক্রমাসত উপক্ষে
নীত কুশ হইলা পঢ়িকেন। শারতান তাঁহাকে বলিল, "তুনি ক্রমি
আলাহ্র সভান হও তবে এই পাধরগুলিকে ক্রমিত রপাধরিত হইল মাইতে বল।" মীও বলিলেন, "মানুম কেবল ক্রমি খাইরা বাঁচিতে পারে না। God হাহা উত্যারণ করেন, ওাহার প্রত্যেকটি শব্দই তাহার জীবিকালরেল।" এইভাবে নানা হলে শারতানে তাঁলকে বিল্লাভ করিতে চেল্টা করে। উভরেই Scripture ( আলাহ্র বাণী ) উদ্বত করিতে থাকে। অবশ্যে শারতান হার সানে এবং প্রক্রম করে। মার্মামর মাতা মার্যাম এবং তাঁহার বংশধরকে শারতানের কুহক হইতে রকার খাতিরে আলাহ্র শর্ম প্রার্থনা করিয়াছিবেন।

Herod व्यव John the Baptist-एक प्राक्रणां करत स्थान ৰীত Nazareth ভাগ করিয়া Galilee সালরের ভীরবভী Capernaum-এ বাস করিতে আর্থ করিবেন এবং ভখার তাঁহার message মোৰণা করিবেন: "Repent, for the Kingdom of God is upon you" অৰ্থাৎ অন্তাপ কর, সাম্লুপ God-এর রাজ্য ভোমাদের নিকট আসিরা গড়িয়াছে। তিনি Synagogue ( রাহদীদের সির্জা)-য় এই সুসংবাদ প্রচার করিতে বাসিবেন এবং সঙ্গে সংখ মানবকে ভাহাদের নানা রোপব্যাধি হইতে অলৌকিকভাবে আরোপ। স্বিতে লাগিবেন। ইহাতে সিরিয়াময় তাঁহার খ্যাতি ছড়াইয়া পড়িব। Galileo এবং Ton towns, জেকুষালেম, Judea এবং ট্রানসকর্তান হইতে আগত বিশাল কনতা তাঁহার অনৌকিক কমচায় আক্রন্ট হইরা প্রচার সঞ্জর তাঁহার অনুগামী হইডে বাগিছ। এই সমর ভিনি ভাষার Sermon on the Mount (পাছাডের উপর হইভে अपन कामभ ) पान करवन । देशां विश्ववन किंग "Who is truly blest" অর্থাৎ কে সভ্যিকারের আশীর্থানপ্রাণ্ড : ভাহারাই আশীর্থান-প্রাণ্ড থাহারা আত্মতে দীন হীন (poor in spirit), খাহারা ক্ষমতিক প্রকৃতিবিশিপ্ট, মাহায়া শান্তি প্রতিষ্ঠা করে, মাহাদের অন্তর পরিত্র, মাহারা সভ্যের খাতিয়ে নির্মাতন ভোগ করে ইভ্যাদি ( Matthew, 4 : 12-25, 5 : 1-10 ): তিনি প্রথমত করেকজন ধীৰম্বকে ভাঁহার অনুসরণ করিবার আহবন স্থানান এবং ভাহারা ভাষাদের রাষ্ট্র পরিভ্যাগ করিয়া ভাঁহার অনগামী হয় (Matthew, 4 : 18-22)। क्रुन्नबाद्यित वर्षनात त्रवा श्राप्त ৰীও বৰন অনুভৰ কয়িলেন সাহদীয়া ভাহায় বিয়োধিতা করিবে ভখন তিনি ৰঞ্জিনে, "কে আলাহর পথে আমার সাহায্যকারী হইবে ?"

হা।ভর্মরীরা ব্যালয় নির্দান কিন্তু কর্মাত আমরাই হইব আলাহ্র পথে সাহায্যকারী। আমরা আলাহ্তে বিশ্বাস করিবার (৬:৫২)। এইরাপে বীওর প্রচার গুরু হইর।

কুরুজানে (৩:৪৫. ৪৮) 'ইসা। ('আ')-এর করেকটি জনৌকিক ক্লিয়ার উল্লেখ রহিয়াছে, যথা: (ক) নবজাতকের মূখে কথা, (খ) কাদার তৈরী গাখিতে প্রাণ সঞ্চার, (গ) জন্মান ও কূচি ব্যাধিয়ারকে আরোগ্য করা। (য) মৃতকে জীবিত করা। (৩) কাহার হরে কে কি খাইল এবং সঞ্চয় করিল ভাহা বনিয়াদেওয়া এবং (চ) জ্যাসমান হইতে খাদা (১৯৯৯) সরবরাহ চাহিয়া লওয়া (৫:১১৪), কারণ আলাহ্র ক্ষমতা এবং স্ক্রাণ ('আ')-এর সভ্যতা খাচাই করিবার জনা হণওয়ারীগণ ইহা চাহিয়াহিল। চারিটি Gospel-এ যীও সন্পাদিত জ্যেটাকিক

বছ ক্রিয়ার উল্লেখ রহিয়াছে, যথা পানিকে মদ্যে পরিণত করা, ছুত ছাড়ানো (Mark 1-3; 16-9; Casting out devil, unclean spirit), অতি সামান্য থাদ্য দিয়া গাঁচ হাজার (বারায়রে চার হাজার) অনুসারীকে পর্যাপত পরিমাণ আহার করাইবার পরও বিজ্ঞর খাদ্য অবনিদট খাকা (Matth. 14:31-21; 15:32-38), বাতাস ও সমূহকে তির্ক্ষার করিয়া বড় বক্ক করা (Matth. 8:23-27), জন্মান্ধতা এবং কুর্চরোগ ছাড়াও অন্যান্য বাধি, যথা মুসী, উম্মান, পক্ষাম্বাত, নোখ, মজিল্কে রজক্ররণ ইত্যাদি নিরামর করা (Matth. 4:23-24)। তবে আরোগ্য লাভের শর্ত ছিল যীগুতে বিশ্বাস। দৃহ বিশ্বাসের বলে যীগুর মনোনীত শিষাসণ্ড আরোগ্য সাধনের বিশেষ ক্ষমতা লাভ করিয়ান্ছিলেন।

'ঈসা। ('আ) কি প্রচার করিতেন ? কু-রজানে তাঁহাকে ডাওরাাতের প্রত্যায়নকারী ( المصدق) বলা হইরাছে। বাইবেলে এই কথার সমর্থন দেখা যায়। যাও বলেন, "কখনও মনে করিও না, আমি আইন এবং নবীলণকে উৎখাত করিতে (to abolish Law and the Prophets) আসিয়াছি, আমি বরং উহাকে পূর্ণত্ব প্রদান (fulfil) করিব।" ব্যবহারিক জীবনে প্রয়োজনীয় যে সকল অনুশাসনের কথা যাওর মুখে শোনা যায়, যেমন চুরি করিও না, হত্যা করিও না, বাভিচার করিও না ইত্যাদি পূর্বেই তাওরাতে নাাবিল হইরাছিল। বাও কোন নৃতন আইন বা জীবন-বিধান প্রবর্তন করেন নাই। তবে পূর্ববর্তী বিধানের পূর্ণত্ব প্রদান উদ্বেশ্যে তিনি ক্ষতেক উচ্চাকের নৈতিক উপদেশ দিয়াছিলেন। উদাহরপদ্মরেস ক্ষরকাট নিশ্নে উদ্বেভ করা হইল।

ষীর বলিলেন, ''আমাদের পিজু-পিডামহকে বলা হইয়াছিল, হত্যা করিও না," কিন্তু জামি বলি, 'ংকছ তাহার ভাইরের জন্য মনে যদি ক্লোধ পোষণ করে..ভাহাকে পালি দেয়..এমন কি ভাষার প্রতি অবজাস্চক মুখন্তরি করে..ভাষা হইলেও ভাষাকে নরকের শান্তি গাইতে হইবে।" "কিছু উৎসর্গ (gift, sacrifice) ক্রিতে সিয়া হঠাৎ যদি মনে গড়ে, তোমার বিক্লম্ভে ভোমার ভাইতের একটি অভিযোগ আছে, তৎক্ষণাৎ যাও এবং ডাইরের সত্তে আপোর করিয়া আইস, উৎসর্গ গরে হইবে।" "কেহ ভোমার বিরুদ্ধে নালিশ করিলে আদালতে মাইবার পথেই মীমাংসা করিয়া কেল" (Matth. 5 ঃ 17-26)। "ভোষরা গুনিয়াছ, বাভিচার করিও না।" কিন্তু আষি ৰলি, "হদি কেহু আলসাপূৰ্ণ চোৰে কোন খেয়ের দিকে তাকাইল সে তাহার অভরে বাভিচারী হইল।" "তোমার ভান চক্ষ যদি ভোমার ছডিসাধন করে ভাহা উপড়াইয়া ফেল, ডান হাভটি জগ-রাখ্যুত্তক কান্ত করিলে তাহা কান্তিয়া কেলিয়া দাও। সারা দেহ নরকে নিক্লেপ করা অপেকা অসংক্লেদ হইবে জের" (Matth. 5: 27-30)। প্রপুরুষপথকে বলা হইরাছিল, "মদি কোন বাজি ভাহার শ্রীকে ত্যাগ (divorce) করে, তবে তাহাকে একটি গরিত্যালগর (note of dismissal) দিতে হটবে।" আমি বলি, "অসভীয় ব্যস্তীভ খনা কোন কারণে ব্রীকে ত্যাগ করিলে সে তাহাকে ব্যক্তিচারে বিশ্ত করিল। পরিতাক্ত কোন শ্রীকে বিবাহ করিলে সেও বাছিচারে লিশ্ত হইল" (Matth, 5 : 31-32)। "শ্বামী আর স্ত্রী এক দেহ-বিশেষ (one flesh); God যাহাদিপকে বৃক্ত করিয়াছে, মানুষ ভাহাদিককে বিষ্ঠু করিতে পারে না ৷" ভোমাদের পূর্বসূক্ষককক বৰা হট্যাছিল, "লগথ ডঙ্গ করিও নাঃ" আসি বলিব, "লগথ

আদৌ করিবে না".."হাঁ **অথবা না"—এই সহস্ক** সোজা কথাটি বলিবে, ইহার অধিক শায়তা।নের প্রবেচনা ছাড়া কিছুই নংং" (Matth. 5: 33-37)। ভোষরা গুনিরাছ, "চোছের বদরে চোখ. দীতের বদলে দাঁত।" আমি বরং বলি, **"যে ভোমার ছতি করিয়**াছে তাহার বিরুদ্ধে নিজ্ঞে দাঁড় করিও না; যদি তোমার ভান গঙে কেহ চড় মারে, বাম গণ্ডটি তাহার দিকে বাড়াইরা দিও। যদি ভোমার সাটটির <del>অ</del>ন্য কেহ মামলা করে**, ভোমার কোটটি**ও ভাহাকে প্রদান কর". . (Matth. 5 : 38-40)। ভোষরা নিবিয়াছ, "প্রতিবেশীকে ডালবাস, শরুকে ঘুণা কর"। আমি বরি, "শরুকে ভালবাস এবং উৎপীড়নকারীর মঙ্গল প্রার্থনা কর। ...ভোষাকে যে ভালবাসে, তথু তাহাকে ভালবাসিলৈ তুমি কি <del>প্রভার আশা</del> করিতে পার ? Taxgatherer (রাজ্য আদায়কারী) এবং heathen (মৃতি-উপাসক)-গণও তাহা করে, তবে তোমাদের কি বৈশিল্ট্য? তোমাদের বর্গস্থ পিতার দয়ার খেমন কোন সীমা নাই, ভোমাদের সৌজনোরও কোন শেষ থাকিবে না। সাবধান। ধর্মের ভড়ং করিও না। দান করিলে চাক-চোল পিটাইয়া ভাষা ঘোষণা করিও না...,সক্ষিণ হস্ত থাহা করে বাম হস্ত যেন তাহা জানিতে না গারে। অংগছ পিতার প্রার্থনা করিবে সোগন ছানে। ধামিকতার মুখোশস্বরাপ উপবাস করিবার কালে মুখ মলিন করিও না; বরং ভাহা ধৌত কর এবং ভাহাতে তেল মাশ্ব। খাদ্য-পানীয় সংগ্রহের চিন্তায় উৎকণ্ঠিত হইও না"..ইত্যাদি। তিনি প্রচারে বিস্তর রূপকের ব্যবহার করিতেন। ধর্ম মদ্দিরে (Synagogue), পাহাড়ের পাদদেশে, চুদের ধারে, উম্মৃত প্রান্তরে—যখন যেইখানে সুবিধা, সেইখানে ভাঁহার প্রচার চলিত। প্রচারের ফাঁকে কখনও উপস্থিত সকলের সহিত, কখনও বিশিষ্ট শিষাপদকে লইয়া, আবার ক্ষমত একাকী তিনি প্রার্থনা-উপাসনায় মনোনিবেদ করিতেন। তবে তাঁহার প্রার্থনার আনুষ্ঠানিক রূপ কি ছিল তাহা জানা যায় না।

কু রুজান এবং বাইবেল উভয়ের মতে তিনি ছিলেন ইস-ब्राजिनी मरी। वारेररात उठ रहेब्राइ, विकिश्ठ रेजुवाविनी स्थ-পাল (Scattored Sheep of Israel)-কে একর করাই ছিল তাঁহার মিশনের একমার লক্ষা। স্তরং তিনি তাঁহার শিমাপকে প্রচারের দারিত্ব অর্গণের ক্লে**রে** বলেন, "তোমরা কোন **অ-রা**হ্দী ৰসভি (Gentile Land)-র দিকে বাইও না, কোন Samaritan শহরেও প্রবেশ করিও নাঃ বরং গ্রন্তট ইস্রাট্ডীগণের নিকট বাও" (Matth. 10 : 5-7)। একবার এক Cansan বংশীর রীলোক ভাহার ছেলের উপর ভর করা 'Devil ছাড়াইবার জুন্য থীকুর সাহায়৷ চাহিলে ভিনি **বনিজেন, "আমি** কেবনশার ইসর্বাইল বংশীরদের নিকটে প্রেরিত, সভানের রুটি কুকুরদের মধ্যে ছড়ান ন্যারসঙ্গত নহে।" **রীবোকটি বন্ধির, "কথা** সতা, কিন্ত কুকুর ত মুনিবের টেবির হইতে পতিত টুকরা ভূঞাবদের কুড়াইরা খায়।" মীও দ্রীজোকটির বিহাসের জোর লক্ষ্য করিয়া ভাহার ছেলেকে Dovil-मूक्त कडिया जिल्ला । Gentile-अवश विचारमञ् জোরে ব্যতিক্রসক্রণে ভাঁহার প্রচারের আওতায় আসিত ( Matthew, 15 : 22-28)। ভিনি বজিতন : "Love thy neighbour as thyself" অৰ্থাৎ প্ৰতিবেশীকে ডালবাসিবে যন্ত্ৰপ নিজেকে ভালবাস : ভবে সিভ্যিকারের প্রভিবেশী কে ে সেই Samaritan-ই আর্ডের প্রতিবেশী, যে ভাষ্যর সেবা করিল; যাহারা সেই ভ্রুণ্ঠিভ অর্ভিকে পাশ কটোইয়া চলিয়া পেল, সেই মঠ-মন্দিরবাসী সাধু বা

'ঈসা৷ ('আ)

Levy বংশীর শুরোহিত—উহারা ত তাহার সত্যিকারের প্রতিবেশী নহে; অর্থাৎ Samaritan-ও বিশ্বাস বা কর্মের বনে শ্বর্গন্থ পিতার করান হইতে পারে।

ষীবর প্রচারে ও অলৌকিক কর্মে তাঁহার প্রতি জনগণের আৰ্ক্ষণ ও ক্ৰছা দেখিয়া ৱাহদী পণ্ডিত (Doctors of Law) **এবং পুরোহিত**পণ শংকিত হইল। তিনি তাহাদিপকে জনসমক্ষে ৰুপ্ট (hypocrite), দুশ্চরিত, ধর্ম বাবসায়ী ইত্যাদি আখ্যায় আখ্যায়িত করিতেন বলিয়া তাহারা ক্ষিণ্ড হইয়া উঠিল। তাহারা রোমান রাজপুরুষগণের নিকট বলিত, যীঙ য়াহদীদের উপর প্রভূত তথা রাজক্ষমতা অর্জন করিতে চাহে, সূতরাং সে রাজদ্রে।হী। জনগণের মধ্যে তাঁহাকে হেয় করিবার জন্য তাহারা বিভিন্ন অভিযোগ আনয়ন করিতে লাগিল। তাহারা বলিল, যীন্ত Sabbath Day ( শনিবার— উপাসনা দিবস )-এর অবমাননা করিয়াছেন (ঐ দিনে তিনি এক ব্যক্তিকে আরোগ্য করিয়াছেন), যীর মানুষের পাপ মোচন করার অধিকার দাবী করেন, জেক্লয়ালেমের পবিব পহ ধলিসাৎ করিয়া তিনদিনের মধো উহার পুনঃনির্মাণ করিতে পারেন, যীভ এইরাপ ধুট্টতামূলক উজি করিয়াছেন, তিনি Tax-gatherer এবং পাপাচারী Pharisec-দের সহিত বসিয়া আহার করেন ইত্যাদি অভিযোগ উত্থাপন করিয়া পণ্ডিত এবং পুরে।হিতপণ যীত্তকে ধর্মদোহিতা (blasphemy)-র দায়ে দণ্ডিত করিতে চেল্টা করিল তাহারা নানা ক্ট প্রশ্ন ( যথা, রোমান সম্রাষ্ট Caesar-কে কর দেওয়া সঙ্গত কিনা, Sabbath day-তে কোন বৈষয়িক কর্ম বৈধ কিনা ) জালে জড়াইতে পিয়া নিজেরা জড়াইয়া পড়িয়াছিল। ইহাতে তাহারা আরও ক্ষিণ্ড হইয়া যীশুর প্রাপনাশের ফব্দি আটিতে লাগিল এবং তাঁহাকে রাজরোমে নিপতিত করিবার চেম্টা জোরদার করিলঃ যীও তাহা-দিপকে অভিশ°ত নরক-কীট বলিয়া ঘোষণা করিলেন। কুরুআানে বলা হইয়াছে, 'বানু ইসরাজিলের মধ্যে যাহারা কাাফির হইল, তাহারা দাউদ এবং মার্য়াম-পুর 'ঈসাা ('আ)-এর মুখে (السان) অভিৰণ্ড হইল" (∴্৴/-৫ ঃ ৭৮ )। যীত ঘোষণা করিলেন, "জেরু-যালেম নগর ধ্বংস হইবে এবং ইহার পবিল্ল মন্দির (temple) ধূলিসাৎ হইবে" ( Matth. 23: 17, 19, 24: 1-2 )। হাবৌল হইতে যাকারিয়্যা পর্যন্ত যত লোক খুন হইয়াছে, সকল খুনের জন্য ষীও সমকালীন সত্য-প্রত্যাখ্যানকারী য়াহদীগণকে দায়ী করিলেন (Matth. 23:35; কু রুআান ৫: ৩২)।

গণিত, পুরোহিত এবং উচ্চ ভরের লোকেরা যীগুতে বিশাস শ্বাপন করিল না; অপেক্ষাকৃত নিম্নভরের লোকদের মধ্যেই তাঁহার প্রচার করপ্রসূত্র । তিনি বলিলেন, "ভানী-গুণীরা সভ্য উপলব্ধি করিতে গারিল না, সাধারণ লোকের চোখে গড়িল। হে প্রভূ! তজ্জন্য ভোমাকে ধন্যবাদ আনাই" (Luke, ১০: ২১)। তিনি বলেন, "ধনীদের পক্ষে আলাফ্র রাজ্যে প্রবেশ করা অপেক্ষা সূচ্যের ছিপ্রপথে উটের প্রবেশ সহস্বতর হইবে" (Matth. 19: 24)।

অনুসারিক্ষণের কথো হইতে বাছাই করিয়া বারজনকে তিনি তাঁহার disciple-ক্রণে অনোনীত করিলেন। তাঁহারা হইলেন: (১) Peter (আদত নাম Simon), (২) তাঁহার ভাই Andrew, (৩) James (Zebedeo-র পুর), (৪) ভাঁহার ভাই John, (৫) Phillip, (৬) Bartholomew, (৭) Thomas; (৮) Matthew (tax-gatherer), (১) James (Alphaeus-রর পুর), (১০) Labbaeus, (১১) Simon (zealot পার্চির সদস্য) এবং (১২) Judas

াscariot (Matth. 10: 2)। তিনি ইহাদিগকে বরাবর সংগে রাখেন এবং তাঁহার সুসংবাদ (Kingdom of God বা Kingdom of Heaven) প্রচারের জনা তাঁহাদিগকে প্রস্তুত করেন। সন্তবত ইহারাই কুরে মানোক্ত হ'তিয়ারী। কুরেআানে বলা হইয়াছে ''যখন 'ঈসাা ('আ) তাঁহার সম্প্রদারের কুফ্র (এবং বিরুদ্ধ মনোভাব) টের করিতে পারিলেন তখন তিনি বলিলেন, 'কে আছ আমার সাহায্যকারী আল্লাহ্র (নির্দেশিত) পথে চলিবার ব্যাপারে ?'' হ'তিয়ারিল বলিল, ''আমরা আল্লাহ্র পথে সাহায্যকারী'' হ'তিয়ারিল বলিল, ''আমরা আল্লাহ্র পথে সাহায্যকারী'' (আ), 'তঃ ৫২)। সুতরাং তাঁহারা কেবল প্রচারক ছিলেন না; বরং বিপদে 'ঈসাা ('আ)-এর সাহায্য করিবার দায়িছও প্রহণ করিয়াছিলেন। পূর্বে বলা হইয়াছে, যীও তাঁহাদিগকে কেবল ইস্রাাইলীদের মধ্যে প্রচার কার্য পরিচালনা করিবার নির্দেশ দেন। সর্বপ্রকার রোগব্যাধি নিরাময় করা এবং ভূত-প্রেতের আক্রমণ হইতে লোককে উদ্ধার করিবার ক্রমতাও তাঁহাদিগকে দান করেন।

Luke-এ দেখা হায়, উপনিউক্ত দাদশ শিষ্য ব্যতীত তিনি আরো বাহাত্তর জনকে মনোনীত করিলেন যেন, তিনি যে সকল স্থানে যাইবেন তথায় প্রাহে দুই-দুইজনকে অগ্রদৃতরূপে প্রেরণ করা যায়। তাহাদিগকে তিনি বলিলেন, "দেখ, আমি তে।মাদিগকে নেক্ড়ে বাঘদের মধ্যে মেষশাবকবৎ গাঠাইতেছি। তোমরা নপ্ন পদে চলিবে, টাকা-পয়সা (purse) বা সর্জাম (pack) বহন করিবে না, পথে কাহারও অভিবাদনের উত্তর দিবে না : সে।জা চলিয়া যাও" ইত্যাদি। কিছুদিন পর শিষাগণ উৎফুল মনে ফিরিয়া আসিয়া যীওকে বলিংকন, "হে প্রভু। আপনার নামের ভংগে এমন কি শায়ত্যানও আমাদের কাছে আত্মসমর্পণ করে।" যীত বলিলেন, "আমি তড়িৎ প্রবাহের মত শায়তণানের আকাশ হইতে পতন প্রত্যক্ষ করিয়াছি। আমি তোমাদিগকে সর্গ, বিচ্ছ এবং সকল রকমের শন্তু-শক্তি পদদ্যিত করিবার ক্ষমতা দান করিয়াছি, কেহ কখনও তোমাদের অনিপ্ট সাধন ক্রিতে পারিবে না। তবে শায়ত'াান ডোমাদের পদান্ত হুইলে তজ্জনা উৎফুল্ল হুইও না , বরং স্বর্গে তোমাদের নাম তালিকাভুক্ত হইতেছে, তজ্জন। তোমরা আনন্দিত হও" (Luke, ১০: ১-২০)।

এইরাপে যুগপ্তাবে চলিল যীতার প্রচার, ধর্মাধিকরণ ও ধর্ম-জানীদের সহিত তাঁহার বাদানুবাদ, তাঁহার প্রাণনাশের ষ্ড্যক্ত এবং অরৌকিকভাবে সর্বপ্রকার রোগ-নিরাময় কর্ম। অবশেষে তিনি ৰুঝিলেন, তাঁহার মৃত্যু জাসল এবং তজ্জন্য তাঁহাকে যাইতে হইবে জেরুমালেমে। তথন হইতে তিনি কয়েকবার শিষ্যদের নিকট ভাঁহার আবেল মৃত্যু, তিনদিনের মধো তাঁহার পুনরুজীবন এবং অবংশ্যে ধরাধামে তাঁহার পুনরালমনের কথা কখনও ইংলিতে. কখনও স্পণ্ট ভাষায় বলিতে লাগিলেন। এই সময় ষীও নিজকে বারবার Son of Man অর্থাৎ "মানুষের পুর" নামে অভিহিত করিতে থাকেন। সর্বশেষ নৈশ ভোজনের সময় তিনি ভাঁহার দাদশ শিষ্যের নিকট বলেন, তাহাদেরই মধ্যে একজন তাহাকে মার কয়েকটি (৩০টি) রৌপ্য মুদ্রার বিনিময়ে বিখাসঘাতকতা করিয়া বিজাতীয় (বিদেশী রোমান) শক্তির হাতে তুমিয়া দিবে এবং আর একজন প্রথতী উষাগমে মোরৰ ডাকিবার পূর্বেই তিনবার যীওর সহিত তাঁহার সংস্রব অধীকার (disown) করিবে। যীশ্ত এই দুই ব্যক্তির নাম প্রকাশ করিলেন না। শিষ্যপণ উদিল্ল হইলেন এবং প্রত্যেকেই নিশ্চিতভাবে বলিলেন, তাহার দারা এমন সাংঘাতিক কাজ সম্ভব নহে। এক পৰ্যায়ে তিনি শিষ্যগণকে ইহাও বলিলেন যে, সংকট সময়ে

তাহারা সক:লই পলায়ন **করিখে। শেষ নৈশ ভোজনের রাজেই** দেখা গেল, Judas Iscariot একদল অৱস্থিত রোমান সৈন্য সঙ্গে করিয়া যীওর আ**ভানার হানা দিল। যীতকে চিহ্নিত করিবার জ**ন্য পূর্ব পরিক্রনানুষায়ী Judas **যীজ্ঞে সলভ সংগ্রামন ও** চুম্বন করিল এবং রোমান সৈনারা **খীওকে গ্লেফ**ভার **করিল। ভাহারা** যীওকে প্রথমে পুরোহিত এধানের নিকট, পরে রোমান বভর্নর (Pilate)-এর নিক্ট লইয়া পেল। ধর্মীয় কর্তুপক্ষ ধর্মদোহিভার দায়ে তাঁহার শ্বদণ্ড (crucification) দাবী করিল, কিন্তু রাজ-পুরুষগণ লঘুদণ্ডের ব্যবস্থা করিতে চাহিলেন ৷ ধর্মাংকরঞ্চদর জিদে ও হার।মার ডয়ে পাইলেট অবশেষে তাঁহার শুলের আগেশ দিলেন, তবে নিক্তকে সম্পূর্ণ দায়মুক্ত ঘোষণা করিজেন। বধাকুমির পথে এবং শুলবিদ্ধ অবহায় সর্বস্তারের লোক শীন্তকে ব্যঙ্গ-বিশ্রুপে ক্লিস্ট করিল। তাঁহাকে কথাঘাতও করা হইয়াহিল। দুইখন কারাবাসী অপরাধীকে বীওর ডানে ও বামে একই সঙ্গে শুরু**বিভ করা হট্ল**় **ই**হারাও (বর্ণনান্তরে ইহাদের মধ্যে একজন) বিদুপাক্ষক কথার যীতকে জর্জরিত করিল। তথন শরুরা তাঁহাকে বলিয়াছিল, "তুমি যদি God-এর সভান হও তবে Cross হইতে নামিয়া পড় দেখি' रेगापि ( स. Matth. 26: 14-75: 27-56) ।

বাইবেলের একটি বর্থনার দেখা খার, শুরবিদ্ধ অবস্থায় আর্ত-চিৎকার করিয়া যী**ও বলিজেন ঃ "গ্রন্থ, গ্রন্থ, চুসি আমাকে** কেন পরিত্যাপ করিলে (Eli Eli, lama sabachtani)?" বর্ণনাররে দেখা যায়, প্রেফতার হইবার পূর্বে তিনি প্রভুত্ন কাছে বিপদ মুক্তির জনা সকাতর প্রার্থনা করিয়াছিলেন এবং পরিশামে প্রভুর ইচ্ছার উপর সব কিছু ছাড়িয়া দিরাছিলেন। এইঙাবে যীগুর সৃত্যু হইলে তাঁহার এক শিষ্য (Joseph) আসিয়া Pilato-এর অনুষ্তিক্রমে শ্লকাঠ হইতে **ৰীভার যুত্দেহ নামাইয়া লইল, কাফ্ন** (linen) আর্ড করিয়া একটি কবরে ভাঁহাকে সমাহিত করিল এবং একটি প্রভর্থত দারা কবরের মুখ বন্ধ করিয়া চলিয়া পের। ধর্মাধিকরপদের অনুরোধে কবর পাহারায় ব্যবস্থা হইল বাহাতে মৃতদেহ অপসারিত না হয় এবং তৃতী**য় দিবসে পুৰ্বজীৰন লাভ করিখেও যীও জনসমকে** উপছিত হইতে না পারেনঃ ভৃতীর দিবসে (স্ববিকার) স্বাসীয় দূত থীওর কবরের মুখ হইতে পাধর সরাইরা ফেলিল। থীওর ভজ শিষা Mary of Magdala সেখানে উপস্থিত ছিলেন। স্বনীয় দূত তাঁহাকে বলিল, "শি**ৰাগণকৈ সংবাদ দাও, পুনক্লবিত বী**ও Galilee-एक काँकामिश्रक मर्चन मिरवन।" वर्धनास्टर मिश्रा बाह्र, যীও সেইখানেই Mary-র সম্মুখে উপস্থিত হইয়াছিলেন, এবং জেকুবালেমে আয়**ও কয়েকজন শিব্যকে দর্শন দান করে**ন। ়

কুণরআন জোরারো ভাষার বলে, "তাঁহারা তাহাকে হত্যা করে নাই, কুশবিদ্ধও করে নাই, বরং ভাহাদের জন্য ঝাপারটি ঘোলাটে করা (অর্থাৎ বীশুর অবয়বের জন্য একয়নকে ভাহাদের সামনে উপস্থিত করা) হইয়াছিল, .... ইহা নিশ্তিত যে, ভাঁহারা জিসাকে বধ করে নাই" (৪ ঃ ১৫৭)। St. Barnabas-এয় (edited and translated from the Italian MS. in the Imperial Library at Vienna by Lonsdale and Laura Ragg with a facsimile. Oxford at the Clarendon Press 1907) Gospel-এ বর্ণিত হইয়াছে, মীশুর বিশ্বাস্থাতক শিষ্য Judas Iscariot-কেই ভাহার প্রস্থার পরিপানে হবহু মীশুর করেরাছিল করা হইয়াছিল এবং য়াহ্দীরা ভাহাকেই শুলবিদ্ধ করিয়াছিল। কুণ্ডেলানের বর্ণনার

ুক্ এন্-এর অর্থ এ-ও হইতে পারে যে, ইসাা ('আ)-এর অবর্থ পরিবতিত হইরাছিল; সূত্রাং রাধুদীরা তীধ্দেক বীভরুদে সনাক করিতে পারিল না, তিনি সরিয়া পড়িজেন। আল্লাষ্ তাঁহ্দেক নিজ হি:কাাজণতে উঠাইরা নিলেন।

শীও জেরুয়ালেম হইতে Galileo চলিয়া ক্ষেত্রন এবং শিষ্য-গণকে সেখানে তাঁহার সহিত সাক্ষাৎ করিতে বলিজেন। স্বাদীর দুতের মারকত ( Matthew, 28 ঃ 16 )৷ এই স্থান হইতে (বর্ণনান্তরে Bethany ঘ্টতে: Luke, 24:50) তিনি কেবের উদর ভর করিয়া তাঁহার মুর্গছ গিতার নিকট প্রছান করেন এবং একই **আস**নে পিতার ডান পার্ছে উপবিল্ট হন। বুর্গারোহপের পূর্বে তিনি **ভাঁ**হার এগার জন (Judas Iscariot পূর্বেই অতি ঘূণিত মৃত্যু বর্ষণ করিয়াছিল, কিন্ত Peter ক্ষমা লাভ করে ) নিষ্যকে কলেন, "বর্লে এবং পৃথিবীতে আমাকে পূর্ণ ক্ষমতা প্রদান করা **হইরাছে। সূতরাং** তোমরা অগ্রসর হও এবং সকল জাতিকে আমার শিষ্যে গরিণত কর, Father, the son and the Holy Spirit-अब नारम स्वाक्टक baptize কর, আমি যে সকল আদেশ দিয়াছি ভাষা পালন করিবার শিক্ষা তাহাদিগকে দাও। নিশ্চিত জানিও, আমি অনৱকাল ভোমাদের সহিত আছি" ( Matthew, 28 : 18-20 )। Mark-এর বর্ণনায় তিনি আরও বলেন, "বিশ্বাসের সহচর হইবে এই সম**ভ** miracles ৰা অনৌকিক ক্রিরা সম্পাদনের ক্লম্ডা, বিহাসীরা প্রামার নাম উচ্চারখ করিয়া ভূত-প্রেক ভাড়াইবে, ভাগারা নানা অজানা ভাষার কথা ব্যৱিবে, ভাহারা সাস বাইয়া নাড়াচাড়া করিলে বা প্রাথঘাতী বিষ গান করিবেও কোন অনিস্ট হইবে না, পীড়িতদের গায়ে হাত দিলে ভাহায়া नितायम **रहे**रव" ( Mark, 16 ± 17-18 ) ।

John-এর সর্বশেষ বাক্য এইরূপঃ "ধীত আরও অনেক কিছু করিয়াছিলেন। সমস্ত কথার পূর্ণ বিবরণ দিতে খেলে ষত বই লিখিতে হইবে পৃথিবী তাহা ধারণে অক্ষম হইবে" (John, 21-25)।

কু রআনের জামেকে 'ঈসাা ('আ)

বাইবেজের বর্ণনার মীশু নিজকে Son of God মেমন বলিয়া-ছেন, তেখনি Son of Man-ক্লপেও প্রকাশ করিয়াছেন। বীশুর সভা ঐবরিক (divine) না মানবিক (human), না এতদুভরের সমশ্রে-ৰ্লক—এই প্ৰৱে ৰুস্টানদের মধ্যে অনেক বাক-বিভ**ঙা এবং দলস**ভের উভব হইয়াহে—ঐকমতা প্রতিষ্ঠার সভাবনাও দেখা যায় না। বিষয়ণের জন্য Encyclo. Britannica-তে Jesus এবছ ৪. ৷ বিভিন্ন আয়াতে কু'রআনি 'ঈসাা ('আ)-কে একছন মানুম এবং ইন্জীল (৪.) কিতাাবধারী নবী, অতি সম্মানিত নবীদের चनाच्यत्व भग करत्र. छीहांड ( أولوا العزم من الرسل ) প্রতি দেবছের আরোপ নিষিদ্ধ ঘোষণা করে, জিছবাদের বিয়োখিতা करत (لاَتَعُولُوا اللَّالَة , 8: 595), छाँबर कुन्हान-बन्नीब একটি একক (মার্মার প্রতিবাদ করে। কুরঝানের কথায় "لا گزر وازرة وزر اخرى" কোন বহনকারী অগরের খোঝা বহন করিবে না অর্থাৎ দ্বাশকতা ষ্টতে গারে না। খৃস্টীয় গির্জায় যীওর Icon বা প্রতিকৃতি ছাগিত হইরাছে জখচ সুংরব্যান এইরেগ কোন প্রতিকৃতির প্রতি সম্মান প্রদর্শনের যোর ، (و لا يشخذ بعضنا بعضا اربابا من دون الفـــــ80 : ١٥-[क्कार] আমদের কেই আল্লাহ্ ব্যতীত কাহাকেও যেন প্রতিগালকক্সপে প্রহণ না করে। নাজরানের বৃস্টান তেপুটেশনের সহিত **আছোচ**না অমীনাংসিতভাবে দেব হওয়ার পর রাস্ত (স') সলস্তদশংক

মুবাহালাঃ (৪.)-এর আহবন জানান, কিন্তু তাঁহারা জসত্য-পড়ীদের উপর আর্য়াহ্র অভিশাপ প্রার্থনা করাতে অমঙ্গলের আশংকায় হযরত (স॰)-এর আহ্শনে সাড়া দিজেন না। कু-রুজানের কথা, 'ঈসাা ('আ) কখনও আলাাহ্র সন্তান হইবার দাবী করেন नारे ; वदर विशाहन "ائي عبد الله" (১১ : ७०) खात्रि खाझा। दुव বান্দা। আলাহ্র দাসছে তিনি কখনও অনীহা বা ঘুণা প্রকাশ করেন নাই (ه ئن يستنكف المسيح ان يكون عبد الله) करितन नाই আর্লাহ বখন 'ঈসা। ('জা)-কে বলিবেন, "হে 'ঈসা।। ভুমি কি নোকদিগকে বলিয়াছিলে যে, তোমরা আল্লাহ্ ব্যতীত আমাকে ও আমার জননীকে ইলাছরুকে প্রহণ কর। তিনি ('ঈসা) বলিবেন, "তুমিই মহিমাণ্ডি। যাহা বলার অধিকার আমার নাই তাহা বলা আমার পক্ষে শোভন নহে...তুমি আমাকে যে আদেশ করিনাছ তাহা বাতীত ভাহাদিগকে আমি কিছুই বলি নাই, ভাহা এই: তোমরা আমারও তোমাদিগকের প্রতিগালক ভারাহের "ইবাদত কর" (৫:১১৬—১৭)। Gospel চভুস্টয়েও দেখা যায়, যীও God-এর প্রতি পূর্ণ আনুগত্য প্রকাশ করিয়াছেন, তাঁহাকে সর্বখন্ধ কর্ছের মাালিক, সকল সৃষ্টির সৃষ্টিকর্তা, সর্বলেংকের সার্বভৌম ক্ষমতাসন্দল্লপে শ্বীকৃতি দিয়াছেন। Sonship of Jesus অৰ্থাৎ মীক সম্পৰ্কে আল্লাহ্ৰ সভান-ছের দাবী শৃস্টীয় সির্জাকে বারবার দিধাবিশ্বক করিয়াছে, এমন কি রজপাতও কম ঘটায় নাই। St.Barnabas-এর মতে বীক কখনও সভানছের দাবী করেন নাই ; বরং 'শায়তাানের চক্রান্তে ধর্মনিচার বেশে অনেকে এই ধর্মপ্রোহী মতবাদ প্রচার করিয়াছে ৷" একবার খীও প্রার্থনা করিলেন, "প্রভু, এই পৃথিবী হইতে ভূমি আমাকে মইয়া যাও। কারণ পৃথিবী পাগল, তারা আমাকে প্রায় God-এর পর্বায়ে ভুলিয়া पिशारक" (Barnabas, chapter 47)। बीक अकमा विस्तवन, "जाबि God-এর পুর---এমন কথা মাহায়া আমার বাণীতে বোগ করিয়া দিয়াছে, তাহাদের উপর তোমার অভিসন্দান্ত হউক" ( Barnabas, chapter 53)। বন্ত St. Paul-ই এই Sonship মতবাদের প্রবর্তক এবং Paul যাজ্বর প্রতি দেবছের আরোপ করেন (Barnabas, chap. 222)। বুগ্ট ধর্মের ইতিহাস প্রণেতাগণেরও সাক্ষ্য أن الله دُالث: ইহাই। কু:রআনি মাজীদ ঘোষণা করে, "যাহারা বরে : ان الله دُالث নী 🌿 অর্থাৎ আলাাতু "তিনের এক" তাহারা কা।ফির। খুস্টান জগতে এখন অনেক খৃষ্টান আছেন বাঁহারা খীও সম্বন্ধে কু'রআনের মতবাদের পোষকতা করেন এবং এমন অনেক গির্জা আছে মেখানে ত্রিত্বাদ প্রচার করা বা ত্রিত্বাদের ভিডিভে উপাসনা করা হয় না; বরং এক আলাাহতে বিশ্বাসের ডিডিভেই অনুষ্ঠানাদি পালিত হয়। এই মতবাদের অনুসারিগণ আরা৷হ্তে বিশ্বাস রাখেন, যীওকে রাস্ল বলিয়া বিশ্বাস করেন, Holy Ghost বা Spirit (Gabriel বা ر و ح القدس)-এও বিশাস পোষণ করেন এবং মনে করেন বীতকে আন্নাহ্র সভান না বলিলে ভাঁহারা অ-খুস্টান বা ধর্মচ্যুত হইয়া যাইবেন না।

বাইবেলের বর্ণনায় যেমন দেখা যায়, পূর্বতী নবীদের scripture অনুযায়ী ষীশুর আবিভাব ঘটে, তেমনি যীশুও তাঁহার পরবতী নবীর আগমনের কথা বলিষ্টা পিয়াছিলেন। "আহ্মাদ" নামে এক রাসূল আমার পর আগিবেন (৬১:৬), তিনি ছিলেন এই সুসংবাদের (مبشرا برسول يأتي من بعدى اسمه احمد) বাহক। হয়রত (সা)-এর নাম আহ্মাদ এবং মুহাত্মান একই মূল (حمر برسول يأتي من بعدى أسمه احمد) হয়রত তিন্তুত। কবি হাস্সান ইব্ন হাাবিত তাঁহার কবিতায় এই নামেরঙ

( ৴৹∴ ।) ব্যবহার করিয়াছেন। ইস্রাটেল বংশের শেষ নবী সিলা ('आ) रेम्या'वेत वःपीत छावी नवी मृद्गाण्याम (प्र')-अत एकावस्तत्र সুসংবাদ দান করিয়াছিলেন। ইস্রাটেল বংশীয়গণ যে নুৰ্ওয়াভের যোগাতা হারাইয়াছিল, বাইবেল ভাহার সাক্ষ্য বহন করে-বীও ভাহা-দিলকে অভিসম্পাত দেন। বহ নকল অনুনিখন, অনুবাদের ভর ভেদ করিয়া ইংরেজীতে অনুদিত যে বাইবেল বর্তমান মানব সমাজের সম্পুৰে বিদায়ান, ভাহাতে লিগিবছ ্যীওর ভবিষ্থাণী এইরূপ: "এখনও ভোমাদের কাছে বলিবার আমার অনেক কথা রহিয়াছে, কিন্তু ভোমরা এখন তাহা বহন করিতে পারিবেনা। মাহা হউক ষথন তিনি, the spirit of truth ( শ্রীক ডাযায় নিখিত Paraclete ইংরেকী অনুবাদে Conforter হইয়াছে, অন্য অনুবাদে হইয়াছে spirit of truth; বাস্তবে শীক্ষর উক্তারিত শব্দটি কি ছিল তাহা স্থির করার উপায় নাই ), আসিবেন, তিনি তোমাদিসকে সকল সতোর সন্ধান দিকেন; কারণ ভিনি নিজের কোন কথা বলিবেন না । বাহা কিছু তিনি শুনিৰেন তাহাই বলিবেন; এবং ভবিষাতে কি হইবে ভাহাও ভোমাদিগকে দেখাইকেন ৷ তিনি আমাকে গৌরবাণ্ডিত করিকেন" (John, 16:12-16)। John, 14: 16-তে আরও বর্ণিত হইয়াছে, "ধদি ভোমরা আমাকে ভালবাস, তোমরা আমার আদেশ মানিবে এবং আমি পিতাকে বলিব, তিনি তোমাদিপকে আর একজন (another)-কে তোমাদের advocate-রূপে পাঠাইবেন যিনি চিত্রকাল তোমাদের মধ্যে श्राकिरवन-the Spirit of truth !" আগেই বলা হইয়াহে, "the Spirit of truth" दवद यीखन्न কথা নহে, ইছা তব্ৰস্কমা মার। কিন্ত এই কথাটি অবলঘন করিয়া ভবিষ্যবাণীটির বাাখ্যা করা হয় এবং বলা হয়, ইহা মুহণান্মান (সা) जन्मरकं तरह । John, 14 : 17-एठ spirit of truth-अन्न वाशास বলা হইয়াছে: "পৃথিবী ভাহাকে গুহণ করিতে পারিবে না, কারণ পুথিবীর লোক ভাহাকে দেখে নাই, ভাহাকে জানেও না।" প্রম হইল ভবে ভিনি another (মীশুর মত আর একজন) advocate হইবেন কিন্তাৰে ? another বনার সার্থকতা কী যদি গৃথিবীর লোক ভাহাকে দেখিতে না পারে, অখচ শীশুকে তাহারা দেখিতে পারিয়াছে ? Holy scribes ৰা sacred writers অৰ্থাৎ পৰিব্ৰাশা ৰাইবেল-লিপিকারগণ সদুদেশ্যেও (?) বাইবেলে অনেক পরিবর্তন সাধন (Pious fraud)-এর আজয় গুহণ করিয়াছেন---ধুস্টীয় গিজার ইতিহাসে তাহার প্রমাণ পাওয়া যায় ছয়ং ধর্মাধিকরপদের লেখার। দৃশ্যত spirit of truth কথাতনি তরক্ষমা সূত্রে প্রক্ষিণ্ড। তবে প্রক্ষেপণটি সুনিপুণ হয় নাই।

উপরিউক্ত ভবিষাদ্বাধিত ভাবী নবীর মাহা বর্ণনা দেওরা ইইরাছে, ভাহা একমার মুহ্'াল্মাদ (স')-এর মধ্যে রাগায়িত ইইয়াছে। অপর কেহ সেইরাপ দাবী করিতে পারে নাই। তিনি যে কু'রআান প্রাণ্ড ইইয়াছেন ভাহা ওয়াছ্'রি বাড়ীত আর কিছু নহে (১৯৯০ বর্ণনা নহে। পূর্ণাল জীবন বাবছার জন্য প্রয়োজনীয় সকল মুলনীতি তিনিই কু'রআানে জগভাসীর সামনে তুলিয়া ধরিয়াছেন বাহা চিরকাল অবিকৃত থাকিবে এবং ষেমনভাবে অবতীর্ণ ইইয়াছিল তেমনভাবে (in original—তরজমায় নহে) জগতে অধীত ইইয়া আসিতেহে। তিনি মীঙ্কর মাডাকে অগবাদমুক্ত এবং যীঙকে তাঁহার আসল রূপে পূর্ণ পৌরবে প্রতিন্ঠিত করিয়াছেন। তিনিই Comforter (তালিবে প্রতিন্তিত করিয়াছেন) বিনিই বিক্রাণ্ড ৪৭, ১৭, ১৭, ১৭, ১৭, ১৭, ১০৭)। Gospel of Barnabas (chapters 39, 44, ১4,

55, 79, 220)-এ পরিকারভাবে মুহাভরাদ (সা)-এর নামের উল্লেখ আছে। মুহাভমাদ (সা)-এর পর আর কোন নবী আসিবেন না (Chap. 97) ইহাও বনিত হইয়াছে।

Gospel চতুস্টরের প্রতিষ্ঠতে ( বধা Matthew, 24 : 27— 30) দেখা যায়, মীল আবার এই ধরাধানে আসিবেন i Acts of the Apostles (1:11)-এ দুই কিরিশতা, Galilee-র বে লোকভারি াকাশের দিকে তাকাইয়া যীন্তর স্বর্গারোহণ দেখিতেছিল তাহাদিগকে বলিলেন, "এই Jesus, মাহাকে ভোমাদের নিকট হইতে স্বর্গের দিকে ওলিয়া লওয়া হইন: ভাঁহাকে যেইভাবে তোমরা মাইভে দেখিলে সেইভাবে আবার তিনি আসিবেন।" ভুলিয়া নেওয়া সম্পর্কে কুরুসানে আছে : ني رانمک खर्शर स्नामि (आज्ञार्) छामास्क ठुलिसा करेंव, (७ : ७८)। जनाइ بل رفعه الله اليه अवाइ वज्र चाहार ভাষাকে নিজের কাছে ভ্রিয়া লইলেন, এই উক্তি রহিয়াছে, কিও ডিনি আবার আসিবেন সু-রুজ্ঞানে পরিকারভাবে এই কথাটি নাই। তবে ইহার ইনিত কতক জায়াতে পাওয়া হায়। তথ্যস্থা নিলাক বিনাম কি (80: ७১) अक्षि । अक कि बुबार्ड 'ऐसमून-अन्न चुल 'बाबाम्य नड़ा হর। উত্তর ক্ষেত্রে অর্থ দীড়ার এই বে, 'রসা ('রা)-এর পুনরাগমন হইবে কিংয়ামাডের পূর্বে কিংয়ামডের অন্যতম লক্ষণক্রণে। ৪ ঃ ১৫১ খায়াতে বলা হইয়াছে, "এাহন কিভাবে সৰ্বনেই ভাহার ('ইসাা-র) মৃত্যুর পূর্বে ভাহাতে বিশ্বাস স্থাপন করিবে, একলনও বাকী থাকিবে না।" ইহাতে বুঝা যায়, তিনি স্কাসিবেন এবং মৃত্যুর পূর্বে সকলকে দীক্ষিত করিবেন। তাঁহার আগমন সম্বন্ধে হ'াদীছে' অনেক কলা বণিত হইয়াছে। সৰ বিবর্ণের মোদাকখা হইল, কি হাামাতের পর্বে পুথিবীতে তাঁহার পুনরাবিভাব, হইবে এবং ভাঁহার মৃত্যু হইবে পুনরাগমনের পর।

খৃষ্ট ধর্মে বৈরাগোর (monkory) যে আনর্শ দেখা আর যে সন্দর্শে কু রআানে বরা হইরাছে : কুরুলি কিন্তুল ন কিন্তুল নির্দ্ধিন কিন্তুল হবং) অর্থাৎ বে রাহ্বাানিরাঃ (বৈরাগা)-এর উভাবন ভাষারা (খৃষ্টান) করিকাছে আমি ভ ভাহাদের জন্য ভাহা লিখি (কর্ভবারাগে নির্বাহন করি) বাই : তবে আরাহের সন্তুলিট লাভের উদ্দেশ্যে (কিছু ভাগধর্ম চরিতে গারে) । কিন্তু ভাহারা যথাবিহিভভাবে ইহা গালন করিতে গারে বাই।

প্রস্থাপ্ত হৈ (১) যাব বা 'ইসা ('আ ) সংক্রান্ত আইনভবনির বাখ্যার জন। প্রামাণ্য তাকসীর গ্রহসমহ: (২) বাইবেছ, বিশেষত New Testament, (e) Gospel of Barnabas, reprinted Bagum Aisha Bawany Waqf, P. O. Box no. 4178, Karachi-2, Pakistan, (8) Encyclopaedia Britannica under Jesus & Bible, (c) Bertrand Russell, Why I am not a Christian, Allen & Unwin, London 1967. (b) Mahammad Ali, Quran trans. & commentary, Lahore 1951, (9) John Knox, the Man Christ Jesus, Chicago 1941; (b) S. J. Case, Jesus : a Now Biography, Chicago 1927; (\$) H. R. Mackintosh, The Doctrine of the Person of Christ, New York 1912; (50) S. D. Margoliouth, Christ in Moh. Liter., in Dict. of Christ and the Gospels. ii : 882 q. . (55) S. M. Zwerner, Moslem Christ, Edinburgh 1902, (53) H. P. Smith, Biblo and Islam.

আহমদ হোসাইন



উওয়ায়স ভাল-কারানী (র) (اوغس الثرنى) (যৃ. ৩৮/ ৬৫৭) সর্বোভ্য তাবিঈ, প্রসিছ সংসারত্যালী (মাহিল), কাবিল ওয়ারির্যুরাহেও সংস্কৃতিকের সর্বজনবিদিত আদর্শ।

উওরারসের পিতার নাম 'আমির। ইহাই প্রসিদ্ধ সত ; কেহ কেহ বরেন, তাঁহার পিতার নাম 'আম্র। উওরারসের উপনাম আবু 'আম্র। রামানের মুরাাদ লোলের অবর্গত কার্রম উপ-গোরে তাঁহার কর ; তাহার জনসন অভাত (আন-নাওরাব ট, শার্হ -সাহ হি মসলিম, ২র সং, বৈরুত ১৬৯২/১৯৭২, ১৬৭, পু. ৯৪)।

ছি. ১০ সালে যামানের অধিবাসিগণ ইসলাম ধর্ম প্রহণ করে। তখন উওরায়স ভাঁহার মাতাসহ মুসরমান হন। রাস্বুরাহ (স') কর্ক য়ামানে প্রেরিত মু'ঝারিমের নিকট ইইতে ভাঁহারা ইরান ও 'আমান সংক্রাড প্ররোজনীয় তান লাভ করেন ও কু'রআনি তিলাওরাতসহ বিভিন্ন প্রকারের 'ইবালনত কনেনিবেল করেন। প্রামানে তাঁহার মাতা বাতীত অন্য কোন নিকট-আবীর ছিল না। তাঁহার অনুগছিতে মাতার অসুবিধা হওরার আশংকার তিনি রাস্নুলাহ (ম')-এর সহিত সাক্ষতের নিমিত মাণীনা আগমন করেন নাই (আল-হলম'ারী, কাল্ফু'ল-মাহ'জুব, অনু. আর. এ. নিকল-সন, বছন ১৯৬৬ খু, পু. ৮৩)। রাস্বুলাহ (স')-এর সমসাম-বিক হইজেও তিনি তাঁহার সাক্ষাৎ লাভ করেন নাই বলিয়া স'হ'।।-বীদের মর্বালা লাভ করিতে পারেন নাই; তিনি তাাবি'ই লেণীভূত (ইব্নু'ল-আহ'ীর, উস্বু'ল-স'।বাঃ, কাররো ১২৮৫---৮৭ হি., ১৪, পু. ১৫১)।

উওয়াছসের বংশ গরিতর ও আধ্যান্ত্রিক অবহা সম্বন্ধে রাস্-ৰুৱাহে (স')-এর বাণী অতীব ওক্তরপূর্ব। একদা রাস্কুরাহে (স') 'উমার (রা)-কে বলিরাছেন, ''ডাাবি'ইদিসের মধ্যে সর্বোত্তম ব্যক্তির নাম উওরায়স। ভাষার মাতা আছে। উওরারসের শরীরে একটি **বেভচিফ আছে। ভোমরা ভাহ্যকে অনুরোধ করিবে যেন** সে ভোষাদের জনা আছাহের নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করে।" জন। একটি হণদীছে আছে বে, রাস্বুল্লাহ (সা) ভ্রমার (রা)-কে ৰলিয়াছেন, "উওয়ায়স ইব্ন 'আামির মুজাহিদগণের সাহাযাার্থে **আগত স্বামানবাসীদের সহিত** তোমাদের নিকট অসিবে। সে মুরাদে গোরের কারনি শাখার অভত্তি। তাহার ধবল রোগ ছিল, কিন্ত (আল্লাহ্র নিকট দু'আ' করার ফলে) এক দিরহাম পরিমাণ ছান ব্যতীত সে ইহা হইতে আরোগ্য লাভ করি-য়াছে। তাহার মাতা অহেও সে তাহার সহিত সম্বাৰহার করে। সে (কোন ব্যাপারে) আল্লাহ্র শপথ করিয়া বলিবে আল্লাহ্ তাহা পুর্ণ করিবেন। ভাহার দারা ভোমাদের জন্য আল্লাহ্র নিকট ক্সমা প্রার্থনা করাইতে সক্ষম হইবে তাহা করিবে :" উপরিউজ হ'াদীছ'-ঙৰি 'উমার (রা) হইতে বিভিন্ন সন্দে বর্ণিত (মুসলিম, স**াহ**ীহ', कामशाहे'बुज:-ज:शावााः, र:।मीरः जःथा २२७-२८)। क्षीवनी প্রস্থাদিতেও এই হ'াদীছ'ভলি বিভিন্ন সনদে বণিত **ত্**ইয়া**ছে**। উওয়ায়স সম্পর্কে কোন সূত্রে কিছু না জানিয়া রাসুলুলাহে (স') ভাঁহার সম্বাস্ক্র যে উত্তিশ করিয়াছেন তাহা ভাঁহার একটি মু'জিয়াঃরূপে ৰীকৃত ( আন-নাওয়াব ী, শার্হ , ১৬খ, গৃ. ৯৫ )।

'উমার (রা)-এর খিলাফাতকালেও উওয়ায়স য়ামানে বসবাস করেন। তথনও তাঁহার যাতা জীবিত ছিলেন। য়ামান হইতে মদীনায় লোক আসিবেই 'উমার (রা) বিভাগা করিতেন, "আদ-নাদের মধ্যে উওয়ায়স নামে কেহ আছেন কি?" একবার মুজাা-হিদগণের সাহায্যে আগত য়ামানবাসীদের সহিত উওয়ায়স 'উমার (রা)-এর নিকট আগমন করেন। রাসূলুলাহ্ (সা)-এর বর্ণনার আলোকে ঊমার (রা) জিজাসাবাদ করিয়া তাঁহাকে নিশ্চিতরূপে পারিবেন। তিনি উওয়ায়স সম্ব (স')–এর বাণী তাহাকে গুনাইলেন এবং আল্লাচ্র নিকট তাঁহার জন্য কমা প্রার্থনা করার জনুরোধ করিলেন। উওয়ায়স তাঁহার অনুরোধ রক্ষা করিলেন। অতঃপর 'উমার (রা) তাঁহাকে কোথায় বসবাস করিতে ইন্ফুক জিড়াসা করিলে তিনি কুছার কথা উল্লেখ করেন। 'উমার (রা)। কুফার শাসনকর্তাকে ভাঁহার স্কন্য পর বিধিতে চাহিরে তিনি বলিবেন যে, দুঃস্থ বোকদের মধ্যে থাকাই তিনি অধিক পসন্দ করেন ( মুসলিম, সাহণীহণ, ক্লাদণা'ইলু'স-সাহণাবাঃ, হণদীহ সংখ্যা ২২৪ )।

কুকার উওয়ারস অত্যত দীন-হীনভাবে বসবাস করিতে থাকেন। আঁহার পর্গ কৃটির ও জীর্থ বন্ধ দেখিয়া মানুম তাঁহাকে অভ্যত্ত হীন মনে করিত এবং কেহ কেহ তাঁহার সহিত ঠাট্টা করিত ও তাঁহাকে কল্ট দিত। ছিল বন্ধ ও মানুষের পরিভ্যতা করিত ও তাঁহাকে কল্ট দিত। ছিল বন্ধ ও মানুষের পরিভ্যতা করিত টুকরা সংগ্রহ করিতে দেখিয়া বালক-বালিকালল তাঁহাকে পাগল বন্ধিত ও লোল্ট্রাঘাত করিত। কুকার জনৈক মুহাখিছে তখন হাদিছের দারুস দিতেন। উওয়ারস দারুসে শন্ত্রীক হইতেন। প্রভ্যত্ত দারুস শেষে কতিপর লোকের সহিত উওয়ারস আলাপ-আলোচনা করিতেন। কোন কোন সমর উওয়ারস একন কথা বলিতেন যাহা জন্য কোন মানুষের মুখ হইতে শুন্ত হয় নাই। একবার কয়েকদিন দারুসে

অনুপছিত থাকার তার্ষিণী উসারর ইব্ন জাবির (র) উওরাক্সর স্থে সিরা দেখিলেন বে, কাপড়ের অভাবে তিনি বাহিরে আফিত পারেন নাই। উসারর তাঁহাকে একথানি চাদর দান করেন। উওরাক্সপের থারে এই চাদরখানি দেখিলেই সানুব বলিত, "উওরারস এই চাদরখানা কোখার পাইল?" (পু. প্র.)। কেহ কেছ আরও বলিত, "সে কি কাহাকেও প্রভারণা করিরা ইহা আনিরাহে?" (ইব্নুঅ-আহ'ার, উস্দ, ১খ, পু. ১৫১)। ইথাতে কনোকক্ট পাইরেও বেশনর বভাবসক্ষর সংসারত্যানী উওরারস কোন উভর দিতেন না।

একবার কূফা হইতে 'উমার (রা)-এর নিকট আগত প্রতিনিধিদের মধ্যে এমন একজন লোক ছিল বে উওয়ায়সকে বিচূপ করিত। 'উমার (রা) জিভামা করিছেম, "কণারানীদের কেহ এই দলে আছে কি?" কণারানীর পরিচের সেই বিচূপকারী বাজিই হামির হইব। 'উমার (রা) উওয়ায়স সহজে রাস্লুলাহ (স')-এর বাণীটি ওনাইজেন (সুসলিম, সণাহ'ীহ', কাদণা'ইলু'স'-সাহণাবাঃ, হণাদীহু সংখ্যা ২২৬)। লোকটি কুফা প্রভাবেতন করিয়াই বসুহে যাইবার পূর্বে উওয়ায়সের গৃহে যাইরা ভাহার জনা আলাক্র নিকট জমা প্রার্থনা করার নিমিত উওয়ায়সকে বহ অনুনয় বিনয় করিল। উওয়ায়স এই শর্ডে সম্পত্ত হইলেন বে, সে ভাহার সহজে 'উমার (রা) হইতে শুন্ত কথাগুলি কাহাকেও বলিবে না (ইব্ন সাদ, 'আত'-ভণাবাকণাভূ'ল-কুবরা, বৈক্ত, ভা. বি., ৬খ, গৃ. ১৬২)।

উওয়ায়সের কৃষ্ণা আসমনের পর বংসর কৃষ্ণার জনৈক প্রভাবলালী বাজি হ'াজে আসিয়া 'উমাকে (রা)-এর সহিত সাজাহ করিলেন।
'উমার (রা) তাঁহাকে উওয়ায়স সয়লে জিজাসা করিলে তিনি উওয়ায়সর
নিঃষ অবছার উল্লেখ করিলেন। 'উমার (য়৷) তাঁহার উওয়ায়স সহলে
য়াস্কুলাহে (স')-এর বাণীটি গুনাইলেন। প্রভাবশালী লোকটি কৃষ্ণা
প্রভাবতন করিয়া উওয়ায়সকে তাঁহার জন্য দু'আা' করিলে সনির্বল
অনুরোধ করিলে তিনি তাঁহার জন্য দু'আা' করিলেন। উওয়ায়সের
আধ্যাজিক মর্বাদা লোকমুখে প্রচারিত হইয়া মেলে তিনি নিরুদ্দেশ
হইয়া মান (মুসলিম, সাহ'ীহ', কাদাা'ইলু'স'-সাহণাবাঃ, হ'াদীছ'
সংখ্যা ২২৪)। বংসরে দুই-একবারের বেণী তিনি গৃহে ফিরিতেন
না। ফুরাাণ্ড নদীর ভীরে মাঝে মাঝে নয় পদে তাঁহাকে দেখা ঘাইত।
তথার একবার বসরা হইতে আসত হারিম ইব্ন হ'ায়াান আল্ল'আব্দী (য়)-এয় সহিত তাঁহার সাকাহ হইয়াছিল ( ইব্ন সা'দ, আত'ত'বাকশাত, ৬খ, গৃ. ১৬৫)

নিঃৰ দরিপ্রাবহায় দুনিয়াত্যাগী উওয়ায়স 'আলী (য়া)-এর খিলাফাতকালের শেষ অংশ পর্যন্ত কৃষ্ণার বসবাস করেন ৷ তিনি সিংকুফীনের বুছে (৬৮/৬৫৭) 'আলী (য়া)-এর পকে বুছে যোগদান করেন ও শহীদ হন (ইনন সা'দ, আত'-ভ'াবাকণাত, ৬৩, গৃ. ১৬৬; আন-নাওলাব'), শার্হ', ১৬৩, গৃ. ৭৪, ইব্নু'ল-আহ'ীর, উস্প, ১৩, গৃ. ১৫২; ইব্ন হ'ালার আল-আসক'ালানী, আল-ইসা'াবাঃ, কলিকাতা ১৮৫৬ খু., ১৬, গৃ. ২৬২)। এই বুছে মু'আাবি'রাঃ (য়া)-এর পক্ষের একজন সৈন্য উওয়ায়সকে 'আলী (য়া)-এর সৈন্দলে দেবিয়া উওয়ায়স সহছে য়াসুকুলাহ (ম')-এর বাদী সমরণ করিল ও ভৎকুণাৎ মু'আাবি'রাঃ (য়া)-এর পদ্ধ ভ্যাম করিয়া 'আলী (য়া)-এর সৈন্দলে যোস দিল (ইব্ন সা'দ, আত'-ভাবাকণাত, ৬৬, গৃ. ১৬৬)। উওয়ায়স 'আলী (য়া)-এর পদ্ধে বুছ করিয়াছিলেন বলিয়া শী'জাঃ সম্প্রদায় ভাব্যক প্রাক্তিনে ব্রহা করে

(শারখ 'আবদুরাহে, তানক'ীহ'ল-মাকণাল, নাজাফ, হি. ১৩৪৮, পু. ১৫৬ প.) । তিনি বিবাহ করিয়াছিলেন কিনা তাহা জানা যায় নাই ।

উওয়ায়সের সংসার বিরাগ ও 'ইবাাদাত-বন্দেগীর স্থরাপ ঃ পুনিয়া ঋণছালী ও আখিরাত চিরছারী, মৃত্যু বে কোন মৃহুর্তে জীবনের অবসান ঘটাইবে এবং রাস্লুলাফ (স') বলিয়াহেন, 'মানুষ মৃত্যুর পর জালাতবাসী কিয়া জাহালামবাসী হইবে'' (الما في الجند والما في النار), এই কথাওলি উওয়ায়সের শ্বভাবত কোমল মনে এত প্রভাব বিভার করিয়াছিল যে, তিনি ঋণছারী দুনিয়া ত্যাপ করিয়া চিয়য়ায়ী আাখিরাতের কার্যে সদা ব্যাপ্ত থাকাই কর্তব্যু মনে করিলেন (আবু নু আয়ম আল-ইস ফাহানী, হি লয়াতু ল-আওলিয়াা, কায়রো ১৯৩৩ খৃ.)

উওয়ায়সের দরিদ্রতা (টে) ও সংসার বিরাগ (ঠে) ছিল সবোচ্চ স্তরের। সংসার বিরাগ সম্বন্ধে বলিতে পিয়া ইমামে আল-পণ্যালী (র) পার্থিব বন্তসমূহকে ডিনটি প্রধান ভাগে বিভক্ত করিয়াছেনঃ উপভোগ্য, আবশ্যকীয় এবং অত্যাবশ্যকীয়। তিনি আওলিয়া।'উল্লাহ সাধারণত বস্তসমূহ বলেন, উপভোগ্য পরিহার করেন এবং আবশাকীয়গুলি প্রহণ করেন। কিন্তু ঘাঁহারা সবোচ্চভরের ওয়ালী তাঁহারা কেবল জীবন ধারণের শ্বন্য অত্যা-বশ্যকীয় বস্তু যাহা ছাড়া বাঁচিয়া থাকা সম্ভব নহে, যথা একটি পর্ণ কুটির, এক খণ্ড বস্ত, সামান্য খাদ্য-পানীয় ইতা।দি, তাহা ছাড়। খন্য কিছুই ব্যবহার করা সঙ্গত মনে করেন না। আর-গাঁযাানীর মতে উওয়ায়স হিলেন এই সর্বোচ্চ স্তরের যাাহিদ ( সংসারতরগী )। (আৰু হণামিদ মুহণদ্মাদ আল-গণ্যালী, ইত্য়া'উ উল্মি'দ-দীন, বৈরুত, তা. বি., ৩খ, পৃ. ২২২ প.; মুহাম্মদ আবুল কাসেম, The Ethics of al-Ghazali, a Composite Ethics in Islam, নিউইয়ৰ্ক ১৯৭৮ খু., পৃ. ১৪৪ ; ঐ লেখক, "Uways al-Qarani as An Ascetic and Devotee", The Journal of the Department of Theology and Philosophy, National University of Malaysia, Bangi, 5599 4.,

ষশ-ব্যাতি ও প্রভাব-প্রতিপত্তি অত্যাবশ্যকীর নুহে; বরং 'ইবাাদাতে একাপ্রতার প্রতাক্ষ বা পরোক্ষ প্রতিবন্ধক –এই কারণে উওয়ায়স ষশ-খ্যাতি হইতে নিজকে ষখাসাধ্য দূরে রাখিতে সচেষ্ট হইতেন। এইজনা (১) তিনি সর্বদা খীয় আধ্যাত্মিক সাধনা গোগন রাখিতে চাহিতেন। কোনক্রমে ইহা প্রকাশ হইয়া পড়িলেই তিনি ছানান্তরে চলিয়া বাইতেন। এই উদ্দেশ্যে তিনি বন্ধু-বান্ধব ও পরিচিত লোকদেরকে ভাঁহার অনুসন্ধান করিতে বা তাঁহার সমস্ত্রে আলাগ-আলোচনা করিতে নিমেধ করিতেন ( ইব্ন সা'দ, আত'-ভ'াবাঞাাত, ৬খ, পৃ. ১৬২--৬৪<sub>।</sub> ইব্নু'ল-আছ'ীর, উস্দ, ১২, পৃ. ১৫২)। উওয়ায়সের এই গোপনীয়তাকে পরবর্তীকালে বিশ্র-হুণাঞ্চী (মৃ. ২২৭/৮৪১) বিশেষ প্রদার সহিত অনুসরণ করেনও র্ভাহার পরে ইহা সালাাসভিয়াঃ সৃ'ফীকুলের একটি বৈনিল্ট্য পরিণত হয়। (২) বশ-খ্যাতি হইতে রক্ষা গাইবার নিমিত উওয়ায়স হাদীছা বর্ণনা করা হইতে বিরত খাতুকন। তিনি নির্ভরযোগ্য (ثَمْتَة) ও কূফার অন্যতম ত্রেষ্ঠ ত্যাবি'ঈ ছিলেন ( ইব্ন সা'দু লাত তণৰাকণতে, ৬ৰ, গৃ. ১৬৫)। য়ামনে ও বিশেষত কৃষ্ণায় জনৈক সুহানিছে'র দারুসে নিয়মিতভাবে অংশ গ্রহণ করিয়া হণ্**দীছে** র **প্রতুর ভান লাভ করেন**। কিন্ত ইব্ন সা'দ-এর মতে তিনি

একটি হাদীছাও বর্ণনা করেন নাই (পু. జ.)। হারিষ ইব্ন হারান তাঁহাকে হাদীছা ওনাইবার জন্য জনুনর-বিনর করিছে তিনি বলিলেন যে, তিনি হাদীছা বর্ণনাকারী (এম১৯), ধনীর গধের কথক (তাঁ) এবং ফাতওয়াা দানকারীরুগে(১৯৯৯) পরিচিত হইতে অনিজুক (পু. జ.); কারণ ইহাতে আলাহ্র প্রতি একাগুতা বিশ্বিত হইবে। উওয়ায়স একাই নহেন; বরং একই কারণে পরবতীকালে আবু সুলারমান আদ-দাারানীও হাদীছা কর্ণনা হইতে বিরত থাকেন। পরবতীকালে ইব্নু'ল-জাওবী (ভাল্বীসিইবিস, সম্পা, ধারক্র'দ-দীন 'আলী, বৈক্রত, তা. বি.) ইহাদের এই কাজের তীবু সমালোচনা করেন।

উওয়ায়স একদিনের জন্যও জীবিকা উপার্জনের পক্ষণাতী ছিলেন না। খেজুর ও মানুষের পরিত্যক্ত রুটি সংগ্রহ করিয়া খাওরার পর কিছু উঘ্ ও থাকিলে তাহা পরদিনের জন্য রাখিতেন না। তাঁহার মতে সংসারত্যাপ (১৯০)-এর জন্য আলাহ্র উপর ভরসা (১৯০)-এর জন্য আলাহ্র উপর ভরসা (১৯০)-এর কর্মা আলাহ্র উপর ভরসা (১৯০)-এর ক্রমা আলাহ্র উপর ভরসা (১৯০)-এর ক্রমা আলাহ্র উপর বাজিকে যখন তিনি জীবিকা দিতেছেন, তাঁহার ধ্যানে ময় বাজিকে তিনি কেন জীবিকা দিতেনে না?" সংসারত্যাপ ও আলাহ্র উপর নির্ভরশীলতা, এই দুইয়ের মধ্যে অবিক্ষেদ্য সম্পর্কের ধারণা উওয়ারসই সর্বপ্রথম দিয়াছেন। পরবর্তীকালে শাক কি আল-বালখী (মৃ.১৯৪/৮১০) এই সম্পর্কের উপর ওরুত্ব আরোপ করেন।

উওয়য়য় মৃত্যুর সমরণ ও দীর্ঘ জীবনের আকাণকা সংকীর্ণ করার (قَصِر الْاَصِلِ ) উপর বিশেষ ওক্তত্ব প্রদান করেন, ষেন মৃত্যুর পরকতী জীবনের জন। প্রশুতি ত্রাণিত হয় ( আল-ইস্:কাহাানী, হি:লয়াঃ, ২খ, গৃ. ৮৫)। তাঁহার মতে সংসারবিরাগীর মন ইইতে মৃত্যুর সমরণ এক মুহূর্তের জনাও দূরীভূত হওয়া উচিত নহে, য়াপ্রকালে শয়া গমনের সময় ডোরে শয়া তাগের আশা, আবায় নিয়া হইতে উথিত হইবার সময় রায়ি পর্মন্ত বাঁচিয়া থাকিবার আশা ত্যাগ করা উচিত (পূ. ৪., গৃ. ৮৬। ইব্ন সা'দ, আভ্-তাবাকণাত, ৬খ, গৃ. ১৬৫)। পরবতীকালে স্ফীবাদে মৃত্যু-সমরণ এবং দীর্ঘ জীবনের বাসনা সংকোচের মে বিভিন্ন ভর নির্দেশিত ইইয়ছে (আল-সামানী, ইহ্য়া', ৪খ, গৃ. ৪০৮), উওয়য়য়ের সামনা তামধ্য সংঝাত ভরে উপনীত হইয়ছিল।

মৃত্যুর পরবর্তী অবস্থার ডয়ে উওয়ায়সের মন স**লিয়া পিরাছিল।** শেষ বিচারের দিনও জাহায়াম সংক্রান্ত কু'রজানের জারাতভবি পাঠ করিলে উওয়ায়স ভয়ে চিৎকার করিয়া উঠিভেন ও কোন কোন সময় অভান হইয়া পড়িতেন ( **ইব্ন সাদ, আত:-ভ:াবাক**ণাভ, ৬খ, পৃ. ১৬৫**)। তাঁহার মতে কেহ পৃথিবীর সমস্ত মানুমকে** হতা৷ করিলে তাহার মনে **যে প্রচন্ত ভরের সঞ্চার হর, বাহার** মনে পূর্ণভাবে পরকালের ভয় **জরিয়াছে ভাহার অবস্থাও** অনুরূপ। উওয়ায়সের পরবর্তীকালে বহ স্বাহিদ ও সূ'ফীর মধ্যে আশা অপেক্রা ভয়ের প্রাধন্য বিদ্যমান, কিন্তু ষড় অধিক ভয় উওয়ায়স নিজে অনুভৰ করিতেন ও অন্যকে শিক্ষা দিতেন ভাহা পরবঙীকারে গ্রহণ-ষোগা বঞ্জিয়া কিবেচিত হয় নাই। ভয় ও আশার সমপুয়, যাহা সৃক্ষীবাদ পরে প্রচার করিয়াছেে উওয়ায়সের মধ্যে বিদ্যমান ছিল না। উওয়ারস আল্লাহ্র ভরে ভীতদের (التخاتُفون ) অরভুবিদ— আশাবাদীদের (الراجون) ত্রেণীভুক্ত নহেন। কুরেআান ও হণাদীছে: পরকালের ভয়ের উপর যে জোর দেওয়া হইয়াছে উওয়ারস ই**হাকে** চরম পর্যারে বাইরা যান।

উওয়ারসের 'ইবাাদাভ-বন্দেগীর বিস্তারিত বর্ণনা জানা যায় নাই, কারণ তিনি 'ইব্যাদাত ভ্রকাশ করিতেন না। সাধারণভাবে বলা যার যে, ফার্য- ইবাাদাত আদায় করার পর নাফ্ল ইবাাদাতে তিনি দিন রাত **লি**ণ্ড **থাব্দি**তেন। মাগ'রিবের স'ালাাতের পর তিনি বলি-তেন, "এই রাগ্রিটি রুকু' করার জন্য" ও তিনি সারা রাত দীর্ঘ ক্লকুতি কাটাইতেন। পরবর্তী রাহ্রে তিনি বলিতেন, "এই রাহ্রিটি সিজদাঃ করার জন্য" ও তিনি ভোর দর্যন্ত দীর্ঘ সিজদার পড়িয়া থাকিতেন । কু'রআন তিলাওয়াতের আধিক্যের ম্বন্য তাঁহাকে তাানি'ব-কু'কুআন (القران) বৰা হইত (ঝাল-ইস্'কাহানী, হি'লয়াঃ, ২খ, গৃ. ৮১ গ.)। জীবনে একবারমার হণজে করিজেও যে একাত্রতার সহিত তিনি ইহা সমাপন করেন তাহা অভুলনীয় (পু. খ.)। তাঁহার 'ইবাদাতের অভাররীণ গুণাবলী ছিলঃ একনিচ্ছা ا ( رجاء ) আশা 🕽 (خضوع ), বিনয় ( نخشوع ), নতি ( اخلاص ) 'ইবাাদাতকালে তিনি ভয় **অংশক্ষা আশাই বেশী পোৰণ কয়িতে**ন, যদিও সাধারণভাবে **ভাঁহার মধ্যে ভরই ছিল অধিক প্র**বন্ধ। দরবভী কাবে শাক'ীক' বাল্খী এবং ভাঁহারও সামান্য পূর্বে ইব্রাহীম ইৰ্ন আদৃহাম (মৃ. ১৬০/৭৭৭)-এর সময় হইতে 'ইবাাদাতের জন্য যে আনুষ্ঠানিক অনুশীলন (১৯৮১) আরও হয় তাহা উওয়ায়সের সময়ে প্রচলিত ছিল না।

জানাত ও জাহালাম এই দুইয়ের বিবেচনা-মুক্ত হইয়া শুধু আল্লাহ্র জনাই আল্লাহ্র 'ইবাাদাত করা, আল্লাহ্র প্রেমে উবুদ্ধ হইয়া তাঁহার অর্চনা করাই উত্ত ম—এই ধারণা উত্যালসের ছিল না। বৈরাগাবাদ ও সূক্ষীবাদের মধ্যে এই ধারণাটর উত্তব হয় উত্যালসের অনেক পরে—সর্বপ্রথম ইব্রাহীম ইব্ন আদ্হাম ইহা প্রবর্তন করেন ও পরে রাাবি'জাঃ বাস'রিয়াাঃ (৪.) (মৃ. ১৮৫/৮০১) (র) ইহার উপর জাের দেন। কুংর্জাান ও হণানীছে আল্লাহ্ প্রেমের কথা বিদ্যামান থাকিলেও 'ইবাাদাত প্রসঙ্গে সাধারণ অনগণের প্রতি করা রাখিয়া ইন্দ্রিয়গ্রহ্য পুরন্ধারের বর্ণনা অংপক্ষাকৃত সবিভার রহিয়াছে। ইহাই উত্তরায়সের জাহালামের ভর ও জালাতের আশায় 'ইবাাদাত করার প্রধান কারণ।

পূর্ণ একাপ্রতার সহিত 'ইবাাদাত করার নিমিত্ত উত্তরায়স নিজনতা (خَلُومَ) পসন্দ করিতেন (আল-হজবারী, কাশ্ফ, পূ. ৮৪)। এই ব্যাপারে পরবতীকালের সংসারবিরাসী ও সুকীদের সহিত তাঁহার সাদৃশ্য বিদ্যমান।

কেবল আল্লাহ্র 'ইবাাদাতই নহে। বরং পরোপকার কার্বেও উওয়ায়স বথাসাধ্য প্রতী হন, যদিও দারিল্লার কারণে তাঁহার এই কার ছিল অতি নগণ্য। তাঁহার মাতৃসেবার কথা রাস্লুল্লাহ (স') নিজেই উল্লেখ করিয়াছেন। খাদাদ্রব্য ও কাণড়-চোপড় যদি কোন সময় উদ্ব থাকিত ভাহা তিনি পরীব-দুঃখীকে বিলাইয়া দিতেন (পু. গ্র., পু. ৮৬; ইব্নু'ল-লাওমী, সি'ফাডু'স'-স'াফ্ওয়াঃ, হায়দারাবাদ হি. ১৬৫৬. ৬খ, পু. ২৮)। অন্যকে সংকার্বের আদেশ (মিল্লিন্তিন) ও মন্দ কার্ম হইছে নিমেধ (মিল্লিন্তন) ও মন্দ কার্ম হইছে নিমেধ (মিল্লিন্তন) ও মন্দ কার্ম হইয়া পড়িয়াছিল ও তাঁহারে অনেক কল্ট দিরাছিল (ইব্ন মা'দা, আতাতাবাকণাত, ৬খ, পু. ১৬৫)। তিনি অমারিক ও য়ামানের অধিবাসী বলিয়া বাভাবিক কায়্লেণ অভিশ্ব কায়নও তিরভার করিতেন না।

ক্ষমানের দৃহতা ও 'আমালের অধিক্যের কলে উওরারনের আলা এত শব্দ ও উরত হইরাছিল যে, তিনি মারে কাব্দ আলা এত শব্দ ও উরত হইরাছিল যে, তিনি মারে কাব্দ কাব

রাস্গ্রাহ (স')-এর পর হইতে জন্যবিধি বহু পরহেষগার, সংসারত্যাপী ও সূক্ষী উওয়ায়সের মাতৃভক্তি, বৈরাদ্য ও ইবাাদাত-বংশদীর প্রশংসা করিনাছেন। উওয়ায়স কর্তৃক প্রভাবানিবত সূক্ষীদের অধ্য নিশ্ননিধিত করেকজন বিশেষ উল্লেখযোগ্য ঃ ফুদ'ারল ইব্ন ইয়াদি (মৃ. ১৮৭/৮০৩), আবৃ-নাস্ম্ম আস-সায়রাজি (মৃ. ৩৭৮/৯৮৮), আর-কারাবাবাবা (মৃ. ৩৮০ হি., মতাভরে ৬৯০ হি.) আবৃ নুম্বায়য় আল-ইস্কাহানী (মৃ. ৪৬০/১০৬৮-৩৯), আর-হলব রিরী (মৃ. ৪৬৫/১০৭২), ইমাাস আর-পামালী (মৃ. ৫০৫/১১১১) ও ফারীদুদ্দদীন-'আত্তণার (মৃ. ৬২৭/১২৩০। ই হাদের রচিত প্রছে উওয়ায়দের আলোচনা বিদামান। তবে কোন কোন প্রছে (মুথা 'আত্তণার-এর তাম্কিরাত্র'ল-আওলিয়াা') আলোচনা অভিরঞ্জিত, অসামঞ্জাপুর্ণ ও ভিত্তিহীন।

এক শ্রেণীর সৃশ্চী নিজেদেরকে 'উওয়ারসী বলিরা আখ্যান রিত করিয়া থাকেন। ইঁহাদের কোন দার্থ নাই; আখ্যাজিক জান রাস্বুলাহে (স') হইতে বাভ করেন বলিরা তাঁইারা দাবী করেন। তাঁহাদের মতে উওয়ারসও দার্থ ব্যতিরেকে আস্থার উন্নতি সংক্রান্ত সমুদর জান রাস্বুলাহে (স')-এর শিক্ষা-দীকা হইতে রাভ করিয়াহিলেন। এইরূপে নিজেদের ও উওয়ায়সের মধ্যে তাঁহারা একটা সাদৃশ্য দেখিতে গান বলিয়া নিজেদেরকে উওয়ায়সী বলেন।

প্রস্থাপা ঃ নিবছে উল্লিখিত ১৩টি প্রস্থ হাড়াও প্র. (১) আবু নাস্'র আস-সাররাজ, কিতাাবু'র-লুমা', সম্পা. Nicholson, London, 1914 খু, (২) 'আৰদু'র-রাখ্যাক' সামারক'াদী, মাত'লা-'উ'স-সা'জাদোঃ, সঙ্গা. এম. শাকি'ঈ, ২খ, ধাহোর ১৯৪৯ খৃ.। (৬) ওয়ানিয়ু'দ-দীন আন-খাত'ীব, মিশকাতি'ন-মাসণাবীহ', করাচী হি. ১৬৬৮। (৪) জামী, নাফাহণাডু'ল-উনস, তেহয়ান হি. ১৩৩৬। (৫) আড়-ভাবারী, ভারীখু'র-রুসূলি ওরা'ল-মুলুক, সন্দা. do Gocje, গিরিজ ৬, ৪খ, Leidon, ১৮৯০ খু.। (৬) কারীদুদ-দীন 'আত'ত'াার, তাষ'কিরাাহু'ল-আওলিরাা', তেহরান ১৬৩৬ হি.। (৭) আল-ৰাগ'দাাদী, আল-ফিরাক', অনু., A. S. Halkin, তেল-অাৰিৰ ১৯৩৫ খু.; (৮) আল-বুখাারী, তা'রীখু'ল-কাবীর, ১খ, হারদরাবাদ ১৩৬২ হি. ় (১) আল-মুনাব ী, আল-কাওয়াকিবু'দ-দুর্বির্যাঃ, ১খ, কার্য্রো ১৯৫৮ খু. ; (১০) মুহণদ্মাদ ইব্ন মুনা-ওওরার, আগরাারুভ-ভাওহ'ীদ ফী মাক'গমাতি'দ-শার্থ আবী সাম্বদ, তেহরান ১৬১৬ হি. ; (১১) সুরামী, তণবাক ।তে সা-সূ-কিয়াঃ, সন্ধা. J. Pederson, London ১৯৪০ খু., (১২) স্বাকৃত, मुक्तामुक-नृत्तमान, १४, मधिता ३३०७---०१ थृ.।

ডঃ সুহাত্মদ আবুর কাসেম

উকীল (اركار) १ ওরাকীল (اركار)) হইতে উৎপন্ন;
ইহার অর্থ ভারার্পণ করা, যাহার উপর কোন কাঞ্জ করিবার
ভার অর্পণ করা হয়, যাহাকে অপারপ ব্যক্তির স্থপক্ষে কাজ
করিবার ভার দেওরা হয়। বাবসারে বা অন্যানা কার্যে চুজিপত্র
সম্পাদনে উভয় শরীকের পক্ষে ভারপ্রাণ্ড ব্যক্তিকে আইনের
পরিভাষার ভারদাভার ওয়াকীল বলা হয়। সেইজন্য করিয়াদী বা
আসামীর পক্ষে মোকদ্দমা পরিচালনার ভার যাহাকে দেওয়া হর
ভাহাকেও ওয়াকীল বা উকীল বলে। ম্যানেজার, ট্রাফী, মুখ্ভাার,
এটনী প্রভৃতিকেও অপরের কার্যকারক হিসাবে ওয়াকীল বলা
চলে। বিবাহাদিতে প্রাণ্ডবর্ম্বা কন্যার পক্ষে ভারপ্রাণ্ড ব্যক্তিকেও
ভাহার ওয়াকীল বলা হয়।

আল্লাহ্ সন্দর্কেও ওয়াকীর বন্দটি ব্যবহাত হইরাছে (খথা: ৩:১৭৩); এখানে উকীল শব্দের অর্থ কর্মবিধায়ক।

প্রস্থপাত্রী ঃ আবৃল-কাাসিম আল-হাসায়ন ইব্ন মুহাম্মাদ আর-রাাসিব, আল-মফরাদাতি ফী সারাাইব'ল-কুরেআান।

শাইখ শরফুদ্দীন

উক্ত (ونوني) অর্থ পতি ছুপিতকরণ, অবস্থান : শারী-'আতের পরিডাযায় হ'াাজ্জীগণের 'আরাফাাত ( এটি) ময়দানে ষে কোন স্থানে অবস্থান যাহা ৯ যুণ'ল-হি জ্ঞাঃ দুপুরের পর হইতে ্ আরম্ভ হয় এবং সর্যান্তের পর পর্যন্ত চলিতে থাকে। 'আরাফ্লাত-এ উকৃ ফ হণাজ্বের অপরিহার্য অস। উপরিউক্ত দুই সমর-সীমার কথ্যে যে-কোন সময় ক্ষণিকের উপস্থিতি ( এমন কি অভান অবস্থায় হইলেও) নানতম 'উকু'ফরাপে বিবেচিত হয় । এইখানে একরে জু'হর ও 'আস'র এই দুই সালাতি সমাপন করা হয় এবং তৎপূর্বে ইমাম খুড়াবাঃ প্রদান করেন। উরুক্ষের সময় হণাজীগণ কুরেআন তিলাভিয়াত করেন, সালাতি আদায় করেন, পাপ মোচনের দুব্দা করেন, উচ্চৈঃস্বরে 'লাববায়ক" পাঠ করেন' এবং অনাানা দু'আ।' পড়িতে থাকেন। 'আরাফাতি হইতে মধদালিকায় প্রস্থানের সঙ্গে এই উক্ত কের সমাণিত হয়। ময়দালিকায় বৃ''ল-হি'জ্ঞাঃ-র নবম দিবসের পরবর্তী রান্তি যাপন করিতে হয়। রাজি শেষে প্রথম প্রভাতে ফজরের সণলাতে পভিয়া কিছু সময় অবহান করিতে হয়, এই অবহানকেও উৰু ফ বলে। অতঃপর হণাজ্জীপপ মিনাার খান।

মুসলিম ভগতের বিভিন্ন প্লাভ হইতে আগত মুসলিমগণ এই প্লাভরে একাপ্ল চিত্ত 'ইবাাদাত-মনোভাবের সহিত আল্লাহর সালিখে 'উকু ক্ষের সময়টি অভিবাহিত করেন। সর্বন্ধণ কোন আনুষ্ঠানিক 'ইবাাদাত মশওল থাকিতে হয় না বা 'আরাক্ষাতের জন্য বিশেষভাবে নিদিট কোন আনুষ্ঠানিক 'ইবাাদাতও নাই ( ইব্রাাহীম রিক্'আড়, মির্আাড়'ল-হারামায়ন, কায়রো ১৯২৫ হু., ১খ. ১৪১)। এই উকু ফ হ্মরত ইব্রাাহীম (আ)-এর সময় হইতে প্লচলিত ছিল, গরে 'আরবের গৌতলিকগণও ইহা গালন করিত বংশ-গরন্ধাক্রতে। নুবৃওয়াতের পূর্বে রাসূল (সা)-ও হাজের সময় এই অনুষ্ঠান গালন করিয়াছিলেন। অনান্য অনুষ্ঠান ও উকু ফের সহিত প্লভেদ ওমু এই ছিল যে, গৌতলিকগণ হাজের অনুষ্ঠানগুলিকে প্রতিমা গূজায় সহিত ভ্লাইয়া ফেলিয়াছিল. নুবৃওয়াতের পর হ্মরত (সা) পৌতলিকতা হইতে গবিদ্ধ করিয়া ইব্রাাহীমী হাজেকে পুনঃপ্রতিহিতত করেন ( ম. হাজের হব্দ )।

'আরাফাতে অবস্থিত জাবালু'র-রাত্ মাঃ বিশেষ পবিষ্ণ স্থান।

'আরাফাতি এলাকা সম্পূর্ণই মান্ত**কি'ফ অর্থাৎ উক্**কের ছল। হ**াচ্ছৌদের এক**র সমাবেশের জন্য প্রা**তরটি সুপ্রশন্ত**।

প্রভূপজীঃ (১) হণদীছা প্রছসমূহের কিভাাবুল-হণক্ষ বা বাাবু'ল-হ'াজ অধ্যায়সমূহ , (২) Th. W. Juynboll, Handbuch des isl. Gesetzes, Leydon-Leipzig 1910, p. 152 %. [ Wizarat al-Awkaf, কি:স্মু'ল-মাসাজিদ] ; (২) আল-ফিক্'হ 'আলাা'ল-মায∙াহিবি'ল-আর্বা'আঃ, কি·স্মু'ল-'ইবাদোভ, কাররো ১৯২৮ৰু., পৃ. ৬্৩৮—৬৪১ ; (৩) মুহণদমাদ ধাৰীৰ আল-ৰাতানুনী, আর-রিহ লাতু'ল-হি জাযিয়াঃ, পৃ. ১৩৫, ১৪১, ১৫৩ প., (৪) ইব্রা-হীম রিফ'আত পাশা, মির'আাতু'ল-হ'ারামায়ন, কাররো ১৯২৫ খৃ.. 54, 86-89, 555 9.; (c) J. L. Burckhardt, Travels in Arabia, London 1829, p. 264-273; (b) Burton, Personal Narrative of a Pilgrimage to Mecca and Medina, Leipzig 1874, iii. 73-79; (9) J. F. Keane, Six Months in Meccah, London 1881, p. 149-153, (b) E. Rutter, The Holy Cities of Arabia, London-New York 1928, i. 162 প., (৯) মুহাল্মাদ সা'উদ আজ-উরী, আর-রিহ'লাতু'স-সা'উদীয়াঃ আল-হি'জাযৌয়াঃ ওয়া'ন-নাজদীয়াঃ, কায়রো ১৩৪৯ হি., esp. p. 44 গ., 90 গ.; (১০) Snouck Hurgronje, Het Mekkaansche Feest, Leyden 1880-(Vers. Ges. i. 1 9.), p. 108, 146-152, 158, 172, (33) Wellhausen, preide Geschriften. Reste arabischen Heidentums, p. 79-83, 120; (32) Gaudefroy-Demombynes, Le Pelerinage a la Mekke, Paris 1923, p. 227, 241 প., 259 প., 273 প., (১৩) R. Smith, Lectures on the Religion of the Semites, 1927, p. 340-342, (88) Houtsma, Het Skopelisme en her steenwerpen to Mina (Versl. en Mededeel, der Koninkl-Akad. van Wetenschappen, Afd. Letterk., R. iv., Deel 6, p. 185-187. Amsterdam 1904) p., 195-197; (Sc) C. Clemen, Der ursprungliche Sinn des hagg (1sl., X. 161-177) p. 167-169 , প্ৰ. হজ্জ প্ৰবন্ধ ।

R. Paret (S.E.I,)/मुरुन्मन खावनुत्र द्रशीम

ভিত্নান ( ২০-৩৫/৬৪৪-৫৬ )। তিনি মক্কান, ইসলামের তৃতীয় ধনীয়া ( ২৩-৩৫/৬৪৪-৫৬ )। তিনি মক্কার বিদ্যাত বান্ উমায়া বংশে জন্মগ্রহণ করেন। তিনি এই বংশের জার্ল-'আাস'ী-র পৌর ছিলেন ( তু. Wustonfeld. Geneal. Tabollen. U. 23 )। রাসুন (স')-এর নুবুওয়াত লাভের প্রথম দিকেই হিজরাতের বেশ পূর্বে তিনি ইসলাম প্রথম করেন। উমায়াসণ জনেক পরে ইসলাম প্রথম করিলেও ব্যক্তিকভভাবে হয়রত 'উছ্'মান (রা) এই সহ সাহমের জন্য প্রসিদ্ধি লাভ করেন। তিনি একজন ধনী ব্যবসায়ী (সেক্ষেত্র ভাইমকে 'উছ্'মান স'ানী বলা হইত) এবং সামাজিক ল্যাতি ও বোপাতাসক্ষম ব্যক্তি ছিলেন। তিনি সৌশর্ম ও শ্রীনভার প্রতীক ছিলেন। রাসুল (স')-এর কন্যা ক্লকণায়ার সহিত তাহার বিবাহ ইসলাম প্রহণের পর সংঘটিত হয় এবং তিনি বিবাহের পর প্রসীসহ আবিসিনিয়ার হিজরাত করেন ( শিবনী, সীরাতু'ন-নাবী, ২খ, ৪২৬ )। হয়রত 'উছ্'মান (রা) আবিসিনিয়াতে

মুসবিষশ্পনের দুইটি হিজরাতেই অংশ গ্রহণ করেন। তৎপর মদীনার মুহাাজিরগণের সহিত মিলিত হন। তাঁহার রী পীড়িতা থাকার তিনি বাদ্রের যুদ্ধে যোগদান করিতে পারেন নাই। হযরত ককেশায়াঃ-র মৃত্যুর পর রাস্ল (স॰) হযরত উছ মান (রা)-এর সহিত তাঁহার অপর এক কন্যা উভযু কুলছ মের বিবাহ দেন। এই কারণে তাঁহাকে যু•্ধ-ন্নুরারন (দুই জ্যোতির অধিকারী) বলা হইত।

হযরত 'উমার (রা) ইন্ডিকালের পূর্বে খলীফা নির্বাচনের উদ্দেশ্যে
বিশিষ্ট যে হয়জন সাহশাবীর সমশুরে একটি মাজলিস গঠন
করিয়াছিলেন হযরত 'উছ'মান (রা) ছিলেন তাঁহাদের অন্যতম।
তাঁহারা স্বস্ম্মতিকমে 'উছ'মান (রা)-কে খলীফা পদে মনোনীত
করেন। হযরত 'উছ'মান (রা) তাঁহার খিলাফোডকালে কু'র্ঞান
ও সুল্লহ্র নীতি অনুসর্গ করেন।

হষরত 'উছ'মানি (রা)-এর খিলাফোতের সপ্তম বংসরে म्प्रकिमानद्र अथम अवविद्योध चाउच एव अयर चत्रर चनीका अहे বিরোধ-বহিনতে শাহাাদাত বরণ করেন। 'আরব ঐতিহাসিকসণ এই ব্যাপারে খলীফার বিরুদ্ধবাদিগণের অভিযোগসমূহ লিসিবছ করিয়াছেন ( জাড'-ড'বারীকৃত আর-রিয়াাদু'ন-নাপি'রাঃ ফী মানাকি'বি'ল-'আশারাঃ , কায়রো ১৩২৭ হি., ২ব, ১৩৭-১৫২ পুত্তকে ইহার বিস্তারিত আলোচনা আছে )। তাঁহার বিরুদ্ধে প্রথম এবং প্রধান অভিযোগ ছিল এই যে, তিনি তাঁহার আত্মীয়-বজনগণকে প্রাদেশিক শাসনকর্তার পদে নিবুজ করিয়াছিলেন। বাস্তবিকপক্ষে এই শাসনকর্তাদের অধি-কাংশই হযরত 'উমার (রা)-র খিলাফোতকালে নিযুক্ত হইয়াছিলেন। হম্মত ঊমার (রা)-এর সময়েই গ্রাদেশিক শাসনকর্তাগণের বাতর্যু-প্রিয়তার জন্য তাঁহাদিগকে খলীফার ক্ষমভাধীনে রাখা ক্রমণ দুরুহ হইরা উঠিতেছিল। কিন্ত হযরত 'উমার (রা) তাঁহার ব্যক্তিত্ব-প্রভাবে প্রাদেশিক শাসনকর্তাগণকেও আয়তে রাখিতে সক্ষম হইয়াছিলেন। হ্যরত উহ মানের নমনীয়তার সুযোগ লইয়া ভাঁহার গোভীয় আফীয়-স্বজনগণ তাঁহার উপর প্রাধান্য বিস্তার করে। তাঁহার বিরুদ্ধে আর একটি অভিযোগ এই ছিল যে, তিনি বিজয়লক্ষ ধন-সম্পত্তিয় একাংশ **र्णारात्र आश्वीत-वल्रभारक मान कतिग्राहित्वन । 'উष्ट**'गानी श्विनााकारणत्र পূর্বে মধ্যপ্রাচ্যের অমুসলিম দেশগুলির বিরুদ্ধে যে জিহাদে চলিতেছিল, তাহাতে যে "মাালু'ল-গ'ানীমাঃ" গাওয়া যাইত তাহা সমস্ত সৈনিকের মধ্যে ব'টন করিয়া দেওয়া হইত। কিন্তু ইহা হইতে কিছু কিছু অংশ কিশেষভাবে বিশিষ্ট ব্যক্তিপপকে দেওয়া হইত। হৰৱত 'উছ'মান (রা) क्रनभावत प्रकार स्टेरण क्रनाविकार काराक्क किंदू प्रम नारे। বাজিগত সন্দদ হইতে অনেক সময় আশ্বীয়-বল্তনকেও দান করিছেন। হমরত উছ'মানি (রা) হবরত আৰু বাক্র (রা) কর্ক সংগৃহীত কু'রজানি দাজীদের প্রামাণ্য জনুনিগি প্রস্তুত করাইয়া গ্রাদেশিক শাসনক্তাদের নিকট পাঠাইয়া দেন এবং আঞ্জিক পাঠ-বৈষ্ম্যুক্ত অনুবিপি**ভলি ভালাইয়া ফেলিভে** আদেশ দেন। হ্যরত 'উছ'মাান (রা)-এর এই কার্যের উদ্দেশ্য ছিল যে, বিস্তীর্ণ মুসলিয় খিলাফোডে গুচরিত 'আরবী বাক-রীতির অনুরবেশে যেন কু'রজানে গাঠ-বৈষম্যের হৃষ্টি না হয়। অথচ ইহাকেও তাঁহার বিক্রছবাদীরা আন্দোলনের হাতিয়ার হিসাবে খ্যবহার করে।

হ্যরত 'উছ'মান (রা)-এর সময়ে অলান্তির ঘটনা প্রবাহের সংক্ষিণ্ড বিবরণ এইরূপ ঃ

হ্মত 'উছ'মান (রা)-এর দাদশ বর্ষব্যাগী বিল্লাফাভকাত দুই বংশে বিভক্ত। প্রথম হর বংসরে (২৩-২৯) শভি বির্ভি

ব্দরে এবং শেষ ছয় বংসর (৩০-৩৫) জনাত্তির কাল। এই পরিবর্তনের সূচনা হইয়াছিল তখন, যখন (৩০ হি.) 'উছ'মানে (রা) হযরত রাসূত্র (স:)-এর মোহরাঞ্চিত অলুরী 'আরীসের কুপে হারাইরা ফেৰিরাছিলেন। এই সময়েই প্রথম ইরাকে বিরোহের সূচনা দেখা দেয়। ইরাকেই অর্থনীতিগত সংকট এবল হইরা উঠিয়াছিল এবং জনগণের মধ্যে জগড়োষ তীব্র আকার ধারণ করিয়াছিল। ৩২-৩৩ হি. কুফা শহরে বিশেষ গোলযোগ আরভ হয়ঃ কুঞাৰাসিগণ বসরার উমায়াঃ শাসনকর্তা সা'ইদ ইবৃন 'আস'কে অপসারিত করিয়া ওদহলে আবু মূসা৷ আৰ-আবৃ'আরী করিতে খলীফাকে বাধ্য করেন। তখন (রা)-কে নিযুক্ত হইতেই বসরায় হষরত 'উছ'মান (রা)-এর প্রভাব হাস পায়। অনুরূপভাবে মিসরের শাসনকর্তা ইব্ন অংবী সার্হ বিচোহিপণের সহিত আঁটিয়া উঠিতে গারিতেছিলেন না। এখানে মুহণাস্মাদ ইব্ন আবী ধ্ৰায়কাঃ নামক এক ব্যক্তির নেতৃত্বে একদল বিদ্রোহী হযরত 'উছ'মান (রা)-এর থিলাফাতের বিরোধিতা করিতেছিল, বণিও মু-হা∾মাদ<sup>ু</sup>ইব্ন আৰী ছ'ষ'ায়ফাঃ হয়রত 'উছ'মানে (রা)–এর পালিত পুর ছিলেন। কিছুকাল যাবৎ এইরূপ দুর্যোগের যে মেঘ পুঞ্জীভূত হইডেছিল ৩৫ হি.-এর শেষে তাহার বহিঃপ্রকাশ ঘটিল। বিভিন্ন প্রদেশের বিপ্রোহিগণ মদীনার দিকে যাত্রা করে। সর্বপ্রথম আসে মিসরীয়গণ। খলীফার সহিত সাক্ষাতে তাহারা তাহা- -দের অভিযোগসমূহ অতিশয় তীব্র ভাষায় প্রকাশ করে। কিন্ত ঘলীফার নমু এবং শান্ত ব্যবহারে তাহারা প্রশমিত হয়। খলীফা তাহাদিপের সমস্ত দাবী মানিয়া ধন। তাঁহার শাসনকর্তাসণকে পরিবর্তন করিতেও সম্মত হন। ইছাতে সম্ভণ্ট হইয়া বিদ্রোহি-গণ চলিয়া যায়। কিন্তু পথিমধ্যে আল-'আরীন নামক ছানে হযরত 'উছ'মান (রা)-এর এক দৃত ধরা গড়ে এবং তাহার নিকট একটি পর পাওয়া বার। ইহা হ্যরত 'উছ'নান (রা)-এর মোহরা-ক্ষিত শাসনকর্তা ইবুন আবী সার্হেণর নিকট লিখিত ছিল। **গ**ভে আন্দোলনের এই নেতৃত্বন্দকে দেশে প্রত্যাবর্তনের পর মৃত্যুদণ্ড দিভে কিংবা অসম্ভেদ করিতে বলা হইয়াছিল। এই পর হস্তপত হওয়ার ফরে বিয়েহিগণ ক্লোধাগুত ত্ইয়া প্রতিলোধ প্রহণের উদ্দেশ্যে মদীনায় ফিরিয়া আন্সে। হ্বরত 'উছ'মানে (রা) এই পর তাঁহার বিখিত বলিয়া অৰীকার করেন এবং ইহা তাঁহার শরুপণের পুর্ডিস**ভিস্তাক কার্য বলিয়া অ**নুমান করেন। বাহা হউক, বিদ্যোহি-পণ হষরত 'উছ'মান (রা)-কে পৃথে অবরুদ্ধ করিয়া রাখে। হষরত 'উছ'মান (রা) বিছোহীদের বিরুদ্ধে ব্যবহা গ্রহণ করিতে সণহণাবী-পণকে নিষেধ করেন। কিন্তু তাঁহাদের কেই কেই আগন পুরুপণকে-হযরত 'উছ'মান (রা)-এর পৃহধারে প্রহরী নিষ্তা করেন ৷ হযরত 'আাইশাঃ (রা) এই সময়ে মন্তায় হ'াব্দ করিতে গিয়াছিলেন। হবরত 'উছ'শান (রা) নি<del>জ</del> মর্বাদার অবিচলিত থাকিয়া ঘোষণা করিয়া দিলেন বে, তিনি কোন অবস্থাতেই খিলাফাত ত্যাগ করিবেননা। করেকদিন এইরূপ অবরোধের পর কতিপর ব্যক্তি ৩৫ হি. ( জুন, ৬৫৬ ) মুহণশমাদ ইব্ন আবী বাক্রের নেতৃছে ধলীফার গৃহাভাতরে প্রবেশ করিয়া তাঁহাকে আক্রমণ করে। ধলীফা এই সময়ে কুণ্রজ্ঞান পাঠ ক্রিতেছিজেন। তাঁহার রক্ত সুংরজানের উপর ছিটকাইয়া পড়ে। ভাঁহার কাল্ব সোম্রীয়া লী নাাইলাঃ বিন্ত ফুরাাফিসণঃ আহত হন । খলীকার শাহাাসাতের পর রাবে অতি সোপনীয়তার সহিত তাঁহার মৃতদেহ করেকজন আখীর দাকন করেন। মু'আবি'রাঃ সিরিরা

হইতে খলীফাকে সাহায্য করিবার মানসে একদল সৈন্য প্রেরপ করিয়াছিলেন। পথে খলীফার নিহত হওয়ার সংবাদ পাইয়া আবার ভাহারা সিরিয়ায় ফিরিয়া যায়।

এই হত্যাকাণ্ডের ফলে ইসলামের রাজনৈতিক এবং ধর্মীয় একতা নক্ট হইরা যার এবং ধর্মীয় মতবিরোধ ও গৃহযুদ্ধের যুগ আরঝ হয়। হয়রত 'উছ'মান (রা)-এর খিলাফোত এবং ইহার রক্তাক্ত সমাণিত ইসলামের ইতিহাসে একটি করণে ও্যুগান্তকারী ঘটনা।

প্রস্থা (১) Caetani, Annāli dell' Islam, vii. and viii., Milan 1914-1918 (তু. also by the same author Chronographia Islamica, p. 279-388). আরও ছ. (২) বালাামুরী, আনসাবেল-আনরাাফ, ৫খ। (৩) ইব্ন 'আসাাকির, তা'রীৰু সিমাশক', ৮খ, দামিশক' ১৯৫১ খু.। (৪) হযরত 'উছ'মান রো) সম্পর্কিত হণদীছ'ভলি বিভিন্ন হ'ণদীছ' সংগ্রহে রহিয়াছে।

G. Levi, della Vida (S.E.I.)/মূহতমদ রেযাউর রহীম উচ্মাত (৯০ : উম্মা: ) কু'রজানে বহল বাবহতে বিভিন্ন অর্থজ্ঞাপক শব্দ। ইহার অর্থ : কালের কিছু অংশ, কিছুকাল (১১:৮: ১২:৪৫)। ধর্ম, মতবাদ, পথ (৪৩:২২)। দল, উপদল, জাতি (৭:১৬৪) এবং ধর্মীয়, জাতিগত, ভাষাতাত্ত্বিক প্রভৃতি যে কোন ভিত্তিতে একর ব্যক্তি-সম্পিট। এমন কি, ৭: ১৬৪ ও ২৮: ২১ আয়াতে বেখানে শব্দটি মান্সিভাবে ব্যবহার করা হইয়াছে, সেখানেও এইরূপ অর্থের ইজিত আছে। বিশেষ ক্ষেব্রে ইহা জিল সম্পর্কে (৭ ঃ ৩৮ ; ৪১ ঃ ২৫ ; ৪৬ : ১৮) ও, এমন কি বাবতীয় প্রাণী সম্ভব্তে (৬:৩৮) ব্যবহাত হইয়াছে: তবে ইহা দারা এমন একটি দল ক্রায় হাহারা আল্লাহর বিধান অনুসারে গরিচালিত হয়, পরকালে বাহাদের বিচার হইবে। বাজি বিশেষ সম্পর্কেও, যথা : ইবরাহীম ('আ) (১৬ : ১২০) সন্দর্কেও এই শব্দটি ব্যবহাত হইয়াছে। এখানে এই শব্দটি হয় "ইমাাম" অৰ্থে অথবা তৎকৰ্ত্ক হাগিত "সম্পুদারের নেতা" অর্থে প্রয়োগ করা হইয়াছে। অন্যথায় উম্মাঃ বন্ধিতে দল অন্তত রহৎ সমাজ-সম্পদায়ের অন্তর্গত ক্ষুণ্র দল ব্যায়।

আরাাহ ডা'আলা প্রত্যেক উত্যাতের (জাতির) সৎ পথ প্রদর্শনের खना अक्**स**न नवी (७ : ৪२ <sub>:</sub> ১০ : ৪৭, ১७ : *७०* : ১৬ : ७৪, ৬७ : ২৩ : ৪৪ : ২৯ : ১৮ ; ৪০ : ৫) অথবা সতর্ককারী ( ৩৫ : ২৪, ৪২ ) প্রেরণ করিয়াছেন। কিন্তু হ্যরত মৃহণ্যমাদ (সণ)-এর ন্যায় এই সমস্ত নবীও লান্ছিত ও মিখ্যাবাদী অভিহিত হইয়াছেন। এজন্য তাঁহারা কিয়ামত দিবসে তাঁহাদের উল্মতের সাক্ষীশ্বরূপ উবিত হইবেন (৪:৪১:১৬:৮৪,৮৯:২৮:৭৫: তু. ২:১৪৬)। কারণ প্রত্যেক জাতিকেই বিচারের জন্য হাষির করা হইবে (৬:১০৮; ৭:৩৩; ১০ : ৪৯ , ১৫ : ৫ , ২৩ : ৪৩ , ২৭ ; ৮৫ , ৪৫ : ২৮)। योशाजा ঈমাান আনে নাই ভাহাদিগকে বাদ দিলে প্রত্যেক সম্পূর্ণারের কতকণ্ডলি লোক অবশ্য আল্লাহ্র রাস্তের আবেদন অনুসরণ করিয়াছিল এবং এইভাবে সঠিক পথ প্রাণ্ড হইরাছিল (১৬ 1 ৬৬)। ইহা বিশেষভাবে 'আহর কিড়াাব' সম্বন্ধে সড়া। আহর কিড়াাবদের মধ্যে সংলোকের प्रवाचित्रक ७ উन्माः वता स्ट्रेशस् (७: ১১৫ ७ भ. , ৫: ७७; ৭:১৫১, জু, ২:১৬৪, ১৪১; ৭:১৬৮, ১৮১; ১১:৪৮)। ইহারা বৃহত্তর দলের মধ্যে অপেক্ষাকৃত ক্ষুদ্র দব।

কুরুরানে প্রারই মানুষের মধ্যে বহ উম্মান্ত কেন এবং তাহারা কেন একটি একক জাতি হইল না—এ সম্পর্কে আলোচনা করা হইরাছে। ইহার প্রধান প্রধান কারণগুলি কুরুমানেই দেওরা হইয়াছে। "মানুষ একটি মার উশ্মা: (জাভি) ছিল, অভঃপর ভাহারা মতভেদ করিল। তোমার প্রভুর নিকট হইতে যদি একটি সিদ্ধার ইডঃপূর্বে দেওয়া না হইত তাহা হইলে ভাহাদের মধ্য (সভভেদের) ব্যাপারগুলির নিক্টয়ই মীমাংসা হইয়া ঘাইত" (১০:১৯)। সেই সিদ্ধার সম্বন্ধেও ৫: ৪৮-এ বলা হইয়াছে: "বরং ভোষাদের নিকট যে বিধি-নিষেধ আসিয়াছে তব্দারা তিনি যেন ভোষাদিককে পরীক্ষা করিতে পারেন।"

বিশেষভাবে, মহানবী (সা)-এর উম্মাতের বেলার এই বঞ্চীর অর্থে কভিপর পার্থক্য ও পরিবর্তন দেখিতে পাওয়া যায়। কিছ বিষয়টি বহুৱাংশে ঐতিহাসিক বিধায় তাহার আলোচনা অনেক্ষাকৃত সহজ। তাঁহার নুবওয়াতের প্রথম দিকে তিনি সাধারণভাবে সকল আরব অথবা তাঁহার (মরার) দেশবাসীকে একটি উদ্মাতরূপে মুনে করিতেন। হ্যরত (স') প্রাথমিক পর্যায়ে অবহেনিত আরব উদ্যাভকে মুজির পথ প্রদর্শন করেন। পূর্ববতী নবীদের ন্যায় তিনিও ভাঁছার বংশ কতৃকি ভীষণভাবে আক্রান্ত ও মিখ্যাবাদিতার অভিযোগে অভিযুক্ত হন। অবশেষে তিনি মশ্লার পৌর্লিকদের সহিত স**ল্পর্ক**-**জ্বেদ করিয়া** তাঁহার অনুসারিগণসহ মধীনায় হিজ্রাত **করেন এবং** সেখানে একটি ন্তন সমাজ গঠন করেন। এখানে তিনি জমস-রিমগণসহ একটি সাময়িক রাজনৈতিক সমাজ গঠন করেন। কিন্তু ষখন রাহ্দীগণ চরম বিশ্বাসঘাতকতা করিয়া এই চুক্তি ভর করিল ও মুসলিমগণের সহিত ভিতর হইতে শঙ্কুতা ও বাহিরে তাঁহাদের শঙ্ কু'রারশগণের সহিত বড়যন্ত করিয়া মদীনা লাক্রমণের উস্কানী দিতে লাগিল তখন বাধা হইয়া তিনি তাহাদের সঙ্গে সম্পর্কছেদ করেন ও তাহাদিগকে নির্বাসিত করেন। ফলে এই সামশ্বিক ডিভির উপর ছাপিত রাজনৈতিক মিল্ল-সমাজ ভাঙ্গিরা বার : কিন্ত প্রকৃত ও দৃঢ় ঈমানের ভিত্তির উপর স্থাপিত যে উদ্মাঃ মঞ্চায় প্রতিদিঠত হয় হিজরাতের পর মুহাাজির ও মদীনার আনসণারক্ষণর ভিডিতে যাহা দুচ হইতে দুচ্তর হইয়াছিল—তাহা দুৰ্বক অপক্রি-বর্তনীয়ই ছিল। পরবর্তীকালে মু'মিনের সংখ্যা য**তই রুদ্ধি পাইল** তত্ই ইয়ার প্রবল স্রোতে বংশ, দেশ, বর্ণ প্রকৃতি ভাসিয়া শিক্ষা অগৎব্যাপী এই উম্মাঃ গঠিত হইন (৩:১০৩, ১০১)। ইহার মূলনীতি ছিল, "নিশ্চয়ই মু'মিনগণ ভাই ভাই" ( ৪৯ : ১০ )।

প্রস্থানী হ (১) E. W. Lane, An Arabic English Lexicon, i. 90; (২) J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, Berlin—Leipzig 1926, p. 51-53; (৩) ঐ বেশক, Jewish Proper Names and Derivatives in the Koran (Hebrew Union College Anaual, vol. ii., Cincinnati 1925, p. 145-227), p. 190; (৪) K. Ahrens, in ZDMG, NF, ix. 37; (৫) Buhl-Schaeder, Das Leben Muhammeds, Leipzig 1930, p. 209-212 (See further literature, note 24), 277, 343—345; (৬) Snouck Hurgronje, Der Islam (Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der Religionsgeschichte), p. 658—660, 672 গ.; (৭) হাদীছা প্রস্কাহে উম্মান্ত সমাজে প্র. A. J. Wensinck-এর Community in A Hand book of Early Muhammadan Tradition, Leyden 1927.

R. Paret (S.E.I.)/আবৃদ্ধ কানিম মুহত্মদ আদমুদ্দীন উচ্মী (১৯) ইসলামী সাহিত্যে শব্দটি বহন পরিচিত।

## শশ্চীর ভিনটি ব্যাখ্যা দেখা যার 🖠

- ১। উস্মী আর্ষ নিরক্ষর, রিখিতে পড়িতে জানে না এমন ব্যক্তি।
  এই শব্দি বু-রুঝানে রাসুল কারীম (স-)-এর বিদেশ্ব হিসাবে
  ক্রেন্ড হইরাছে (কু-রুঝান ৭: ১৫৭-১৫৮)।
- ২। এই শব্দটি বহু বচনে "সাধারণত নিরক্ষর লোক" অর্থেও ক্ষকত হইয়াছে ( কু'রুআন ২: ৭৮)।
- ভ। বহ বচনে এই শব্দটি মদীনার অঞ্জনসাধারণ সংগ্রেও ব্যবহৃত তুইয়াছে (৩:১৯)।

**ভাষ্দীগণ মদীনার অধিবাসিগণকে কিছু**টা জবতার সহিত্ উ**ল্বী বলিয়া উল্লেখ করিত।** বলিত, "নিরক্ষর লোকদের প্রতি অবিচার ক্ষার কোন অভিযোগ তাহাদের বিক্তমে অচল' (৩: ৭৪)।

"উদ্ম" (মাতা) শব্দ হইতে শক্ষটি গঠিত। কারণ মাতৃপর্ত হইতে শিশু নিরক্ষর অবস্থায়ই জলগ্রহণ করে। এইজন্য উদ্মী শব্দ গৌণ অর্থে নিরক্ষর বুঝায়। মতাহরে উদ্মী অর্থ মন্ধাবাসী; কারণ মন্ধাকে "উদ্মু'ল-কু'রা।" বলা হয়। এই অর্থে "আন-নাবিষ্ণু'ল-উদ্মী" বলিতে মন্ধাবাসী নবী বুঝায়।

and Derivatives in the Koran (Hebrew Union College Annual, ii., Cincinnati 1925, p. 145—227), p. 190 %., (a) K. Ahrens, in ZDMG, NF, ix 37; (b) Buhl-Schaeder, Das Leben Muhammeds, Leipzig 1930, p. 56, 131 (c) Horovitz, OLZ, 1931, 148 %.)

R. Paret (S.E.I.)/আবুল কাসিম মুহত্মদ আদম্ধীন हें व्यवज्ञ मू राण्यान (तर)-अत (ভূডীয়া) কন্যা। হ'াদীছ' হইডে তাঁহার ডগ্নী রুক'ায়া। অপেক্ষাও ভাঁহার সম্বন্ধে অনেক কম জানা যায়। ইনি হযরত খাদীসার গর্ভে সভবত রাস্ল কারীম (স')-এর নুব্ওয়াত লাভের পূর্বে জন্মগ্রহণ করেন। কুনুরাত ঘারাই তিনি পরিচিত। আব লাহাবের এক প্র 'উভারবার সহিত ইঁহার বিবাহ হয়। যখন নবী (সা) ইসলাম প্রচার করিতে প্রবৃত হইলেন তখন আৰু লাহাব পুরকে ডাকিয়া বলিল, "তুমি মহাস্মাদ (সা)-এর কন্যাকে পরিত্যাপ কর, নতবা আমার সহিত ভোমার কোন সম্পর্কই খাকিবে না।" ফলে 'উতায়বা ই'হাকে পরিত্যাপ করে। অতঃপর বাদ্রের মুদ্ধের সময় হযরত 'উছ'মানের ভী, রাসুল (সা)-এর বিতীয়া কন্যা রুকাায়্যাঃ ইন্তিকাল করিলে রাস্থ (স') তাঁহার সহিত উত্ম কুলছ মের বিবাহ দেন। এইজুনাই হম্মত 'উছ'মান (রা)-কে বু''ন-নুরায়ন ( দুই জ্যোতির অধিকারী ) বলা হয়। এই বিবাহের পর উল্ম কুলছ ম ছয় বৎসর কাল জীবিত ছিলেন। হিজরী ৯ সনের শাবানে মাসে নিঃসভান অবস্থার ইনি ইনড়িকাল করেন।

প্রথ্য (১) ইষ্ন হিশাস, ed. Wustenfeld, p. 121, (২) ইষ্ন সা'দ, ৮খ, গৃ. ২৫; (৩) ত'বারী, ed. do Goeje, ৩খ, ২৩০২; (৪) H. Lammens, Fatima et les Filles de Mahomet, 1912, p. 3 প.; (৫) দিবলী নু'মানী, সীরাত্র'ম-নারী, ২খ, ৪২৬—৭।

G. Buli ( S.E.I. )/আবুল কাসিম মুছল্মদ আদম্দীন উল্মু'ল-ওয়ালাদ্ (ام الولاد ) মে ক্রীডদাসী তাহার মনিবের ঔরসে সন্ধান অসব করিয়াছে তাহাকে উল্মু'ল-ওয়ালাদ বা সভানের মাতা বলা হয়। (১) ক্রীডদাসীকে উপভোগ করার যে অধিকার 'আরব-

দের মধ্যে প্রচলিত ছিল ভাতা প্রথম দিকে ইসলামে অব্যাহত ছিল। ইসলামের আবিভাবের অবাবহিত পর্বে এইরূপ মিলনের দক্ষন যে স্থ সভান ভূমিঠ হুইত তাহাদিগকে পিতার মামে না ডাকিয়া মাতার নামে ডাকা হইত এবং নিজ ঔরসজাত সম্ভানরূপে পিতার শ্বীঞুডিতে ষাধীনতা লাভ করিতে গারিত। এইরূপ ক্রীতদাসী মায়ের কোনও সামাজিক মর্যাদা ছিল না। মর্যাদা প্রকাশের জন্য উন্ম'ল-ওয়ালাদ ( সভানের মাতা ) নামে অভিবিত করিয়া তাহাকে ভাধীনা স্ত্রী হইভে পুথক করা হইত। স্বাধীনা স্ত্রীকে উদ্ম'ল-বানীন ( পুরুদের জননী) নামে অভিহিত করা হইত। (২) ইসলামের প্রথম দিকে এই অবস্থার থিশেষ কোনক্রপ পরিবর্তন করা হয় নাই। কুরজানে বে সকল এয়ানতে বৈধ যৌন মিলনের সীমা বর্ণনা করা হইয়াছে তাহাতে ( जुता: 8 : ७, २8, २৫ भ., २७ : ७, २8, ७२, १० : ७० जवरे महोनात অবতীর্ণ ) সনিবকে নিজ ক্রীতদাসীয় সহিত মিল্লিভ হইবার অনমতি দেওয়া ত্ইয়াছে। কুরুজানে উম্মু'ল-ওয়ালাদ্-এর কোন উল্লেখ নাই। মাারিয়া কিবভিয়ার গর্ভে রাস্ল (স:)-এর উরসে পুর ইব্রাাথীমের জন্মের দক্ষন মার্নিয়াকে আমাদী দেওয়ার কথা রাস্থ (সা) ঘোষণা করেন। হাদীছে: আরও আছে বে, কোনও রমণীকে ভাহার চাচা পৌতালিক যুগে ক্রীতদাসী হিসাবে বিক্রম করে। ভাহার গর্জে মা।লিকের এক পূর সভান জন্মগ্রহণ করে। মাালিকের মৃত্যুর পর তাহার ঋপ পরিলোধার্থে ঐ ক্রীতদাসীকে বিক্রয় করিবার প্রয়োজন হয়। বিষয়টি সম্বন্ধে রাগুল (স<sup>.</sup>)-এর নিকট অভিযোগ করা হই.ল তিনি ঐ স্ত্রীলোকটিকে আয়াদ করিবার শ্বন্য মৃতের সম্পত্তির পরিচালককে নির্দেশ দেন এবং ক্ষতিপূরণস্করণ তিনি তাহাকে একটি ফ্রাত্দাস দান করেন। (৩) এই দুইটি নঞ্চীর দুটেট হয়রত 'উনার (রা) আদেশ দেন যে, মাালিকের মৃত্যুর পর উল্মু'ল-ওয়ালাদ আইনত এবং যাভাবিকভাবে আখানী লাভ করিবে এবং মাালিকের জীবদ্দশায় তাহাকে পুনরায় বিক্রয় (বা দান) করা যাইবে না। বিভিন্ন উপলক্ষে হয়রত 'উমার (র)-র এই জন্শাসনের সমর্থন পাওরা খার। হ্যরত 'উছ'মান (রা)-এর সময় এই বিষয়ে বিতক সৃত্টি হয় এবং বলা হয় যে, হয়রত 'এালী ও হয়রত ইবুন 'আব্যাস (র:) তখন এই বিষয়ে হয়রত 'উমার (রা)-এর বিরোধিতা করেন। পঞ্চান্তরে ইহাও বলা হয় যে, হয়রত 'উমার তাঁহার সিদ্ধারটি রাস্ল (সা), এমন কি হযরত 'আলীও 'আকাাস (রা)-এর মতের ভিত্তিতেই করিয়াছিলেন এবং সাহণাবীগণ হণ্ডরত 'উমার (রা)-এর সেই সিদ্ধান্তটি সমর্থন করিয়াছিলেন। হণদীছে র মুসলিম সমাজোচকদের মতে দুই নম্বর অনুক্রেদে যে দুইটি হণাদীছে র উল্লেখ করা হইয়াছে তাহা ব্যতীত এ বিষয়ে অন্যান্য হ'াদীছে'র ইসনাদ সংবহাতীত বলা চলে না। তাঁহারা উপরিউক্ত দুইটি হাদীছা ও হয়রত উমার (রা)-এর মতকে প্রামাণ্য বলিয়া উল্লেখ

সূতরাং মালিকের মৃত্যুর পর উদ্মু'ল-ওয়ালাদ্ আবাদী লাভ করে এবং ভাহাকে থিকেয় করা চলে না---এই মত প্রথম বুলে প্রায় সকলের সমর্থন লাভ করিয়াছিল। ইহার সমর্থকদের মধ্যে ছিলেন আল-হাসান আল-বাসারী, 'আতাা', মুজাহিদ, আর্যুহ্যী, ইব্রাহীম আন-নাশা'ল এবং জারও অনেকে। (৪) মান্যু-হাবের উৎপত্তির পর মাহারা উপরিউজ মত পোষণ করেন ভাহাদের মধ্যে রহিয়াছেন আরু হানীকাঃ, আরু মুসুরু, মুকার, মহান্যাদ আল-শার্বানী এবং ভাহাদের সহচরপণ, আল-আওয়া'

আছ'-ছ'। ७ थी, थान-इ'। जान रेवन ज'!। लिह', जान-लाग्रह', रेवन সাদ, মালিক এবং ভাঁহার অনুসারিদ্রণ, আব ছণ্ডর ও ইবন হণছার। ইক্সম শাফি খ্র-ও শেষ পর্যন্ত এই মত সমর্থন করেন এবং তাঁহার অনুসারিগণের মতও ইহাই ছিল। দাউেদ ও জাহিরী-গণ, বারদীয়াগণ, ইছ'না 'আলারিয়াঃ শী'জাঃগণ ও মু'তাযিনীরের মতে উম্ম'ন-ওয়ালাদকে বিক্রয় করা চলে। অবলা ই হাদের মতেও মনিবের মৃত্যু পর্যন্ত সে যদি ভাহার অধীনে থাকে এবং মালিকের মৃত্যুকালে যদি ভাহার কোনও সভান জীবিত খাকে ভাহা হইলে সে আাখাদী লাভ করিবে। (৫) বিবাহিতা দ্বীর পর্তজাত সন্তানের পিত্র অধীকার করার বিষয়ে ইসলামে যত বিধি-নিষেধ আরোপিড হইয়াছিল তাহা অপেক্ষা বেশী বিধি-নিষেধ আরোণিত হইয়াছিল উল্ম'ল-ওয়ালাদ-এর পর্তঞাত মনিবের সঙান সহছে। 'উমার (রা) এবং ইবন 'উমার (রা) হইতে হ'াদীছ' উল্লেখ করিথা বলা হইয়াছে যে, যদি কেচ তাতার ক্রীতদাসীর সহিত সহবাস করে তবে সে তাহার সন্তানের পিতত অস্বীকার করিতে পারিবে না, যদি সে 'আয়ল-এর কথা বলে অথবা পিতৃত্ব সহয়ে সম্পেহ প্ৰকাশ করে ভাষা অপ্রাহা হটবে। সালিকী ও শাক্ষি'ই মায় হাবে এই মত **স্বীকৃত**। পকারেরে হ'ানাফী মার্হাব মতে, ক্রীগুদাসী উস্ম'ল-ওয়ালাদ কিনা এবং তাহার পর্ডজাত সন্তানের পিডা কে—এই বিষয়টির সিদ্ধান্ত সম্পূর্ণ নির্ভর করে মাালিকের (হালাফভিডিক) শ্বীকৃতির উপর। ইসলামে উ**ল্ম'ল**-ওয়ারাদের গর্ভজাত সন্তানকে সব সময় আাখাদ বলিয়া বীকার করা হইয়াছে, ইহাতে কোন প্রকার থিমত হয় নাই। (৬) ফিকু:হশামে উদ্মু'ল-ওয়ালাদ সম্ভন্ধ বিভারিত বিধান এই বে. ক্রীতদাসী, এমন কি অমসলমান ক্রীতদাসীও যদি ভাহার মনিবের সম্ভান গর্ভে ধারণ করে তাহা হইলে ভাহাকে উভ্ম'ল-ওয়ানাদ বলিয়া গণা করা হইবে। মনিবের মৃত্যুর পর সে আাথাাদী লাভ করিবে; তাহাকে পারিবারিক अन निर्देशाय कतियात करा विक्रम कर्ता हित्य ना (निर्मन मिध्न) অথবা মালিকের ওয়াসি য়্যাতের এক-ততীয়াংশের মধ্যেও ভাহাকে ধরা ঘাইবে না , মাালিক ভাহার জন্য যে সন্দর্ভি পৃথক করিয়া রাখিয়া হান—ভাহা আইনত ভাহারই প্রাপা। উস্ম'ল-ওয়াঝাদ হইবার পরে সে তাহার মাজিকের নিকট থাকিয়া বৈধ বা অবৈধ ষেমনই সন্তান প্রস্তব করিবে---সকর সন্তানই আায়াদ হইবে। এমন কি যুত সভান ছব্মিকেও ফ্রীতদাসী উদ্ম'ল-ওয়ালাদের মর্যাদা পায়। কিন্তু যদি পর্ভপাত হয় ভবে পে সমূলে মভভেদ রহিয়াছে। ষদি উল্ম'র-ওয়ারাদ কোন জগরাধ করে তবে অন্যান্য ক্রীতদাসী বা ক্রীভদাসের ন্যায় মাালিক দণ্ডের পরিবর্তে উম্পু'ল-ওয়ালাদের মালিকানা হস্তান্তর ( Cession ) করিয়াও ভাহার দায়িত এডাইতে পারিবে না। অন্যান্য ব্যাপারে ফ্রীডদাসীর মতই সে জীবন হাগন করিবে। ভাহার দেহ ও এমের উপর মাজিকের পর্ণ অধিকার থাকিবে। কিন্তু মালিকীদের মতে, তাহাকে হারকা ধরনের কাজে খাটাইডে হইবে এবং ভাহাকে অন্যের নিকট মন্ত্রনীতে দেওৱা চলিবে না। হ'নোফী ও মাজিকীদের মতে, যদি উপম্'ল-ওরাজাদ ইঞ্ছা-কুতভাবে ভাষার মাানিককে হত্যা করে, একমার এই অবস্থারই সে আায়াদীর অধিকায় হইতে বঞ্চিত হইবে। তবে মাজিকের সন্তান গর্ভে ধারণ করিবার পর্বে মাজিক বে ক্ষণ করিয়াছিল ভাহা পরি-শোধ করার জন্য উদ্মূ<sup>'</sup>ল-ওয়ালাস বিক্রয় করা চলিবে। উপরিউ<del>ড</del> বিষয়সমূহে শী'আঃ সন্পদায়ের মজের মৌলিক পার্থকা রহিয়াহে

(তু. উপরের ৪ অনুচ্ছেদ )। (৭) যেহেতু মাজিক ক্রীন্তদামীর সর্বময় কর্তৃত্ব লাভ করে, সূত্রাং আইনত ক্রীন্তদামীরে বিবাহ করার কোন অবকাশ থাকে না। অন্যপক্ষে ক্রীন্তদামীর বিবাহ চুডি সম্পাদ্দনের অধিকার থাকে না। ক্রীন্তদামীর সহিত ভাহার অভিভাবক (ওয়ালী)-এর সম্পর্কও ছিল্ল হয়। সূত্রাং আইনের চেমারে ক্রীন্তদামীর সহিত মাালিকের বিবাহ সিদ্ধ নহে। কেহ বদি নিজ দাসীকে একারই বিবাহ করিতে চাল্ল তবে তাহাকে প্রথম আমাদ করিরাই বিবাহ করিতে পারে। মুসলিম ক্রীন্তদাসীকে অপর কোন স্থাধীন মুসলিম অথবা কোন মুসলিম গোলানের সহিত বিবাহ দেওয়া চলিবে।

উদ্দু'ল-ওয়ালাদের মর্যাদা উলিখিতভাবে উন্নীত হওয়া সত্ত্বেও একজন ক্রীতদাসীর সঙ্গে মিলন এবং তদ্ধারা সভান লাভ করার প্রতি ইসলাম-পূর্ব মুগে যে ঘৃণার উপ্লেক হইত তাহা কিছুটা রহিয়া গিয়াছে। তবে ঘাধীনা জীর সভানের ও আইনসম্মত উদ্দু'ল-ওয়ালা-দের গর্জজাত সভানের মধ্যে যে প্রভেদ ছিল ইসলামী আইন ভাহা সম্পূর্ণ বিদ্যাহিত করিয়াছে।

গ্রন্থপা ঃ (১) Lammens, Le Berceau del' Islam. p. 276-306; (3) Robertson Smith, Kinship and Marriage in Early Arabia, 2nd ed., p. 89-91; (6) Wellhausen, in NGW Gott. 1893, p. 435 9., (8) Wensinck, Handbook, a. Manumission, Slavese, Intercourse, (c) Kanz al-'ummal, Vol. V., (b) with 'আয়নী, শারহু: বুখাারী, 'ইতৃক্', ঝাব ৮; (৭) Juynboll, Handleiding, 3rd ed., p. 236, 238; (b) Sachau. Muhammedanisches Recht, р. 127, 168 ч.; (5) Santillana, Istiuzioni, i. 123 n.: (50) Querry. Droit Musulman, ii, 147 %, (for the Shi'is).--For Paragraph 7; (১১) 'আবদু'ল-ক াদির, জাওয়াহিক'ল-মুদ ী'আ, ১: ৩ সংখ্যা ৬৬৮ . (১২) আল-ফ্রিফরেড, পু., ২০৭, ১৫ : (50) Snouck Hurgronie. Mekka in the Latter Part of the 19th Century, p. 109, (58) Bousquet, in REL 1938, p. 231.

J. Schacht (S.E.I )/ৰিছুৰ করীন

উস্মু'ল-কিতাবে (ام الكتاب) প্রছের মুধা। ইংগ দুই অর্থে ব্যবহাত ইইয়াছে: (১) কোন প্রছের সমন্ত শিক্ষার সার যে অংশে থাকে, যথা সূরাঃ আল-ফ্যাভিহ'াংকে উস্মু'ল-কিতাবে বা উস্মু'ল-কু'রঝান বলা হয়। (২) মাহা হইতে গ্রছ বা কু'রঝানের উৎপতি। লাওহে মাহ মুক্তে আলাহ্র ভানে যে প্রছ রহিয়াছে ও মাহা হইতে কু'র্ঝান অবতীর্ণ হইয়ছে সেই মূল প্রছ। ইহা হইতে আলাহ্ মাহা ইক্ষা করেন ভাহা মান্সুথ করেন এবং মাহা ইক্ষা করেন ভাহা মার্কিভ করেন (১৬:৬৯)। এই মূল প্রছকে হালীছে আস্কু'ল-কিভাাব (ভ'বেরৌ, ভাফসীর ২৫ ঃ ২৬) বলা হয়। ইহা ৮৫ ঃ ২১ অনুসারে সমরের রন্ধিত কলকে আছিভ আছে (ছু. Enoch. 93, 2, Book of Jubilees 5, 13, 16, 9, 32, 21)। মদীনার অবতীর্ণ ওয়াহ্'য়িতে উস্মু'ল-কিভাবে জন্ম অর্থেও ব্যবহাত ইইয়াহে। স্বয়ঃ ৬:৭ অনুসারে আলাহ্ কর্ত্ক মূহ'াত্মাদ (স')-এর নিকট যে প্রছ অর্থাৎ কু'র্ম্মান নামিল হইয়াছে ভাহার কতক হইল পরিত্তারভাবে প্রকাশমান

(মূহ্'কামাতি) এবং কতকগুলি মৃতাশাবিহাতে (বা দার্থবাধক);
প্রথমােডগুলি উ"মু'ল-কিতাাব বা গ্রন্থের মূল্ শিক্ষা। এই বাকাানুসারে
কু'র্জাানােডর ভাষাতােত্বিক বাবহারে সূরাঃ ফাাতিহাঃ-কে উ"মু'র-কিতাাব বা উ"মু'ল-কু'র্জাান বলা হয়। কারণ ইহাতে গ্রন্থের অর্থাৎ
কু'রজাানের মূল শিক্ষার সংক্ষিণতসার রহিয়াছে। হ'ানীছে' এই
নাম্ব্যক্ত হইয়াছে।

প্রস্থা : Lane, lexicon. a. Umm, Horovitz, Koranische untersuchungen, Berlin.—Leipzig 1926, p. 65.

J. Horovitz (S.E.I.)/আৰুল কাসিম মুহুম্মদ আদমুদীন 'উমরাঃ ( عمرة ) কা'বাঃ গুহের যিয়ারাত সংক্রান্ত একটি বিশেষ 'ইবাাদাত। কেহ কেহ ইহাকে ا বিশেষ হণাজ্ব )-ও বলে। হণজের নামে "উম্রাঃও আনুষ্ঠানিক পবিরতার (ইহারাম **দ্র.) সাথে সমাগন করিতে হয়**। 'উম্রার উদ্দেশ্যে ইহ'রাম বাঁধিবার সময় 'উম্রা: সম্পাদনকারীকে অবশাই নিয়াত (৪.) করিতে হইবে খে, সে 'উমরার সহিত হ'াজ্বও সমাপন করিবে, অথবা শুধু উম্রাঃই সম্পাদন করিবে। মন্তার হণরামের নির্ধারিত সীমার বাহির (হি'ল) হইতে ইহ'রামে বাধিয়া 'উম্রার জনা নিয়াত করিতে হয়। 'উম্রার উদ্দেশ্যে সাধারণত তিনটি জায়গা হইতে নিয়াত করা হইয়া থাকে: জি'রানা:, হ'দায়বিয়া: ও তান্'ঈম। শেষোজ জায়গাটি সর্বাপেক্ষা নিকটে অবস্থিত এবং উহা হইতেই অধিকাংশ সময়ে 'উম্রার নিয়াত করা হইয়া থাকে বলিয়া উহা আল-'উম্রা: নামে পরিচিত। লাব্বায়কা (তালবিয়া: ৪.) শব্দ উচ্চারণের মাধ্যমে উম্রা: আর্ড ক্রা হয়। 'উমরার জন্য ইহ'রাম শর্ত'; ত'ভিয়াফ', রুক্ন-এর সা'ঈ ও হালাক (কেশ মুগুন) ওয়াজিব। মু'তামিরকে (উমরাঃ সম্পাদনকারী) মঞ্চায় উপস্থিত হইয়া সর্বপ্রথম কা'বাঃ পুহের তণওয়াকে (छ. ) করিতে হয়। 'উমরাঃ সম্পাদনকারী উত্তর-পূর্ব দিক্ষের "বাাবু"স-সালাাম" নামক দরজার ভিতর দিয়া কাবাঃ সংলগ্ন মস্জিদে প্রবেশ করে। অনভর তাহাকে কাবাঃ শারীফের দেওয়ালৈ সংৰদ্ধ হ'জারু'ল-আসওয়াদ থা রুফা প্রস্তারের নিকট উপস্থিত হইয়া নির্ধারিত নিয়মে ডান দিক দিয়া বায়তুল্লাহ-এর তাওয়াফ ন্তরু করিতে হয়। উচ্চৈঃশ্বরে দু'আা' পাঠ করিতে করিতে সাতবার তণওয়াাফ আবশ্যক। প্রথম তিন তণওয়াফ দ্রুত গতিতে (রামাল) এবং শেষের চার তাওয়াক্ষে সাধারণ শতিতে করিতে হয়। অতঃপর মাকাম ইব্রাহীম নামক জারগায় দুই রাক'আত সালাতে আদায় করিয়া যামযাম কুপের পানি পান করিতে এবং আর একবার হ'াজারু'ল-আস্ওয়াদ চুম্বন করিতে হয়। ইহার পর মৃতামির ('উম্রাঃ পালনকারী) সাফাা নামক দর্জা দিয়া মসজিদ হইতে বাহির হয় এবং সণক্ষা ও মারওয়া: পাহাড-ঘষের মধ্যে দৌডাইবার উদ্দেশ্যে প্রথম সে স'ফো পাহাডে আরোচণ করে। তথার নির্ধারিত দু'আা' পাঠ করিবার পর তাহাকে চারি শতাধিক গজ উত্তরে অবস্থিত মারওয়াঃ দাহাড়ের দিকে দৌডাইতে হয় ; মার্ওয়াঃ পাহাড়ের উপর উপস্থিত হইয়া নির্ধারিত দু'জ্ঞা'র পর তাহাকে পুনরায় স'ফা। পাহাড়ের দিকে ছুটতে হয়। এইভাবে ভাহাকে সাফা। ও মারওয়াঃ পাহাড়ের মধ্যে সাতবার সা'র বা দৌড় সমাপন করিতে হয় এবং সংতম বারে তাহাকে মার্ওয়াঃ পাহাড়ে যাইয়া নির্দিল্ট দু'আ।' পাঠ করিতে হয়। দৌড়াইবার সময়

প্রত্যেক বার এই পথে নীচু খানিকটা চিহ্নিত ছারখার জোর দৌড়াইতে হয়। অতঃপর তথ্য হইতে প্রত্যাবর্তনের পর তাহার মস্তকের কেশ মুভিত করিতে অখব। হাঁটিয়া ফেলিতে হয়। এইডাবে তাহার 'উম্রার কার্য সমাণ্ড হয়। কিন্ত 'উম্রাঃকারী যদি একই সঙ্গে 'উম্রাঃ ও হজ্জের নিয়াত 'করিয়া থাকে তবে 'উম্রার পর মাথার চুল ছাঁটিয়া 'আরাফাাতে হজ্জ সমাপনের পর ১০ খু'ল-হিজ্জাঃ তারিখে তাহার মস্তক মুখন করিতে হয়।

'উম্রার জনা কোন দিন তারিখ নির্দিন্ট নাই। উহা বৎসরের যে কোন সময়েই সমাপন করা যায়। কিও রামাদশান মাসে, বিশেষত রামাদশানের শেষের দশ দিন ও কশদ্রের রাজিতে 'উম্রাঃ সম্পদন করা অত্যন্ত ছণাওয়াবের কাজ। প্রত্যেক সম্বতিসম্পন্ন মুসলিমের জনা জীবনে একবার উম্রাঃ সম্পাদন করা সুঘাত।

তাতহা দৈর প্রচারক হ্যরত ইব্রাহীম ('আ)-এর কাল হইতে 
তাঁহার প্রচলিত সূলাঃ হিসাবে রাজাব মাস 'উম্রাঃ উপলক্ষে এবং 
বু'ল-কণাদাঃ, বু'ল-হি'জ্জাঃ ও মুহ'ার্রাম এই তিন মাস হণাজ্জ উপলক্ষে পবিষ্ক মাস ( আশ্হরু'ল-হ'রুম )-রূপে পরিপণিত ছিল। কালক্রমে পৃথকভাবে অনুষ্ঠিত হ'াজ্জ ও 'উম্রাতে দৌরলিকতা ও অন্যানা
অনাচার প্রবেশ করে। হ্যরত মুহ াম্মাদ (স') দুইটি অনুষ্ঠানকেই
অনাচার হইতে মুক্ত করেন এবং বু'ল-হি'জ্জাঃ মাসে দুইটি অনুষ্ঠান
একরে বা পৃথকভাবে পালনের ব্যবস্থা করেন। অন্য বে কোন
সময়েও 'উম্রাঃ পালন করা বৈধ রাখা হয়।

প্রস্থানার (১) Th. W. Juynboll, Handbuch des Islamischen Gesetzes, Leyden-Leipzig 1910, p. 138 প্. ; (২) (বিংয়ারাড'র-আওক'াফ, কি'সম্'ল-মাসাজিদ্), আল-ফিক'হ 'আলা'ল-মায'াহিবু'ল-আর্বা'আঃ, কি'স্মু'ল-'ইবাাদাতে, কাররো ১৯২৮ খ্., পৃ. ৬৬৪---৬৬৯. ৬৭৬---৬৮৬, ৬৯২--৬৯৮ . (৩) ব্যারী, সাহ'ীহ', কিতাাবু'ল-'উম্রাঃ . (৪) মুসলিম. নাওয়াব ী, ৩খ, ২১৬---২১৮। (৫) নাসি র শুসরাও, সাফারনামাহ ed. Schefer. p. 66 প.; (৬) ইব্ন জুবায়র, রিহ'লাঃ, ed. Wright de Goeje (GMS, v.) p. 80 n.; 128-157., (9) ইব্রাহীম রিফ'লাত গাাশা, মির'আাতু'ল-হ'ারামায়ন, কার্য্যো ১৯২৫ খ., ১খ, ৯৯, ১০১, ৩৩৭ ; (৮) Burton, personal Narrative of a Pilgrimage to Mecca and Medina, iii., Leipzig 1874, p. 122-128; (a) E. Rutter, The Holy Cities of Arabia, London---New York 1928. i., 96-114, (50) Snouck Hurgronje, Mekka, ii. Haag 1889, p. 56., 70. 75 প., 83 প., (১১) ঐ লেখক, Het Mekkaansche Feest, Leyden 1880 (-Verspreide Geschriften; i, 1 প.), (১২) Wellhausen, Reste arabischen Heidentums, p. 78 n., 84, 98; (89) Gaudefroy---Demombynes, Le pelerinage a la Mekka, Paris 1923, esp. p. 192 %, and 304 7. (58). H. Lammens, Le Culte des betyles et les processions religiouses chez les Arabes preislamites (BIFAO, cairo 1910, p. 39-101), esp. p. 64 and 78. (১৫) ঐ লেখক, Les sanctuaires preislamites dans l'Arabie occidentale (MFOB, xi. 2,) Bairut 1926, esp. p. 119, 129-133; (84) C. Clemen, Der ursprungliche Sinn des hagg (Isl., X., 161--177), p. 165--167

'উমার ইবন 'আবদি'ল-'আষীষ (র) (عمر بن عبد العزيز) ইব্ন মার্ওয়ান, উপনাম আবু হণফ্স্', উমায়্যঃ বংশীয় অস্টম খনীষ্ণা, মাতা উভ্যু 'জাসি'ম লায়লাা দিতীয় খনীফা 'উমার (রা) ( বিলাক্ষাত কাল ১৩/৬৩৪—২৪/৬৪৪ )-এর দৌহিত্রী; ভাঁহার পিতা ৬৫/৫৮৪ সাল হইতে মৃত্যু (৮৫/৭০৪) পর্যন্ত মিসরের গভনর ছিলেন। 'উমার (র) ৬৩/৬৮২-৮৩ সালে ( ইব্ন সা'দ, ৫খ, ৩৩০), ভিন্নমতে ৬১/৬৮০-৮১ সালে ( আহ'মাদ যাকী, 'উমার ইব্ন 'আবদি'ল-'আয়ীয়, পৃ. ১) মদীনায় জন্মগ্রুণ করেন। তিনি পিতার সহিত মিসরে শৈশব অতিবাহিত করেন এবং সেইখানেই তাঁহার প্রাথমিক শিক্ষা গুরু হয়। অতঃপর তাঁহাকে মদীনায় প্লেরণ করা হয় এবং সেইখানেই তিনি হণাদীছ', ফিক্'ছ 'আরবী ভাষা ও সাহিত্য অধ্যয়ন করেন। তৎকাবীন যদীনার বিশিষ্ট 'আলিম ও মৃহ্'াধিছ্'দিখের নিক্ট তিনি শিক্ষা প্রহণ করিয়া-ছিলেন। তাঁহার শিক্ষকদের মধ্যে দুইজন সাহায়বীও ছিলেন, তাই। হাড়া তিনি সাহণাবী আনাস ইব্ন মালিক (রা) (মৃ. ১০/৭০৮-১) ষ্টতে হ'াদীছ' রিওয়াায়াত করিয়াছেন। অল বয়সেই তিনি 'আরবী সাহিত্যে বিলেষত কবিতায় বিলেষ বাৃৎপত্তি লাভ করেন এবং পরবতী-কালে যখন তিনি মদীনার প্রতর্মর ছিলেন তখন হ'াদীছ'ও ফিক্'ই এই দুই বিষয়ে গভীর জান অর্জন করিয়াছিলেন।

তিনি প্রথমে খুনাাসি রাঃ ( ক্রিলি ৯) এর শাসক নিমুক্ত হন।
অতঃপর ওয়ালীদ ইব্ন 'আবদি'ল-মালিক ( বিঝাফাত কাল,
৮৬/৭০৫—১৭/৭১৫ ) ৮৭/৭১৭ সালে তাঁহাকে মদীনার গতনর
নিমুক্ত করেন। অন্যায় কিছু করিতে নির্দেশ দেওয়া হইবে না, এই
শর্তে তিনি উক্ত পদ প্রহণ করেন ( মুংঈনু'দ্-দীন নাদাবং ী, তার্বি'ঈন,
গু, ৩১৯ )। মদীনা আগমনের পর তিনি সেইখানকার দশক্ষন বিশিচ্ট
ফাকা হৈকে আহ্লান করিয়া তাঁহাদিগকে শাসন পরিচালনার সহযোগিতা করিতে অনুরোধ করেন ( ইব্ন সা'দ, ৫খ, ৬৩৪ )। মদীনায়
তিনি অনেক জনহিতকর কার্ব সম্পন্ন করেন, তামধ্যে সম্পুসারপ
ও সক্ষিতকরণসহ মাস্ভিদু'ন-নাবী-র পুননির্মাণ তাঁহার সম্প্রদীয়
কীতি। ওয়ালীদ ৯৩/৭১১ সালে তাঁহাকক সদত্তত করেন। ভিম্ন
মতে 'আবদুলাহে ইব্ন খুবায়র ( খু, ৭৩/৬৯২ )-এর পুর খুবারকক
থলীকার নির্দেশে তিনি শান্তি প্রদান করিয়াহিজেন এবং উহাতেই
খুবায়বের খুত্য হইয়াছিল। 'উমার (য়) ইহাতে অনুতাত হইয়া
নিক্রেই পদত্যাগ করিয়াহিজেন ( তাাবিশ্বন, গু, ৩২১ )।

তাঁহার আখীর-খজনদের তিনি খতি প্রির ছিলেন। সুবারমান ইব্ন 'ঝাবদি'ল-মানিক (খিলা।ফাতে কাল, ১৭/৭১৫---১৯/৭১৭) তাঁহার গরামর্শ প্রহণ করিতেন। সুবারমানের আমরের জনকলাপ্র্লক কার্যগুলি ভিতীর 'উমার রৌ-এর প্রভাব ও গরামর্শের কল (ঐ, গৃ. ৩২১)। সুবারমানে (মৃ. ১৯/৭১৭) 'উমার ইব্ন 'ঝাবদি'ল-'আমীয় রৌ-কে খলীফা মনোনীত করিয়াছিলেন। কিড 'উমার (র) মুস্বিম অনুসাধারণের সম্প্রতি বাতীত এই দারিছ প্রহণ করিতে রামী ছিলেন না, তাই তিনি মুস্বিম জনমন্ত্রীকে সম্বোধন করিরা বিরাছিলেন, 'আমাকে জিতাসা মা করিরা এবং মুস্বিম জনসংগর গরামর্শ বাতীত বিলাক্ষতের দারিছ আমার উপর অনিত হুইয়াছে। আমার প্রতি আনুগত্যের (বার'লাত) মে বেড়ী তোমানের গলায় গরান হুইয়াছে, আমি নিজে উহা উপযুক্ত করিরা দিলার, ভোমরা বাহাকে ইক্ষা ভ্রীফা নির্যারিত করা।" তথ্য

উপন্থিত সকলেই সমন্বরে বলিয়া উঠিয়াছিল, "আমরা আপনাকেই' খলীফা নির্বাচিত করিলাম" (ভাাবিসিন, পু. ৩১৪)।

খিলাফোতের দায়িত গ্রহণ করিয়া 'উমার (র) এক ভিন্ন মানুষে পরিণ্ড হন। সেইকালের সেরা সৌখিন ব্যক্তি**ট বেচ্ছার সাদাসিধা** জীবন প্রহণ করেন। একদিন খাঁহার নিকট চার্বত দির্হাবের বস্ত ছিল মোটা খসখসে, এখন চৌদ দিরহামের কাপড়ও ভাঁহার নিকট অতি মোলায়েম ও মঙ্গ (ইব্ন সাপে, ৫খ, ৬৩৪)। ভিনি তাঁহার কর্তব্য ও দায়িত্<sup>ল</sup> সম্পর্কে অত্যব্ত স**ভাগ হিলেন। অনে**ক সময় অন্থির হুইয়া তিনি কাঁদিতেন। একবার তাঁহাকে স্লেপনরত অবস্থায় দেখিয়া তাঁহার ত্রী ইহার কারণ জানিতে চাহিলে তিনি বলিরাছিলেন, "হে ক্লাডি'মাঃ! আমাকে মুসলিম-অমুসলিমের শাসক বানাইয়া দেওয়া ইহয়াছে। আমি ভাবিতেছি তাহাদের কথা, বাহারা দারিদ্রাহেতু অভুক্ত, যাহারা দুঃছ ও রোগগ্রস্ক, যাহারা বিবস্ত ও বিপদগ্রস্ত, যাহারা উৎপীড়নের আঘাতে জর্জরিত, যাহারা অস্তানা অচেনা অথচ কারাগারে অকারণে আবদ্ধ, যাহারা প্রদার পাল অথচ সহায়হীন অবস্থায় বার্ধকো উপনীত এবং যাহাদের বড় সরিবার বহিয়াছে, কিন্তু রুধী-রোগার নাই। ইহাদের মত **ভারও কত** দুর্দশাপ্রস্ত ব্যক্তি এই রাজ্যের নিকট ও দুরপ্রাক্তে রহিয়াছে। আমি উপলব্ধি করিয়াছি, আমার প্রভু ইহাদের সকলের সছছে বিচার দিবসে আমাকে জিভাসা করিবেন এবং আমি ভয় করিতেছি, তখন আমার শ্রন্য আৰব্ধার কোন গথ থাকিবে না। আর আমি তো সেইজনাই कांगिएएছि" ( ইব্ন কাছ ोत, আন-বিদায়োঃ, ১ৰ, ২০১; Amoer Ali, A Short History of the Saracens, 4. 336)

ভিনি খিলাফাড রাশিদাঃ (১১/৬৬২---৪০/৬৬০)-এর নীতিতে শাসন পরিচালনা করিতে প্রয়াস পান; খলীফা হিসাবে প্রদক্ত তাঁহার প্রথম ভাষণে তিনি ঘোষণা করিয়াছিলেন, 'আহি বিধানদাতা নহি, আমি ৩**ধু আলাহের দেয়া বিধানের এজোপকারী**। **আমি** নূতন কিছু করিতে গারি না, জারি তথু **অনুসরক্ষরী " তি**নি সংখারের কাজ গুরু করেন প্রথম নিজ গরিবারের মজে এবং গরে তাঁহার গোর উমায়াদের মধ্য। সাধারদের সন্দর্গ মাহা ভাঁহার পরিবারের নিকট ছিল ভাহা বারতু'ল-মানে ফিরাইয়া দেন, এনন কি রী স্নাতি নাঃ ( বারীকাঃ 'আবদু'র-মাজিকের<sup>্</sup>কন্য )-এর নিকট পিতা কর্তৃক লেভ একটি সূত্রবান পাধর ছিত, ভারাও তাঁহার নিৰ্দেশে জৰা দিতে হইয়াছিল ( ইবৃন সা'দ, ৫খ, ৬৯৬ )। আনবারের কাদাক (১৯) ভূষণ বাহা রাস্বুলাহ (স')-এর সলভি হিব, মারওয়ান (খি**ব্যাফা**ডকার, ৬৫/৬৮৪<del>--৬৬/৬৮</del>৫) **দখন** করিয়া লইয়াছিলেন, উভয়াধিকারসূত্রে বাহা 'উবার ইব্ন 'আবলি'ব-'আবীবের হত্তসত হইয়াছিল, তিনি উহাও প্রভার্ণণ করেন (ইব্ন সাদ, ৫খ, ৩৮৮)। উসায়াদের প্রভাবশালী **ব্যক্তিরা জনসাধারণের নে**ই সকর গ্ৰন্দদ অন্যায়ভাবে কুজিখত করিয়াছিল, তিনি তাকা প্রকৃত নাবিকদের নিকট ফিরাইয়া দিবায় ব্যবহা প্রহণ করেন। কলে গেরপতিরা অভ্যন্ত বিক্ষুস্থ হন ও চরম অসহোম প্রকাশ ,করেন । বায়তুলি-মাবের সন্দদ শা<del>সকের নিকট জনসাধারণের আমানাত—এই নীতি</del> তিনি অন্তরে জন্ধরে পালন করিয়াছেন। অন্যারভাবে কর আদায় করা তিনি নিবিদ্ধ করিয়া দেন। ইসলাব প্রহণ করিলেই ভিষ্মাঃ কর বাঙকু'ক করা হয়ঃ অখচ থানীকাং 'আবদু'ল-মালিকের আমৰে নও-সুসৰিমদের নিকট হইতেও বিষ্যাঃ উসু'ৰ করা হইত। তিনি ইছা রহিত করেন। করে রাজ্য আর কমিরা যাওয়ার

অভিযোগ পেশ করা হইলে তিনি উত্তরে বলিয়াছিলেন, "কর আদায়ের জন্য নহে, মানুষকে হিদ্যায়াত করার জন্য রাস্ল্লাহ (সা) প্রেরিত হইয়াছিলেন'' (মাক'রীয়ী, খিতণত্'ল-খিতণত্', মিসর, ১৩২৪ হি., ২খ, ১২৫; ইব্ন সাপ, ৫খ, ৩৮৪)। সুবিচার ও ন্যায়নীতির ডিডিতে কর ধার্য করার ফলে কৃষিক্ষেরে বৈপ্লবিক উমতি সাধিত হয় এবং একমাত্র ইরাক হইতে ১২ কোটি ৪০ লক্ষ দিরহাম বাৎসরিক রাজন্ব আদায় হয়। অখচ হণজ্ঞান্ত ইবন যুসুফ (মৃ. ৯৫/৭১৩) শত চেল্টা করিয়াও ইরাক হইতে দুই কোটি চঞ্চিশ বাচ দিরহামের অধিক রাজস্ব আদায় করিতে পারেন নাই। তাঁহার আমলে সাধারণ লোকের আর্থিক অবস্থা ছিল অতি সম্প্র। ফরে দান-খায়রাত প্রহণ করার জন্য লোক খুঁজিয়া পাওয়া যাইত না ( তাাবিশ্বন, পু. ৬৪০ )। ষি:খ্মী ( দ্র. ষি:খ্মাঃ )-দের প্রতি তিনি অতিশয় সদয় হিরেন। ভাহাদিগকে ন্যায়সমত সকল অধিকার প্রদান করা হইয়াছিল। জিষয়াঃ করের পরিমাণ কমাইয়া দেওয়া হইয়াছিল। ভাহাদের পূর্ণ ধর্মীর স্বাধীনভা ছিল। মঠ, মন্দির ও গির্জার হি ফাা**জণত করা হইত। বিচার-আচারে, সামাজিক বহ**বিধ কাজকর্মে, উপার্জনের সুবিধা-সুযোগ লাভে তাহাদিগকে মুসলিম নাগরিকদের সমতৃত্ব্য বিবেচনা করা হইত (ইব্ন সা'দ, ৫খ, ৬৮০)।

তাঁহার শাসনামলে প্রাদেশিক শাসনকতা বা উচ্চপদছ কোন কর্মচারীর পক্ষে অভাচার বা অবিচার করা প্রায় অসম্ভব ছিল, কারণ তিনি সর্বনা তাঁহাদের কার্যকলাপের খবরাখবর লইডেন এবং অসৎ কর্মচারীকে উপযুক্ত শান্তি দিছেন। হাজ্ঞান্ত ইব্ন রূসুফের গোটা পরিবারকে তিনি স্নামানে নির্বাগিত করিয়াছিলেন (ভাবিশিন, পৃ. ৩৩২)।

সাধারণ ঝোকের উপকার কিভাবে করা যায়, এই চিন্তায় তিনি সর্বদা অহির থাকিতেন। তিনি যে সকল সংস্কার সাধন করিয়া-ছিলেন, ইহার উদ্দেশ প্রকৃতপক্ষে জনকল্যাণই ছিল। দেশের বিভিন্ন হানে বিশেষত দূরদেশে যাতায়াতের পথের পার্খে তিনি মুসাফিরখানা নির্মাণ করাইয়াছিলেন; সেইগুলিতে খাদ্য, গানীয় ও ঔষধ মণ্ডজুদ থাকিত (তাবিশ্বন, দৃ. ৩৪)।

কু'রুআন ও হ'াদীহ' শিক্ষাদানের জন্য তিনি প্রয়োজনীয় বাবহা প্রহণ করিরাছিলেন। মস্জিদওলিতে নির্মিত শিক্ষাদানের কাজ চলিত। হ'াদীছ' সংগ্রহ, সংরক্ষণ ও সংকলনের কাজ ওক্তত্ব সহকারে তাঁহার নির্দেশ্য প্রথম ওক্ত করা হইরাছিল। গভর্নর, বিশিষ্ট 'জ্যাজিম ও মুহ'াজিছ'গণের নিকট তিনি এই বিষয়ে চিঠি লিখেন (ইমাম মুহ'াজমাদ, মুওরাজ্'ড'।', ইক্তিভাাবু'ল-'ইল্ম)। ছার ও শিক্ষক শাঁহারা শিক্ষার কাজে নিমুক্ত ছিলেন, তাঁহাদের জনা তিনি ভাতার ব্যবহা করিরাছিলেন (তাাবি'ইন, পৃ. ৬৪২—৪৬)। তিনি ইসলাম প্রচারের প্রতি সবিশেষ ওক্তত্ব আরোগ করিরাছিলেন এবং এইজন্য বেশ কিছু বাস্তব পহাও অবলয়ন করিরাছিলেন। ফলে তাঁহার আমলে বিশ্লমীরা দলে দলে ইসলাম প্রহণ করে (তাাবিস্টন, পৃ. ৬৪৬)। খারিজী (প্র.) দলের সঙ্গেও তিনি সভাবহার করিতেন। অবশ্য এক পর্যায়ে তাঁহাকে খ্যারিজীদের বিক্তাছ অর ধারণ করিতে হইরাছিল। কিন্তু মোটামুটিভাবে তাহারা তাঁহার আমলে শাস্ত ও অনুগত আবে:

ভিনি খিলাাফাতকে গণতান্ত্রিক করার বিষয়েও চিন্তা-ভাৰনা করিয়াছিলেন ( ইথ্ন সালি, ৫খ, ৩৪৪ )। খলীফা কর্তৃক পরবর্তী খলীফার মনোনয়ন প্রদানের অসপতান্ত্রিক রীতি তিনি রহিত করিতে চাহিয়াছিলেন। কিন্তু ইহাতে প্রচুর বাধা ছিল। তদুপরি তিনি ইহার অবকাশও পান নাই। তিনি মসজিদের মিম্বার হইতে হয়রত 'আলী (রা)-কে অভিসম্পাত করিবার প্রথা রহিত করেন (ইব্ন সা'দ, ৫৯, ৬৯১)। তিনি ছলীফা থাকাকালে বায়তু'ল-মাল হইতে কোন ছাতা প্রহণ করেন নাই (ইব্ন সা'দ, ৫৯, ৪০০)। তিনি ভাঁহার সন্ধান-সন্ততির জনা বিশেষ কিছুই রাখিয়া যান নাই (ভাাবি'ঈন, গৃ. ৬৫০—৫১)।

তিনি তিন সণ্ডাহের মত অসুস্থাকিয়া ৩৯ বৎসর কয়েক
মাস বয়সে (এক মতে ৪০ বৎসর) রাজাব, ১০১/৭১৯ সালে
ইন্তিকাল করেন (ইব্ন সা'দ, ৫খ, ৪০৪-০৫)। ভিছমতে উমায়া
বংশীয় লোকেরা তাঁহাকে লোপনে বিষপান করাইয়া হতা। কয়েন
(ইবন কাছাীর, আল-বিদাায়াঃ, ১খ,২১০; আহামাদ মাকী,
'উমার ইব্ন 'আবদি'ল-'আমীয়, প.১০০)। তাঁহার খিলাাফাতকাল ছিল ২ বৎসর ৫ মাস ৪ দিন (একমতে ১৪ দিন) (ইব্ন
সা'দ, ৫খ, ৪০৮; ইব্ন কাছাীর, আল-বিদাায়াঃ)। মৃত্যুর
কিছুক্ষণ পূর্বে এক মি'তমী হইতে দুই দীনাার মূল্যে কবরের জনা
একটি ভায়পা দায়র সিম্'আলন (এক নিন) এ খরিদ করিয়াছিলেন (ইব্ন সা'দ, ৫খ, ৪০৫)। সেইখানেই তিনি সমাধিছ হন।

তিনি ২য় 'উমার (য়) নামে ইতিহাসে খ্যাত। তাঁহাকে হিজ্য়ী ১ম শতাকীর মুজাদিদ (সংকারক) বলা হয় (ইব্ন কাছ রি, আল-বিদায়াঃ, ১খ, ২০৭)। একদল মুহ্ণদিছের মতে তিনি খুলাফাা' রাানিদাঃ-র অভডুজি এবং ৫ম খলীফা (আবু দাাউদ, কিতাবে'স্-সুমাঃ, বাব ফি'ড্-ডাফদ'ীল; ডাাবি'ঈন, পৃ. ৩৪৮)।

প্রস্থাপারী 🖁 (১) ইব্ন সাদে, আহ্-তণবাকণাত, বৈক্রত ১৬৮৮/১৯৫৭, ৫খ, ৬৩০—৪০৮: (২) আত্ত-ডাবারী, তা'রীধু'র-কুসুলি ওয়া'ল-মূলুক, সম্পা. M. J. DE GOEJE, Netherlands, 1885—89, পৃ. ৩ : ১৩৪০—৭২ ; (৩) ইৰ্ন কছে ীর, আজ-বিদায়ো: ওয়া'ন-নিহাায়াঃ, যিসর, ১খ, ১৯২---২১২; (৪) ইবন হণজার আল-'আসকণলানী, তাক'রীবু'ড-ডাহ্য'ীব, প্রকাশক আল-মাকতাবাড়'ল-'ইনমিয়াঃ, মদীনা, ২খ, ৫৯-৬০। (৫) মুহ'।ম্মাদ আসলাম অয়রাঝপুরী, ভাণরীখু'ল-উম্মাত, জানীগড় ১৩৪১/১৯২৩. ७४, 8৮৯—৫০১ ; (७) नाह मुझेन्'म्-श्रीन नामाव'ी, जावि'हेन, দাারু'ল-মুস'ান্নিকীন, আ'ল'মগড় ১৩৭৬/১৯৫৬, পৃ. ৩১৬—৬৬; (৭) আহ'মাদ খাকী সণামওয়াত, 'উমার ইব্ন 'আবদি'ল-'আমীষ, অনু. উদ্, 'আবদু'সং-সংামাদ সংারিম আল-আষ্হারী, লাংগের אששה (ש) Syed Ameer Ali, A Short History of the Saracens, London, 1949, pp. 125-28, (\$) 'আবদু'স্-সালাম নাদাব'ী, সীরাত-ই-উমার ইব্ন 'আবদি'ল-'আমীৰ, আ'জ'মগড়, ১৯৪৬ খ, তৃতীয় মূলণ।

আ. ড. ম. মুছবেহ উদ্দীন

উমার ইক্নু'ল-ছাত্ তাবে ( عبر بن انخطار) (রা) রাস্ব (স')-এর বিশিক্ট সাহণাবী, ইসলামের দিতীয় থলীকা, খুলাকাা'-ই-প্লাশিদূন-এর অনাতম, ইসলামী রাষ্ট্রের অনাতম প্রধান রূপকার। হবরত (স')-এর ন্বৃওরাতের প্রথম পর্যায়ে 'উমার (রা) ছিলেন ঘোর ইসলাম বিরোধী। মঙ্কার নবদীক্ষিত মুসলিমদের উপর তিনি নির্মাতন চালাইতেন। তিনি ইসলামী আম্লোলনের বিরোধিতা করিছে-ছিলেন বটে, কিন্তু পরোকে ইসলামের প্রভাবে তাঁহার ওভব্জি ক্রমণ জাগরিত হইতেছিল। রাসূল (সণ)-এর অভাতসারে একদা তাঁহার মূখে কুরুজাানের আর্থ্যি শুনিয়া তাঁহার মনে ভাষান্তর ঘটার বর্গনা পাওয়া যায়। একদিন ভগিনী ও ভল্লিপতিকে ইসলাম গ্রহণের জন্য নির্দয়ভাবে লাসন করিতে গিয়া নিজেই তিনি ইসলামের প্রতি আরুল্ট হইয়া পড়েন এবং রাসূল (সণ্ট-এর নিকট উপছিত হইয়া ইসলাম গ্রহণের জলে তাঁহার জীবনের আমূল পরিবর্তন হয়। পরবর্তীকালে তিনি ইসলামের সেবায় অক্ষয় কীতি রাখিয়া যান। এই দুই কারণেই তাঁহাকে পাল্টাত্য লেখকগণ "ইসলামের St. Paul"-রূপে আখ্যায়িত করিয়াছেন যদিও এই তুলনাতে বরং 'উমার (রা)-কে খাটোই করা হয়।

হিজ্বতের চারি বৎসর পূর্বে যখন তিনি ইসলাম প্রহণ করেন তখন তাঁহার বয়স ছিল ছাবিশ বৎসর। তাহার পর হইতে তিনি পূর্ণ শক্তিতে ইসলামের খিদমতে ঝাঁপাইয়া পড়েন। তাঁহার পোল বান্ 'আদী ইবন কা'ব হুইতে এই ব্যাপারে তিনি কোন সাহাধ্য পান নাই।

মদীনায় তাঁহার ব্যক্তিগত উদ্যম এবং মনোবলের প্রভাবেই তিনি রাসূল (স')-এর প্রতিষ্ঠিত ইসলামী সমাজে মর্যাদা লাভ করেন, গোন্নীয় মর্যাদার কারণে নয়। সৈনিক হিসাবেও তাঁহার প্রভৃত খাতি ছিল। তিনি বদ্র, উহ'দ ও অন্যান্য যুদ্ধে যোগদান করেন। হণদীছে আছে যে, কু-রজানের কয়েকটি ছানে উমার (রা)-এর উক্তির সমর্থনে ওয়াহ্'য়ি অবতীর্ণ হইয়াছিল; ষ্থাঃ ২: ১২৫— কাৰাঃ পুহের পার্ছ মাকাম ইব্রাছীমে সালাত আদায় ; ৩৩ঃ ৫৩, রাসুল (স') বিবিগণের পর্ণা পালন সূচনা; ৬৬ ঃ ৬, তাঁহা-দিগকে শান্তির ভর প্রদর্শন। সাহণাবীগণের মধো প্রেচছে হবরত ভাবু বাক্র (রা) হষরত 'উমার (রা)-এর অপ্রপণ্ড ছিলেন ৷ হষরত 'ইমার (রা) বিনয় সহকারে তাহা শ্বীকার করিতেন এবং সর্বদা হষরত আবু বাক্র (রা)-কে যখোপযুক্ত সণমান দেখাইতেন। তাঁহারা উভয়েই রাস্লুলাহ (স॰)-কে কন্যাদান করিয়াছিলেন। রাসূল কারীম (স')-এর বিবি হষরত হ'াক্সাঃ (রা) হষরত ঊমার (রা)-এর কন্যা ছিলেন। রাসূল কারীম (স·)-এর ওফাাতের পর হয়রত 'উমার (রা)-ই সর্বপ্রথম হয়রত আবু বাকর (রা)-এর নিকট বায়'আত হন।

হযরত আবু বাক্র (য়া)-এর ধিলা।ফাতকালে হষরত \*উমার (রা)-ই ছিলেন তাঁহার প্রধান উপদেশ্টা। মৃত্যুর পূর্বে তিনি 'উমার (রা)-কেই ভাঁহার ছলভিষিক মনোনীত করেন, সাহায়বীগণও সর্ব-সম্মতভাবে উমার (রা)-কে তাঁহাদের খলীফারণে প্রহণ করেন এবং এইরূপে নেতা নির্বাচনের আরবীয় প্রধানুসারে জনগণের সমর্থনের ডিডিতেই 'উমার (রা) তাঁহার বিলাফোত <del>ওরু</del> করেন। ঘরে বাহিরে 'উমার (রা) যে পরিস্থিতির সম্মুখীন ইইলেন পূর্ব হইতেই তিনি ইহার সহিত ঘনিষ্ঠভাবে পরিচিত ছিলেন: মুসলিম রাক্ট্রের পরিধি রন্ধি করিবার জন্য যুদ্ধ করা তাঁহার অভিপ্রেড ছিল না। নৌ-যুদ্ধ ছিল তাঁহার দৃশ্টিতে অধিকতর অবাশ্ছিত, কিড মুসলিম শক্তিকে অংকুরে বিনষ্ট করিবার জন্য বছপরিকর বিরুদ্ধ শক্তিশুনির সহিত মুকাবিনার তিনিই ছিলেন অধিনারক। যে সকল সেনাপতি মুসলিমদের প্রয়াসকে সাফল্যমন্তিত করিয়া-ছিলেন তিনি ছিলেন তাঁহাদের সকলের নিয়বা। এই**ক্ষে**রে তাঁহার কৃতিত্ব সর্বজনবিদিত। ইসলামের আর্থে খালিদ (রা)-এর ন্যায় একজক সুদক্ষ সেনাপতিকেও তিনি পদচ্যুত করিয়াছিলেন এবং খালিদ (রা)-ও এই দদ্যুতি অবনত মন্তকে মানিয়া অইয়াছিলেন। ইহা ভাহার বলিচ ভূতিছেরই পরিচায়ক। এই ঘটনা হইতে রাস্ত

(সা)-এর সাহানী (রা)লণের চরির বৈদিপ্টেরেও পরিচয় মিলে।
আম্র ইবনু'ল-'আসা (রা)-এর মিসর বিজ্ঞার প্রতাবে সম্মতি
দান করিয়া তিনি ধুবই দূর-দৃণ্টির পরিচয় দেন। তিনি রাস্ল কারীম (সা)-এর বিশিণ্ট সাহানাবীদিলকে সম্মবনত সাধারণ সরকারী চাকুরীতে নিয়োগ করিতেন না। কিন্ত প্রয়োজন হইলে ভক্তপূর্ণ পদে তাঁহাদিলকে নিয়োগ করিতে বিধাবোধ করিতেন না। এইরপে 'ইরাক ও সিরিয়ার শাসনকর্তা হিসাবে তিনি করেকজনকে নিষ্তুক করেন।

হযরত 'উমার (রা)-এর সময়েই ইসলামী রাষ্ট্রের বাজব ভিডি ছাগিত হয়। এই সময়েই অনেকঙলি ইসলামী বিধি-বাবছা বাজব রাপ লাভ করে বলিয়া কথিত হয়। এইঙলির পূর্ণ রাপায়ণ ঐতিহাসিক বিকাশ ধারা অনুসারে রুমে রুমে সাধিত হইলেও ইহাদের সূচনা হয়রত 'উমার (রা)-এর সময়েই হইয়ছিল। যখনই কোন প্রয় বা সমস্যার উত্তব হইত, তিনি সাহায়বী (রা)-গলকে একর করিয়া জিভাসা করিতেন সেই বাগারে হয়রত (সা)-এর কোন উজি বা সিদ্ধান্ত তাঁহাদের জানা আছে কিনা। তাঁহাদের সহিত আলোচনার ভিডিতে তিনি সিদ্ধান্ত প্রহাণ করিতেন। কুরুমান ও সুয়াহইছিল তাঁহার সংবিধান এবং বিশিক্ট সাহায়বী (রথা 'আলী, 'আব্দ'র-রাহামান ইব্ন 'আওফ (রা) প্রমুখ]-পল ছিলেন তাঁহার পরামর্শ সভার সদস্য। দীনতম নাগরিকও তাঁহার কর্মের সমালোচনা করিতে ওধু সাহসীই নহে বরং উৎসাহিতও হইতেন—ইহার বহু নজীর পাওয়া ধার। তাঁহার জীবন যাগনের মান সাধনার নাগরিকের অনুরূপ ছিল। এই বিবরে হয়রত 'উমার (রা)-এর দৃক্টান্ড সভাই বিরল।

ষি দেনী (راحين মুসজিম রাষ্ট্রের অমুসলিম নামরিক)-সংগর অধিকার সংরক্ষণ, সরকারী আয় জনসংগর মধ্যে বন্দরের জন্য দাওয়ান ব্যবহার প্রবর্তন, সামরিক কেন্ত ( রখাঃ বস্রা, কুকা)-সমূহ প্রতিষ্ঠা (এই সকল কেন্ত্র হইতেই উত্তরকালে করেকটি রহৎ নগরীর হল্টি হয়) এবং কণাদ ীর পদ হল্টি--এ সমন্তই তাঁহার কীতি। এতঘাতীত ধর্মীর, সৌর এবং দশুবিধি সংক্রাভ কয়েকটি বিশেষ বিধিও তিনি প্রবর্তন করেন, যথাঃ ভারাবিছির সংক্রাভ জামাণঝাতে সম্পন্ন করা, হিজরী সনের প্রবর্তন, মদ্যপ্রনের শান্তি ইন্ডাদি:

আৰু বাক্র (রা) খলীফা (খালীফাতু রাস্কুলাহ বা রাস্তের প্রতিনিধি) বলিয়া অভিহিত হইতেন। তদনুসারে 'উসার (রা) ছিলেন রাস্তের খলীফার খলীফা। হবরত (স') নেতা অর্থে সাধারণত প্রামীর দব্দের ব্যবহার করিতেন এবং 'আরবদের মধ্যে এই দব্দের ব্যবহার প্রচলিত হিল। সূত্রাং 'উমার (রা) ''আমীফ'ল-মু'মিনীন'' নামে গরিচিত হন। ১৯ হিল্পরীতে তিনি এই উপাধি প্রহণ করেন। সভবত তিনি নিজকে রাস্ত্র (স')-এর খলীফা বা ছলাভিষিক্ত করা হা মনে করাকে ধৃত্টভারাণ গণ্য করিতেন। হ'াদীছে বিরত হইরাছে বে, রাস্ত্র (স') বলিয়াছেন, ''আমার পর কেত নবী হইবে 'উমার নবী হইত।'' (প্র. আল-মুহিন্বুবু'ড'-ভানাবারী, সানাকি কু'ল-'আশারাঃ, ১খ, ১৯৯।

"উমার (রা)-এর জভরে আরাহ্র প্রতি ভর ও ভজির মধ্যে দৃশ্যত ভরই ছিব রবকভর। তিনি যে সম্মান অর্জন করেন তাহা তাঁহার চরিরগুণের কারণে, শারীরিক শক্তির জন্য নহে। যদি আৰু 'উবারদাঃ (রা) জীবিভ থাকিতেন তবে তাঁহাকেই তাঁহার ছলা-ভিরিক্তরণে সনোনীত করিতেন, তাঁহার এইরপ ইন্ডা প্রকাশের

বিবর্গ পাওয়া যায়। হ্যরত (স')-এর সত্যিকারের সাহাাবী এবং কুর্জান ও সূদাহ্র পুখানুপুঙ্খ অনুসারী খলীফারাপে মর্মাদার উচ্চ শিখরে সমাসীন থাকাকালে ২৬ যু'ল-হি'জ্জাঃ, ২৩/৩ নডেম্বর, ৬৪৪ সালে তিনি মুগ'ীরাঃ ইবন গু'বাঃ-র খুন্টান ফ্রীড্রাস আবু কু'লু'-র ছুরিকাঘাতে শাহাাদাত প্রাণ্ড হন। ইতিহাসে কথিত হইয়াছে মে, 'উমার (রা)-এর নিকট আবু লু'লু' তাহার মনিবের বিরুদ্ধে ছেডিয়োগ করে। 'উমার (রা)-এর বিচারে অসত্তট হইয়া সে নেহায়েত ব্যক্তিগত আব্রোশের বশে অত্র্কিতভাবে তাঁহাকে হত্যা করে। মুতুার পূর্বে 'উমার (রা) ছ্য়জন বিশিন্ট সাহাাবীর নামোয়েল ('উছ-মাান এবং আলী (রা)-ও তাঁহাদের মধ্যে অন্তর্জুক্ত ছিলেন) করিয়া পরামর্শক্রমে তাঁহাদের মধ্যে একজনকে খলীফা মনোনীত করার উপদেশ দিয়া যান। ইহার ফলে হ্মরত 'উছ-মাান (রা) খলীফা মনোনীত হন।

আল-মুহি বৰু ত - ত বারীর আরু-রিয়াদ 'ন্-নাদি রা ফী মানা-কি বি'ল- আশারাাঃ, কায়রো ১৩২৭, পুজকে তাঁহার গুণাবলীর আবোচনা আছে। শী আঃ সম্প্রদার তাঁহাকে ভাল চক্ষে দেখে নাই, কারণ তাহারা মনে করে, যাঁহাদের কারণে 'জালী (রা) রাসূল (স')-এর শিলাফাতে অধিন্ঠিত হইতে পারেন নাই, 'উমার (রা) তাঁহাদের অন্যতম। (তু Goldziher, in WZKM, xv. 321 প.)। সু ফীলন হয়রত 'উমার (রা)-এর অনাড্যর জীবন যাপন প্রতির প্রশংসা করিয়াছেন।

শ্রম্পক্ষী ঃ (১) L. Caetani, Annali dell' Islam, iii—vi. (Milan. 1909—1912)-এ খাবতীর ঐতিহাসিক উপাদান সংপ্রীত আকারে পাওয়া যাইবে, ৫ম খণ্ডে খিলাফাতের ঐতিহাসিক ও ৬৯ খণ্ডে সাধারণ সূচী রহিয়াছে; (২) A. J. Wensinck, A Handbook of early Muhammadan Tradition. Leyden 1927, p. 234—236, g. হালীছা সংগ্রহত্তলিতে মানাা-বিশ্ব অধ্যার।

G. Sev. della Vida (S.E.I.)/মূহসমদ রেষাউর রহীম **আল-'উযুযাা ( المزى ) পু**রাকালের 'আরবদেশীর এক দেবীর নাম। এই নামের অর্থ শক্তিশালিনী ও ক্ষমতাধারিণী। ইহাকে বিশেষ করিয়া পণত্ ফাান পোরের সহিত সম্পবিত করা হইয়াছে (মাাকু'ড, ১খ, ২৯৬), কিন্তু ইহার প্রধান মন্দির ছিল নাখ্লা: উপত্যকায়, মক্কা হইতে ত'াইফের পথে (য়াকুত, ৪ব, ৭৬৫ প.), হ'াস্সাান ইব্ন ছণাবিত (য়া)-এর কথার ইহার উল্লেখ পাওয়া যায়। এখানে তিনটি বাবুলা (Samura) গাছ ছিল , উহাদের একটিতে আল-'উহুমাা জবতীর্ণ হইত। এই মন্দিরের মধ্যে পবির প্রস্তুর (ওয়াাকি দী, Wellha-USO1-এর অনুবাদ, পৃ. ৩৫১) ও তথাকথিত গণবগণৰ নামক ভয়কেও ধরা হয়। এই ভহার ডিতর বলি দেয়া গণ্ডর রজ চালা হইত (ইব্ন হিশাস, গৃ. ৫৫)। কোন একটা বাড়ীর বিষয়ও উল্লেখ (ইব্ন হিশাস, পু. ৩৮৯) করা হয়। Wellhausen-এর মতে ইহা আল-'উষ্যার অপর একটি মন্দিরের সহিত সম্পক্তি। এই সকল কেন্দ্র হইতে কতিপয় উপজাতির মধ্যে ইহার পূঞা ছড়াইয়া পড়ে। এই উপ-অতিভলি হিল খুয়া'আঃ, গণন্ম, কিনানোঃ, ছ'কি'ীফ এবং বিশেষ করিয়া কু'রারশ। ইহাদের মধো ক্রমে ক্রমে আল-'উয্যার গ্রভাব র্দ্ধি পার। আল্-লাভে, আল্-মানাতিও আল্-'উয্বাা—এই ভিন দেবীকে ৰইয়া একটি হয়ী গঠিত হয়, আল-উৰ্যা ছিল এই ত্রয়ীর সর্বকনিষ্ঠা। কিন্ত ক্রমে ক্রমে 'উল্লার প্রভাব অন্য দুই-জনকে ছাড়াইয়া বায় ৷ মন্তাবাসীরা এই তিন দেবীকে আল্লাহ

ভা'আলার কন্যা বলিয়া অভিহিত করিত। হ্যরত মুহণম্মাদ (স') কঠোর ভাষায় ইহার প্রতিবাদ করেন। কুণর গ্রাণন যেভাবে উল্লেখ করা হইয়াহে, তাহাতে মনে হয় "মানাতি" আল্-উয়্যা ও আল্-কাতি बरे पूरेराज्ञ ( الأخرى ८३ : 53 - الأبا كنة الأخرى ८३ يوكانية الأخرى अरे पूरेराज्ञ ( আল্-লাভের উল্লেখ এক সঙ্গে বহ স্থানে করা হইয়াছে। ত'াবারী, ১খ, ১৮৫; ইবৃন হিশামি, পৃ. ১৪৫; ৭: ২০৬, ২: ৮৭১, ৬— যেখায় "ওদ্দ দেবীরও উল্লেখ আছে। স্তীয় হিজরী সনে আৰু সুফ্ষানি হষরত মুহণশমাদ (স')-এর বিরুদ্ধে যুদ্ধ যাগ্রাকালে আল্-'উষ্যা। ও আব্-লাতের প্রতিমৃতি সকে লইয়াছিল। এই সুইটি প্রতিমৃতির মধো আল্ 'উষ্যা প্রধান ছিল। ইহাকে মন্তার "রক্ষাকরী" হিসাবে স্পা করা হইত বলিয়া মনে হয় ৷ কেননা আবু সুফ্য়ানে "আল-'উয্যা আমাদের পক্ষে ভোমাদের পক্ষে নহে" এই বলিয়া রণ-ধ্বনি দিত (তণবারী) ১খ, ১৪১৮, অপর ধানি ছিল, "উ'লু ছবাল" ইব্ন হিশামি, পু. ৫৮২)। ইব্ন হিশামে কর্ত্ত উদ্ধুত কবিতায় (পু. ১৪৫) দেখা। যায়, যায়দ ইৰ্ন 'আম্র "উঘ্যা ও তাহার দুই কনা"-র উলেখ করিয়াছেন। সম্ভবত দুই কন্যা অর্থ লাতে ও মানাতে।

মূল 'আরব ভূখভের বাহিরে 'উয্যার পূজা হইত, বিশেষত হাীরা-র অধিবাসী লাখ্য গোরের এলাকায়। চতুর্থ মুন্যি র তাহার নামে শপথ করিতেন (জাগণানী, ২খ, ২১) ; হ'ম্যাসাঃ (পৃ. ১১৬)-তে দেখা যায়, লাখ্মী রাজপুরুষ নু'মাান একটি বিরোধ নিম্পতির ব্যাপারে 'উষ্যারে নিকট লোক পাঠাইয়াছিলেন। এখানে 'উষ্যার উপাসনা নিষ্ঠুর রকমের ছিল ; চড়ুর্থ মুনষি র উহার বেদীভে চারি শত বন্দিনী ধর্ম-মাজিকাকে বলিদেয় এবং জন্য এক সময় জাফ্ন বংশীয় বন্দী হণারিছ'-এর এক পুরকেও বলিদান করা হয়। ধুব বিরল হইলেও সিরিয়াবাসীদের মধ্যেও 'উয়্যা নামটি প্রচলিত ছিল। সাধারণত সিরীয়গণ উহাকে তারকা (کوکبة) বলিয়া দ্রীলিনে উল্লেখ করে। রাহ্দীদের ন্যার তাহারা উহাকে ভোরের তারকা বলিয়া মনে করিত। 'আরবদের বিশ্বাসের সলে ইহার মিল আছে। Nilus-এর মতে, উহারা সিনাই-র মন্দির দখল করার পর যুবক Theodulos-কে "ভোরের ভারকা"র নিকট বলি দিতে চাহিয়াছিল। উপরিউজ বর্ণনা দারা উষ্যাকে সনাজ্ঞ করা যায়। তবে এই প্রন্ন থাকিয়া যায় বে, আমরা 'উষ্থা সহজে 'আরবদের সভিকোরের ধারণা কি ছিল তাহার সম্ধান পাইয়াছি কিনা। আবার কেহ কেহ 'উষ্যাকে 'ব্বর্গের রাণী" বলিয়াও অভিহিত করে (Jer. vii. 18; xliv. 17-19 in Isaac of Antioch, Opera, ed. Bickell, i., 210, 220, 244) i

সিরীয়দের মধ্যে 'উষ্যার এই নামটিও পাওয়া যায়। আল্-'উষ্যার হকুত 'ঝারবীয় বৈশিল্টা কি তাহা এখনও অনিশিত। মঞ্চা বিজয়ের পর হযরত মুহ'ল্মান (স') খালিদ (রা) ইব্ন ওয়ালীদকে 'উষ্যার মন্দির ধ্বংস করিতে প্রেরণ করেন। ওয়ানি-কিন্দীর মতে উহার শেষ পুরোহিত ছিল আফলাহ' ইব্ন নাস্রি'শ-শারবানী এবং ইব্ন কাল্বীর মতে দ্বায়াঃ ইব্ন হ'ব্নাঃ। ইহার পর আল্-ভষ্যার পূজা এখং তাহার নানা নামের বাবহার তিরোহিত হয়।

প্রস্থা (১) ইবন্'ল-কাল্বী, পৃ. ৩৪-৩৭; (২) ইব্ন হিশাম, সম্পা. Wustenfeld, পৃ. ৫৫, ১৪৫, ২০৬, ৮৩৯, ৮৭১ (দেখুন ii. ৪৬); (৩) ওয়াকি'দী, পৃ. ৩৫০; (৪) ইব্ন সা'দ, ১খ, ৫, ৯৯; (৫) ভ'বারী, সম্পা. de Goeje, ১খ, ১৬৪৮ প্,; (৬) য়াকু'ড, মুজাম, সম্পা. Wustenfeld, ১খ, ২৯৬; ৩খ, ৬৪৪; ৪খ,

Procopius, De bello pers, ii. 28, (5) Wellhausen, Reste arab. Heidentum, p. 34—45; (60) Rothstein, Die Dynastic der Lakhmiden in Hira, p. 81 %, 141 %, 1

F. Buhl (S.E.I.)/বিজ্ঞা করিম

'উযায়র (عزير ) কুরজানে 'উযায়্র মার একবার উলি-খিত হইরাছে: য়াহদীরা বলে, 'উযায্র আলাহর পূর, খুগ্টানরা বলে, মাসীহা আলাহর প্র। উহা তাহাদিপের মুখের কথা (৯: ৩০)। সাধারণত "উযায়র' ও এমরা-কে এক বলিয়া মনে করা হয়। ভাক্সীরকারদের মতে প্রাচীন য়াহদীদের কোন দল অথবা মণীনার কোন রাহণী সম্পুদার উষায়্রকে আলাহ্র পুত্র ৰলিয়া বিশ্বাস পোষণ করিত। এইরূপ বিশ্বাসের কারণ সম্বন্ধে যাহা উল্লেখ করা হয় তাহা এই ঃ সম্লাট বাখ্ত-নাস্পার **जिक्रमालम् स्तरः क**दिशः **ग्राध्मीप्रित्रतं अन्यक्तक रूला क**द्धन अवर खानकारक वावित्त जानिया वन्त्री कदिशा बाध्यम । अटे भ्वरंपका एव ফলে ভাওরাতেও নল্ট হইয়া যায়। পারস্যাধিপতি সাইরাস তাহাদিগকে মৃতি (খু. গু. ৫৩৬) দিলে বনীয়া জেব্লহাদেমে প্রত্যাবর্তন করে। তখন 'উষায়ার ('আ) ভাঁহার স্মৃতি হুইতে পুনরায় ভাওরাতে লিপিবছ করেন। এবং মসাবাী শারী'আভের পুনঃপ্রতিষ্ঠা করেন। এই জন্য মাহদীদের কিছু সংখ্যক এই বিশ্বাস করিতে বাগিল যে, 'উ্যায়ুর নিশ্চর আলাহের শুর (বায়দ্যাবংী, মিসর ১৯৩৯ খু., ১খ, ৩৪৪; খাযিন, মিসর ১৯৫৫ খু., ২খ, ৮১ ৮২)।

হ্যরত 'উষার্র ('আ) প্রায় অবলুণত য়াহুদী ধর্মের পুনঃ-প্রতিষ্ঠা এবং বিষ্ণৃত তাওরাতের পুনৱিখন ও সংকলন করেন, এইজনা তাঁহাকে রাহুদী ধর্মের বিতা ও খিতীর মুখা ব্রিয়া য়াহুদীগণ এখনও বিহাস ও স্থা করেন (Encyclopacdia Britannica, 15th edition, vol. VII. p. 128)।

প্রস্থান্থ (১) তাবারী, সন্দা. de Goeje, ১খ, ৬৬১-৬৭১;
(২) কুরেলানের ২: ২৫১ এবং ১: ৬০ আরাতগুলির ভাষ্সীর, বিশেষভাবে তাবারী, কাররো ১৩২১ছি., ৩খ, ১৮-২০; ১০খ, ৬৮-৬১; (৬) আর-দামীরী, হারাাত্রভ-হারাওয়ান, হিমার আল-আহলী শিরোনামে পেখুন; (৪) হা নাবী, কিসাসু'ল-আছিয়া', কাররো ১৬২৫ হি., গু. ২১৭—২১১; (৫) Geiger, Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen, Leipzig 1902, p. 191, 193; (৬) B. Heller, in Encyclopaedia Judaicà, vi. 783 ম., (৭) D. Kunstlinger, 'Uzair ist der Sohr Allah's in OLZ. 1932, 381—83.

B. Heller (S.E.I.)/বিছুল করিম
উন্ধু (﴿) আনুচানিক হোট প্রকালন যাহার
সাহায়ে হোট অগবিত্রতা (হ'লোছ' আস্'গ'রি) হইতে মুক্ত হওরা যায়।
স'লোত প্রবর্তিত হওরার সময় হইতেই প্রবৃতিষ্ক্রণ উদু'র অনুস্ঠান
বন্ধ সহকারে প্রতিগালিত হইয়া আসিতেছে। সদীনাম শেষের দিকে
অবতীর্ব ৫ ৬-আারাতে বলা হইয়ছেঃ যখন স'লোত সমাপনের উদ্যোগ
প্রহণ কর, তখন ভোমরা নিজেদের সুখমভা এবং নিজেদের হাত
কনুইসহ ধৌত কর এবং নিজেদের মন্তব্দে হাত বুলাও ( মাস্হ' কর )
এবং নিজেদের গা প্রত্থিয়সহ (খৌত কর)। গবিপ্রতা লাভের
মুসলিল নির্ম-কান্ন কু'র্আান শারীকের উগর ভিভি করিয়া বিভ্ত

দরিপতি অর্জন করিয়াছে। মোটাম্টিভাবে য়াহুদী পদ্ধতি অপেক্ষা উহাতে কড়াকড়ির মাটা অপেক্ষাকৃত হ্রাস করা হইরাছে। উহার ম্বসুরের প্রয়োজনীয় উপকরণ বিপুল সংঘাক হাদীছে বিধৃত আছে। ঐ সকল হাদীছে র এক বিরাট ও বিশিষ্ট অংশ আহ মাদ ইব্ন হ'ায়াল (র) রিওয়ায়াত করেন। উহাতে কিয়া পরিমাণে পরক্ষর বিরোধী বর্ণনা থাকিলেও সব কিছুর পৃশ্বানুপৃশ্ব ও স্নিয়ালিত বিবরণ রহিয়াছে।

কু'র আন শারীফের মূল পাঠ আক্ষরিকভাবে প্রহণ করিলে উহার বিধান অনুসারে প্রভ্যেকবার সালাতের পূর্বে উদ্ধৃ করা অবশ্য কর্তব্য। বাস্তবক্ষেপ্তে জাহিরীসল ও শী'আসপ উহা জলরিহার্ম কর্তব্য বিনিয়া মত পোষণ করেন। চারিটি সূলী মাষ্ হাবই এক মত যে, এক মার লঘু হ'লোছ'-এর ক্ষেপ্তে সালাতের বিশুভভার নিমিত উদ্ধৃ অপরিহার্য। শারী'আত মতে লঘু হ'লোছ ঘটে: ১। ভহারার ও মূরনালী দারা ধে বস্তু নির্গত হয় ভাহা বাহির হইলে, মথা মথা, মূর, রক্ত, বারুও কটি; ২। ঐ দুই দান বাতীত অন্য দান হইতে পূঁজে, রক্ত ইত্যাদি নির্গত হইলা সভাইয়া পড়িলে, ও। রক্ত মহি করিলে, ৪। বাহিতে খাল্যবন্ত বা পিত মূখ ভরিয়া বাহির হইলে; ৫। নির্লা পেলে, ৬। বেহশ হইলে, ৭। গাগল হইলে; ৮। যে সালোতে ক্রকু'-সিজ্পাঃ আছে সেই সালোতে অটুহাসি করিলে; ৯। আমী-জীর মৌন শ্র্মণ হইলে। শাফি'ই মতে, যে ছী বা পুরুষ মুহ্রিম নয় ভাহারা একে অপরের দেহ শ্র্মণ করিলে এবং কেছ নিজ

উদ্রে সংগ্র চারিটি কার্য ক্রম: ১। মুখনওর ধৌত করা। ২। কন্টসহ দুই হাত ধৌত কয়া, ৩। সিক্ত হতে সাধার ভাতত চারিভাগের একভাগ মাস্ত্ করা। ৪। পদ্ধর প্রছিস্ত শৌত করা। শাঞ্চি'ই মতে প্রকালনকালে ক্রম-অনুসারে অল-প্রতাস যৌত করা এবং উদ্ আরম্ভ করিবার পূর্বে উদ্ করিবার নিয়াত করাও করব। উদ্বয় সধ্যে নিশ্নবিধিত ক্রিয়াককাপগুরি সুষ্ঠ ঃ বিস্থিয়াত ব্রিয়া উদা আরম্ভ করা, কম্জীসহ হস্তময় খৌতা করা, মিসগুরাকে (দীভনা) করা, কুলকুচা করিয়া যুখগহন্য ধৌত করা, নাসারভু পানি ছারা পরিষ্কার করা, আর্থ অসুনি দাড়ির মধ্যে চালনা করা, সমস্ত মন্তক ও কর্মমন্ত করা ( পদমন ধৌত করার পূর্বে ), প্রত্যেক আছ তিন তিন বার করিয়া ধোয়া, শরীরের ডান দিক হইতে ধৌত কর্ম আরম্ভ করা এবং হাত ও পায়ের আসুল খিলাার করা। কার্যারও কার্যারও মতে নিয়্যাত করা, উদ'র কাজগুলির ক্রম রক্ষা (ভারতীয়) করিয়া সন্দর করা। উদ্ করিতে বসিলে বিনা বির**তিতে পর পর উদ্বে সমভ ভাগ** ধ্ট্যা শেষ করাও স্মত। বিধানস**্মত উদ্ করিবার উপযোগী** গানির বিবরণ ফিকু হুণারে ( ত**াহাারাঃ ৪.) আলোটিভ হুইরাছে** : কোন মসলিম যদি উপৰোগী পানি না পায় অথবা অসূত্তা কিংবা ক্ষতের কারণে প্রথামত উদ্ করিতে না সাকে, ভাফা হইলে গবির হুট্বার নিয়াত করিয়া পৰিয় ৰাজু অথবা সৃতিকা ধারা স্থমতল कन्रेत्रर पृष्टे वाद भातर् क्रिलारे मध्यके रहेरव (लाशान्युय छ.)। সাধারণত মসন্তিদ অথবা সাজাতি আদার করিবার ছামে উদ্ করিবার উপসোমী সুযোস-স্বিধার বাবস্থা খালে। সবওলি সন্নী মার হাবের মতে উদ্পত গদময় ধৌত করিবার পরিবর্ণে মাসহ-•লা¢n°ল-ৰ্ক্ষায়ন (চাৰড়ার মৌজার উপর মাস্হ: করা) শারী'আভের বিধানে অনুযোদিত, যদি পদ্ধয় মোজা পরিধান করিবার পর্বে পরিকারভাবে ধৌত করা হয় এবং পরিকার স্থতা পরিধান করা হয়।

জুতা অ'টাভাবে পায়ে সংলগ্ন থাকিয়া সমস্ত পা আরত থাকিতে হইবে যাহাতে অভাবনে কিছু প্রবেশ না করে। মুকামি (খায়ী বাসিকা)-এর জন্য চকিলে ঘণ্টা ও মুসাফিরের জন্য বাহাতর ঘণ্টা পর্যন্ত উদ্দু করার সময় পা ধোয়ার পরিবর্তে এইরূপ মাসহ্-এর অনুমতি আছে। খায়িজী ও শী'আগণ মাসহ্- 'আলা'ল-খুফ্ফায়ন প্রক্রিয়ার অনুমতি দেন নাই। মাস্হ্- 'আলা'ল-খুফ্ফায়ন অতাভ প্রাচীন ব্যবহার রীতি এবং সম্ভবত ধনীয় আনুচানিক রিম্নালিতির কঠোরতা লাথবের জনাতম দৃণ্টাত্ত। এতঘাতীত উদ্বর সময় সাধারণ অবস্থায় পদ্ধয় ধেতি করা সম্পর্কে মতভেদ প্রচলত আছে: সমস্ত স্থা, খায়েজী ও যায়দীই এক্যত হইয়া বলেন যে, পদ্ধয় ধেতি করিতে হইবে, বার ইমাামীগণ বলেন, কেবলন্মার মাস্হ- করিতে হইবে, প্রথমান্ত মতটিঃ ৫: ৬-এ নিহিত অর্থের সহিত সামজস্যপূর্ণ বিধায় নিঃসন্দেহে উহাই মৌলিক মত। কুরআনের উক্ত আয়াতের পঠন তারতম্যের (আরক্সাক্ম ছলে আর্জুলিকুম) ভিত্তিতে সতটির উত্তব হইয়াছে।

প্রস্থানী ঃ (১) কুরুলান, ৫ : ৬, (২) হাদীছ গ্রহসমূহের কিডাবেব'ত'-তাহাারা: অধ্যারসমূহ ; (৩) Goldziher, in Archiv fur Religionswissenschaft, Xiii. 20 গ. ; (৪) Wensinck, in Isl., iv. 219 গ. ; (৫) ঐ লেখক, Handbook, ভ. WUDU. (৬) Juynboll, Handleiding, 3rd ed. P. 56 গ. ; (৭) Goldziher, Dio Zahiriten. p. 48 গ. ; (৮) Lane, Manners and Customs of the modern Egyptians, chapt. Religion and Laws. মোজার উপর মাস্হ সম্পর্কে ; হাদীছ গ্রহসমূহে উজ বাব ; (৯) Strothmann, Kultus der Zaiditen, p. 21 গ. ; (১০) Goldziher, Vorlesungen uber den Islam, P. 273 গ. (2nd. ed. p. 368 গ.) ; (১১) Wensinck, The Muslim Creed, general index, ভ. Shocs (১২) তাহাারাঃ প্রবজ্ঞ ভা

'উর্স (عرب) শব্দের মূল অর্থ বিবাহের জন্য কনেকে বরের গৃহে লইরা যাওয়া। বিবাহ এবং বিবাহ উপলক্ষে খানাপিনাকেও 'উর্স বলা হয়। 'আরুস শব্দের অর্থে বর ও কনে উভয়কে বুঝায়। বর্তমানে ব্যবহারিক ভাষায় বরকে 'আরীস ও কনেকে 'আরুস বলা হয়। এই পরিবর্তন আরব্য উপন্যাসের সময় হইতে প্রচলিত দেখা যায় (দ. DOZY, Supplement)।

বিবাহ প্রথা দুই রক্ষের হয়। এক প্রকার হইল উর্স। এই প্রথা অনুসারে বিবাহ বরের বাড়ীতে অথবা তাহার সোদ্রের কোন বাড়ীতে অনুদঠিত হয় এবং 'উম্রাঃ প্রধানুষায়ী বিবাহ কনের বাড়ীতে বা তাহার আভীয়-স্বজনের বাড়ীতে উদ্যাপিত হয়। কার্মত দুই প্রথাই এক রক্ষের। তথু বিবাহ-অনুষ্ঠান সম্পাদনের ছান নির্বাচন ব্যাপারে পার্থক্য দুক্ট হয়। আর 'উম্রাতে কনেকে বরের নিকট লইয়া যাওয়া (জ'ফ্ফাঃ)-র অনুষ্ঠান থাকে না।

কে) G. Jacob বনে ঃ ভারবের জাহিনী বুগের বিবাহ প্রখা সফল্লে কবিভার মাধ্যমে খুবই কম জানা যায়। 'জারব উপদ্বীপে বিবাহ প্রথা অতি সহজ্ব সাধারণ ধরনের ছিল। এখনও বেদুউন্দদের বিবাহ সাণাসিধা রক্ষের পরবর্তীকালের জাক-জমকপূর্ণ বিবাহ উৎসব বিশেষ করিয়া বর্ষাঙ্গীর মিছিল, সভবত সেই সময় প্রচলিত ছিল না! বিবাহ উৎসব সম্ভাহ কাল জবধি চলিতে খাকিত। সেইজনা ইহাকে উপবৃধ্ব বলা হইত (দ্র. আগণানী, ১২খ, ১৪৫)।

(খ) হ'াদীছে' এই সম্বন্ধে আরবের সাদাসিধা প্রথার উল্লেখ পাওয়া যায়। 'আইশাঃ (রা)-এর হ্যরত মূহাম্মাদ (সা)-এর সলে বিবা-হের সময় বাহ'রায়ন হইতে আনীত লাল রঙের ডোরাদার পোশাক ব্যবহার করেন। মদীনার মহিলাগণ উৎস্বাদিতে তাঁহার এই পোশাক ধার করিয়া পরিধান করিতেন (বুখারী, হিবাঃ, বাবে ৩৪)। হযরত 'আলী (রা)-র সহিত ফাাতি মাঃ (রা)-এর বিবাহের সময় 'আাইশাঃ (রা) ও উম্মু সালামাঃ (রা) বাড়ীডেই সব বন্দোবস্ত করিয়াছিলেন। তাঁহারা ''ৰাতৃ'হ'ার (উপত্যকাছ স্রোতবাহী বালরাশির ) ধ্লা ছড়াইয়া ভূমিকে সমতল ও নরম করিয়া ল্ইপ্লাছিলেন ও খেজুর আঁশ দিয়া। দুইটা বালিশ তৈয়ার করিয়াছিলেন। খাইবার জন্য খেজুর ও ডুমুর এবং গান করিবার জন্য সুমিল্ট পানির ব্যবহা করেন। তাঁহারা ঘরের এক পাশে কাপড়-চোপড় রাখিবার জন্য একখানা আল্না এবং পানির একটি মশকও রাখেন ( ইবন মাজোঃ, নিকা।হ', বাাব, ২৪ )। ফাাতি'মাঃ (রা)-বিবাহসজ্জার মধ্যে ছিল ঝারুর-দেয়া রেশমী পরিচ্ছদ, একটি মশক, ইয়'খির নামক ঘাত্র দিয়া ভতি একটি পদি ( নাসাাই, নিকাহ', বাাব ৮১ ): অন্য এক হাদীছা অনুধায়ী রাসূল (সা) ঝালরযুক্ত বড় কার্পেটের জন্য বেশ কিছুটা খরচ করিতে অনুযতি দিয়াছিলেন ( নাসাার, নিকাাহ', বাৰে ৮৩)। বহু হ'দীছে পাওয়া যায় যে, কনেকে তাহার মাতা বা ভাহার আভীয়র। বরের বাড়ী লইয়া মাইড। রাস্ল কারীম (সা) ম্বন 'জ্যাইশাঃ (বা)-কে বিবাহ করেন, তখন তাঁহার বয়স মার হয় বা সাত বংসর ছিল। মদীনায় তাঁহার ১ বংসর বয়সে তাঁহার মাতা উদ্দু ক্লমান ভাঁহাকে রাস্ত (স')-এর কাছে বইরা যান। ভাঁহাদিসকে অভার্থনা জানাইবার জনা পূর্ব হইতে মেরেরা অপেকা ক্রিতেছিল। ভাঁহারা "সৌভাগ্য, আনন্দ ও মঙ্গল" জানাইয়া অভার্থনা ভাগন করেন। মেয়েরা অতঃপর তাঁহার চুল ধুইরা দিল ও ভ্যণ পরাইয়া দিল, তখন রাস্ল কারীম (স') দাঁড়াইয়া দাঁড়াইয়া ভাহা দেখিতেছিলেন ও স্মিত হাস্য করিতেছিলেন। ইহার পর মেয়েরা ভাঁহাকে রাস্ত্র কারীম (সা)-এর হতে সমর্গণ করিলেন ( মুসলিম, নিকাহ,-বাব ৬৯; ভু. বুখারী, নিকাহ্;, বাব ৫৮)। হণদীছে প্রসাধন সম্ভন্ন ইহার বেশী কিছু পাওয়া বায় না, কিন্তু মনে হয় পুরুষদি**গকেও সুখনি সাখান হইত। আৰু হরাররা**ঃ (রা) কর্তৃক পরিবেশিত এক হ'াদীছ' হইতে জানা বায় বে, বাস্ত কারীম (সা) বিবাহে নিশ্নবিধিত দুজাা' গাঠ করিভেন, (ইব্ন

बाबाः, নিকাহ্, বাব ২৩ , তু. বুখারী, নিকাহে, বাব ৬৪) । یا رک اللہ لکم (لک) وبارک علیکم ( علیک ) و جمع بینکم فی (علی) خیر

অথবা তৃতীয় অংশের পরিবর্তে ১৯০০ এই তুর্বাদ: আরাহি তা'আালা তোমাদিগকে বর্কত প্রদান করুন এবং তোমাদের উপর তাঁহার বর্কত বর্ষণ করুন এবং মঙ্গলের মধ্যে তোমাদিগকে দীক্ষিত করুন। আরাহে তা'আালা তাহার (রীর) কল্যাদে তোমাকে প্রচুর অনুগ্রহ প্রদান করুন (ইব্ন মাাজাঃ, নিকাহে, বাব ২৬)।

ছোট বালিকারা গণযান ( গীত ) গাহিতে সাহিতে কনেকে বরের নিকট লইয়া যাইত। ঐরাপ একটি স**া**যালের প্রথম দুই লাইন সংরক্ষিত আছে। তাহা হইল, تيناكم اليناكم فعينا وحيكم ''কামরা তোমাদের কাছে আসিয়াছি, আমরা তোমাদের কাছে আসি-রাছি। আলাহ্ তা'আলা তোমাদিপকেও আমাদিপকে যেন দীর্ঘজীবী করেন" (ইব্ন মাজাঃ, নিকাছে, বাবে ২১; প্র. বুখারী, নিকাছে, বাব ৬৪)। অথবা أقينا كم أقينا كم فعيو نا نعييكم अथवा । ( अ তোমাদের কাছে আসিয়াছি, আমরা তোমাদের কাছে আসিয়াছি। আমরা তোমাদিগকে অভার্থনা জানাইতেছি, ভোমরাও আমাদিগকে অভাৰ্যনা জানাও" ( আহ্'মাদ ইব্ন হ'ামাল, ৪ ঃ ৭৮ ) ঃ আনাস ইব্ন মাালিক (রা)-এর মতে রাসুল (স<sup>.</sup>) মহিলাদিগকে ও শিশুদিগকে বিবাহ উৎসবে যোগদান করার স্থান্ট অনুমতি দিয়াছেন (বুখাারী, নিকাাহ', বাবি ৭৬ ; মানা।কি-ৰ আল-আন্সণার, বাবি ৫)। বিবাহ উৎসবে বালিকারা সুফ্ফ (একমুখ খোলা ছোট চোলের ম্যায় বাদ্যবস্ত্র) ৰাজাইত এবং বদ্রের যুদ্ধে নিহত বীরদের প্রশংসাসূচক খান করিত।, ইহাতে রাসুল (স')-এর পূর্ণ সমর্ঘন ছিল বলিয়া বলা হয় (বুখারী, নিকাহি', বাবে ৪১, মাগণাষী, বাবে ১২ ; ইব্ন মাজিঃ, নিকাহ;, বাবে ২০, ২১ ; তির্মিষণী, নিকাহে, বাবে ৬ ; নাসাঈ, নিকাহে, বাব-৭২, ৮০, ডালালিসী, নং ১২২১, আহংমাদ ইবুন হশ্যাল, ৩বি ৪১৮)।

পুরুষের গক্ষে ওয়াবীমাঃ অর্থাৎ ভোজন উৎসৰ বিবাহের একটি অস (বুগারী, নিকাহে, বাবে ৬৯) আহ'মান ইবন হ'ছিল, ৫ঃ ৩৫১, যায়দ, মাজ্মু নং ১৪৯ ইড়াদি), প্রথম দিনে জোজ দেওয়া উত্তম, দিভীয় দিনের **ভোজ (ভিরমিব'ী ইহাং**ক সু**লাভ** বলেন ) ও তৃতীয় দিনের ভোজ লোক দেখান ( ভির্মির'), নিকারি, বাবে ১০ ; আবু দাটেদ, আঙ্ 'ইমাঃ, ৰাাৰ ৫ ; দায়িমী, আত্ 'ইমাঃ, বাবি ২৮; ইবৃন সাজাঃ, নিকাহ', বাবি ২৫; ইবৃন হ'লাব, ७ ३ २৮ )। आ'लेन देवनु'ल-मुजालाच करवन ३ लाजूब (ज') सबन मुदे দিনের ভো<del>ভে</del> যোগদান করেন, কিন্ত ভৃতীর দিনের ভোভে শামিৰ रहेल जदीकांत करान (बाबू मार्डिम, बाक् 'देनांड, बाब ১৫ : माहियो, আত্'ইমাঃ, বাবে ২৮)। বুখারী, নিকাহ', বাবে ৭২-এর শিরো-নামার সংতাহ্যাাগী ভোজের উল্লেখ করেন এবং খলেন যে, রাসুল (त्र') देश अक्तिन कि पुरे पितन्त अथा जीवायक करतन नारे। রাসুল (স')-এর বিবি স'ফির্যাঃ (রা)-র সহিত বিকাই উৎসবে বেজুর, পথি ও চৰিবৃক্ত থালা পরিবেশন কয়া হইয়াছিল। এক হ'ালীছে পাওয়া বার বে, ইহার সহিত ববের ছাতুও পেওয়া হইয়াহিব। অন্য এক হণালীত সতে ইহার সঙ্গে রাস্থ্র (সা) এই উপজক্ষে দেড় সুক্ষ উৎসুস্ট বেজুর দিরাহিলেন ৷ বিবি যায়নাব (রা)-এর সহিত রাস্ব (স-)-এর বিবাহে এবং রাবী'আঃ আজ-আস্রামীয় বিবাহে ক্রাট ড

গোশৃত পরিবেশিত হইরাছির। মনে হর, হারস (দ্ধিও চবি-মিলিত খেকুর) এবং তৎসহ ক্লাটিও গোশৃত সাধারণত পরিবেশিত ইইড। কোন কোন ক্লোরে বিশেখভাবে উল্লেখ করা হইরাছে যে, গোশৃত ক্লাটি বাদ দেওরা হইরাছে।

অনাত্র পুই মুদ্দ ধৰ, একটি ভেড়া ও জোয়ার ৰাৰহারের উল্লেখ পাওয়া যায়। কি**ও** ওয়ালীমাঃ–য় অভত একটি **ভেড়া ব**াৰহ্ করিতে হইবে। হ'াদীছে ওয়ালীমার কোন নি**দিল্ট সময় উল্লিখি**ত হয় নাই। কয়েকটি হুণদীছে যে নিদিন্ট সময়ের উল্লেখ আছে তাহা হইল কনেকে বরের পূহে লইয়া যাওয়ার পর কি**ত বিবাহ রাঙির পু**র্বে ( বুখারী, ডাফ্সীর, স্রাঃ ৩৩, বাবি ৮ , আহ্ মাদ ইৰ্ন হণ্যাল, ৩ ঃ ১৯৬ ও ষায়নাবের বিবাহ সম্পর্কে জন্যান্য হ'াদীছ' ); তবে স'াকিয়া। (রা)-এর বিবাহের ওয়ানীমাঃ পরবর্তী দিবসে হইয়াছিল। ইহা সম্ভবত খায়বার অভিযান হইতে কিরিবার সময় সাফিয়া (রা)-এর বিবাহের বিশেষ অবস্থার দক্ষন ছিল। বিবাহের দা'ওয়াত গ্রহণ করা উচিত ( মুস্লিম, নিকাহি , হণদীহ' ১০০ ; জাবু পাউদ, আত্ ইমাঃ, বাবি ১; আত্.মাদ ইব্ন হ'াছাল, ২: ২২); ধনী-পরিত নিকিকেৰে সকলকে বিবাহে দাওয়াত করা উচিত। আবু হরায়রাঃ (রা) কত্কি বণিত এক হ'াণীছে' বনা হইয়াছে যে, বিবাহের ভোজে খদি অধু ধনীকে আওয়ান হয় এবং সরীবকে বাদ দেওয়া হয়, তাহা হইলে উহা একটি খারাণ ভোজ (আহ্'মাদ ইবৃন হ'াঘাল ২ঃ ৪৯৪)।

নিশ্নলিখিত দুইটি হ'াদীছে৷ সম্ভবত বিবাহ ৰাসরে কি করা উচিত সে সম্বন্ধে উল্লেখ করা হুইয়াছেঃ যদি তোমরা কেহ কোন ভীলোককে বিবাহ ক্রন্ন তবে ভাহার কপালের চুল ধরিয়া আল্লাহ্ তা**'আ**ালার নিক্ট বরকত চাও ও শায়ত'ানের হাত হইতে মুক্তি প্রার্থনা কর (মা:লিক, নিকাাহণ, বাাব ৫২) এবং ভোষাদের কেহ কোন জীলোককে বিবাহ করিলে সে তাহার কপালের চুল ধরিয়া আল্লাহ্র নিকট প্রাচুষের প্রার্থনা করিবে এবং অভিশত শায়ভা।-নের অমঙ্গল হইতে আত্রর প্রার্থনা করিবে (আবু দাাউদ, নিকাাহণ বাবি ৪৪)। অন্য হাণীছে: ভোমাদের মধ্যে যখন কেহ কোন ভীলোককে বিবাহ করিবে ভখন বলিবে, "হে আলাহে। আমি তাহার বলজের জন্য আপনার নিকট প্রার্থনা করি এবং ভাহার সদিজ্যর প্রার্থনা করি যাহা আগনি স্থানি করিয়াছেন। আগনি তাহার মধ্যে যে সৰ কুঞার্ডি কৃষণ করিয়াছেন তাহা হইতে আমাকে ৰাঁচাইবার জন্য আধনার নিকট প্রার্থনা করিতেছি<sup>ল</sup> ( আবু দাাউদ, নিকাহ', বাবে ৪৪)। অনেকখনি হ'দীছ' অনুসারে একজন যুবক স্বামীর শক্ষে বিবাহের পর সাভ দিন সাভ রাজি ভাষার যুবতী ত্ৰীর সহিত ৰাস করা সুলত, কসি সেই ছী কুমারী হয়; এবং ষদি সে কুমারী না হয় তথে **মান্ন ভি**ন দিন তিন রান্নি যাগন করিষেই চরিবে। জন্য ৫কটি হণলীর জনুসারে যুবক ছ।মী ভাহার কুমারী শ্রীর সলে ভিনদিন এবং ভাহার বী কুমারী না হইলে তাহার সহিত মুই দিন ধাক্তিল চলিবে। এই সময়ের পরই জন্য ত্রীদের পালা বজার রাশিতে হাইবে। বিবাইের প্রকৃষ্ট সাস সম্বাহে ব্যানীছে পরিত্কার উল্লেখ আছে বে, রাসূর (সা) আইনাঃ (রা)–এর সহিত শাওওয়াল সাসে বিবাহসুত্রে আবদ্ধ হন (নাসারি, নিকাাহ', বাবে ১৮, ৭৭। মুসজিব, নিকাহ', হ'াদীহ' ৭৩ ইত্যদি।

(গ) ফিক্'ছে বাজিকীরা বিবাহের জাঁচার সম্পর্কে বিশেষ নজর দিরা থাকেন। কারণ এই সব জনুষ্ঠদনর জাসব উদ্দেশ্য হইতেছে বিবাহ সম্পাদনের ব্যাগারে জনসাধারণের দৃশ্টি জাকর্ষণ করা। খালিক ইৰ্ন আনাস ও ইৰ্ন আৰী লায়লা৷-র মতে (প্র. সারাৰ্সী, মাব্সূত', ৫ ঃ ৩০) বিবাহকে ওদ্ধ করিবার জন্য সাধারণ্যে ইহার ঘোষণা অবশ্য করণীয়। ইহা অন্যান্য মাম্'হাবের মত হইতে ভিন্ন রকমের। বিবাহ সম্পর্ক পাকা **করার জন্য সাঞ্চী রাখা** অবশ্য প্রয়োজনীয় নহে, তবে মা।লিকী মতে সাক্ষী রাখা উচিত। বিবাহ সম্পাদনের সময় যদি দুই জন সাক্ষী উপছিত না থাকে তবে বাসর ঘরে মিজনের পূর্বক্ষণ পর্যন্ত যে কোন সময় দুইজন সাক্ষীর উপস্থিতি অবশ্য প্রয়োজনীয়। জনগণের মধ্যে প্রচারের জন্য খালীন দব্দতিকে আশীর্বাদ জানাইবার পক্ষে মত দেন (কণার-রাওয়ানী, রিসালাঃ, কায়রো ১৩৩৮ হি, পু. ৬৬; খালীল, ২খ, ১, ৫১, কাাসানী, বাদাই'উ'স'~স'ানাই', কায়রো ১৬২৭ হি., ২খ, ২৫২ <del>, ইৰ্ন জন্দ, বিদায়</del>াতু'ল-মুজ্তাহিদ, কায়রো ১৩৪৯ হি., ২খ. ১৬, যেখানে বিবাহের সাক্ষীর অপরিহার্যতার কথা উল্লিখিত আছে )। এই কারণেই ৰাজীন (২:১) দলভিকে অভ্যৰ্থনা জানাইবার সুপারিশ করেন। সূতরাং বিবাহের ওয়ালীমার সময় দরওয়াজা বন্ধ করা ঠিক নহে (খাজাল, ২খ, ১১৭)। মাালিকী, হণনাফী ও হ'লোলী মায়ু'হাবের মধ্যে ওয়ালীমাঃ উৎসব প্রশংসনীয় (মুবাহণকা)। পক্ষান্তরে শাক্ষিকী মাষ্ণ্যাব এই সম্ভক্ষে কঠোরতর মত পোষণ করিয়া থাকেন। এক মতে ইহা "সুষাঃ মুআকৃকাদা" এবং জন্য হতে এমন কি "ওয়াজিব" (অবশ্য করণীয়) ( ৪. শীরাানী, পু. ২০৫ , গণখালী, ২খ, ২২ ; নাওয়াবাী, পু. ১০ ; আরদাবীলী, ২খ, ১৪)। খালীলের মতে ইহা বিবাহের একদিন পরে ছওয়া উচিত। অন্যান্য মাালিকীর মতে ইহা পূর্বেই হওয়া উচিত। তবে বিবাহ কার্যকরী হইবে জনসাধারণের মধ্যে জানাজানি হওয়ার পর (তাজানী, তুহু:ফাঃ, পৃ. ৩৫)। একজন সক্তর ব্যতির পঞ্চ একটি মেষ যণ্ড্ড করা উচিত ; পরীব ভাহার সাধাানুষায়ী ভোজের ব্যবস্থা করিবে (শীরাখী, আর্দাবিলী)। হানাফীদের মতে ওয়ালীমার দা'ওয়াত প্রহণ করা প্রশংসনীয় (মুডাহ'াব্ব)। পক্ষাছরে মালিকী, হামানী ও শাক্ষিসাদের মতে ইহা প্রহণ করা ওয়াজিব (শাফিস্ট, উল্ম, ৬ খ. ১৭৮ ; ভিনি বরেন ইহা হণক্'ক') ; শাক্ষিস্টের মতে দিতীর দিনেও দা'ওরাত প্রহণ করা প্রশংসনীয় । পক্ষারংর তৃতীয় দিনের দাওস্থাত প্রভাষান করা উচিত (নাওয়াবণীর মতে, তৃণ্ডীয় দিনের দাওরাত প্রহণ মাক্রহ)। হদি কোন সাইম (রোষাদায়ে) ব্যক্তিকে দা'ওয়াত করা হয় তাহা হইনেও তাহার দক্ষে দা'ওয়াত গ্রহণ করা উচিত। অবশ্য ভাহা<mark>র পক্ষে কোনও খাদ্য গ্রহণ ক</mark>রার প্রয়েজন হইবে না। তবে নাঞ্ল সণ্ডম ভালিয়া ফেলা উচিত হইবে, যদি না সণ্ডম সম্বান্ধ সে কোন প্রকার নাযুণর (খানত) করিয়া থাকে। যদি ওয়ানীমায় কোন মাভাল বাজি শামিল হইয়া খাকে বা নদ্য অথবা কোন হণরামে খাদ্য পরিবেশন করা হয় সেইরূপ ওয়ালীমাঃ হইতে দুরে থাকাই বাদ্হনীয়। সরে যদি কোন জীব-জ্বর ছবি খাকে, এমন কি যদি পালে মাড়াইৰার জিনিসেও (বেমন রানিচায়) এইরূপ ছবি যাকে, তবে সেখনে খাওয়া উচিত হইবে ধে প্রয়াজীগায় পান হয়, সেখানে না। শীরাবীর মডে, যাওয়া উচিত হইবে না, এখন 🏞 যদি উহা নাও শোনা হয় এবং বিবাহ উপলক্ষে বণিত হৃণদীহে র প্রতি ও ৰাওয়া-দাওয়ার প্রতি মনোযোগ নিবছ রাখা হয়। পকাছরে কিছুটা বাজনার অনুমতি দেওয়া হয়, বেমন হ'াদীছে' বলিত "দুক্ক" : খালীল বৈধ বাদা-যন্তের একটা ফর্দ দিয়াছেন, যথা ৷ এক রক্ষের খঞ্চনি (পি'রবাজ),

পুরাতন ধরনের এক প্রকারের বাঁশী (মিষ্টার, তু. H. G. Farmer, History of the Arabian Music, London 19 9, p. 46—47), এক প্রকারের বাঁশী (যুল্মারোঃ) ও শিলা (বুলা)। বিবাহ উৎসবে উপস্থিত জনতার মধ্যে ফল, বাদাম ও মিলিট হুড়ান উচিত কিনা সেই সম্বন্ধ অনেক আলোচনা হইমাছে (আরণাবীলী, খেজুর, দির্হাম ও দীনাার প্রভৃতিরও উল্লেখ করিয়াছেন)। দামিশকার মতে, (২: ৭৬) আবু হানীকাঃ এবং আহ্মাদ ইব্ন হামালের এই বিষয়ে কোনরূপ আপতি ছিল না। পক্ষাজ্যে মালিক, শাকিটের এবং আহ্মাদ ইব্ন হামাল-এর আর একটি মতে মাকরেছ, পরবতীকালে শাকিট-সংগ্র মধ্যে এই বিষয়ে অতপার্থকায় হইয়াছিল।

মধানুদীর ইসলামী সাহিত্যে বিবাহের প্রধাসমূহ সম্বন্ধে যে প্রচুর উল্লেখ গাওরা যায় তাহা এখনও পুরাপুরি সংস্হীত ও পর্যালোচিত হয় নাই। সাহিত্যে, প্রচারকলণের ও নীতিবিদদের লেখায়, কাব্যে বিশেষ করিয়া "আল্ফ লায়লাঃ ওরা লায়লাতে" এবং পরিয়াজকদের ইভিত্ত ও ভৌগোলিকদের—হথা ইব্নু'ল-মুজাাবি র-এর লেখায় এই সব বিবরণ যথেকট পাওয়া যায়। পঞ্চাশ শতাব্দী হইতে য়ুরোপীয় লেখকগণ অনেক কিছু লিখিয়াছেন! অবশ্য এই সকল লেখকের পরিবেশিত তথ্য সব সময় বিশ্বাসযোগ্য নহে। সাম্পুতিককালে আঞ্চলিক ভাষা এবং ধায়বাহিকভাবে লোকসাহিত্যেয় সংগ্রহ যাধ্যমে এই বিষয়ে অনেক কিছু লানা সভব হইয়াছে। এইসব সংগ্রহের মধ্যে মরজার Westermarck ও নাবিলুসের Jaussen এয়-সংগ্রহ রহিয়াছে। নিশ্নের প্রছ্পজীতে খাছাই করা করেকটি সুরের উল্লেখ করা হইয়াছে।

সাধারণত বিবাহ উৎসবের আচার-আচরণ দেশ ভেদে বিভিন্ন রকমের হইরা খাকে: মুসলিম জ্গতের কয়েকটি প্রত্যন্ত অঞ্জ যথাঃ মানত্ত দ্বীগপুত্র, মধ্য আফ্রিকা, কি'রলীয় এবং তুকিস্তানে যুসলিমলণ প্রাচীন রীভিনীতি প্রহণ করিয়াছে এবং সময় সময় এই সকল রীতিনীভিকে তাহাদের দৃশ্টিকসী অনুষায়ী সংশোধন कतिया वरेशास् । देनबारमद अ।िन साननमृश्द्र नस्मा अवस्थै दक्य মধ্বব্য করা চলে, তবে সেই সব ছানে এই সংশোধন প্রক্রিয়া অনেক আগেই সমাশ্ত হইয়াছিল। তথু ধমীয় অনুচান বাতীত বর্তমান ধুলের সিরিয়া ও মিসরের মুসলিম এবং খৃস্টানদের বিবাহের আচার এার একই রকমের। ইহা হইতে বুঝা বার যে, উভর সম্পুদারই নিকট-প্রচোর পুরাতন আচার-বাবহারও গ্রহণ করিয়াছে, গুধুমার মুসলিম রীজিনীভিই গ্রহণ করে নাই। এতথ্যতীত সমাজের বিভিন্ন **ভরে কিছুটা বিভিন্ন আচার-বাবহার প্রচ**রিত আছে। **ভঙ্জ**-পক্ষে তিন্**টি সমাজ্জয়কে চিহ্নিত** করা যায়, বেমনঃ শহরবাসী, চামী ও যায়াবর। চামী ও ঝাঝাবরদের রীভিনীতি সাদাসিধা ধরনের এবং প্রাচীন 'আরবদের রীতিনীতির সহিত অধিকতর সামঞ্চসাপূর্ণ। শহরবাসীদের রীভিনীতি অংশকা পার্যক্য দেখা বার।

বাংলাদেশে উর্স শক্ষে ডিল অর্থে ব্যবহাত হয়। ইয়া ঘারা ওরালী-আলাহ্দের প্রতি ইস্ণালে হণ্ডরাব-এর (দুংলাই করার) জন্য যে বানিক জনুষ্ঠান (সাধারণত মৃত্যু তারিখে) গালন করা হর তাহাকে কুমার। এই সব সমাবেশে সাধারণত মুরীদলন নারা রাত কুমানা তিলাওরাত্, মীলাদ, ওয়াজা-নাসাইগাঃ, বিংক্র, (কোন কোন মলে কাওওরানী ও মাারিকাতী গান) এবং তৎসহ খান্টিনার বাবহা করে। ইসলানের প্রথম মুগে এই ধ্রনের কোন

বীতির সন্ধান পাওয়া খায় না। কু'রআান ও হ'াদীছে'ও এই ধরনের অনুঠানিক রীতির সমর্থন নাই।

গ্রন্থ পঞ্জী ঃ (১) ( ম. নিকাাহ' প্রবন্ধ ) শাক্ষি'ঈ, কিতাাবু'ল-উম্ম, বুলাকে ১৩২৪ হি., ৬খ, ১৭৮; (২) মুখানী, মুখ্তাসার, পূর্বতী পুস্তকের পার্মটীকা, ৪খ, ৩৯-৪১; (৩) শীরাষী, তান্বীহ, সম্পা Juynboll, Leyden 1879, p. 205 প., (৪) পাষ্টালী, ভয়াজীয়, কাররো ১৩১৮ হি., ২খ, ২২, (৫) নাওয়াব ী, মিন্হাাজ, কায়রো ১৩২১ হি., পু. ১০ ; (৬) আরদাবীলী, কিতাাবু'ল-আন্ওয়ার वि जा'मावि'व-जाबद्राात्, काग्रद्धा ১७১৮ हि., २व, ৯৪-৯৬। (9) খালীল, মুৰতাস ার, অনু. Santillana, Milan 1919, ii. 63 গ.; ইব্ন ফল্দ, মুকাদিমাাতু'ল-মুদাওওয়ানাতু'ল-কুব্রা। পুরকের পার্য চীকা, কায়রো ১৩২৪ ছি., ২খ, ৫৮। (১) শা'রানী, মীয়ান, কায়রো ১৯২৫ খু., ২খ. ১২৪ , (১০) দিমাশ্কাী, রাহামাতু'ল-উল্মাঃ, পূর্ববতী পুরকের পার্মন্তীকা ২খ, ৭৬, (১১) Tornauw, Das moslomische Recht, Leipzig 1855, p. 70 n., (53) Juynboll, Handbuch des islamischen Gesotzes, Leyden 1910, p. 162 9. (50) Gertrude H. Stern, Marriage in Early Islam, London 1939.

সাধারণ বৈবাহিক প্রধা বিষয়ক: (১৪) Westermarck, The History of Human Marriage, 5, 3 vols., London 1925; (১৫) ডাঁছানী (আ: ৭১০/১৩১০ লিখিত), (১৬) তুই কাতুল-'আক্রাস, কায়রো ১৩০১; (১৭) আল্ফ লায়লা: ওয়া লায়লাঃ, Littmann, 6 Vols., Leipzig 1921—1928; (১৮) সীরাতু সামক ইব্ন য ী য়াযান, বুলাকে' ১২৯৪; (১৯) ইব্ন ইয়াস, সামক ইব্ন য ী য়াযান, বুলাকে' ১২৯৪; (১৯) ইব্ন ইয়াস, মানুক টিনিল, তুলাকুলা, Kahle, ইন্তামুল ১৯৩১ খু. ৪খ, Bibliotheca islamica, v.).

স্থানীয় রীতিনীতি বিষয়ক: মস্তা ও মদীনা: (১৯ক) J. L. Burckhardt [1814], Travels in Arabia, London 1829, i. 361, 399, 401-402; (30) R. F. Burton (1853), Personal narrative of a pilgrimage to Mecca and Medina, Leipzig 1874, ii. 167 253, (38) Snouck Hurgronje, Mekka, Hague 1888—1889. ii. 155-187; (33) E. Rutter, The Holy Cities of Arabia, London 1928, ii. 67—69 ু দক্ষিত্র 'আরব ঃ (২৩) C. Niebuhr [1763]. Reisebeschreibung nach Arabien. Copenhagen 1774, i. 402-403; (38) Zanzibar, E. Ruete, Memoirs of an Arabian Princess, New York 1888, p. 146—170; সিরিয়া ও ফিলিডীন: (২৫) J. van Ghistele (1485), Voyage, Ghent 1557, p. 15; (२७) Joh. Cotovicus [1598--1599]. Itinerarium. Hierosolymitanum et Syriacum, Antwerp 1619, p. 475-476 (reprinted in Gabriel Sionita, Arabia, Amsterdam 1633, p. 194-195); (39) d' Arvieux [1659], Memoires, Paris 1735, i. 447, (26) & (26) Die Sitten der Boduinen-Arabor, transl. Rosenmuller. Leipzig 1789, p. 120—124, (33) A. Russell [c. 1750]. The Natural History of Aleppo, London 1756, p. 110—113, 125—139 , (eo) 单 (如 平 本 , Naturgoschichte

von Aleppo, transl. Gmelin, gottingen 1797, i. 399 [rather Turkish customs], ii. 110 %. [Maronites]; (65) J. L. Burckhardt [C. 1810], Bemerkungen uber die Beduinen und Wahaby, Weimar 1831, p. 86 প., 212 প.; (৩২) H. H. Jessup, The Women of the Arabs, London 1874, p. 27 [ Druses ], (ee) E. Littmann, Neuarabische Volkspoesie, Berlin 1902, р. 94 ч., 119 ч., 137 ч., [Christian], (68) С. Т. Wilson, Peasant life in the Holy Land, London 1906, p. 110-115; (90) Rothstein, Muslimischo Hochzeitsgebrauche in Lifta bei Jerusalem, in Palastinajahrbuch, vi. (1910), 102—136 (with pictures); (94) Al. Musil, Arabia Petraca, Vienna 1908. iii. 186 a. [Fellahin], 196 a. [Beduins], (69) G. Bergstrasser [1914]. Zum arabischen Dialekt von Damaskus, Hanover 1924, i. 64-67, (9b) Chomali, Marriage et noce au Liban, in Anthropos, x./xi. (1915-1916), 913-941 (with pictures), (92) K. Daghestani, La Famille musulmane contemporaine en Syrie, Paris n. d.; (80) Spoer and Haddad, Volkskundliches aus el-Qubebe bei Jerusalem, in ZS, iv. (1926), 199-126, v. (1927), 95-134: (85) A. Jaussen, Coutumes Palestiniennes, i., Naplouse et son district, Paris 1927, p. 67 9., (82) Al. Musil, The Manners and Customs of the Rwala Bedouins, New York 1928, p. 135 9.; (89) T. Canaan. Unwritten laws affecting the Arab Women of Palestine, in Journal of the Palestine Oriental Society, xi. (1931), 190, 192, 199; (88) Hilma Granqvist, Marriage Conditions in a Palestinian village, Helsingfors 1931--35 [Muslims].—মেসোপেটেমিয়া : (৪৪ব) Br. Meissner, Neuarab. Geschichten aus dem Iraq, Loipzig 1903, p. 107.—মিসর : (গ) Nic. Christ. Radzivil [1583], Jerosolymitana peregrinatio, Antwerp 1614, p. 186 v., (8c) Cl. Savary (1777), Zustand des alten und neuen Egyptens. Berlin 1788, iii. 261—264, (86) Description de l'Egypte<sup>2</sup>, Paris 1826, xviii. 85-89, (89) J. L. Burckhardt [1817]. Arabische Sprichworter, Weimar 1834, p. 171 T., No. 422, (8b) E. Lane [1835], Manners and Customs of the Modern Egyptians, London 1871, i. 197-222; (85) E. Lanc, Arabic society in the middle ages, p. 232 9.; (60) W. S. B'ackman, The Fellahin of Upper Egypt, London 1927, p. 90 n.; (es) Out el Kouloub, Harem, Paris 1937, 45—71., দ্রিপলিটানিরা ঃ (৫১ক) O. Gabelli, Usanze nuziali in Tripolitania, in Riv. della Tripolitania, 1926, (62) Curotti, Gente di Libia, in La Quarta Sponda, 1927; (e.e.) Pfalz, Arabische Hochzeitsge-

brauche in Tripolitanien. in Anthropos, xxiv. (1929). 221-227; (68) Bertarelli, Guida d'Italia. Possedimenti e Colonie, Milan 1 /29, 221—223—ছুনিস; (ক) Ch. de Peyssonnel and Desfontaines (xviii,th century), Voyages dans les regences de Tunis et d' Alger, Paris 1838, i. 175, ii. 42-43, (cc) Maltzan, Reise in den Regentschaften Tunis und Tripolis, Leipzig 1870, iii. 88-92; (64) K. Narbeshuber, Aus dem Leben der arab. Bevolkerung in Sfax, Leipzig 1907, p. 11-16, (69) L. Bertholon and E. Chantre, Recherches anthropologiques sur les indigenes de la Berberio Orientale, Paris 1913, i. 575—586, (ab) W. Marcais and Abderrahman Guiga, Textes arabes de Takrouna, Paris 1925, i. 355 a., 381 a., (65) W. Reitz, Bei Berbern und Beduinen, Stuttgart 1926, p. 142 %. আলজিরিয়া: (ব্দ) Haedo [xvith century]. Topographie et histoire generale d'Alger, in R. Afr. xv. (1871), 96-101; (40) d' Arvieux [1674], Memoires, Paris 1735, v. 287; (45) J. P. Bonnafont [1830—1842]. Peregrination en Algerie, Paris 1884, p. 152 প., (৬২) F. Mornaud, La vie arabe, Paris 1856. p. 57 n., (40) L. Feraud, Moeurs et coutmes Kabiles, in R. Afr., vi, (1862) 280, 430-432; (58) Villot, Moeurs, coutumes...des indigenes de l'Algerie<sup>2</sup>, Algiers 1888, p. 97 প., (৬৫) Gaudefroy-Demombynes, Notes de sociologie maghrebine. Ceremonies, du mariage chez les indigenes de l'Algerie, Paris 1901, (99) Bel. La population musulmane de Tlemcen, in Revue des etudes ethnograph. et 'sociologiques, i. (1908), 215 m., (69) Seligman, Kababish in Harvard African Studies ii. (1918), 131 4., (66) J. S. Trimingham, Islam in the Sudan, London 1949, 182 প.—তুরুষ : (ক) H. Dernschwam [ 1553-1555 ]. Tagebuch einer Reise nach Konstantinopel u. Kleinasien, ed. Babinger, Munich 1923, p. 135—138, (%5) Salomon Schweigger [1578]. Newe Reyssbeschreibung nach Konstantinopel, Nurnberg 1608, p. 205 %., (90) P. della Valle [ 1615], Reiss-Beschreibung, Geneva 1674, i. 43. (95) Theyenot [1657], Voyages, Paris 1689, i. 171. 4., (93) de Tournefort, Relation d'un voyage de Levant, Paris 1717, ii. 364-366, (90) Olivier [1793-1797], Voyage dans l'emprio othoman, Paris 1800, i. 154-157; (98) Ch. White, Three years in Constantinople, London 1845, iii. 6—14; (90) 南 四季, Hausliches Leben und Sitten der Turken, transl. Reumont, Berlin 1845, ii. 309 9., (98) Osman Bey, Les Femmes en Turquie, Paris 1883, (99) L.N.J. Garnett, The women of Turkey, London 1891, esp. ii. 480-489, 91371;

(क)Olearius [1637]. Muscovitische u. Persische Reyse?. Schleswig 1656, p. 605-608; (95) J. B. Tavernier [ 1664], Les six voyages, Paris 1779, i. 719-720, (93) Chardin [ 1673], Voyages, ed. Langles, Paris 1811. ii. 233 a., (60) John Fryer [1678], A new Account of East India and Persia, London 1915 (Hakluyt Society), iii. 129, 138, (Kitab-i-Kulthum-nane), Customs and manners of the women of Persia, tarnsl. Atkinson, London 1832, p. 42 n., 70 n., (53) C. J. Wills, Persia as it is, London 1886, p. 57 %.; (ba) S. G. Wilson, Persian Life and Customs2, New York 1899, p. 237—239 ['Ali Ilahi's]; (60) Ritter, Aserboidschanische Texte zur nordpersischen Volkskunde, in Isl., xi (1921), 189 n.; (v8) H. Norden. Persien Leipzig 1929, p. 86-89. রাণিয়া: (ক) W. Radloff [1860-1870], Aus Sibirion, Leipzig 1893, i. 476-484 [Kirgiz], (va) H. Vambery [1863], Reise in Mittelasien, Leipzig 1865, p. 258-259 [Turkomans]: (bb) E. Schuyler, Turkistan 5, London 1876, i. 42-43 [Kirgiz] i. 142 A. [Tashkont], (64) H. Lansdell [c. 1880], Russisch-Central-Asien, Leipzig 1885, p. 248-252 [Kirgiz], p. 831-832 [Khiwa]; (bb) H. Vambery, Das Turkenvolk, Leipzig 1885, p. 229-250 [Kirgiz], p. 433-434 [Kazan Tartars], p 540-542 [Krim-Tatars]; (ba) R. Karutz, Unter Kirgisen und Turkmenen, Leipzig 1911, p. 101 %., (50) Pelissier, Mischartatarische Sprachproben, Berlin 1919 (Abh. Pr. Ak. W., 1918), p. 3 %, 28, (55) Sciatskaya, Antiche cerimonie nuziali dei Tatari di "Crimea Vecchia, in OM., viii (1928), 542-548, (53) Essad Boy, Zwolf Geheimnisse im Kaukasus, Leipsig 1930, p. 52 প.—ডারত 1 (ক) p. della Valle [ 1629 in Surat ]. Reissbeschreibung. Geneva 1674, iv. 12, (50) Theyenot [1666 in Surat]. Voyages, Paris 1689, iii. 66 %. [with illustr.], (58) John Fryer [ 1674 in Surat ], M. z. i. 237, (5e) Hassan Ali. Observations of the Musulmans of India. London 1832, i., letter xiii/xiv.; (36) C. A. Herklots [1832], Islam in India, Oxford 1921, p. 27 n.-ইন্দোনেশিয়া : (ক) Wilken, Plechtigheden en gebruikea bij verlovingen en huwelijken bij de volken van den Ind. Archipel, in BTLV, series v., i. (1886), 167-219, iv (1889), 380-462, (59) Snouck Hurgronje, Verspreide Geschriften, Bonn 1924, iv/i. 226 9., (১৮) ঐ লেখক, The Achehnese, Leyden 1906, i. (55) La vie seminine a u. M2ab, Paris 1927, p. 73 भ., 280 भ.--- यतक्रकाः Leo Africanus [1526]. Description de l'Afrique, ed. Ch. Schefer,

উশর

Paris 1897, ii. 120-125, J. Mocquet [1605], Voyages, Rouen 1685, p. 204-205; (500) Diego de Torres, Histoire des cherifs, Paris 1667, p. 144; (505) G. Hoest [1760-1768], Nachrichten Von Marokos und Fes, Copenhagen 1781, p. 102-104; (505) Edm. Westermarck, Marriage ceremonies in Morocco, London 1914; (506) Legey, Essai de Folklore marocain, Paris 1926, p. 134 %.; (508) M. Gaudry, La femme Chaouia de l'Aures, Paris 1928, p. 78-83; (506) Jerome and Jean Tharaud, Fez. Paris 1930, p. 130 %.; (506) L. Brunot, Textes arabs de Rabat, Paris 1931, No. 16 and 17—MMA: (47) Zain al-Abidin al-Tunisi [C. 1820], Das Buch des Sudan, transl. Rosen 1847, p. 28 p. 1

W. Heffening (S.E.I.)/विज्ञ कड़ीय

'উলামাা' ( الله) আসলে আধিক্যবাচক ন্যানি 'জানীম শব্দের ব. ব. , অর্থ 'ইল্ম (চ.) ( বিদ্যা, ভান বা বিভান)এর ব্যাপক অধিকারী; বাবহারে 'উলামাা' শব্দের এক বচন
'আালিম। উভর এক বচনই কুরআানে ব্যবহাত হইরাছে
এবং উহা আলাহ্ ও মামুষ উভরের সম্বছেই ব্যবহার করা যায়।
ব. ব. 'উলামাা শব্দতি কুরআানে মার দুই দ্বানে ব্যবহাত হইরাছে
এবং ভাহাও মানুষ সম্পর্কে ( ২৬ : ১৯৭; ৩৫ : ২৮ )। নির্মিত
ব. ব. 'আালিমুন' চারিদ্বানে কুরআানে উল্লিখিত হইরাছে, আলাহ্
সম্বছে ২ বার (২১ : ৫১,৮১) ও মানুষ সম্বছে ২বার (১২ :
৪৪; ২৯ : ৪৩ )। এই সকল ব্যবহার সম্পর্কে আর-রাাগি'ব আলইস্কাহানীর মুক্রাদাতে, কায়রো ১৩২৪, পৃ. ৩৪৮ প. এবং
লিসান, ১৫ খ, ৩১০ প. ৪.।

প্রথমত, 'ইলম বলিতে কু'রজান ও হ'াদীছে'র ভান ও ভাহা হইতে গৃহীত ইসলামী আইন-কণান্নের জান ব্ৰাইজ। সূতরাং 'উলামা' বলিতে বিশেষ করিয়া এই সকল ভানের অধিকারীকেই ৰুঝাইত। তাঁহারা ফাক'ীহ ও ইসলামী শাত্রবিদ শুভাকালিম। তাঁহারা মুসলিমগণের ইজ্মাা' (৪.) বা সর্বসম্মত মতের সমর্থন ও প্রতিনিধিত্ব করিতেন। এই ইক্তমার্ণ ইসলামী আইনের অন্যতম উৎসক্লপে चীকৃত। সূত্রাং 'উলামাা' যেরূপেই কাজ করুন না কেন, সকল ফিক'হী (ধর্মতান্ত্রিক)--বিষয়ের সকল প্রন্তের শেষ মীমাংসা তাঁহাদের হাতে জাসিয়া পড়ে। বাস্তবে শাসন ব্যবস্থা যাহাই হউক না কেন, তাঁহারা ইজ্মাণির জীবন্ত প্রকাশ এবং মুসলিম জাতিকে পরিচালিত করার জন্য জনগণের অধিকারের জীবন্ধ প্রতিভ হিসাবে ইহার উপর একটি বল্গাসদৃশ। বিভিন্ন সরকার সরকারী মর্যাদা ও ভাতা দিয়া তাঁহাদিসকে নিয়ন্ত্ৰণে রাখার চেম্টা করে এবং তাঁহাতে কিছুটা সফলতাও লাভ করে। সরকারের এই ছাতীর সাক্ষ্য অভি মারার জনগণের নিকট স্পণ্ট হইয়া পড়িলে জনগণের থুণা এই লেণীর রাজানগহীত 'আজিমের বিক্লছে ফাটিয়া গড়েও জনগণ সেই সমস্ত 'উলামা'-র প্রতি অনুগত হইয়া পড়ে, যাহারা এইডাবে স্বাধীন সরকার কর্তুক নির্বাক হইতে রাষী হন নাই। সকল মুসলিম ব্লাজ্যে এই ধরনের গ্রিছিড়ি বার বার সূল্টি হইয়াছে। এইজনাই 'উলামাা' সরকারী কর্মচারী হইতে পারিতেন অথবা বাধীন খাকিয়া সরকারের ছায়ী ভীতির কারণও হইতে পারিভেন অথবা তাঁহায়া

সরকারের নিয়ন্ত্রের বাহিরে ফিক্ত ও ধর্ম**তত্ত আলোচন্য করি**তে পারিতেন।

বৰ্তমানে 'আলিম শব্দটি আডিধানিক অৰ্থে মিনি ভানী বাক্তি তাঁহারই উপর প্রযুক্ত হইয়া থাকে। মিসরে ১৯ৰ বভাব্দীর তক্তে এই অবহার জন্য Lane's Modern Egyptians, chaps. IV. ও IX. ও index e.। মামল্কদের অধীনে এই অবহার षना व. Gaudefroy-Demombynes, La Syrie a l'epoque dos Mamlouks; সর্বর, বিশেষভাবে গু. lxxvi. গ.। ইহা ম্পণ্ট বুঝা যায় যে, 'উলামাা' সম্পূদায় এই সম**ত রাজবংশের** পরিবর্তনের মধ্যেও সরকারের ছায়ী কাঠামো হিসাবে সক্রিয় ছিলেন। 'উছামানীয় সামাজ্যের জন্য দ্র. E. J. W. Gibb, History of Ottoman Poetry, ii., p. 394 श.। युजनिय জগাত সাধারণভাবে একই অবস্থার জন্য দ্র. W. Arnold, The Caliphate, by index under Ulama. 'आंबिम ( अर्था॰ ফাক'হৈ ও মৃতাকাল্লিম) এবং 'আারিফ ( অর্থাৎ যে স্কৌ ধর্মীর অভিজ্ঞতা এবং কাশ্ফের মধ্য দিয়া আল্লাহকে জানে) এবং 'আালিম ( সাধারণ আডিধানিক অর্থে ) এই ভিনের মধ্যে পার্যক্রের জন্য "ইলম" প্রবন্ধ দ্র.।

পাশ্চাত্য পশুতগণের মধ্যে কেহ কেহ 'উলামা' **শব্দটিকে** ভাত্তিমুলকভাবে একবচনরূপে ব্যবহার করেন।

D. B. Macdonald (S.E.I.) আবুল কাসিন নুহত্মদ আদম্মীন

'উশ্র (এ৯) আরবী শব্দ, ভর্থ দশমাংশ : সর্ব-সাধারণের সাহায্যার্থে উৎপন্ন শস্যের দশমাংশ নির্ধারিত করা। বহ ছলে 'উশ্বকে সাদাক'া এবং যাকাতেও বলা হয় (ভাৰু য়সফ, পু. ৩১; য়াহ্'য়া৷ ইব্ন জ্ঞাদাম, পু. ৭৯, ৮৩, ১২১, ১২৩) এবং ফিক্'হ লছুসমূহে উশুরকে মাকাভিয়ে পর্বারে ধরিয়া যাকাতে অধ্যায়ে উদ্রের বিবরণ দেওয়া হর (তু. Tomauw, p. 318)। কু'রুআান মাজীদে উনুদ্ধ বন্দট ব্যবহৃত না হইলেও ৬ : ১৪১ আয়াতে উৎপদ দ্রব্যের হ'ক্কে আদায়ের ইলিত রহিয়াছে (আৰু য়ুসুফ, পৃ. ৩২ ; য়াহ্'রাট ইৰ্ন আদেশি, গু.৮৮)। উজ আয়াতে আছাাহ তা'আবা বাৰ্ন : ৰাশনৈ বা শস্যক্ষেত্রে ফল ফলিলে তোমরা উহার ফল বাইৰে এবং ফল আহরণের দিনে উহার হ'াকৃ'ক' আদার করিবে। উদ্র দলট আসিরীয় ভাষার "ইশ্রুউ" (ish-ru-u) শব্দ এবং বিশ্রু ভাষার "মা'আশের" (maasher) বব্দের অনুরূব। ইণ্ডুক্ট (E. Schrader, Keilinschriftl. Bibliothek, iv. 192, 205) শ্ৰের অর্থ, কর—বাহা বস্য, **কেবুর প্রভৃতি কসৰ বা**রা আদার कहा हत। यांच्यात्मद्र (Gen. xiv. 20, xxix. 20-22) मस्पद অৰ্থ হইতেছে স্প্ৰাংশ কর বাহা সন্ধিরাদি, পবির ছানসম্হের প্রাপ্য ছিল এবং <mark>খাহা রাজারা ধার্ব করি</mark>তেন। এই মা'আনের হয়রত মুসা ('আ)-এর জাইনে বাখ্যতামূলকভাবে প্রবর্তনের কথা इश्विष्ट (Lev. xxvii. 30—33, Num. xviii. 21—26)।

Pliny ভাষার Hist. Nat., xii. 63 ছড়ে বিশেষ করিরা দক্ষিণ ভারব (Asabia felix) সহজে যে উজি নিগিবজ করিরাছেন ভাষা হইছে জানা কার যে, প্রোহিভগণ সিন দেবভার (MS. Sabin) উজেলা গছ দ্রব্যের কসল হইছে যে দশমাংশ সংগ্রহ করিছেন, উহা বারা মেহমানদারী ও সরকারী শ্বরচ চালান হইছ। ইংকার্

নিপিঙলিতে কর হিসাবে ফ্র 'Ir'-এর সলে 'উশ্র এবং 'উশ্ওর্ড ('Shwrt) শব্দের উল্লেখ পাওয়া যায়। এই দুইটি ভূমিকর হিসাবে গণা হইয়াছে যাহা মন্দিরাদির জনা সৃহীত কর বিশেষ। কুরুআান মাজীদের ৬: ১৩৬ আয়াত অনুসারে গৌড়ারিক আর্বেরা, এমন কি কু'রায়শরা, (চাষী ও বেদুর্ন উভয়েই) তাহাদের শস্যক্ষেণ্ডের ফল এবং গৃহপানিত প্রের বৎস দারা আল্লাফ্ অথবা অন্য দেবতাদের নৈবেদা দান করিত। এই সব দান কার্যত মন্মির রক্ষকণণ পাইতেন। ইসলামে 'উশ্র একটি করম্ভি। বিশ্র-এর খাই 'আম সম্প্রদারের নিকট হযরত রাস্ল (স⁺) যে পর লিখিয়াছিলেন (J. Well– hausen, Skizzen, und Vorarbeiten, iv., Berlin 1889. No. 68, p. 130) ভাহাতে তিনি নির্দেশ দেন যে, যেসব জমিতে প্রবাহিত নহরের গানির সাহায়ে শস্য উৎপদ্দ হয়, তাহার দৰমাংশ দিতে হইবে এবং যে সৰ জমিতে কৃত্রিম উপায়ে সেচ ব্যবস্থা দারা শুসা উৎপন্ন হয় ভাহার 🗟 ১ ভান দিভে **ट्टेंदि । मुर्याण्'व-जान्मास्वतं मक्रमात्न (क्. अरबा। ১১৯, मृ. ১৭७)** এবং হি:ম্য়ারেও ( রাষ্'রা। ইব্ন আদাম, পু, ৮৩) এই নিরম প্রচলিত। হি'ম্যারদের নিকট লিখিত পরে এই দশখাংশকে সাদাকাঃ বলিয়া উঞ্জেখ করা হইয়াছে। অনুরূপভাবে সুহাারের চতৃত্পার্যবতী এলাকার বেদুঈনদের ছেজুর বাসানের জন্য দশ বোঝা খেজুরে এক বোঝা খেজুর কর নির্ধারিত হয়। এইভাবে নবী (স')-এর যামানায় মন্ধা, মদীনা, হি'জাায়, য়ামান এবং সমগ্র 'আরবভূমি 'উশ্রভূমি বলিয়া পরিগণিত হয় (E. Fagnan, পু. ৮৯) ; উহা হইতেও দশমাংশ লওয়া হইত। পক্ষান্তরে সারাজ-ভূমির উপর নির্দিক্ট পরিমাণ ভূমিকর নির্ধারিত হইত। ইসলামী রাজ্টের পরিধির ক্রম বিভারের ফলে উশ্রভূমির পরিমাণ উল্লেখ-যোগ্যভাবে বাড়িয়া ষায়, ষেমন রাক্'ক'াঃ জ্য়ের পর তথাকার যি ভমীরা যে সব জমি বাবহার করিত না সেগুলি দশমাংশ কর আদায়ের শর্তে মুসন্ধিমদের দেওয়া হয় ( Annali dell' Islam, iv., 40)। শা**ভিপূৰ্ণ সন্ধি**স্তে যে সব জমি দৰল করা হইত তাহার উপর নিদিল্ট ভূমিকর পূর্বে ধার্ম না হইয়া থাকিলে এবং উহা নবদীক্ষিত মুসলিখদের নিকট পত্তন করা হইলে ঐ জমি 'উশ্রন্থমি লণ্য হইত। ইহা ছাড়া যে সব জমির উপর নিদিল্ট ভূমিকর পূর্বে ধার্য হয় নাই সেই সব জমির মাজিক ইসলাম গ্রহণ করিলে ফদি সে কৃষি কার্যের জনা কৃপ খনন করিত অখবা সেচের জন্য প্রঃপ্রপালী বনন করিত তবে সেই সমুদ্র ঋমিও 'উশ্র প্রা হইত (Fagnan, p. 99) এবং উৎপন্ন প্রব্যের  $\frac{5}{50}$  জাগ দিতে হইত। এখানে একটি কথা সমরণ রাখিতে হইবে, **'উ**শ্র ভূমি বা দশমাংশ কেবলমান মুসলিমদের ক্লেরেই প্রয়েজ্য ছিল, অমুসলিম-সের খারাজি বা নির্ধায়িত পরিমাণ অর্থ কর সিতে হইত। আর এই খারাজি একমার বানু তাগ্'লিবের জন্য নির্ধারিত কর ধার্ম না হইরা অমি বিশেষে অমির উৎপঞ্জের এক-পঞ্চমাংশ নির্ধারিত হইত। ষথাঃ অমুসলিম বানু তাগ লিবের কেহ সরকারী উশ্রী জমির মানিক হইলে তাহাকে সাহণাবীদের বুগে খারাজি হিসাবে এক-পঞ্চমাংশ দিতে হইত। পরবর্তী মুপেও ঐ বিধান বলবৎ থাকে। কিন্তু সে 💣 ভাষি কোন মুসন্ধিমের নিকট হইতে শ্রীদ করিয়া থাকিলে ইমাম মুহ শিমাদের মতে তাহাকে দশমাংশ দি**তে হইবে।** 

তাগ জিবীর পঞ্চমাংশ দেয় করের জমিটি কোন বি শ্মী খরীদ করিলে তাহাকেও উৎপল্পের পঞ্চমাংশ কর দিতে হইবে। অন্রূপভাবে ঐ শ্বমিটি যদি কোন অমুসলিম ধরীদ করে অথবা ঐ তাগ জিবী যদি মুসলিম হয় ভাহা হইলে ইমাাম আবু হ'ানীফার মতে তাহাকে পঞ্চমাংশই দিতে হইবে। কির ইমাাম আবু য়ুসুফের মতে শ্বমিটি মুসলিম ধরীদ করিলে অথবা শ্বমির মালিক ইসলাম গ্রহণ করিলে ভাহাকে দশ্মাংশ দিতে হইবে।

খুস্টান বা তাগ্'বিবী ছাড়া যে কোন অমুপ্রিম কোন মুসলিমের নিকট হইতে 'উশ্রী জমি খরিদ করিলে তাহাকে ইমাাম আৰু হণনীফার মতে ঐ জমির জন। স্বারাজ দিতে হইবে, কিন্তু ইমাম আব্ য়ুসুফের খতে উৎপল্লের পঞ্মাংশ দিতে হইবে। সন্ধিসূত্র লঞা জমি মুসলিমগণ ক্রয় করিলে উহা 'উদ্রী জমিতে পরিণত হইত। সাওয়াদের ছাভঃবিকভাবে পানি সিঞ্চিত ক'তি'<sup>।।ই</sup>' (জায়গীর) জমিওলির উপরও দশ মাংশ ধার্য হইত (Fagnan. p. 79)। মিসরে কিভাবে 'উশ্র ভূমির উৎপত্তি হইয়াছে Becker, Islam studien, গৃ. ২৩০ তে তাহা দেখাইয়াছেন। এখানে ভানী-ওণী মুসলিমদেরকে প্রদত্ত জমি এবং কি বৃত ী মালিকের নিকট হইতে মুসলিম কর্জ ক্রীত জমি উশ্রভূমিতে পরিণত হয়। মিসরের পুরাতন ভূ-সম্পত্তি হইতে বহলাংশে এরপ উশ্রস্থমির উৎপতি হইয়াছে। পক্ষাভারে নবদীক্ষিত মুসলিমদিপকে তথু দশমাংশ আদায়ের অনুমতি দানের ফলে প্রায়ই 'উশ্রভূমির উৎপতি হইত। উশ্রভূমি হ**ভান্তরের যে সব নি**য়ম **এচলিত ছিল** সে স**রকে** উলেখযোগ্য যে, যে-স্ব চুজিবছ মিরপক্ষীয়রা ক্রয়সূলে 'উশ্র-ভূমির মালিক হইত তাহাদিগকে খারাজে দিতে হইত। পক্ষাজরে হদি কোন তাগ্'লিবী শৃস্টান কোন মুসলিম হইতে 'উশ্রভুমি ক্রয় করিত তবে তাহাকে খারাজিবরূপ দিশুণ অর্থাৎ ট্রু অংশ (খুম্স্) দিতে হইত; ইহাকেই ভিওপ সাদাকাঃ বলা হয়। ইহা ছাড়া জমির মালিক যদি ইসলাম প্রহণ করে তবে সেই জমিও 'উশ্র ভূমিরাপে পণা হইত। দিতীয় 'উমার আইন করেন যে, কোন মুসলিয় খারাজিভূমির মালিক হইলে তাহাকে খারাজি দিতে হইবে। কেননা 'ইকরিমার বর্ণনামতে একাধারে খারাজি এবং 'উশ্র ধার্য করা চলে না। প্রথম 'উমার তৎপূর্বেই মুসলিম অথবা সিত্রতাবদ্ধ ব্যক্তি ধারাজি আদায় করিলে তাহার নিকট হইতে দশমাংশ উসুলে করা নিষিত্ব করিয়া দিয়াছিলেন (ঐ, পৃ. ১০, ৩২, ৪৬)। মাওরারদীর বর্ণনা অনুষারী যে মিছ ব্যক্তির উন্রভূমি আছে তাহাকে শাফি'ঈ মতে দশমাংশও দিতে হইবে না এবং খারাজও দিতে হইবে না; হণনাফী মতে ৰাব্লাজ দিতে হইবে, জন্মন্য মতে সাদাকাঃ দিতে হইবে। পক্ষাৰেরে রাত্রার ইব্ন আলোম (পু.১৫)-এর মতে খুন্টান বানু তান্তিৰ সন্দ্ৰময়ের মিল্ল ব্যক্তি 'উশ্রভূমি ক্লয় করিলে তাহাকে দিওৰ দশমাংৰ দিতে হইবে। কিন্তু সে যদি এমন গোতের লোক হয় যাহাকে ইনভামী রাষ্ট্রে মিররূপে প্রহণ করা হইয়াহে তাহাকে উৰ্রও দিতে হইবে না, খারাজেও দিতে হইবে না, জমি ইজারাঃ দিবার সক্ষ এবং ভূমি কর্মণের চুক্তি করিবার সময় সক্তৰত এই নিয়ম ছিল যে, 'উদ্দ জমি কৰ্ষণকারীকে জমির প্রকার ভেদে উৎপন্ন শস্যের <sub>হ</sub>ঠ অংশ অথবা <sub>হ</sub>ঠ অংশ দিতে *হই*ত ( শ্লাহ্'রা। ইব্ন আলাল, পৃ. ১২১ )। খদি কোন মুসলিম মিরভাবত্ত

ব্যক্তির জমি চাস করিবার উদ্দেশ্যে প্রহণ করে তবে সে উৎপর
শস্যের দশমাংশ দিবে, কিও ষি শমী ব্যক্তি চাম করিলে সে ভূমিকর
দিবে। যদি কোন মুসলিম খারাজভূমির কোন অংশ অক্ষিত
অবস্থার ইজারেঃ লয় তবে ভূমির মালিক খারাজি দিবে। কিও
কর্ষণকারী দশমাংশ দিবে না ( শ্লাহ্ণ্রা। ইব্ন আদাম, পৃ.
১২০)।

যদি অক্ষিত জমি 'উশ্রভূমি হয় তবে কর্ষণকারী উৎপন্ন শস্যের 😽 অথবা 😪 অংশ যাকাাত হিসাবে দিবে ( গু. গ্র., গৃ. ১১৬, ১২৩)। যদি কোন যুসলিম অক্ষিত 'উশ্রভূমি ইজারিঃ লয় তবে সে দশমাংশ দিবে এবং জমির মালিক কিছু দিবে না (ঐ পৃ. ১২৪); ভাড়া লওয়া খারাজে ভূমির জনা কোন মুসলিম উৎপন্ন শাসোর 🕏 'উশ্র অথবা হু<sup>ন</sup> অংশ নিস্'ফ 'উশ্র হিসাবে দিবে (শাঞ্চি'ঈ মতে)। কিন্ত হ'ানাফী মতে ভূমির মালিক দৰমাংশ দিবে (মাাওয়ারদী, পৃ. ১০৫)। জমির মালিক এবং দখলকার একই ব্যক্তি হইলেও এই নিয়ম খাটিবে (য়াহ্যাা ইব্ন আদাম, পৃ. ১১৮—১২০)। ইয়ঃম আৰু ধুসুফের মতানুসারে ( Fagnan, p. 79 ), अधित ध्यु भरतक नेत्यांत्रा উरलतात लनमारम দিতে হইবে ; শাক-সব্জি, ঘাস-খড় অথবা ভারানী বন্তর নহে। য়াহ্ য়া৷ ইব্ন আদামের মতে (পৃ. ৮৪, ১০৫) খেডুর, ধান. পম, ষব, বাজরা, আংগুর ও কিশ্মিশ গ্রন্থতি পাঁচ ভরাস্ক্ বা বিশ মণের অধিক হইলে তাহাতে উশ্র দিতে হইবে। রাহ্'রা। ইব্ন আদিমের মতে শেষোক লবোর মসে আষরোট, বাদাম এবং সমস্ত ফল দুই শত দিরহামের অধিক মুলোর হইলে ভাহার দশমাংশ যাকাতিরূপে ধার্য করা হইবে। অনুরূপভাবে মধু ও ভাফরান দুইশত দির্হাম মূল্যের হইলে 'উশ্র দিতে হইবে। কাহারও কাহারও মতে জমিছিত মৌচাকের মধুর উপর 'উশ্র ধার্র করা হইবে, অন্য মতে ৩ধু উশ্রভূমিতে মধু হইলে 'উদ্র ধার্ম হইবে ( পু. প্র., পৃ. ১৭ )। ভাফরানের বেলাতেও এই নিয়ম খাটে। ইসলামী রাক্টে ৰহিরাপত ব্যবসায়ীদের উপর বাণিজ্য গুলক হিসাবে 'উশ্ব ধার্য করা হইত**ঃ মিরতাবন্ধ ব্যক্তি <sub>হঠি</sub>** ব্দংশ দিত। কতক আইনভেত্ত মতে অপ্তাণ্ডবয়ক সুসলিম দ্ৰমাংশ হইতে রেহাই পায়; অন্য মতে রেহাই পায় না (পূ. జ., পু. ৪৮)।

দশমাংশের আয় দান কার্য ব্যতীত অন্য কার্যেও ব্যবহৃত হৃইতে গারিত। যেমন নিসরের প্রাদেশিক রাজর প্রশাসক 'উবায়দুল্লাহ্ ইব্ন হ'াব্হ'াবি সেঘানে বববাসকারী ক'ায়স সম্পূদ্দায়কে ভারবাহী গণ্ড কিনিবার জন্য দশমাংশ হইতে দান করিয়া-ছিলেন (মাক্'রীমী, Abhandlung, গৃ. ৪৮৮)।

প্রস্থা : (১) য়াহ্ আ ইব্ন আদাম আল-কুরাণী, কিভাব্ল-খারাজ, সম্পা. T. W. Juynboll, Leyden 1896, আর্ মুস্ক য়াকুব ইব্ন ইবরাহীম, কিভাব্ল-খারাজ, বুলাকে ১৩০২; (২) আব্ল-হাসান 'আলী ইব্ন মুহালমান ইব্ন হাবীব আল-মাওয়ারদী, কিভাাব্ল-আহ্কামি'ল-সুলভানিয়াঃ, কায়রো ১৯০১, খৃ., গৃ. ১০৪ পৃ.; (৩) F. Wustenfeld, el-Macrizi's Abhandlung uber die in Agypten eingewanderten arabischen Stamme, in Gottingen Studien, 1847, p. 488; (৪) J. von Hammer, Uber die Landerverwaltung unterdem, Chalifate, Berlin 1835, p. 113, 119 পৃ., 122 পৃ.; (৫) A. v. Kremer, Culturgeschichte des Orients unter

den Chalifen, 1., Vienna 1875, p. 55 v. Tornauw. Das Eigentumsrecht nach moslemischem Rechte, in ZD-MG, xxxvi., 1882, p. 294, 318; (4) M. van Berchem, La propriete territoriale et l'impot foncier sous les premiers califes, etude sur l'impot du Kharag. Geneva 1886. p. 9, 14, 31, 40 %, 69; (9) C. H. Becker. Islamstudien, i., Leipzig 1924, p. 230 %, (b) A. Grohmann, Sudarabien als Wirtschaftsgebiet, i., Vienna 1922, p. 74, note 2, 80, 81, 85, 101; iii. 6, 35, note 1.

A. Grohmann (S.E.I.)/লাইখ শ্রকুমীন উস্জে ( سول ) শব্দের অর্থ মূলসমূহ, নীতিসমূহ; ইহা আস্কাশধ্দের ব.ব.। শব্দটি ইসলামী বিদ্যার চারটি শাখার সহিত বিজ্ঞিত, যথাঃ উস্জুল-দীন, উস্লু'ড্-তাফ্সীর, উস্লু'জ-হাদীছ এবং উস্জু'ল-দীন, উস্লু'ড্-তাফ্সীর, উস্লু'জ-হাদীছ এবং উস্জু'ল-ফিক'ছ। উস্জু'ড্-তাফ্সীরে তাফ্সীর-শারের নীতিসমূহ আলোচিত হয়। উস্জু'ল-হাদীছ বলিতে হাদীছ শার-নীতিসমূহের আলোচনা ব্রার (এ. হাদীছ)। উস্জু'ল-ফিক্ছ সাধারণত ইব্মু'ল-উদ্ভ নামে পরিচিত। ইহাতে মুসবিস ফিক্ছ বা আইননারের মূল স্লুসহুর বিবরণ রহিয়াছে।

- ১। ইসবাসী বিদ্যাসন্হের ত্রেণীবিভাগে উস্'ব্'ল-ফিক'হের সংভা দেওয়া হইয়াছে ইসলামী আইন শান্তের নীতিবিভান। ইহা হইন প্রধানত আইনের মান নিধার,পর জন্য প্রয়োজনীর প্রমাণসমূহের বিজ্ঞান ৷ সানুষ বিনা উদ্দেশ্যে সৃষ্ট হয় নাই ( কু'রুআন ২৩ : ১১৫ ) এবং উদ্দেশাহীনভাবে তাহাকে ছাড়িয়া দেওয়া হয় নাই (কু-রজান ৭৫ : ৬৬)। তাহার সমন্ত কাজ আইনের মারা নিয়ন্তিত। প্রত্যেক ব্যক্তির জনা এক একটি বতর ধারা থাকা সম্ভব নয়। সেইজনা পলীল-প্রমাণের উপর ভিডি করিয়া একটি সাধারণ ধারা নির্ণয় করার প্রয়োজন হয়। এই সব বিভার-বিবেচনা উস্'লু'ল-ফিক্'হের অভিত্ ও প্রয়োজনীয়তা সমর্থন করে। চুড়ারভাবে প্রতিদিঠত মতানুষায়ী উপরিউক্ত দলীল-প্রমাণ চারটিঃ কু'র্কান, স্লাঃ, ইজ্যাা' ও এইওলিকে শারী'আতের উস্'ল-ই-আর্বা'আঃ (চারিটি মূল) বলা হয়। এইঙলি হইতে যে সকল বিধান প্রতিপিঠত হয় তাহার মান নির্ধারণ করা অর্থাৎ কোনপ্রকার বিধান ফর্য, কোন্প্রকার বিধান ওয়াজিব, কোন্প্রকার বিধান হারাাম, কোন্ একারটি মাক্রহ ও কোন্ একারটি মুবাহি হইবে—সে সম্পর্কে নীতি নির্ধারণই হইতেছে উস্বাল-ফিক্ত-এর মূল কাজ। এইভাবে চারি উসু'ল ৰজিতে কু'রবাান ও হ'াদীছ' ছাড়াও ইজ্যাপর পর্তাদি এবং বিশ্বাসের স্রয়োগ প্রণালী ববার।
- ২। ইসলমৌ আইনের প্রথম এবং সর্বাপেক্ষা মূল্যবান উৎস হইল কুর্লান। ইহার চূড়াত্র কর্তৃত্ব এবং নিজুল হওয়া সম্বন্ধে কোন সন্দেহ থাকিতে গারে না। তদুগরি ইহা যে অবিকৃত অবস্থায় বরাবর চলিয়া-আসিতেছে —এ বিষয়েও কোন সন্দেহ নাই। কুরুলানে আইন বিষয়ক আয়াতসমূহের (আল-আয়াঢ়ুর্শ্ব-লার্শ্ইয়াঃ) সংখ্যা ৫০০-৬০০। যে সমস্ত বিষয়ে কুরুরআনের নির্দেশ সংক্ষিণ্ড—যেমন সালোত, থাকাত ইত্যাদি, সেখানে রাসূল কারীম (সা)-এর কর্ম-পক্তি ও নির্দেশ হইতে বিতারিত বিবর্গ প্রহণ করা হয়। কার্ম ধর্মীয় ব্যাগারে রাসূল কারীম (সা)

ওয়াহ'রি মাত্লু' (কু'রজান) বাজীতও বাহা কিছু বলিয়াছেন তাহা তিনি ভালাহের নির্দেশক্রমেই বলিয়াছেন।

৩। রাসূল কারীম (স')-এর জীবদশার কুরেআন ও স্লাংযোগে আইন প্রথমনের যে কার্য চলিতেছিল তাহা তাঁহার ইন্তিকালে বল হইয়া যায়। ফলে প্রথমিক যুগের খলীফাগণ খভাবতই কুরেআন ও হাদীছ'-কে ভিভি করিয়া প্রধান সাহ'াাবীদের সহিত পরামর্শ করিয়া রাসূল কারীম (স')-এর অনুসর্গে মুসলিম সমাজকে চালিত করিতে থাকেন। এই বিষয়ে কুরেআন এবং রাসূল কারীম (স')-এর প্রমাণা অভিমতসমূহই ছিল পথ-প্রদর্শক। কুরেআন ও স্লাংতে কোন বিষয়ে শাক্ট নির্দেশ না গাওয়া সেলে কায়ী (কালিনী) কুরেআন ও সুলাং-র শিক্ষার ভিতিতে নিজের বিচার-বৃদ্ধি প্রয়োগ করিতেন।

৪। ইসলামে উমায়্যাগণের কর্তৃত্ব প্রতিষ্ঠিত হইরে সরকারী কত্ত্ব-কেন্দ্র দামিশ্কে ছানাবরিত হয়। ইহাতে মদীনায় যে সমস্ত 'আালিম বাস করিতেন, সরকারের উপর তাঁহাদের প্রভাব প্রায় লুণ্ড হয়। ভৰন ভাঁহারা কু'রজান ও হ'াদীছ' চর্চায় ব্যক্তি-গতভাবে আন্ধনিয়োগ করেন। কার্যক্ষেরে থিলাফোতের সময় বিভিন্ন প্রদেশে প্রচলিত আইন-ব্যবস্থা পূর্বের মতই চলিতে থাকে। বিচার-কাষের উন্নতির সঙ্গে সঙ্গে আইন-বাবছারও উন্নতি সাধিত হয়। বিতীয় 'উমার (র) বাতীত উমায়্যা ধলীফালণ কেহই আইন প্রণয়নে হস্তক্ষেপ করিয়া উহাতে ধর্মীর মান প্রতিষ্ঠা করিতে অগ্রসর হন নাই। এই কারণে প্রকৃত ইসলামী আইনের মূলনীতি নির্ধারণ কেন্দ্র ( মুসলিম 'আালিম অধ্যুষিত ) মদীনার এবং সিরিয়া ও ইরাকে প্রতিষ্ঠিত হয়। ঐ সমন্ত ধামিক ব্যক্তিগণের উদ্দেশ্য ছিল ইসলামী ধর্ম-নীতি অনুষায়ী প্রচলিত আইনসমূহ সুবিনাত এবং প্রণানীবছ করা। ইসলামী ধর্ম-নীতি বাধাতাসূলকভাবে তাঁহারা বু'রজানে ও সাহ'ীহ' হ'াদীহ' অনুসারে নির্ধারণ করিতেন। তাঁহারা সাহাাবীগণের মতামত এবং কার্মাবলীও গুরুত্ব সহকারে বিবেচনা করিয়া দেখিতেন। পুলগতভাবে তাঁহায়া ছিলেন স্বাহণাবী-প্রদের স্ব্রাভিষিক। অধিকাংশ সাহণাবী কোন কাজ একট্ পদ্ধতিতে সম্পন্ন করিয়া থাকিলে তাহা (শারী'আতী বিধান বলিয়া গুহীত হইবার পক্ষে) বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ বলিয়া বিবেচিত হইত। এই সংখ্যাগরিষ্ঠ সাহাাবীগবের মতের প্রভাবে অনেক ক্ষেত্রে ব্যক্তিগত মতসমূহের সামজসা বিধানের ব্যবহা করা হইভ। ইসলামী আইনের বিশেষত্ব হইল এই যে. ইহা একদিকে বেমন রাস্ল কারীম (স:)-এর মধ্যবিতিতার আলোক্ তা'আলো কত্রি অবতীর্ণ নির্দেশসমূহের (অর্থাৎ কু'রবানের) ব্যাখ্যার উপর প্রতিষ্ঠিত এবং কোনরূপ পরিবর্তন বা পরিবর্ধনের উর্ফো, সেই-রূপ অপরদিকে ইহা় নবীর সুমাতের উপরও প্রতিনিঠত। তাই সুনাত ইসলামী আইনের বিতীয় অভাত উৎস বলিয়া গৃহীত। এই মর্মে কুরজানে (৩ ঃ ৩১-৩২ ; ৪ ঃ ৫১ ; ১৬ ঃ ৪৪ ; ৬৩ ঃ ২১; ৫৩ ঃ ৩) নির্দেশ রহিয়াছে এবং হণদীছেও ইহা সুস্পত্ট-ভাবে লি**গিবছ হইয়াহে**।

জাবার ইসলামী আইনের ব্যাখ্যার কুরুআন ও হাদীছের আনোকে নিশিত ব্যক্তিগত রা'য়কেও কোন কোন ছানে, বিশেষত ইরাকে, ওকুত্ব দেওয়া হইত। বাত্তব আইনের ক্ষেত্রে বেখানে কুরুআন ও সুমাঃতে আপভির কোন কারণ উল্লেখ থাকিত না সেধানে ইসলামী রূপে রূপায়িত ছানীর প্রচলিত আইন বিচার কার্যের ভিত্তিরূপে প্রহণ করা হইত। ধামিক ব্যক্তিগপের এই

ধরনের অনেক কার্যও আইনের নজ ীর হিসাবে প্রহণ করা হইত। ইসলামী আইনের নীতি নির্ধারণের মুগে আইনগত আদর্শ ও বাত্তব অবস্থার মধ্যে কাষী একটি ভরুত্বপূর্ণ মধ্যবতী শক্তি হিসাবে কাজ করিতেন।

ে। হি. দিতীয় (খু. অল্টম) শতাব্দীর প্রারম্ভ হইতে উসু'নের তাব্বিক বিষয়ক চিশ্বার সূপ্রপাত হয়। এই সময় হণদীছা বিজ্ঞানের (উস্'ল্'ল-হ'াদীছে'র) উভব হওয়ায় উহার পাশাপাশি ফিক্'হ স্বত্ত বিভানের রূপ পরিগ্রহ করে। 'ইল্মু'ল-হ'াদীছে'র অনুসারিপণ আইনশাস্ত পঠনে ব্যাপৃত ফাক'ীহ্গণের প্রতি এই বলিয়া দোষারোগ করেন যে, ভাঁহারা ইসলামী আইনশামে বৃজিয় অবতারণা করিয়া ইহাতে মানবীয় উপাদান সংযুক্ত করিতেছেন। প্রকৃতগকে ইহা — কুশ্রেকানি ও সুলাঃ–র ডিডির উপরই প্রতিন্ঠিত হওয়া উচিত। ইহার উত্তরে ফাক-ীহসণ বলিতেন ষে, মূল হইতে আইনের বিধান বাহির করিতে হইলে রাম বা ব্যক্তিগত বিচার-বিবেচনার ব্যবহার অপরিহার্ব। উভর পক্ষই নিজ নিজ মতের সমর্থনে হ'াদীছ' উল্লেখ করেন। প্ৰথম হইতে এই ৰুণ্য প্ৰকৃত বিষয় বস্তু অংপক্ষা বাহ্যিক প্ৰকাশ-ভরীর সংগেই অধিকতর সংবিশ্ট ছিল। ইহার ফলে ফিক্'হ্-শাব্রে ক্রমশ ব্যক্তিপত রা'য়ের (বিচার-বিবেচনার) শুরুত্ব নীতি হিসাবে স্বীকৃতি লাভ করে। বিভিন্ন কাক<sup>া</sup>ই সম্প্রদায় হণানীছে র উপস্ন বিভিন্ন মাদ্রায় উক্লম্ব আরোপ করেন। হি. দিতীয় (খু. অণ্টম) শতকের শেষার্থে হিস্কাাষ, 'ইরাক এবং সিরিয়া এই তিন কেন্ত্রে ভিন প্রকার ফিক্'হী মতবাদের উৎপত্তি হয়। এই সতবাদ-গুলির উৎপত্তি এবং প্রসারের পেছনে ভৌগোলিক অবস্থা কার্যকরী হইরাছিল। সীমাবদ্ধ এলাকায় জীবনের বিবর্তন এবং একই আঞ্চলিক কাঠামোতে ফিক'হের ক্রম-বিকাশ---জন্যপক্ষে আইনের মৌলিক উপাদানের ব্যাখ্যার মতপার্থক্য ছিল এই প্রভেদের মূল কারণ। এই মতপাৰ্থকাণ্ডলিই ছিল পরবর্তীতে ইমাম মাালিক, ইমাম আৰু হণনীফাঃ ও ইমাম আওয়া'ঈ (র)-এর মাব'হাব বিকাশের পূর্বাভাষ। কু'রআান ও হ'াদীছে'র ব্যাখ্যার হি'জাষী "আজিমগণ বাহা অর্থের উপর এবং 'ইরাক'ী 'আজিমগণ বুজিবাদের (ুে)) প্রয়োগের উপর অধিক গুরুত্ব দিতেন। এই অবহায় মদীনা (অথবা মকাও মদীনা), কুফা ও বসম্মতে অধিকাংশ 'আালিম যে মত গোষণ করিতেন ভাহাই বিশেষ গুরুত্ব লাভ করিত। হিন্ডাাষ ও 'ইরাকের বিশিস্ট কাক বিদ্যাপর স্থাচিত হি. বিতীয় (বু. অস্ট্রম ) শতকের রচনাবরী হুইভে আমরা তাঁহাদের বৃক্তি-ভর্কের ধরন অবগত হুইডে গান্তি। বর্তমান প্রবছটি ইমাাম মাালিক (র)-এর আল-মুওয়াত্'ড'াঃ প্রছের অয়রাকে রচিত। ইমামে মাালিক (র) তাঁহার পথিকু সাহশাবীগণের কর্মগছতির ভিত্তিতে মদীনার 'জালিখগণের ইজমাকে বিশেষ শুরুত্ দেন। তি নি মদীনার আজিমদের মতৈক্যের সংখ্যা-গরিক্তাভাদক ইজ্মাাকে অন্যতম প্রমাণরূপে বীকৃতি দান করেন। উপরত ইমাম মাজিক (র) মদীনায় প্রচলিত শ্রীতিনীতির উপরেও বিশেষ শুরুত্ব আরোগ করেন। মদীনাবাসীদের কার্য-ৰুৱাপ, যাহা নবী (স<sup>.</sup>)-এর প্রত্যেক্ক বা পরোক্ক স**-**যতি <del>রাভ</del> করিয়াছিল এবং মদীনাবাসী সাহণাবীগণ যাহা করিছেন ভাহাই ছিল ইমাাম মাালিক (র)-এর ফিক্'হের ভিডি।

৬। ইমাম শাফিট (র)-কে (মৃ.২০৪/৮২০) ইসলামী আইন-বিভানের (উসূ-লু'ল-ফিক্'হ) অন্যতম প্রতিষ্ঠাতা বলা বার।

ৰাইনকৈ প্ৰণালীবন্ধ করার চিন্তা তাঁহারই মনে সচেত্র হইরা উঠে এবং পরে তাঁহার হাতে উহা বিভানের রূপদান্ত করে। এই ব্যাপারে তিনি যে কেবল মাৰে মাৰে এবং বিশেষ ক্ষেত্ৰে যুক্তির আন্তর গ্রহণ করেন তাহা নহে, বরং আগাগোড়া নীতিগতভাবে তিনি ষুজি অবলম্বন করিয়া চলেন এবং ইসলামী আইন-বিভানের প্রভাবসমূহ এবং উহাদের যুক্তি-প্রয়োগ পদ্ধতিরও আলোচনা করেন। তাঁহার পূর্ববতী সময়ে উস্'লু'ল-ফিক্'ছের যে বিকাশ ঘটিয়াছিল তাহার ভিত্তির উপর তিনি নিশ্নোক্ত প্রধান প্রধান উন্নতি সাধন করেন এবং তিনি চূড়াভভাবে নিধারণ করেন বে, রাসুল কারীম (সা)-এর পছা তথা সুরাঃ হটল ইসলাসী আইনের একটি উৎস। তাঁহার পূর্বে ইয়াকিনী ফুকাহাাও এই নীতির গ্রবর্তন করিয়াছিলেন। ভিনি ইজ্মারি সংভা ছির করেন বে, ইহা হইল অধিকাংশ মুসলিবের অভিযত। কুরুলান ও হ'াদীছ' হইতে যে বিষয়ের সীমাংসা করা বার না, সেখানে তিনি বিধান প্রহণের জন্য খিতীয় পর্যায়ের (Secondary) উৎসক্লপে ইজ্যাপের ব্যবহারের নীতি অবলয়ন করেন, সাধারণ যুক্তি এবং হণদীছের মাধ্যমে তিনি এই নীতির ষধার্থতা প্রমাদ करतमः। रः।मौरूपत्र निर्मिन अरे यः, मूत्रजियभन प्रवित्रा सामा-'খাতভুক্ত হইরা থাকিবে। অন্য হণাদীছে' রাসূল ( স' ) বলিয়াছেন ঃ আষার উপ্মাত কখনও ভ্রান্তির (১৮৮) পথ অবর হনে এক্ষত रहेरव मां ! हेमात्र मालिक (त्र)-अत अयत भर्वत हेजवानी किन्ट्रहत সমন্বয় বিভানসন্মত রূপ হাত সন্দ্র্প হইয়া ধারিকরেও ইসাম শাকি'ই (র) কিক্'হ বিজানকে শৃপ্রভাবভকরণে বিশেষ অপ্রস্তি সাধন করেন। এই ভূর্বি সন্দাদন করিবার ছন্য তিনি ভাঁহার কাছে উপছাগিত ভংকালে এচলিত আইনসিদ্ধ সংভা গঠনের দছভিতে কিঞ্চিৎ গরিবর্তন সাধন করেন।

ভিনি কি:রাজ প্রতি ভাবিহার না করিলেও ইহাকে বিশেষভাবে উন্নত করেন এবং ইহার বহন প্রয়োগ করেন। তিনি আসলে ত্রাচীন "রা'র'' পছতি কি'রাসের আড়ালে অবলখন করেন এবং ইহার ব্যবহারের ব্যাপারে কভিপর বিধি-নিষেধ আরোগ করেন । ইমাাম শাফি'র (র) কিম্মানের **প্র**রোগ সন্দর্কে নিগিল্ট নিয়মাবলী প্রণয়ন করার চেল্টা করেন; কিন্তু ইহাতে তিনি গরিপূর্ণ সাফল। লাভ করিতে পারেন নাই। ভাঁহার পরবর্তী সময়ে ইহার এরোগ গছতির মধ্যে কিছু ধরাবাঁধা নিয়ম ৰীকৃত হওয়ার গরও কি'রামের অস্পন্টতা দূরীভূত হয় নাই। সেইজনা ইহাতে দৃঢ় বিহাস উৎপাদক সবল বৃজির জভাব পরিলক্ষিত হইলেও ইহা খারা বে সিখাতে উপনীত হওলা যার ভাহা সাধারণত কর্বের ভিত্তিরূপে প্রহণ করা হইরা থাকে ৷ ইবাসি শাকি'ই (র)-এর বেধার ইজ্তিহালের অর্থে ঝি'রাসে দক্ষের ব্যবহার দেখা যায়। প্রাচীন অর্থে 'রারি' <del>বজ্</del>টি ই<del>জ্</del>-ভিহাদের স্বার্থক অর্থাৎ বেই ক্ষেত্রে কাক'ীত্ বিচার-শৃদ্ধির সহারতার সিদ্ধান্ত প্রথণ করেন। 'ইরাকি'ী ও বি'ল্লাবী উস্'লের প্রবভাগণ 'রা'র-এ প্রকারভেদ হিসাবে 'ইস্ভিহ্'সাান'' শংকর ব্যবহার করিতেন (**র. ইস্ভিহ্**'সানি)। কি'রাসরসূত সিহার ন্যায় (equity) প্রতিষ্ঠার প্রতিকূম বিবেচিত ধ্**ইরে বা কল্যাপ**্ প্রস প্রচলিত রীতি (عرف)-র বিরুদ্ধে গেলে ইন্তিভ্সান-এর ৬'বং প্রহণ করা হইবে; ইহাই ছিল ভাঁহাদের যুক্তি। ইবাব ১৭৮৯ (র) ইস্ভিহ'লানের এইরুপ ব্যবহারের উপর ব্যক্তিছের

প্ৰভাৰ গড়ে বৰিয়া ইহা কেবৰ বিশেষ ক্ষেত্ৰে প্ৰৰোক্ষা হইতে পারে এবং কি'রাসেই বিধিসম্মত বৰিয়া মত ক্ৰকাশ করেন।

৭। ইমাসে শাকিনী(র)-এর পরে প্রচলিত মতবাদ অনুবারী কু'রআনি, সুনাঃ, ইন্সা'ও কি'য়াাস—এই চারিটি একবেলে: উসু'লু'ল-ফিক্'হ্রাপে প্রতিভিঠত হয়। খুঁটিনাটি বিষয়ের লামবি-কালের মধ্যে একটি হইলঃ কু'রজানে ও সুরাঃ-র পারস্বরিক সম্পর্ক নির্ণয়। শাফিস্ট (র) নিক্ষা দিতেন বে, সুগাঃ কু রজানের নীতি অনুবাসনগুলিকে গরিপূর্ণ রূপ দিয়াছে ৷ তাঁহার মতে, কু'রজানিকে কু রুআন এবং স্মাঃ-কে স্মাঃই নাস্থ (خ.-.i-supersode) করিতে পারে। কিন্ত তাঁহার পূর্বে কিছু সংখ্যক ফাকণীহের মতে এবং তাঁহার পরে বিশেষত তাঁহার অনুসারী ফাক<sup>া</sup>ইদের মতে এই ধারণা প্রচলিত হর বে, সুমাঃ ভারা কুণরজানেরও নাস্থ হওয়া সভব। পরবর্তী খুগে ইজ্মাা' বলিতে অধিকাংশ মুসলিমের মতৈক্যকে তাঁহারা যথেকী মনে করিতেন না বরং কোন বুগের সমসাবরিক 'আলিমগণের মতৈক্যকেই প্রকৃত ইজ্মাা' মনে করিতেন এবং এইরপ ইজ্মাণ্ট ছারীডাবে অবশ্ পালনীয়রূপে ্বিবেচিত হয়। কিন্তু মতৈক্য বলিতে আক্লব্লিক মতৈক্য ক্ষমণ্ড অপবিহাৰ্য মনে করা হইত না। এই অর্থে ইজ্মাা' কুরুআনে ও হ'দীছের কেবল পরিপুরক্ষার ছিল না বরং ইহাদের সমর্থনকারী ছিল ; কারণ সাধারণ বিমাস হিল, ইজ্মাা' জন্নার এবং পূর্বোভূত হণাদীছ' অনুষারী ভূষের উপর ইজ্যা।' হইতে পারে না (কুরআমের ৩ : ১৬০ ; ৪ : ৮৬, ১১৫ আরাতভনিও ইহার সমর্থনে উছ্ত করা হয়)। ইসবামী আইনের অনেক ওরুত্বপূর্ব অংশ ওধু ইজ্যারি উপর প্রতিন্ঠিত, বেষন বিবাহনত, রাস্তের স্লাত অবশ্য পালনীর হওয়া, কি'রাটসের সমর্থন ইত্যাদি ৷ মাালিকী-গণের মতে ইজ্যাা' হইজ প্রথমত সাহাাবীলণের মছৈকা; দিতীয়ত পরবতী দুই বুগে অর্থাৎ আবি ই ও তাবাই-আবিই-প্রের যুগের 'উলামারে মতৈকা, তৃতীয়ত ইজ্যাা' হইল সুলাঃ-র উৎস ভূষি মদীনার সুরাঃ-তে ঐকমত্য। তাঁহারাইজ-मारिक अन्तरपद नाम अकर मर्यापा प्रांत करवत। कान कान হাঘাৰী এবং ওয়াহ্যাবী "আৰিম ও জাহিরীগণ (গৱে ৪:) ইক্ষমাকে রাস্ক (সা)-এর সাহাাবীগবের ঐকমত্যের মধ্যেই সীমাৰত করেন। এই সতবাস অনেক ফিক'হী সতকৈময়ের হৃদ্টি করিয়াছে। খ্যারিজীগণ (ইবাাদি য্যাঃ) কেবল ভাঁহাদের সন্দ্র-দারের ইজ্মাা'কেই শীকার করেন এবং ইহাতে ভাঁহার পূর্ব মতৈকোর শর্ত যোগ করেন। প্রাথমিক যুগে ইজ্যার সহছে বিভিন্ন প্ৰকারের আরো কতক মতবাদ ছিল।

আশ-শাফিনির পরে দাউেদ আছ-জাহিরী ( ছ. ২৭০/৮৮৬)
এবং তাঁহার সম্মান কিরান্সের ক্রবল করেন। কুরেন।
তাঁহারা কিরাসে ও রাজকে সম্পূর্বভাবে বর্জন করেন। কুরেলান
ও হাদীছের ব্যাথার কেবল দাজিক ( الله من الله ) অর্থের অনুসরগ
করেন বনিরা তাঁহারা দাবী করেন, কিন্ত তাঁহারাও রা'য়
ও কিরাসে-এর সাহারা হহণ বাতীত বেনী দুর অপ্রসর হইতে
দারেন নাই। তাঁহারা ইহাকে কুরেলানের মূল বাক্সের
অভনিহিত অর্থ ( المهور )-রেশে পথ্য করিতেন। জাহিরী
সম্প্রদার ১৬শ/১৭শ শতালী পর্বত বিদ্যান্সান থাকিলেও কোন
হারী এভাব বিভার করিতে পারে নাই। শাফিস্পরণের স্বান্থের
ব্যক্তিস্বতভাবে কিরাসেও রাঁরের বিরোধী দুই একজন আজিম

দেখা যায়; যেমন আল-পাষালি (র) ( মৃং ৫০৫/১১১১ )। আল-গণযাালী (র) অন্ততপক্ষে তাঁহার জীবনের তাসণঙ্টফ্ প্রভাবিত সময়ে কার্যক্ষেত্রে কি রাদের সাহাযা গ্রহণ করিয়া থাকিলেও নীতিপ্তভাবে কি য়াাসকে তিনি আইনের অপর তিন উৎসের ন্যায় সমান গুরুত্বপূর্ণ মনে করেন নাই। ধাহর হউক, কিংল্লাস অবশেষে অবিসয়াদিত বী**কৃতিরাত করে। হ'বাতী, ওরাহ্**হাাবী এবং খারিজী ইবাাদি<del>'য়াগণ্ড ইহা শ্বীকার করেন। শাকি'</del>ঈ ইস্তিস'হ'াব (احتمان) (দ্র.) নামে কি'রাাসের বিশেষ এক প্রকার **ব্যবহার করেন। ইহা**র ব্যবহার প**ছ**তি অধিকতর নির্ভরষোগা। **হ**ানা**ফীগণও কিঞিৎ** সংশোধনসহ ইহার প্রয়োগ করেন। **হানাকীগণ** পূরাতন পরিভাষা রা'র-এর পরিবর্তে প<del>রে কিস্মাস-কে</del> দারিভাষিকভাবে ব্যবহার করেন। ইমাম আশ-শাক্রিস "ইস্ভিহ্ সানি" (استسعان) নীতি পরিতাস করিজেও হ'ানাফীগণ ইহা প্রচলিত রাখেন। মাালিকীগণ ইহা **খীকার** করেন। কিন্ত তাঁহোরা সাধারণত ইস্তিস্'লাহি' (استمار আখার র.) পছতি বা ব্যবহারই গ্রের মনে করেন। ইস্ভিস্'লাহ' কি'য়ামেরই একটি প্রকার-ভেদ, ইহার মূলকথা জনকল্যাণের অনুক্লে সিদ্ধার গ্রহণ। ইস্তিস্<sup>-</sup>লাহি<sup>-</sup> শাফি<sup>-</sup>ঈসণের মধ্যেও প্রচলিত। তাঁহারা আশ-শাফি'ঈর অনুসরণে ইস্তিহ্'-সানকে একেবারে অগ্রহ্য করেন। কিন্তু কার্যত দুইটি প্রক্রিয়া একই প্রকারের। কি'য়াাসরখ্য অনুসিদ্ধার অনেক সময়েই প্রয়োজনবোধে ইস্ভিহ্'সানি ও ইস্ভিস্'লাহ'-এর অনুকুলে পরিত্যক্ত হইত বলিয়া ঐ দুই পছতির ব্যবহারে অনেকেই আপত্তি কলিতেন এবং উস্'ল্'ল-ফিক্'ছের মধ্যে এই কারণে ইহা-দি**গকে সাধারণভাবে অভভুঁভ করা হয় নাই। ইছ্**'না **'আ**শারিয়াঃ (ইমামী) শী'ঈপণ বিধানসমূহের উৎসরূপে কু'রজান ও সুমাতকে ষীকার করিবার ব্যাপারে সুমীদের সহিত একমত। কিন্ত তাঁহাদের মতে রাসূল (স:)-এর সুমাতই কেবল প্রামাণ্য নহে বরং আলমিত্র হিদায়োত প্রাণ্ড ভাদশ ইমামের সুলাতও অনুরূপ প্রামাণ্য। তাঁহাদের ইমামের কর্তু তাঁহাদের আইনের অভারতাকে নিশ্চিত করে। সুমাতের লিখিত বৈবরণের জন্য শীক্ষপণ তাঁহাদের নিজর হাদীছা প্রছসমূহ সংকলন করেন। সুমীগণের হাদীছা গ্রন্থর সহিত ঐভবির অনেক ক্রেঞ্জে অমির দেখা বার। যে সমস্ত হণদীছ ও সিদ্ধান্ত হয়রত আবালী (রা)-এর পূর্ববর্তী তিন ধার্নীফার বরাত দিয়া **বণিত হইয়াছে অথবা মাহাতে** হবরত 'আলী (রা) তাঁহাদের (তিন বালীকার) প্রতিনিধি এবং ছলাভিষিক হিসাৰে বণিত হইয়াছেন**, সেই সকল হ**ণদীছু\* পরিভাক হইয়াছে। শী'ঝা: মতে ইমামের নেতৃত্বের **পরিরেক্তি**তে অন্য উসূ:ল অপ্রয়োজনীয়। তবে শেষ ইমামের গুণ্ড থাকা-কাৰীৰ সুমীদের দুই উৎস অৰ্থাৎ ইজ্মাা' এবং-কি'য়ানের ভাত্রর লওমার ইণ্ডিমারে শী'সদের হাতে রহিমাহে। কিন্ত এই কালেও "বাধবারে" সভ্চদার কুরেরানের সহিত কেবল স্থাঃকেই প্রকৃত উসু**'ল বনিজা** যুদ্ধ করেন। তাঁহার। তাঁহাদের সমস্ত সি**ভা**ভ ইমাাসগণের *হ*াদী**রেশ্য ম**র্ভিড সম্পশিত করিতে চেল্টা করেন। তাহারা যুক্তিযুক্ত সিঞ্জ প্রহণ হইতে যথাসভব বিরত থাকেন এবং কু'রঝানের প্রভোক আয়াতের ব্যাখ্যা এসলে ইহার সহিত সম্পক্তিত অৱত একটি হ'াদীছ' দাবী করেন। অন্যদক্ষে "উস্'দ্ধী সম্পুদায় 'আক্'শ্ৰ-কে ভৃতীয় উস্'ল হিসাবে শীকায় কয়েন,

কিত্ত কিংরাসকে অভীকার করেন (তবে সূমীগণ হইতে তাঁহাদের এই বিভেদ কেবল পরিভাষাতেই সীমাবদ্ধ)। উসূল ীগণ আখ্বারীগণ অপেক। অধিকতর বিভার লাভ করিরা অধিকতর মর্বাদা অর্জন করেন। তাঁহাদের শেষ ইমামের অব্ধ গানের প্রারজ্বলার ক্ষতে ভাঁহাদের চতুর্থ আস্ ল্ ( ুলা) হইল অধিকাংশ কাক হৈর মতৈকা, বা ইজমাা'। তাঁহাদের মতে এক সুমাঃ আর এক সুলাঃকে এম্বাকি কুরুআানকেও সীসিত ও রহিত ( লিলা ) করিতে গারে কিন্ত ইক্মাা' কেবল ঐ সমত হ'ানীছ'কে নাকচ করিতে গারে বাহাদের সানাস নিভূল বলিরা ভীকৃত হয় নাই। অপ্রধান উস্তর্গেশ তাঁহারা দ্বীকার করেন "ই স্ভিস্হ'াব" কে এবং উহার অনুরাণ দুইটি সিদ্ধান্ত প্রহণ করাকেও। বারাজাঃ" এবং "ইশ্ভিগালে"; তেমনি বিচারকের পক্ষেত্রির সর্বাবা হতের মধ্যে যে কোন একটি মত প্রহণ করাকেও।

৮। আঞ্চনিক প্রচলিত প্রধাসমূহের পশ্চাতে তথাকার অধি-বাসীদের মতৈকা বা ইজ্মাা' বাহাতঃ দীকুত হইলেও উহাকে कानकार उत्रुखी रेष्या। विद्या १९। करा विद्या न। कार्य কু'রুলান ও সুখাংর নির্দেশের বিরুদ্ধে কোন মতৈকাই ইজ্যাা' বলিয়া পৃহীত হইতে পারে না অথচ কোন কোন দেশচার কু'রজানি ও সুলাঃর বিরোধীও হইতে পারে। ইসলামী আইনের বিবর্তন পুরাতন নির্ধারিত বিধিসমূহের ব্যাতি:ল-করণ এবং নূতন নূতন বিষয় সংযোজন করিবার অবাধ ক্ষমতা ইজ্যা'র নাই। কারণ ইহার অবাধ ক্ষমতা ৰীকৃত হইলে ইহা বেমন নূতন প্রধা (বিদ-'আত) বন্ধ করিতে সক্ষম, তেমনি উহা বিদ'আত প্রবর্তন করিতেও সক্ষম হইবে। আবার ইস্ভিহ্'ব্লান ও ইস্ভিস্'লাহি' নীতি দুইটির মধ্যেও বাহাতঃ প্রচলিত আইনকে কতকটা সমীহ করিয়া চলিবার প্রবশতা দেখা যায়। যদিও ক্রমে ক্রমে প্রচলিত প্রধার প্রভাব কমিতে থাকে। কারণ কু'রজানি ও সুলাঃ-র বিরুদ্ধে ইস্ভিহ্'লান বা ইস্ভিস্'লাহ' প্রয়োগ করা চলে না। 'উর্ক্ক বা সাধারণ প্রথাকে ফিক্হের বীকৃত চারি উস্'লের সহিত পঞ্ম আস্ংল (اصل) রূপে পণ্য করার চেল্টা এমনকি ৫ম/১১শ শতাব্দী পর্মর হইয়াছিল, সাধারণভাবে কুরেলান ও সুরাঃ হইভে লখ্য আইনের সহিত প্রচলিত প্রধার কোন বিরোধ না ঘটিলে এচজিত এখাকে বিধিসলত বলিয়া এহণ করা যাইতে পাছে, উর্ক্ষা প্রচলিত প্রথাকে ফিক্তে এমনকি অপ্রধান আলৃত্ত ক্লাঞ্চিত দেওয়া হয় নাই। 'উর্ফ 'আম (সাধারণ প্রথা) এবং উর্জ খাসে (ছানীয় প্রধা বা সাময়িক প্রধা), ইঞ্নাম্য সহিত এই দুইয়ের সম্ম অথবা এই দুইয়ের আইনগত মর্বালা সহজে ফিক্'হ প্রছসমূহে আলোচনা করা হয়। ফিক্'হ শাত্রে বেধানে উর্ক বা জ্যাদাঃ (১৯৮ঃ রীতি)-এর উলেখ আছে সেশ্বানে উত্তরে আইনগত মর্বাদা দেওয়া হয় না। কোন বিষয়ে ফিক্'হে কোন ব্যবহা না থাকিলে প্রচলিত প্রথাকে ঐ বিষয়ে নীভিগ্তভাবে অবশ্যগালনীয় যনে করা হয় না। শারী<sup>ভ</sup>আঃ এবং 'আলাঃ একই প্রায়ের, ইন্সোনে নিরাতে প্রচলিত এই মতবাদ ফিক্'ছের∞অভিভার বাহিরে। এই মতানুসারে এচলিত সব রীতিই প্ৰাৰ্থক আইনের পৰায়ে উলীত, কিও ফিক্ত শাজের তাত্িক কাঠাবেরত ইহার কোন ছান নাই। এমনকি পরবর্তী বুদের মাজিকী ফাক'ীহগণ (বিশেষতঃ উত্তর আফ্রিকার) শারীক্ষাঃ-র সহিত প্রচলিত প্রধাকে সম্বাধিত করিবার জন্য বিশেষ চেল্টা

করিরাও উপরোক্ত নীতির ক্ষেত্রে কোর্ন ব্যতিক্রম খীকার করেন
নাই। বিভিন্ন পর্যায়ে ইসরামের আধুনিক আন্দোলনের প্রবজাগণ
প্রতিতিঠিত ইজ্মাণ-র প্রতি কিছুটা উপেছা প্রদর্শন করেন। সুসলিম
ভাষানে ওয়াত্যাবী রাজত্বের খীকৃতি লাভের কলে ইজ্মাণ্র প্রবল
কর্তি নিক্ষিত সমাজেও কিঞিৎ শিধিক হইরা পড়িয়াছে।

৯। উস্বের নীতিভলি প্রতিতিত হইবার পূর্বেই ফিক্ছের সমুদ্য মৌলিক বিষয় গড়িয়া উঠিয়াছিল ৷ মুক্তাহিদগণই উস্ভ-ই-ফিক্ত-এর উভাবন করিয়াছিলেন, তাঁহারাই ইহাদের প্রয়োগে ন্তন বিধান স্কানের-যোগতাসশ্য ছিলেন ; সুভরাং ভাঁহারাই ন্তন বিধান দান করিবার অধিকারীও ছিলেন। যোল্য 'জাালিমের অভাব ঘটিলে ই<del>জ্</del>তিহাাদ মূলতাব•ী থাকিতে বাধ্য এই অর্থে সাধারণো এই মতবাদ প্রচারিত হয় যে, হি. অল্টম/চতুর্দশ শতাব্দীর পূর্বেই ইজ্তিহাাদের দার রুদ্ধ হইরাছে ; সুতরাং ভাক্'রীদ (দ্র.) অর্থাৎ পূর্ববর্তীদের অনুসরণ অবশ্য কর্তব্য। ইহার ফলে উস্:ল সম্মীয় আলোচনার মনোনিবেশ না করিয়া অনেক ফাক**ী**হ ফিক্'হ শুভকে বিভিন্ন বিষয়ের আলোচনার সহিত যে টীকা সংযুক্ত থাকে তাহা পাঠ করাই যথেশ্ট মনে করিতেন। কিন্তু তৎপরবভীকালে অনেক 'আালিম ইজ্তিহাাদের বৈধতা সীকার করেন এবং উসু ল সম্ভ্ৰে অনেক বিশিষ্ট প্ৰস্থুও বেখা হয়। এই সৰ গ্ৰন্থ প্ৰচলিত উসূল শারকে রাগদান করিয়াছে। সুনী পুত্তকসমূহে উলুভ সম্মীয় অন্যান্য বিষয়ের সহিত নিশ্নলিখিত বিষয়সমূহে **লেখকের** মতানুষায়ী আলোচনা থাকে: ফিক্'হের উদ্বেশ্য সাধনে কু'রুজান সুলা: এবং ইজ্মাা', ইহাদের প্রত্যেকের আপেক্রিক ভরুত কতটা, ইহাদের শাব্দিক এবং আইনগড় ব্যাখ্যার বিভূত নিয়মানলী, আইনের ভ্রেণীসমূহ ( প্র. শারী'আঃ ), বিভিন্ন উৎসের মধ্যে পরশ্বর বিরোধিভার সম্যুদ্ধ সাধন ও অপনোদন, কি য়াাস সমাধান পদ্ধতি ইত্যাদির ব্যবহার এবং সর্বশেষে ইজ্তিহাদে তাক্'লীদের প্লয়, এই জাতীয় প্রথম প্রস্থ হইল ইমাাম শাক্ষি'রর 'রিসালাঃ''; কিন্ত এই পুস্তকটির বিষয়বন্ত পূর্বোক্ত বিষয় তাালিকার সহিত মিজে না। পরবর্তী মুগের বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ এবং টীকা-সম্বলিত পু उरुप्रमुख रहेत : हेमा मू 'ल-र' । साम्राम व्यात-सू अग्रामनी (मृ. ৪৭৮/১০৮৫) ; আল-ওয়ারাকণাত ফী উস্'লি'ল-ফিক্'হ ( L. Bercher, কর্ক Revue Tunisonne, N.S., i. 93 গ. এ অনুসিত ও টীকা ধিখিত) ; আল-বায়দাব ী (মৃ.৪৮২/১০৮১) ; কান্যুল-উস্'ল ইলা মা'রিফাতিল-উস্'ল ; সা'দ্রুশ-শারী আ বি'ছ'-হ'ননী (মৃ. ৭৪৭/১৩৪৬): আত-তান্কণীয়্ এবং আত-তাওদণীয়া; আস-সুব্ৰী (মৃ. ৭৭১/১৩৬৯) ; জাম'উ'ল-জাওয়ামি' ; মুলাা খুস্রাও (মৃ. ৮৮৫/১৪৮০): মির**ক**ণাতু'ল-উস্তা এবং মিরআাতু'ল-উস্ব।

প্রম্বপঞ্জী: উসুংলের ইতিহাস সম্বন্ধীয় মৌদিক প্রম্পন্ত হইল, (১) Goldziher. Die Zahiriten; (২) Snouek Hurgronje, Verspreide Geschriften, vol. 2 ; (৩) Schacht, Origins of Muhammadan Jurisprudence; (৪) Macdonald, Development of Muslim Theology, p. 65 প. এ উস্লের প্রচীন ঐতিহাসিক সভবাদ আছে, বর্তমানে প্রচলিত নতবাদের ঐতিহাসিক হাসকটা সংক্রিক্ত বিষর্গ দিলাছেন, Juynboll, Handleiding 3rd ed., p. 32 প.; (৫) Santillana, Istituzioni, p. 25 প. তে ইয়া আরও বিভ্তাবে আলোচনা করিয়াছেন। উস্তা সমজে বিখাত 'আরবী পুরুকসমূহের তালিকা দিয়াছেন হ'।। আনি বালীফাঃ, ইহার সম্পাদনা করিয়াছেন Flugel i., No. 835 প.; (৬) Tashko-pruzade Miffah. al-sa'ada, Haidarabad, 1910, ii. 53 প. তেও এরপ তালিকা পাওয়া যাইবে।; (২) আদ-মাতি'বী, আল-মুওয়াফিক'।।তু কী উস্ভাবিশ-নারী'আঃ। (৮) মূহ'।ম্মাদ মূসুক মুসাা, তারীখু'ল-কিক্'হি'ল-ইসলামী; (৯) মূহ'।ম্মাদ আল-খুদারী তারীখু'ত তাশরী'ই'-ল-ইসলামী, কাররো, ১৯৫৪।

J. Schacht ( S.E,I. )/মুহ্ম্পদ রেষাউর রহীম উন্থা ( المله ) ঃ উহ'দ) মদীনা হইতে প্রায় তিন মাইল উভরে ভাৰছিত একটি গাহাড়ের নাম। অন্যানা পাহাড় হইতে দূরে এককভাবে অবহান হেতু সভবতঃ ইহাকে উহ'দ (একক) নামে অভিহিত কারা হইয়াছে ( আল-বিদারাঃ ওয়ান-নিহাারাঃ, ৪ঃ ৯ )।

বুখারী. মুসলিম ও অন্যানা হাদীছ প্রছে এই হাদীছে র উল্লেখ আছে, "مُزَا حَبِلَ الْمَبِنَا وَ أَحْبِهُ" এই (উছদ) এক পাহাড় যে আমাদিগকে ভালবাসে এবং আমরাও ভাহাকে ভালবাসি (বুখারী. কিতাবি ২৪, বাবে ৫৪)। উহ'দের উভার পার্যছিত সংকীর্ণ সিরিপথ অতিক্রম করিলে সম্মুখে এক বিরাট উদ্মুক্ত প্রাভর অবস্থিত। উক্ত প্রাভরের চতুস্পার্য ছ উপত্যকার ছুল ছুল কুপ ও নালা বিদ্যান।

ভর হিজরীর শাওওরাল যাসে এই প্রান্তরে মদীনার সুর্চাম-দিদের সন্থিত মস্তার কু-রারশদের যুদ্ধ সংঘটিত হওরার উহ'দ ইতিহাসে খাতি লাভ করিরাছে। সাধারণভ ইসলাশের ইতিহাসে উহ'দ বলিতে এই শুদ্ধকেই বুকার।

২র হিজরীতে বাদ্র প্রান্তরে মুসলিমদের হাতে শোচনীয় গরাজর বর্ণ করার ফলে মন্ধার মুশ্রিকজ্পের অন্তরে প্রতিহিংসার
লাভ্যন দাউ দাউ করিয়া ছালতে লাগিল। গরাজরের প্রতিশোধ
প্রহণের সানসে তাহারা কঠিন শপথ করিয়া বসিল। এতব্যতীত
মদীনার উপকর্ণেঠ অবস্থিত বিভিন্ন রাহ্দী সোরের নেত্বর্গ মন্ধায়
পৌছিয়া রেবাত্মক কবিতা গুনাইয়া গরাজিত কুরারশিসকে
আরো উভেজিত করিয়া তুলিল। আর একটি বড় মুদ্দের প্রবৃতি
প্রহণের মানসে কুরায়েশ সরদায়গল গরামর্শ সভা আহ্বান করত
সিদ্ধান্ত প্রহণ্ণ করিল যে, আরু সুক্ষাানের নেতৃত্বে সিরিয়ার
বাণিজ্যের সমুগর লভ্যাংশ সমরোপকরণ সংগ্রহে ব্যর করা হউক।
সকলেই সাধ্যানুসারে যুদ্ধ তহবিলে চাঁদা প্রদান করিল, জিশবত
বাদ্র যুদ্ধ নিহতদের আত্মীয়-বজন এই ব্যাসায়ে সর্বাপেকা বেশী
আন্তর্গ দেখাইতে ও জন্যান্য সকলকে উৎসাহিত করিতে লাগিল।
প্রত্যাতীত মন্ধার উপকর্ণেঠ অবস্থিত বিভিন্ন জ্যেত্বের আেকদিশকেও
ভাহারা যুদ্ধের জন্য উদ্ধান্ত করিয়া পুলিল।

এইভাবে প্রবৃতি প্রহণ করতঃ ৩র হিজারীয় ৫ শাওওরালি ভারিছে সুন্থারশ সরদার আবু সুক্ষাদ্বর নৈতৃত্ব তিন হাষার সৈনোর এক বিরাট বাছিনী মদীনার স্পারদদিশকে নিশ্চিক করিবার উদ্দেশ্য বুছ বারা করিছ স্পারশ সেনাবাছিনীর ভিন হাষারের মধ্যে গুইশত অবারোহী, সাত শত বর্ষ গরিহিত সৈন্য এবং কুই হাষার উট (অন্যান) কর্মনার তিন হাষার উট অথবা এক ক্ষারার উট (অন্যান) কর্মনার তিন হাষার উট অথবা এক ক্ষারার উট ) ছিয় । এতছাতীত সুদ্ধ চলাকালীন রণগালীত গাহিরা সৈন্যাদিখকে উৎসাহিত ও উত্তেজিত করিবার উদ্দেশ্যে ১৫ জন সরাভবংশীরা সহিলাকেও ভারারা সম্ব কর্মরা

আসিরাছিল: ১ শাওওয়াল বৃধবার দিরহরের পূর্বেই ভাহার।
উহু'দ প্রান্তরে সৌছিয়া সুবিধাজনক ছান নির্বাচন করত তথার
অবহান প্রহণ করিল।

রাসূল কারীম (স')-এর চাচা হযরত 'আব্যাস(রা) (বিনি 🖨 সময় পর্যন্ত প্রকাশো ইসলাম প্রহণ না করা সন্তেও মনে-প্রাপে রাসূত্র (স:)-এর হিভাকা•ফী ছিলেন ) সকল অবস্থা লিছিয়া একজন বিষয় ব্যক্তিকে প্রতুগতিতে তিন দিনের মধ্যে সদীমার পৌছিবার নির্দেশ দিয়া প্রেরণ করিলেন। সংবাদ **রাশ্তির সচে** সলে রাসূল কারীম (স') প্রথমে দুইজন ও পরে আর একজন সাহায়বীকে ঘটনার সভাভা খাচাইয়ের উদ্দেশ্যে **ভশ্চচর হিস**াবে ত্রেরণ করিলেন। তাঁহারা ফিরিয়া **আমিয়া কু-রাজন নাহিনীর** অগিমন সংবাদ জানাইলেন। ১১ **শাওওলাল ভল্লশার কাল্**রের স'ালাভি বেৰে তিনি স'াহ'াাৰাঃ কিস্তাৰ (রা)-এম সম্বুদ্ধে গরিছিভি বর্ণনা করত উহ্যেদের মতামত জানিতে চাহিলেন। প্রবীণ মুহাজির ও আনসারে সাহগাৰীক্ষের অধিকাংশ মদীনার অভ্যতরে থাকিয়া প্রতি**রেশের গরাক্** দান করিলেন কিও ব্বক্গণ ও হৰরত হ'ৰবাঃ (রা) সহ কিছু সংখ্যক প্রবীণ সণহণাৰী মদীনার বাহিরে উপ্রক্ত রাভরে ষাইয়া মুকাবিতা করিবার জন্য প্রভাব করিজন। জিহ্বাদ ও শাহাদাতের জন্য ইহাদের আগ্রহাতিশয্য দেখিয়া রাসূল কারীম (স') এই মত গ্রহণ করিয়া সকলকে যুদ্ধ बाह्यात्र निर्मित्र मान क्रिक्रिलन ।

১১ শাওওয়াল অক্লবার 'আস'রের সণালাত আদার করিয়া
এক হাবার সৈনা লইয়া রাসুল কারীম (স') রওয়ানা হইজেন।
উত্পদ প্রভারের নিকটবতী হইজে মুনাাকিক সরদার 'আব্দু লাাহ্
ইব্ন উবাল্লি সদীনার অবছান করত প্রতিরোধ বুল প্রহণ করা
হয় নাই বলিয়া দ্বীয় জনুসারী তিন শত লোক লইয়া মুসলিম
বাহিনী হাড়িয়া মদীনায় ফিরিয়া গেল। মুসলিম বাহিনীতে মায়
সাতশত সৈন্য অবশিশ্ট রহিজেন, তংশধ্যে মায় দুইশত জন
বর্মধারী ও দুইজন জনারোহী, বাকী সকলেই পদাতিক ও ব্র্মহীন।

১২ শাওওরাজ শনিবার ফাল্রের সালাতে আদার করিয়া রাস্ত কারীম (সা) মুডরভের নির্দেশ দান করিলেন এবং হ্যরত 'আব্দুলাফ্ ইব্ন স্বারর (রা)-এর নেত্তে ৫০ জন তীর্লায়কে পশ্চাদিকে অবহিত উহ'দের গিরিগখের মুখে গাহারার নিবুত করিয়া তাহাদিগকে সর্বাবহার ঘাঁটি মুখ রক্ষার নিরোজিত আকিতে আদেশ করিলেন।

পূর্বকালের বৃদ্ধ-সাঁতি জনুবারী প্রথমে বন্দবৃদ্ধ গুরু হইবা, বাহাতে প্রথম পর এক করেকজন কুলারাল সৈলা মারা পড়িব। ইহাতে করিকালৰ বন্দবৃদ্ধ পরিচ্যাপ করিরা সকলে একবালে মুসলিম করিবার উপর বাগাইরা পড়িব। অতি অর সমরের মধ্যে মুসলিম করিবার প্রতে আক্রমণে কুলারালগণ তিন্টিতে না-পারিয়া করিবার প্রতে আক্রমণে কুলারালগন বিভিন্ন পরিচার আগাইরা ক্ষেত্রন। মুদ্ধের এই কর্মকর করিবার করিবার আগাইরা ক্ষেত্রন। মুদ্ধের এই ক্ষাকর করিবার করিবার করিবার আগাইরা গাহারার আর ক্ষেত্রন বাই ভাবিরা করিবার করিবার সাহারার আর ক্ষাকর বাই ভাবিরা করিবার করিবার স্বাধারার আর ক্ষাকর বাই ভাবিরা করিবার করেবার করিবার করিবা

ইসলাম প্রথণ করেন নাই) যিনি ইডিপূর্বে দুইবার উক্ত ওহা পথে অল্লসর হইবার চেণ্টা করিয়া মুসলিম তার্বনার বিদ্যার তারীর রিন্টার সম্প্রের তিনিটাত না পারিয়া বার্থ হইয়াছিলেন, তিনি দুল হইতে মুসলিম বাহিনীর ঘাঁটিমুখ পরিত্যাস দর্শন করিয়া বারি অল্লমরাহাঁ বাহিনী লইরা কিপ্র সতিতে ওহা পথে অল্লসর ইইলেন এবং সামান্য আক্রমণে অবশিন্ট মার দশজন তার্বনায়ক পরাক্রিক করিয়া বাহিনীকে আক্রমণ করিয়া বাহিনীকে গান্টা আক্রমণ করিয়া বাহিলম ও পলায়নরত কুলায়নদিগকে গান্টা আক্রমণ আহ্রমন আহ্রমন আহ্রমন আহ্রমন আহ্রমন আহ্রমন আহ্রমন করিয়া ললায়নরত কুলায়নপ্রথম মনে আহ্রা ও উৎসাহের সঞ্চার হইল। তাহারা অক্তমণ মুখ মুরাইক্র মুসলিবদিগকে আক্রমণ করিয়া বসিল।

প্তাহাবনকারী সুসলিস বাহিনী খাঁহারা বুছাকালীন শৃংখলা ও লেশীবছতা ৰভাৰতঃই হায়াইয়া ফেলিয়াছিলেন, তাঁহায়া অকস্মাৎ এই সম্মুখ ও পশ্চাৎ উভয় দিকের আক্রমণে দিশাহারা ও বিপর্যভ হইয়া গড়িলেন। এইরূপ বিশৃত্থক অবস্থার মধ্যে কেহ উতৈঃকরে ঘোষণা করিল, ان محمدا قد قتل भহণস্মাদ (সা) নিহন্ত হইয়াহেন।'' সাহাযার কিরাম এই ঘোষণা এবণে ভালিয়া পড়িলেন। তাঁহাদের মধ্যে কিছু সংখ্যক মদীনা অভিমুখে দৌড়াই.ভ জারম্ভ করিলেন এবং জনেকেই বীরছের সহিত লড়াই করিয়া শাহাাদাত বরণ করিজেন। শ্বাসূল কারীম (স') স্বীয় অবস্থান হইতে ভারবার চিৎকার করিতে বাগিলেন الى عباد الله من مكر لله الجنة (আলাচ্র বান্দাসণ। আমার নিকটে আস। বে আক্রমণ করিবে, তাহার জন্য জারাত অবধারিত)। হযরত আৰু বাক্র, উমার, আৰু উৰায়দাঃ, যুবায়র, ড'লে্হ'ঃ, সা'দ ইব্ন মুব্লাষ (রা) প্রমুখ বিশিষ্ট সংহণাবী অতি কুততার সহিত রাসূল (সা)-এর পার্যে আসিয়া দীড়াইজেন। ক্রমে ক্রমে জনান্য সাহাাবী একের গর এক রাস্চ কারীম (সা)-এর নিকটে আসিয়া র্পে ছিলেন।

কু রায়ণ্ডণ রাসূত্র, কারীম (স')-এর সন্ধান পাইয়া তাঁহার উপর তীর আক্রমণ চারাইন, কিন্ত পার্মহিত কিছু সংখ্যক সাহণাৰী প্রাণের মায়া ভাগে করিয়া অতুলনীয় বীরছের সহিত প্রতিরোধ করিলেন এবং সাহণাবীদিদের মুমলধারে তীর বর্ষণের ফলে কু'রারশয়া অপ্রসার হইতে গারিল না। এতদ্সত্তেও তাঁহারা বছুদেয় আক্রমণ হইতে ধাসূল কারীস (স')-কে সন্দূর্ণ অক্ষত রাখিতে সক্ষম হইলেন না। বিখাত স্বাহণাৰী সাপে ইব্ন আৰী ওয়াক'।সি' (রা)-এয় ভাই উত্বাঃ ইব্ন আবী ওয়াক'।স' কত্ঁক নিক্ষিণ্ড গাখরের জাবাতের নবী (স')-এর নীচের ঠোঁট কাটিয়া পেল ৬ নীচের পাটির গুইটি দাঁত (অন্য বর্ণনার চাবটি) ভাগিয়া গেল ে কু রামশদের বিখ্যাত বীর 'জাব্দুলাক্ ইব্ন কাখিয়াঃর ভর্বারীর আঘাডে রাস্ল কারীম (সা)-এর পশুদেশ কাটিয়া গরিহিত জৌহ শিরস্তাপের দুইটি শবাকা ভিডরে চুকিলা গেল। 'আবদুলাহ্ ইব্ন শিখাব বৃহ্রীয় নিজিপ্ত পাধরের আহাতে ৰূপাল কাটিয়া প্ৰবন্ধ বেগে ব্যক্তের লোভ বহিতে বাণিব। এইরূপ উপ্রুপরি আঘাতে তিনি সংকা ফারাইরা নিকটছিত একটি গর্তের মধ্যে পড়িয়া কেবেন । হবরত 'বাবী ও ত'াক্ষ'ড (রা) ধরাধরি করিয়া ভাঁহাকে উঠাইজেন এবং সকৰে **বিভিন্ন** নিক্টশ্ব পাহাড়ের চূড়ার বইরা সেলেন। হবরত (সা) ভবন বদনমণ্ডল হইতে রজধারা মুছিতে মুছিতে তাঁহার পূর্ববতী নবী-বিশেষের পরীক্ষার কথা বলিতেছিলেন ও এই দু**'আা' ক**রিতে-ছিলেন, ''হে আমার প্রড়ু । আমার ক'াওমকে ক্ষমা ক'র, কারণ ভাহারা অভা ।"

এই যুদ্ধে রাসূল কারীম (স')-এর চাচা বিখ্যাত বীর হযরত হ'াম্যাঃ (রা) ও অন্যান্য ৭০ জন বিখ্যাত স'ছে'াবী শহীদ হইয়াছিলেন। বিপর্যয়কালীন বিশেষত রাসূল (স')-এর উপর কু'রায়্রশদের আক্রমণের সময়ে স'ছে'াবীপণ যে শৌর্যবীর্য ও ত্যাপ-তিতীক্ষার পরাকাশ্চা প্রদর্শন করিয়াছেন ভাহা অভ্লনীয়, বিশ্যয়কর ও ইসলামের ইতিহাসে হর্ণাক্ষরে লিপিবছ রহিয়াছে।

যুদ্ধশেষে তিন দিন উহু'দ প্রা**ন্তরে অবস্থান করত শহীদ** সাহ'গাবী (রা)-গণের জানাায়াঃ ও দাকন কার্য সমাশ্র করিরা এবং কু'রায়লদিগের যথার্থ প্রত্যাবর্তনের সংবাদ প্রাশ্রির পরে রাসূল (স') সাহাবীগণসহ মদীনায় ফিরিরা গেলেন।

পুস্থপঞ্জী ঃ (১) আল-কু'রআান । (২) স'ছ' হৈ বুবারী ।

(৩) স'হ' হৈ মুসলিম । (৪) সীরাত ইব্ন হিলাম । (৫)
ফাত্হ'ল-বারী । (৬) ইব্ন কাছ' রৈ, তাঞ্সীর । (৭) আল-বিদারিঃ
ওয়া'ন-নিহাারাঃ।

কাজী মৃশ্তাহিম বিশ্লাহ

6

ন্তকীল (৪. উকীন)

ওল্লাক্ ফ (وَقَفُ বা হ'াব্স্ ) একটি 'আরবী মাস্পার, ইহার শব্দিক অর্থ বাধা দেওয়া, সংযত করা। মুসলিম আইনের গরিভাষার ইহার অর্থ মূলত কোন ব্রকে রক্ষা করা, উহাকে তৃতীয় ব্যক্তির মালিকানাভ্ক (ভাষ্ত্রীক) হইতে বাধা দেওয়া (সারাষ্সী, মাবসূড', ১২ ঃ ২৭)। ইহা দারা ১। ঐ বিজয়লন্ধ রাউ্টীয় ভূসন্দত্তি বুঝায় যাহা যুদ্ধ বা সন্ধির দারা মুসলিম সমাজের মালিকানাভূক হয় এবং প্রাক্তন মালিকগণ উহার খারাজি প্রদান করিয়া উহা নিজেদের অধিকারে রাখে। তাহারা এই প্রকার সম্পত্তি বিক্রয় বা রেহানাবদ্ধ করিতে পারে না (ভু. Probster, in Islamica, iv. 421 প.), ২া সাধা-প্রণত এমন একটি ধর্মীয় প্রতিস্ঠান ব্ঝায়, যাহার সংভা বিভিন্ন নাষ্ হাবে বিভিন্নভাবে ব্যাখ্যাত হয়। এই সমন্ত সংভা বিচার করিয়া আমরা বলিতে পারি যে, ওয়াক্'ক্ (ব.ব. আলওক'নিক) বলিতে এমন বত বুঝার যাহার মাালিক 🖨 বতর স্বত্ন ও আয় হভাতরের অধিকার এই শর্তে ভ্যাস করে বে, ঐ বর্তর মালিকানা বহু অঞ্<sub>ল</sub> থাকিবে এবং উহার উৎগদ **আর শারী'আতস**-মত সংকার্যে ব্যরিত হইবে। যে আইনানুগ প্রক্রিয়া ও পদ্ধতি দারা এই ধরনের দান সন্দাদিত হয় তাহাকেই প্রকৃতগক্ষে ওয়াক্ ফ (ভাহ্'বীস, ভাস্বীল অথবা ভাহ্'রীমের সমার্থক) বলা হয়। কিন্ত সাধারণত ওয়াক্ফে দক্টি মাওকুফে (মাস্পার বলিয়া মাফ্'উর) অর্থে প্রদন্ত সন্দব্তিই বুবায়। ষথাষধভাবে বলিতে গেলে প্রদত্ত স'লতিটিকে মাওকু:ফ', মাহ্'বৃস, মুহ'াব্বাস বা হ'!বীস বলাই ব্যাকরপসিদ্ধ হয়। মাালিকীদের মধ্যে তথা মরক্ষা, আনজিরিয়া এবং তিউনিসে এই প্রকার প্রদত্ত বস্তকে সাধারণত হ'বুস (হ'াবীসের ব. ব.) অথবা সংক্ষিণ্ড আকারে হ'ব্স (ব.ব. আহ্'বাসি) বলা হয়। (এইজনাই ফরাসী আইনগত পরিভাষা habows।

- ১। ফ্রিক্'হের মুলনীতি (১) ওয়াক্'ফকারীর (ওয়াকি'ফ) সংশ্বিকট সম্পত্তি হস্তান্তরের পূর্ণ অধিকার থাকিতে হইবে। সূতরাং তাহাকে পূর্ণ মানসিক রতিসন্দম ("আাকি'ল), পূর্ণ বন্ধক (বাালিস') এবং স্থানীন বান্তি (হ'র্ম) হইতে হইবে। ওয়াক্'ফ করণীর বন্ধর উপর তাহার পূর্ণ মালিকানা মহ থাকিতে হইবে। সূত্রাং মুসলিম রাস্ত্রে অমুসলিমসপের ওয়াক্'ফ তখনই আইনত গুদ্ধ হইবে বখন উহা ইসলাম বিরোধী কোন কার্মের জন্য সন্দাদিত না হইবে, (মখা, উহা খুস্টীয় সির্জা অথবা মঠের জন্য সিদ্ধ হইবে না; কিন্তু কার্মত উহা হইত, তু. c. g. Saarisalo, Waaf documents from Sinai, in Studia Orientalia, v. 1934)।
- (২) ওয়ক্'ফক্ত বত ছারী প্রকৃতির হইতে হইবে এবং উহার আয় (মান্ফা'আঃ) উৎলাদনকারী হইতে হইবে। সূতরাং ইহা মূলত একটি ছাবর সম্পত্তি হইবে। অহাবর বত্তর ওয়াক্'ফ সম্পর্কে সভডেদ আছে। হ'নাফীদের এক সম্প্রদায় অহাবর সম্পত্তির ওয়াক্'ফ সিদ্ধ মনে করেন না। তবে তাহাদের অধিকাংশ এবং শাফিন্ট ও মালিকীগণ ঐ সকল বত্ত সম্পর্কে ওয়াক্'ফ মীকার করেন মাহা শারী'আত অনুসারে আইনসঙ্গত চুজির বিষয়বত্ত

হাতে পারে। যথাঃ পশম ও দুধের জন্য প্রাণী, ফলের জন্য রক্ষ, লমের জন্য ক্রীতদাস, অধ্যয়নের জন্য গ্রন্থ প্রভৃতি ওয়াক্ করা ফাইত পারে। খুঁটিনাটি ব্যাপারে এখানেও মতডেদ রহিয়াছে শিরাষি; মৃ. ১০৮৩/১৬৭২ ] ক্রীতদাসকে ওয়াক্ ক করা সিদ্ধ মনে করেন না)। খাদাবক, নগদ টাকাকড়ি, (সুদ্ধ সম্পর্কে উদ্ধিষিত নিষিদ্ধ বন্ধ) ইত্যাদি সাধারণত ওয়াক্ ক করা চলে না, কারণ উহাদের মূল ব্যয়িত হইয়া পড়ে, ছায়ী থাকে না; তবে এইভিল সাদাকার বিষয়বন্ধ হইডে পারে। মাালিকীদের মতে কোন বন্ধর আয়ও (মান্ফা আত) ওয়াক্ ক করা বায়, ষথাঃ কোন নিদিন্ট সমরের জন্য ইজারাাঃদত্ত কোন ভ্রত্তের উৎপন্ন দ্বা ওয়াক্ ক করা (খালীল, ২: ৫৫৩)। এই প্রন্ধে স্ব্রাওয়াদী কর্ত্বক সংগৃহীত বচনসমূহ তু. The waqf of movables (JASB, NS. vii. [1915], p. 323 প.)। আজনলার মিসরে ব্যাকে সঞ্চিত টাকাও ওয়াক্ ক করা হয় (OM, XV, 1934, s. 311)।

- (৩) ওয়াক্ ফ এখন কার্ষের জন্য হইতে হইবে যাহাতে আরাহের সঙ্গিট (কু-রবাঃ) লাভ করা সভব হয় যদিও বাহ্যত অনেক সময় ইহা প্রকাশ গায় না। দুই প্রকার ওয়াক্'ফ'-এর মধ্যে প্রভেদ করা হয়। ওয়াক্ ফ খায়রী,—নিশ্চিতরূপে ধমীয় অথবা জনসাধারণের জন্য কল্যাণকর কাজের উদ্দেশ্যে ওয়াক্'ফ। (যথা মস্জিদ, মাদ্রাসাঃ, হাসপাতাল, পুল, সেচ বা পানি সরবরাহ বাবছা) এবং ওয়াক্'ফ আহ্লী বা 'যু'র্রী',—পারি-বারিক ওয়াক্'ফ (যথা সন্তান-সন্ততি, পৌর-পৌরাদি অথবা অন্যান্য আছীয়-ছজনের অনুকূলে অথবা অপর যে কোন লোকের অনুকূলে ওয়াক্'ফ), এই প্রকার ওয়াক্'ফ-এর আসল উদ্দেশ্য অবল্য সর্বদাই আল্লাহ্র সম্ভণ্টি হইতে হইবে, ষথা: কিছু অংশ **দরিপ্রদের জ**না বরাদ্দ থাকিবে। কাহারও নিজের অনুকূলে ওয়াক্ফ করা অসিদ্ধ (আব্ য়ুসূফ ব্যতিরেকে)। এই শর্ত এড়াইবার নিমিত্ত শাফিস্টগণ একটি পছা (হণীলাঃ) অবলম্বন করেনঃ ওরাক্তম ব্রটি তৃতীয় এক ব্যক্তিকে দান অথবা তাহার নিকট বন্ধ মূল্যে বিব্রুষ করা হয়; তারপর সেই তৃতীয় ব্যক্তি আসল মান্তিকের জন্য উহা ওয়াক্'ফ করে।
- (৪) ওয়াক্'ফনাাষাত্ নিখিত হওয়া প্রয়োজনীয় নয়; তথাপি
  সাধারণত উহার জন্য লিখিত দলীল সম্পাদন করা হয়।
  দাতা ওয়াক'কেত্, হ'াব্বাস্তু, সাব্বাল্তু ইত্যাদি শম্পর মাধ্যমে
  তদীর ইচ্ছা স্পত্টভাবে প্রকাশ করিবে অথবা সে জন্য ভাষা
  অবল্পন করিলে উহার সহিত সংযোগ করিবে 'উহা বিক্রয়
  করা, দান করা অথবা ওয়াসি'য়্যাত্ করা ঘাইবে না'' (জন্যআর উহা সাদাক'ঃ হইবে)। অধিকত্ত ওয়াক্'ফলারী ওয়াক্'ফলর উহল সাদাক'ঃ হইবে)। অধিকত্ত ওয়াক্'ফলারী ওয়াক্'ফলর উহলে সঠিকল্পনে বর্ণনা করিবেন এবং ঠিক ঠিকভাবে
  উল্লেখ করিবেন কোন্ উদ্দেশ্য এবং কাহার অনুকূলে উক্ত ওয়াক্'ফ
  করিতেহেনঃ মাহাদের জনুকূলে ওয়াক্'ফ করা হইল তাহাদের
  সম্পর্কে গৃথক গৃহক উল্লেখ করা সম্পর্কে বিশ্বদ বিবরণ ফিক'হশান্তে
  নিরিবছ আছে।
- (৫) বৈষ ওয়াকৃ ফ চূড়াভরূপ প্রহণের জন্য নিম্নব্রিত শর্তভরিও পূর্ণ করা রয়োজন:
- ক) ওয়কৃষ্ণ করিতে হইবে চিয়কালের জন্য (মু'আব্বাদ),
   নিদিশ্ট ব্যক্তি বিশেষের অনুকুলে স্থাপিত দাত্ব। প্রতিচানের

বেলায় উহা হইতে অজিত আয় তাহার মৃত্যুর পর পরীবদের জনা বরাদ করতঃ ওয়াক্ ফ সম্পাদন করিতে হইবে। সূতরাং উহা হস্তান্তরযোগ্য নয়।

- (খ) ওয়াক্'ফ অবিরম্থে কার্যকরী হইবে, উহা ছগিত রাখিবার অন্য কোন শর্ত উহাতে থাকিবে না ( মুনাজ্জায় ), তবে ওয়াক্'ফ-কারীর মৃত্যু পর্যন্ত উহা ছগিত রাখার শর্ত আরোপ করা যায়। কিন্ত ওয়াক্'ফকে যদি ওয়াক্'ফকারীর মৃত্যু পর্যন্ত ছগিত রাখার শর্ত বাগান হয় তাহা হইলে উহা ওয়াসি'য়য়ঃ (উইল)-এর অনুরাপ সম্পত্তির এক-ভৃতীয়াংশ পর্যন্ত কার্যকর হইবে।
- (গ) ওয়াক্ ফ অপরিবর্তনীয় আইনগত চুক্তি ('আক্ দ লাঘিম);
  ইমাাম আবৃ হ'ানীফার মতে (কিন্তু ইমাাম আবৃ য়ূসুফ ও
  ইমাাম মুহ'াল্মাদ এবং পরবর্তী হ'ানাফীগণের নয়) ওয়াক্ ফ
  সম্পত্তি ওয়াক্ ফকারীর মৃত্যুর সহিত সংযুক্ত করা না হইলে
  ওয়াক্ ফকারীর পঁক্ষে ঐ ওয়াক্ ফ বাাতি র করিয়া উহা ফিরাইয়া
  লইবার অধিকার থাকে (সারাখ্সী, মাব্সূত, ১২:২৭)। সুতরাং
  হ'ানাফী ওয়াক্ ফকারী সর্বদা তদীয় সম্পত্তি প্রত্যপ্পের জন্য
  ওয়াক্ ফ সম্পত্তির তত্তাবধায়কের বিরুদ্ধে ম্থাবিহিত মুক্'দ্দামা
  আনয়ন করিতে পারে। বিচারক আবৃ হ'ানীফার এবং আবৃ
  য়ূসুফের সিদ্ধান্তের যে কোনটি অবলম্বনে বিচার করিতে পারেন। আবৃ
  য়ূসুফের মতে, ওয়াক্ ফ অপরিবর্তনীয় বলিয়া বিচারক ঐ বিধান
  অনুসারে ওয়াক্ ফ বহাল রাখিয়া দরখান্ত নাক্চ করিতে পারেন।
- (ঘ) হণানাফীগণ (ইব্ন আবী নারনার গ্রন্থে; সারাখ্সী ১২:৩৫) ও ইমাামীগণের মধ্যে ওয়াক্'ফ চূড়াওভাবে সিদ্ধ হইবার জন্য আরও প্রয়োজনীয় হইতেছে, যাহাদের অনুকূলে ওয়াক্'ফ করা হইয়াছে তাহাদের নিকট অথবা তত্ত্বাবধায়কের নিকট ওয়াক্'ফ সম্পত্তি অর্পণ করা (তাস্লীম); অপর মা'মহাব-ভুলি এবং আবু মুসুফের মতে ওয়াক্'ফ কারীর সীকারোজি' (ক'।ওল) ঘোমণার সঙ্গে সঙ্গে ওয়াক্'ফ চূড়ান্ত হইয়া যায়। জনহিতার্থে ওয়াক্'ফের (মসজিদ বা ক'বরস্থান) ক্লেন্তে উজ্জ ওয়াক্'ফক্ত বস্তু কোন একজন নোক ব্যবহার করিলেই অর্পণ চূড়ান্ত হইয়া যায়।

অপরপকে মাালিকীদের নিকট উপরিউক্ত বিষয়গুলি অপরিহার্য নয়, যথাঃ ওয়াক্ক সম্পত্তি একমার ওয়াক্ফকারীই নহে বরং তদীয় উত্তরাধিকারিগণও প্রত্যাহার করিতে পারে (খালীল, অনু. Santillana, ২:৫৬০-৬১)।

(৬) মুসলিম আইনে কোন প্রতিষ্ঠান আইনত সিত্ধ ব্যক্তিরূপে গৃহীত হইত না বিধার সক্ষতি-বিষয়ক আইনে ওয়াক্ ফের অবছা ( Position ) সক্ষকে বিভিন্ন মত দেখা যায়। একটি মত হইব, (খারবানী, আবু য়ুসুফ, পরবর্তী হ'ানাফীপন, শাফিন্স এবং তাহার মতাবলঘী 'আলিমপন ) ইহাতে দাতার মালিকানা যত লোগ গায়; সাধারণ কবার বলা হয়—মালিকানা আয়াহ্র হাতে চলিয়া যায়; উহার ফলে ওয়াক্ ফ সক্ষতিতে দাতার এবং অপরাপর সমস্ত মানুষের মালিকানা যত অহাকার করা হয়। দিতীয় মতানুসারে [আবু হ'ানীফাঃ ( তু. শাফিন্স, কিতাাব্'ল-উন্ম, ৩খ. ২৭৫ ) এবং মালিকানা যত অব্যাহত থাকে; তাহার উত্তরাধিকারিল্পেরও মালিকানা যত অব্যাহত থাকে; তাহারি উত্তরাধিকারিল্পেরও প্রয়োগে বাধা দেওয়া হয় মায়। তৃতীয় মতানুসারে (কোন কোন শাফিন্স ফাক'ীছ; আহ'মাদ ইব্ন হ'ছাল ) মালিকানা যত দান

গ্রহীতার (মাওকুণফ 'আলারহি) হাতে চলিয়া যার (তু. উদাহরণ শীরাাষী, তান্বীহ, ed. Juynboll, p. 164)। সমস্ত আইন-বিদের মতেই দত্তসম্পত্তির উৎপদ্ম আয়ের মাালিক হইবে মাওকু ফ 'আলারহি বা দান গ্রহীতাগণ।

(৭) ওয়াক্ ফ সম্পত্তি পরিচালনার দায়িত্বভার নাাজির, ক'ায়্রিম অথবা মৃতাওয়ালীর হন্তে নাজ থাকে। তিনি তাঁহার উজ কাজের জন্য বেতন গাইবার হক্দার, দাতাই সাধারণত প্রথম পরিচালক নিযুক্ত করেন এবং কোন কোন ক্ষেত্রে দাতা হয়ং পরিচালকের পদ প্রহণ করেন (মাালিকী মতে উহাতে দান অবৈধ হয়)। ক'াদি'ী-র তত্ত্বাবধান করার অধিকার আছে, তিনি পরিচালক নিযুক্ত করিবেন এবং প্রয়োজনবাধে (কর্তব্যে অবহেলার কারণে) পরিচালককে অপসারণও করিতে পারিবেন। পরিচালনার রাগ এবং আয়ের বিলি-ব্যবয়া দাতা কর্তৃক নির্ধারিত শর্তের উপর নির্ভার করে। আয়ের অর্থ মূলত ওয়াক্ষ্ক সম্পত্তির ঘয়্রবাড়ী সংরক্ষণ কার্যে অবশা ব্যয় করিতে হইবে; উহার অবশিশ্ট অর্থ দান প্রহীতাদিগকে দেওয়া হইবে। ঘরবাড়ী, জ্মাজ্যি চুক্তিগত্ত করিয়া সর্বাধিক তিন বৎসর মেয়ানে ভাড়া দেওয়া হাইতে পারে।

(৮) ওয়াক্ ক বিজুপিত : দাতা ইসলাম ধর্ম বর্জন করিলে দান বাাতি ল হইয়া ধায় এবং ওয়াক্ ক সম্পত্তি তদীয় উভয়াধকারি-গণের অধিকারে চলিয়া যায়। যে সকল দত সম্পত্তির উদ্দেশ্য ব্যহত হইয়াছে তাহা সম্পত্তি-বিষয়ক আইনেয় শৃহীত নীতিমতে বিধিসলত উভয়াধিকারিগণের হতে নাভ হইবে (মাজিকী মতে কেবল উভয়াধিকারিগণ দরিপ্র হইলে), অথবা দরিপ্র কিংবা জনসাধারণের হিতার্থে বায় করিতে হইবে ; কোনক্রমেই উহাকে শাসন কর্তৃপক্ষ বাজেয়াফ্ত করিতে গায়িবেনা।

২। উৎপত্তি, ইতিহাস ও তাৎপর্য : জাহিনী মুঙ্গে ওয়াক্ ফ প্রচলিত ছিল না। ঘরবাড়ীবা জমাজমি ওয়াক্'ফ করা ইইত না ( দ্র. শাফি'ঈ, উম্ম, ৩খ, ২৭৫, ২৮০)। ফুক্'হাা' বলেন, এই প্রথা রাস্ল কারীম (স')-এর আমলেই প্রথম প্রচলিত হয়। কু'রঝানি মাজীদে ওয়াক্'ফের কোন উল্লেখ নাই। হ'াদ'ীছে' ইহার প্রবর্তনের এই প্রমাণ পাওয়া যায় যে, সাহাাবীপণ এবং প্রথম ধলীফাপণ ওয়াক্'ফ করেন। আনাস্ ইব্ন মালিক (রা) হইতে বণিত এক হ'াদীহে' আছে, মসজিদ নিমাণ করিবার জন্য বানু নাজ্জারি-এর নিকট হইতে রাসূল কারীম (স:) বালান ধরীদ করিতে চাহিলে তাহারা মূল্য গ্রহণ করিতে অস্বীকার করিয়া আলাহের উদ্দেশ্যে উহা দান করিবার ইচ্ছা প্রকাশ করে ( বুখারী, ওয়াস'ায়াঃ, বাবি ২৮, ৩১, ৩৫)। ইব্ন 'উমার (রা) হইতে বণিত এক হ'াদীছে'র উপর আইন প্রণয়নক।রিগণ বেশী জোর দেন। তাহা এই যে, বলীফা 'উমার (রা) খায়বারের সন্পত্তি বিভাগ কালে একষড় পসন্দসই মূল্যবান জমি নিজ ভাগে পাইয়া উক্ত জমি সাদাকাঃরূপে দান করিয়া দেওয়া সন্দর্কে নবী (সা)-এর পরামশ টান। তাহাতে নবী (স') বলেন, "জমিটুকু নিজের অধিকারে রাশ্রিয়া উহার উৎপয় আর, ফল-শস্যাদি সৎ কাজে ব্যয় কর।" হ্বরত ঊষার (রা) ভাহাই করেন এবং শর্ত করেন যে, উর্জ জমি বিক্রয় বা ওয়াসিস্যাঃ করা চলিবে না : উহার আয় দরিদ, (অভাবদ্রত) আমীয়-ছজন, ক্রীতদাস, মুসাফির, মেহমান এবং ধর্ম প্রচারার্থে ( কী সাবীলিলাহ্) সাদাকণঃ স্বরূপ দান করা হইবে ; মুতাওয়ালী উক্ত সন্দভি হইতে ন্যারসঙ্গতভাবে পারিভ্রমিক পাইবে এবং নিজের জন্য উহা হইতে সঞ্চয়

না করিয়া কোন বঙ্গুকে খাওয়াইলে কোন ভনাহ হইবে না (বুখারী, ওরতে বাবে ১৯ এবং হা.)। এই হণদীহের অন্য এক রিওয়ায়াতে আছে, উলিখিত সম্পতি ছিল ছাৰ্গ্নামক বেজুর বাগান (বুখারৌ, ওয়াসাায়া, বাবি ২৩ প্রভৃতি )। উভয় হ'াদীছে' খায়বারের একই খণ্ড, জমির উল্লেখ রহিয়াছে, উহার নাম ছণম্প্' (জু. নাওয়াব'ী, নারহ' মুসলিম ; সারাখ্সী, মাব্সুভ' ১২ খ, ৩১)। আনাস ইব্ন মালিক (রা) কর্তুক বণিত ত্তীয় হণাদীহেশ পারিবারিক ওয়াক্ফ সম্পর্কেও উল্লেখ আছে। ৩ : ৯২ আরাতে উল্লিখিত উজি (তোমরা যাহা ভালবাস ভাহা হইতে যতক্ষণ পর্যন্ত দান না করিবে ততক্ষণ পর্যন্ত তোমরা পুণোর অধিকারী হইতে পারিবে না) অনুষারী আৰু ড'াল্হ'াঃ (রা) তদীয় প্রিয় ভূমিৰও "বায়কুহণা" বাগানটি (সদীনায় অবছিত) দান করিবার জন্য রাসূল (সা)-এর নিকট প্রভাব করেন : নবী কারীম (স') সেধানে হায়ায় বিভ্রাম করিতেন এবং গানি গান করিতে ষাইতেন। রাসূল কারীম (স') ঐ বালানটি আৰু তাল্হ'াংকে তাঁহার আছীয়-রজনের নামে দান করিতে উপদেশ দেন। সেই মতে আৰু জণল্হণঃ বাগানটি উবায়িং এবং হণস্সানিকে সশদাকণঃ-রূপে দান করেন (বুখারী, ওয়াসণায়া, বাবে ১৭)। বুখারী ও অপর সংকলকরণ কর্তি উছ্ত হাদীছে অহাবর সব্ভি ওয়াক্ফ করার উল্লেখ গাওয়া যায়।

ফাকণীহগণ এই সকল হ'াদীছে'র মাধ্যমে রাসুল কারীম (সা)-কে ওয়াক্'ফ প্রতিষ্ঠানের উৎস বর্ষিরা ছির করেন। পরবর্তী আইনজগণ ওয়াক্ ফ সম্প্রকীর বিভারিত বিষয়ওনিতে একমত নহেন। এতদ্সদ্দর্কে ইমানে শাফি'ঈ (র)-এর আলোচনা বিশেষ প্রণিধানষোগ্য (উম্ম, ২৭৫ প, ২৮০)। সেখানে ক'াদ'ী গুরারহ -এর মত (মৃ. ৮২/-৭০১) খণ্ডন করা হইরাছে গুরারহ ওয়াক্'ফ অধীকার করিয়া উহার সমর্থনে রাসূল কারীম (স')-এর একটি হাদীহ' উদ্বত করিতেন। কিন্ত এরাপ উজি সাহ'ীহ' হ'াদ'ীছে' বিদ্যমান নাইঃ হ'াদীছ'টি এইরূপঃ "আলাহের নির্ধারিত বরাদের কোন প্রতিরোধ নাই (লা ছ'াব্সা আন ফারাট্দি স্ল্যাহ)। শাকি'ঈ (র) গুরারহ'-এর মত ধণ্ডন করিরাছেন। ওয়াক্ ফ দাতার এবং তদীর উত্তরাধিকারিসপের মালিকানা বন্ধায় থাকারও ইমাাম শাঞি'র (র) বিরোধিতা করেন। ও**য়াক্ ফ হভাড**র-ষোগ্য নহে--এই কথার প্রতিবাদ করেন ওরায়হ্ ; কারণ কথিত আছে যে, বাসূল (স') বিশেষ কোন ক্ষেত্রে ওরাক্কি করা জিনিস (হ'াবীস) বিক্লয় কৃত্তিয়াছেন ( কাাশানী, বাদাাই'উ'স-স'ানাাই', ৬খ, ২১৯)। মনে হয় ওয়াকৃষ্ণ সন্দর্কে শাকিন্ট (র) যে মত প্রদান করিয়াছিলেন সেই যত পরবতীকালে প্রবন্ধ হইয়া উঠে। আৰু যুসুফ হণকাষালা পৰে মদীনায় বহ মুসলিম ওয়াক্কের বরুণ দশনে হোষণা করেন যে, ওয়াক্'ক প্রত্যাহারবোগ্য নহে (সারাখ্সী, মাব্সূত', ১২ৰ, ২৮)। উলিখিত ব্যাপারতলি হইতে অনুমান করা যায় যে, রাস্ক কারীম (স')-এর জীবনকালে ওরাক্'ক প্রতিষ্ঠানের অনুসার হয়। হি. বিতীর শতকে ও**রাক্'ক** সম্পর্কে বিভারিত বিধান পৃহীত হয়। দানশীলতার প্রতি প্রবল ভাবেপ ও অনুরাস ইসলামের একটি বৈশিস্ট্য এবং ভাহাই এই প্রতিষ্ঠানের উত্তের মূল কারণ। আমরা দেখিতে পাই যে, একটি হণদীছে। কু'রুআনে মাজীদের একটি মথাযোগ্য আয়াতের (৬ঃ≥২) সহিত ওয়াক্স সংযুক্ত করা হইয়াছে এবং ইমাাম শাফি'ঈ (উম্ম, ৩খ,২৭৫) উহাকে সাদাকাঃ যুহারমোঃ (পবির দান) বলিয়া অভিহিত্ করেন।

অধিকন্ত আরবগণ বিভিত দেশসমূহে জনকলাণে গির্জা, মঠ, অনাধ অভ্ৰিম এবং দুঃছ ভবনের উদ্দেশ্যে উৎসর্গকৃত বহ দত সম্পত্তি দেখিতে পান। সভবত খুস্টানগপ হীয় ধর্মানুমোদিত দাতব্য ক্রিয়াকর্মের জন্য ঐরূপ প্রণালী অবলম্ম করিয়া থাকিবেন। এই সকল দত সন্দঙি বায়েয়ানটাইন যুগে হভাতর করা ঘাইত নাঃ বিশপের পরিদর্শনের অধীনে পরিচালক উহার শাসন পরিচালনা করিতেন ( তু. especially Justinian, Novelle 7 and 131, Duff, The Charitable foundations of Byzantium in Cambridge logal ossays, 1926, p. 83 न.)। C. H. Becker (Isl., ii. 404.) ইভিদুৰেই উপন্নিউক রূপ সিহাতে পৌছেন। *কারৰ তিনি দেবাইয়াছেন, ঐ* যুব পর্যত মিসর দেশে নগর অঞ্চলে মরবাড়ী ওয়াক্ ফ করার রীতি প্রচলিত ছিল। আবাদী কৃষিভূমি ওয়াক্'ফ' করা হইত না ৷ কিন্ত পুব হইতেই জন্যর কৃষিয়োগ্য ভূমি ওয়াক্'ফ করা হইত। শাফি'ঈ বহ পূর্বেই এ সম্বক্ষে বলিয়াছেন এবং বুখারী (ওয়াস'ায়াা, বাবি ২৭) এ বিষয়ে একটি অধ্যায়-সংযোগ করেন; অধ্যায়টির শিরোনাম : যদি কোন ব্যক্তি আবাদী কৃষিভূমি (আর্দ') ওয়াক্'ফ করে এবং উহার সীমানা ছির না করে।

মিসরের ওয়াক্'ফ প্রথা সহজে মাক্'রীয়ী (খিত'াত', ২খ, ২৯৫ প.) আরও কিছু ঐতিহাসিক তথা প্রদান করিয়াছেন। আৰু বাক্র মৃহণাশ্মাদ ইব্ন 'আলী আল-মাষণারাটি (মৃ. ৩৪৫/ ১৫৬) প্রথম ব্যক্তি যিনি পবির নসরীসমূহের এবং অন্যান্য উদ্দেশ্যে কৃষিযোগ্য জমি ওয়াক্'ফ করেন। ফাাভি'মীপণ গ্রাম্য ভূসন্সত্তি ওয়াক্'ফ করা অনতিবিলমে নিষিদ্ধ করেন এবং ক'াদি''ল-কু:দ:াত-এর উপর দীওয়ানু'ল-আত্:বাসের সাহায্যে উহা তদারক **করিবার ভার ন্যন্ত করেন। ৩৬৩/১**৭৪ সনে আ**ল-মু\*ই**ষ্ষ্ ওয়াক্'ফ সম্পত্তি এবং ওয়াক্'ফ দালীল (শারাাইড') সরকারী ৰাজাঞীখানায় (বায়তু'ল-মাাল) জমা দিতে নিৰ্দেশ দেন। ওয়াক্'ফ সন্দত্তি ইন্ডারাঃ দিয়া বাৎসরিক কর তখন দাঁড়ায় ১,৫০০,০০০ দিরহাম ; উক্ত অর্থ হইতে দান গ্রহীতাগণকে রুতি দেওয়া বাদে ৰে অৰ্থ অবশিষ্ট থাকিত, তাহা সরকারী খাজাঞীখানার *প্রা*গ্য হইত। এইরূপ ইকারোঃ দেওয়ার রীতির ফলে আল-হ'াকিমের আৰ্ম্মে ওয়াকু ফ সম্পত্তির আর এত কমিয়া গিয়াছিল যে, মসজিদ-ভলির ওরাক্ফ সম্পতির আয় ঐওলির রক্ষণাবের্গ্রের জন্য **ক্ষেণ্ট হুইত** না। সূত্রাং ৪০৫/১০১৪ সনে তিনি বিরাট আকারে একটি নুতন সংহা হাগন করেন এবং মসজিদওলির অবহা নিয়বিত পরীক্ষা করেন।

মাৰ্ভ্ৰদের রাজ্যকালে এই ধরনের প্রতিত্ঠানগুলি তিনটি ত্রেণীতে বিভ্লাছিল : (১) আহ বাাস, এইগুলি "দাওরাাদাারু"স-সূল্তশান-এর তদারকে থাকিত এবং একজন নাজিশ্ব বিশেষ দীওয়ান (দক্তর) মারা কার্য নির্বাহ করাইতেন। মিসরের প্রদেশগুলিতে আহ্"বানের বিভীপ ভূসশুভি থাকিত (৭৪০/১৩৩১ সনে, ১৩০,০০০ কান্যান) এবং উহা মসজিদ ও থাবি রাংগুলির পরিচালমার বরচ করা হইত। আক্রীমী (পৃ. ৮৪৫/১৪৪২) এবং- বিধ দাতব্য প্রতিষ্ঠানের অপব্যবহার ও অবহেলার জন্য ভীর ভাষায় অভিযোগ করেন; দুনীতির মাধ্যমে ঐভলি আমীরগণ হ**ভগ**ত করে। দান গ্রহণকারীদিপকে ফারণীহ বা খাডণীব নামে ডাকা হইত; কিন্ত ভাহার৷ ফিক্তশান্তের কিছু জানিত না ৰা ধর্ম প্রচার কার্যও করিতে পারিত না, আর তাহারা ক্তক**ঙরি বিধান্ত সসন্ধিদের নামে তালিকাভুক্ত হ**ইত। (২) **সাওক'টিড হ'ক্বিরাঃ,** সিসর ও কায়রোতে ঐওথির ভারভূতি **হিৰ সহতের অধি: ঐগুবির উৎগ**র আয় দুইটি পবিঃ নগরী **এবং অন্য প্রকার ধান কার্মের অন্য নির্ধারিত ছিল। ঐত**িষ <del>ক মদি'ল-কু'দ'হেডর পরিচালনাথীন ছিল,</del> নাজি'র কার্য-নির্বাহ করিতেন (কথনো কথনো দুইজন, নগুরীর প্রত্যেক অংশের জন্য একজন)। নগরীর প্রত্যেক ভাগের জন্য একটি করিয়া বিশেষ দীওয়ান (দফতর) ধাকিত। সাক্রীষী এইওলি সমর্কেও অভিযোগ করেন : কারণ অবহা দিন দিন অবনতির সিকে যাইতেছিল। (৩) আওক<sup>্</sup>াফ আত্লিয়্যঃ বা পাব্রিবারিক ওয়াক্স, এইগুলির প্রত্যেকটির জন্য হতত পরিচালক ছিল। মিসর ও সিরিয়াতে এই খাতে খানকণাহ, মাদ্যাসাঃ, মস্ভিদ এবং জুর্বাংওলির (ক'বর) জন্য প্রচুর জমিজমা ও ভূ-সন্পত্তি ছিল, কতকণ্ডৰিতে ভাসৰে সরকারী খাস ছমি ছিল, গরে সেওলি দখল করিয়া ওয়াক্'ফ করা হইয়াছিল।

অপরাপর দেশেও মিসরের নার ব্যবহা বিদ্যমান ছিল। মাক্রীমীর এক শত বৎসর পূর্বে আমরা দেখিতে পাই যে, ট্রান্অলানিয়াতে (রাওয়ারা'উ'ন-নাহর)-তে হ'ানাফী স'াদ্রু'শ-নারী'আঃ দিতীয়(মৃ. ৭৪৭/১৩৪৬) অভিযোগ করেন যে ক'াদ'ীগল হ'ীলাঃ যোগে ওয়াক্'ফ বাাতি'ল করেন (Snouck Hurgronje, verspr. Geschrufteiv, ii, 163)।

আওক নকের উৎকীর্ণ লিপি হইতে বহ মূল্যবান তথ্য পাওয়া ষায়। সংখ্যা হিসাবে ব্যবসায় গৃহ বা দোকান স্বচেয়ে বেশী ওয়াক্'ফ করা হইত, এরাপ ওয়াক্'ফে সচরাচর এক সজে দ্ৰ-বিশটি ছোট ছোট দোকান (হণান্ত) থাকিত। ওদামঘর (খান, ফুবুক:), খাভাবল (রুওয়াা'), বাড়ী (দারে) এমন কি **ছোট ছো**ট বাসস্থও ও**রাক্'ফ করা** হইত। এই সকলের পাশাপাশি বিভিন্ন শিল্পাগার, স্নানাগার, কল-কারখানা, তব্দুরু, তৈল ও চিনির কল, সাবানের কার্থানা, কাগজের কার্থানা, তীত (তিরাক ) এভ্তি ওয়াক্'ফ করা হইত। তৃতীয় পর্যায়ে কৃষি প্রতিষ্ঠান, প্রায়শ বাগান, গোলাবাড়ী—এমন কি গোটা প্রাম পর্যন্ত ওয়াক্'ফ করা হইত। উহাদের আয়, অর্থই হউক বা উৎপন্ন ফসলই হউক, কিন্তাবে প্রয়োগ করা হইবে, দানপত্রে ত্মতম করিয়া তাহার ব্যবস্থা থাকিত। ইহা হাড়াও পরীবদের উপকারার্থে ওরাক্'ক হইতে উৎপন্ন আয় মস্জিদ, মাদ্রাসা, মাক্তাব, কুতুবৰ গনাত্, চিকিৎসালয়ের কর্মচারী অথবা খান্-<del>কণাত্র অধিবাসীদের জুনা</del> বারিত হইত (বিভ্ত বিবরণীর खना स. C. H. Becker, Islamstudien, i, 264 श.)। श्रविद्य দুইটি নগরীর (মক্কা ও মুদীনা) জন্যও কোন কোন দকায় উক্ত অৰ্থ পর্য করা হইত।

উৎকীর্ণ বিশিতে ওয়াক্ফ সম্পত্তির অপপ্রয়োগ, তসক্রক এবং আদ্মসাৎ সম্পর্কেও অতি স্পল্ট উল্লেখ দেখা যায় ৷ এই কারণে প্রায়শ রাজ্যুনা মারুকত ওয়াক্ফ সম্পত্তি অন্যান্য দায় এবং ব্যরতার হইতে মুক্ত করা হইত। ওয়াক্ ক প্রতিষ্ঠাতা দাতালপ নিজের।ও তসক্রফ ইত্যাদি নিবারণ করিতে যথাসাধ্য চেল্ট। করিতেন। এই উদ্দেশ্যে তাহারা গোটা সম্পত্তিটা ছোট ছোট করেকটি ওয়াক্ ফে বিভক্ত করিয়া দানপায় করিতেন যাহাতে করেকজন পরিচালক পরস্পারের উপর তদারক করিতে পারেন মুগুবা দাতা যথং তদারকের ভার কোন কার্য-নির্বাহক সংছার হাতে নাস্ত করিতেন এবং এই সংস্থার সভ্য থাকিতেন, কাণাণী, বাতাীর এবং নগরীর পণ্যমান্য বিশিল্ট ব্যক্তির্ক্ষ (উদাহরণ: in Mostaganem of the year 742/1340 in J A, sor. II, xiii. 81)।

দারিলা ও দুর্দশা বিমোচনে এবং শিক্ষা ও ভান প্রসারে ওয়াক্'ফ প্রথা প্রভূত মঙ্গল সাধন করিয়াছে। যোগা পারে ও পরিমিত সাভায় ওয়াক্'ফ করা না হইলে বহ ছলেই নৈতিক ও অধিক অবনতি ঘটিয়া থাকে। তবে সরকার মাঝে মাঝে ঐ প্রকার সম্পত্তি বাজেয়াফ্ত করায় এবং পরিচালকপণ অবৈধভাবে বিক্রম করায় ঐ ধরনের ক্ষতি কিছু পরিমাণে কমিয়া যায় ৷ এইডাবে ভূ–সম্পত্তি কুক্ষিগত হওয়ার একটি কুষ্ণল এই যে, ভূমির এতি যথায়থ যত চেল্টার অভাবে উহার উৎপাদন দক্তি অনুযায়ী। উৎপাদন করা যায় না। এমন কি এই সকল বড় বড় জমিদারী প্রায়ই আধুনিক কৃষিপদ্ধতি প্রবর্তনের পথে **অন্তরায় হইয়া** দাঁড়ায়। উহাদের অবনতি কখনো কখনো এতদুর **গড়ায় বে,** উৎপন্ন আরু উহাদের প্রয়োজনীয় সংরক্ষণ ও উন্নয়ন ব্যবস্থার ছন্য যথেপ্ট হয় না। এই সকল অসুবিধা বিদ্য়িত করার জন্য এবং প্রজাসণের ব্যক্তিগত উৎসাহ ও বার্ছবোধ জাপ্রত করিবার উদ্দেশ্যে যোড়ৰ ৰতাৰী হইতে চিরস্থায়ী ইজারোঃ ৰছ মঞ্র করা হইতে থাকে। এই বত্ত বিভিন্ন দেশে পৃথক পৃথকরূপে বিদ্যমান ; কিন্তু প্রধান প্রধান ব্যাপারে উহা অভিন্ন। উহা মূলত কেবলমার অনাবাদী ভূমি সম্পর্কে প্রয়োজ্য হইলেও কাল প্রবাহে উহা অন্যান্য ওয়াকৃক্ষ সম্বন্ধেও প্রচলিত হয়।

এই ধরনের দেশব্যাপী বিস্তৃত চুক্তিপরের (মিসর ও বিগনিসহ প্রাক্তন গোটা তুকী সাম্রাজ্যে ) নাম ইজারোতায়ন (ইহার বিপরীত ৰলমিয়াদী বন্দেবিত ইজারোঃ ওয়াহিংদাঃ নামে আৰ্যায়িত), উহাতে টাকার দুইটি আৰু থাকার ইহা এই নামে অভিহিত হয়; অভ পৃইটির একটি চুজিপর সম্পাদনের পর জমির মূখ্য অনুযারী রায়ত কত্ঁক এককালীন দেয় অর্থ (ইজারোঃ শ'আজ্জালাঃ) এবং অন্যটি বাৎসরিক নির্ধারিত কর (ইজারাঃ পুজাজ্লালাঃ), প্রতি বৎসর যাহা দিতে হইত। এই সব এইজন্য যাহাতে সভ সন্দতির সালিকানা হছ কোন প্রকারে লোগ না পায়। অমিজ্যা সুনুখ্যরভাবে রঞ্জনাবৈক্ষণ করিতে এবং উহাকে উৎপাদনক্ষয রাখিতে রারত বাধ্য থাকিত। পরিচা**রকের অনুসতিক্রমে রারত** ঐ সন্দত্তি ওয়াসিংয়াঃ করিতে বা তাহার ছম্ম বিশ্রম করিতে গারে। রায়ত উত্তরাধিকারীবিহীন অবহার মরিয়া কেন্দ্র অথবা তাহার পরবর্তী রায়ত কোন উত্তরাধিকারী না রাশ্বিয়া শবিয়া পেলে উজ ভূষি "মাধ্'লুল" (মুজ ) হিসাবে পুনরার ভরাক্'ক সম্পত্তিতে পরিণত হয়। নূতন ঘরবাড়ী নির্মাণ ওয়াক ক সম্পত্তির সংযোজন বলিয়া বিবেচিত ।

অপর এক ধরনের চুজিপর সচরাচর সিরিরা এবং সিসরে প্রচরিত রহিরাছে। উহার নাম হি'ক্র। উহারিপরি ও ভিউনিসের

কির্দারের অনুরূপ, কিন্ত উহার বাজনা ভূষির মূলা পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে বধিত বা স্থাসভাশ্ত হয়। রায়ত উহা ওখু উইলযোগে হভাতর করিতে পারে; কিন্ত নূতন নিমিত ঘরবাড়ী এবং নৃতন রোগিত রক্ষাদিতে তাহার অবাধ অধিকার বাকে, কেবলমায় খাজনা অনাদায়েই চুক্তিপত্র বাতির হয়। তুরুকের মুকণাতণাব্যাঃ এবং ডিউনিসে এন্যেল (ইন্যাল ) চুজিপন উহারই অনুরূপ। এই চুক্তি অন্যায়ী নিধারিত বাৎসরিক খাজনা দেওয়া হয়। অনুরূপভাবে আলজিরিয়াতে ফরাসী অধিকৃত অঞ্চল পর্যক ''আনাা'' চুক্তিপর, মরছোতে গেলযা (জিলসা অথবা জুলসা, সওলাগরী পৃহ এবং কারখানা সম্পর্কে ) এবং সমগ্র মাগ্রিব অঞ্জ খাল্উ (অথবা খুলু) আল∼ই্ন্তিফাা' চুজিপর প্রচলিত। এই সকল চুজিপত্তে কেবলমাত্র ফল ভোপের অধিকার (হ'কু-ফু-'ল-মানাাঞি')দেওয়া হয়। মূল সন্দ্ভিটি কিন্তু ওয়াক্'ফের সন্দভিই থাকিয়া যায় এবং উহা যে ওয়াক্ ফ সম্পত্তি তাহা ঋাজনা আদায় দারা বীকৃত হয়, আর মান্ফাণ্ডাঃ (উৎপন্ন দ্রব্য) ইজারোঃ প্রহণকারীর সন্দণ্ডিতে দরিণত হয়।

এই সকল বিভিন্ন ধরনের চুক্তিপর ওয়াক্ ফ সম্পত্তি ইন্ধারাঃ দিবার বিশেষ উদ্দেশ্যে উভূত হয় নাই; বরং ঐতনি মূলত ইন্ধারাঃ দেওয়ার প্রাচীন প্রণালী এবং সেইওলিকে ওয়াক্ ফের উপযোগী করিয়া লওয়া হইয়াছে।

পারিবারিক ওয়াক্'ক (ওয়াক্'ক 'আলা'ল-আওলাদ) সেই কাৰেই প্ৰবৃতিত হয়—যে কালে জনকল্যাপে সন্সন্তি ওয়াক্'ফ কয়া ওরু হর। উহার প্রচীনভ্য উদাহরণ আমরা গাই ইমাম লাফি<sup>•</sup>ট (র) কত্কি ফুস্ত<sup>া</sup>তে অবহিত তাঁহার বাড়ী এবং উহার সহিত সংশ্লিণ্ট সব কিছু তাঁহার বংশধরদের জন্য দলীল সহকারে ওরাক্ ফ করার মধ্যে (উল্ম, ৩খ, ২৮১-২৮৩)। এবংবিধ দানপর ধর্ম মতান্সারে দানের উদ্দেশ্য লইয়া গঠিত, অথচ ইহাতে বংশধরদের জন্য সমস্ত বিপদ-আগদে একটা আয়ের পথ সংরক্ষিত হয় ; আর বিশেষভাবে সম্পত্তিটি অন্যায়ভাবে প্রশাসনিক হস্তক্ষেপ হইতে অব্যাহতি লাভ করে। বাস্তব ক্ষেব্লে কিন্তু সর্বদা আ**ঞাৰিক**ত ফল কলে নাই। ফলে ইহা কৰনও কোন বিশেষ উত্তরাধিকারীকে উহা হইতে বহিভূতি করা হর অথবা যে ব্যক্তি উত্তরাধিকারী হইতে পারে না তাহাকে উহার অভৰ্ত করা হয় (তু. Hacoun, Etude sur l'evolution des coutumes Kabyles, p. 11) ; আবার উত্তরাধিকার আইন প্রয়োগের ফলে সন্পরিটা যাহাতে খণ্ড-বিখণ্ড না হইয়া অক্সুপ্ত খাকে সেই উদ্দেশ্যেও এইরূপ ওয়াক্ ক সম্পাদিত হয়। অন্যান্য উদ্দেশ্যেও পারিবারিক ওয়াক্'ফ প্রথার অপব্যবহার দেখা যার। যথা— উত্তয়র্গের হাত হইতে সন্দত্তি মুক্ত রাটিবার উদ্দেশ্যে কথনও কখনও উহা বংশধরদের জন্য ওয়াক্ ফ করা হয়। কিন্তু এইরূপ রীতি আবু'স্-সু'উদ্-সু. ১২৮-১৪৭৪-এর ( কাজ্ওয়াতে নিষিদ্ধ বলা स्वेद्रस्त , जृ. P. Horster. Zur Anwendung des Islam. Rochts, Stuttgart 1935, p. 42)। ৰাহা হউক, পারিবারিক ওয়াক্'ফ ৰহৰ গরিষ্ণে সন্দাদিত হইয়া থাকে। উদাহরণৰরূপ বলা মায়, মিসর দেশে ১৯২৮-১৯২৯ সনে এইরাণ ওয়াক্রের আস অন্যান্য শবিতীয় ওয়াক্'ফের মোট আয় অংগক্ষাও অধিক ছিল [ ১০,০০,০০০ দশ লক্ষ পাউণ্ডেরও উর্ফো ] ( ভূ. R E L iii, 295 )।

৩। আধুনিক অবস্থাঃ গ্রাজন তুকী সাম্রাজ্যে ওয়াক্স সন্ধৃত্তি

সমগ্র আবাদী ভূমির প্রায়  $\frac{9}{8}$  ছিল। উনবিংশ শতকের মাঝামাঝির দিকে আলজিরিয়ায় ওয়াক্ ফ্ সন্দত্তি ছিল আবাদী জমির অর্থেক; তিউনিসে ১৮৮৩ সনে ছিল  $\frac{3}{6}$ , ১৯৩৫ সনে মিসরে  $\frac{2}{4}$  এবং ১৯৩০ সনে ইরানে প্রায় শতকরা পনের ভাগ। ওয়াক্ ফ খাতে এরাপ প্রভূত ধন-সন্দত্তি সঞ্চরের কলে দেশের আথিক কেরে কিছু ক্ষতি সাধিত হইয়াছিল। কিছু ইহার একটি উপকারী দিকও ছিল; ওয়াক্ ফ করা ভূমি কোনক্রমেই রেহান দারা আবদ্ধ করা যায় না। এতদ্সন্থেও এই সকল ধন-সন্দত্তি ব্যবস্থানায় সর্বন্ধ অগব্যক্ষর দেখা যায়, আর প্রায়শ মাজিকানা সন্দর্কে আইনগত অনিভারতা বিদ্যকান থাকে। কলে বিগত শতকে ওয়াক্ ফ প্রখা সর্বন্ধ একটা সকস্যা হইয়া দাঁড়ায়। ছুরোপীয় শভিবর্গ (য়াল্স) সর্বপ্রথম ক্ষা করে বে, তাহাদের অধীন মুসলিম উপনিবেশভক্ষিত ওয়াক্ ফ প্রতি অর্থেনিতিক উন্নয়নের অভরার। আর মর্তমান মুলে মুসলিম ক্ষানিজ্যাও (ভুরন্ধ, বিসর) এরাখ দ্বিত্তির রাতি অননোবোলী নরে।

কুলেস সর্বশ্বম আন্ধান্তারস-এ এই সমসার সমাধান কার্যে হাত দের । পরিবেশ্ব বহু পরীক্ষা ও অনুস্কানের পর ১৮৭৩ সনের ২৬ জুরাই-এর আইন বলে সমস্ত ভূমির আইনগত অবছা সন্দর্শভাবে করাসী আইনের আওতাধীন করিরা উহার বিরোধী সব শর্ত রহিত করে। কার্যত ওয়াক্ ক সন্দান্তির বিরুশ্ব আইনত সিত্ত করে। কার্যত ওয়াক্ ক সন্দান্তির বিরুশ্ব আইনত সিত্ত করা হয়। তথাপি যাহাতে মুসলিমদের ধর্মীয় মনোভাবে অথবা পারিবারিক জীবন যাগনে কোনরাপ হস্তক্ষেপ না হয় তৎপ্রতি নজর রাথিয়া ওয়াক্ ক প্রতিচানকে কতকটা পরিবতিত আকারে প্রচলিত রাথা হয়।

১৮৮৮ খৃস্টাব্দের ২২ জুনের নির্দেশ অনুসারে তিউনিসিয়াতে 'এন্যেল' চুক্তিপর আইনগত বৈধ বলিয়া ঘোষণা করা হর এবং পরবতী ক্রমাগত সরবারী নির্দেশবালী ওয়াক্ ফ সম্পত্তি হস্তাত্তর কার্যের গল্প প্রশক্ত করিয়া দেয়। ১৯০৮ সন হইতে Consoil Superieur des Habous ওয়াক্ ফ সম্পত্তিভলিয় পরিচালনা নিয়য়ণ করিতে তারু করে এবং ১৮৭৪ খৃস্টাব্দে খায়৵'ণ্-দীন জনসাধারণেয় ওয়াক্ ফভলি পরিচালনার জন্য যে কেন্দ্রীয় অফিস (জাম্'য়য়ঃ) প্রতিষ্ঠা করিয়াছিলেন, এই কাউন্সিলটি উহার সঙ্গে মিলিতভাবে কাল করিতে খাকে। মরজোতে ১৯১২ সনে Direction des Habous প্রতিষ্ঠিত হয় এবং উহা পারিবারিক ওয়াক্ ফ পর্যবেক্ষণ করিতে থাকে। অতঃপর ১৯১৬ সনে ওয়াক্ ফ সম্পত্তি ইয়ারাঃ দেওয়া সম্পত্তিত নিয়ম-কানুন বিঘোষিত হয়।

ভুরতে উনবিংশ শতকের গোড়ার দিকে আওকাাফ পরিচালনার জন্য একটি কেল্রীয় প্রশাসন সংখ্যা গঠন করা হয় এবং ১৮৪০ জুলুলৈ উহার জন্য একটি মন্ত্রী দক্তর প্রবর্তন করা হয় । উহার চলে পুরুক (Mulk) ভূমির নিয়মিত আওকাাফ (ওয়াক্ ফ সাফ্রিছা) এবং জিরীয়ে (Miriye) অথবা সরকারী ভূমির জনির্মিত আওকাাফের (ওয়াক ফ্ গায়র সাহাটিহা) সংখ্য পার্কর প্রবর্তন করা হয় অথবা প্রশাসন পছতি অনুষায়ী আওকাাফ ই মাল পুরুবা, আওকাাফ ই মুন্হাকাঃ এবং আওকাাফ ই মাল পুরুবা পার্কর হয়। আওকাাফ ই মাল পুরুবা পার্কর আওকাাফ ই মাল পুরুবা তর্তা আওকাাফ ই মাল পুরুবা তর্তা আওকাাফ হয় প্রথমিন এবং আওকাাফ ই মাল পুরুবা তর্তা সহশাস্থ্যর তর্তা ক্রমাল বর্তা আওকাাফ হয় পুরুবার তর্তাবিধানে থাকে। আর আওকাাফ ই মুন্হাকাঃ বর্তা স্বাধানার ত্রুবার তর্তাবিধানে থাকে। আর আওকাাফ ই মুন্হাকাঃ বর্তা স্বাধানার তর্তা স্বাধানার বর্তা আওকাাফ ওয়াক্তমা ।

১৯২৪ শৃণ্টাব্দে ৩ মার্চের ধর্ম-নিরপেক আইন অনুসারে (৪২৯ নং) আওকাাক মন্ত্রী পদ লোপ করা হয় এবং ওয়াক্ ক কার্য-কলাপ প্রধান মন্ত্রীর অধীনে সাধারণ পরিচালনা বিভাগের নিকট হভাতর করা হয়। এই বিভাগের কর্তব্য ছিল জনহিতকলে ছাপিত কোন প্রতিষ্ঠানের নিকট ওয়াক্ ফ সম্পত্তি বিক্রয় করিয়া অথবা ওয়াক্ ফ সম্পত্তিধলিকে জনহিতকর প্রতিষ্ঠানে লাগাইয়া যাবতীয় ওয়াক্ ফ সম্পত্তির বিলোগ সাধন।

মিসরে থাবতীয় ওয়াক্'ফ কৃষিভূমি (রিয্ক'াঃ) মুহ'াল্মান 'আলী সরকারের আমলে বাজেয়া**ণ্ড করা হয়। কেবল**মার <mark>ওয়াক্-ফেক্ত অরবাড়ী ও বাগান স্থিতাবস্থায় রাখা হয়।</mark> ১৮৫১ **খৃস্টাব্দে একটি কেন্দ্রীয় ওয়াক্ ফ পরিচালনা বিভাগ স্থাপিত হয় এবং** বিভিন্ন পরিবর্তনের পর ১৯১৩ খুস্টাব্দে বিভাগটি একটি মন্ত্রী **দক্ষজনে উন্নীত হয়**। ১৮৯৫ খৃস্টাব্দে ১৩ জুলাই-এর একটি **ঘোষণা অনুসারে জনহিতকর কার্যে নিয়োজিত সমস্ত ওয়াক্'ফ সন্দত্তি উক্ত ক্লেন্তীয় প**রিচালনা বিভাপের অধীনে আনা হয় ৷ সেই সজে কোন কোন পারিবারিক ওয়াক্'ফ কোন কারণবশত বিচার বিভাসের রায় (ফায়সণলাঃ) মতে অথবা জন্য কোন ব্যবহা অনুষায়ী এই বিভালে হভাতরিত করা হয়। ওয়াক্'ফ বিধান সংক্ষার করিবার জন্য বিভিন্ন পরিকল্পনা ব্যর্থ হইবার পর ১৯৩৬ খুস্টাব্দে অন্যান্য বিষয়ের মধ্যে ওয়াক্'ফ' সন্পর্কেও খসড়। আইন প্রণয়নের জন্য একটি কমিটি গঠন করা হয় এবং ১৯৪৬ খৃস্টাব্দে কমিটির প্রস্তাবর্ত্তনি কিছু কিছু সংশোধন করিয়া আইনে পরিণত করা হয়। এই নৃতন আইনের প্রধান বিশেষত এই ছিল যে, সকল পারিবারিক ওয়াক্ফ উক্ত সময় হইতে অস্থায়ী বিবেচিত হইবে, এমন কি জনসাধারণের হিতার্থে সম্পাদিত ওয়াক•্ফও যদি মসাজদ অথবা কবরছানের জন্য সম্পাদিত না হয়, তবে তাহাও সামশ্বিক ও অস্থায়ী বলিয়া গণা হইতে পারিবে।

ফিলিন্তীন, সিরিয়া এবং ইরাকে জাতিসংঘের নির্দেশনামার (Mandates) ধারামতে শারী'আত এবং দাতা কত্কি নির্ধারিত শর্তানুষায়ী নিশিক্ট ব্যক্তি ওয়াক্'ফ সম্পত্তি পরিচালনা করিবে ! ফিলিক্টীনে ওয়াকৃ ফ সংক্রাত ব্যাপারঙলি একটি সর্বোচ্চ মুসলিম শারী'আঃ পরামর্শ সংস্থার হন্তে নান্ত করা হয়। ইরাকে ১৯২৪, খুফ্টাবেশাসনতত অনুযায়ী ওয়াক্ ফের জনা একটি মঞী দফতর প্রবর্তন করা হয়। পক্ষাভরে ফরাসী নির্দেশাধীন ( mandated) অঞ্জসমূহে ওয়াক্'ফখলৈ তত্বাবধানকারী শক্তির প্রত্যক্ষ নিয়ন্ত্রে ত্রানা হয়। (প্র. Rabbath, L'evolution politique de la Syrie sous mandat, Paris 1928, p. 297 ন.) আর স্বাধীন সিরিয়া ও লেবানন রাক্ট্রে উহার পরিবর্তে মন্ত্রী দফতর তৈয়ার করা হয়। মিস্রের ১৯৪৬ খৃস্টাব্দে আইনের সাধারণ ধারা অনুসরপে ১৯৪৭ খৃষ্টাব্দে জাইন দারা লেখাননে পারিবারিক ওয়াক্ ফ সংস্কার করা হয়, সিরিয়াতে ১৯৪৯ খৃস্টাব্দে আইন দারা উহা নিষিদ্ধ করা হইয়াছে: এই আইন বলে এই ধরনের ওয়াক্'ফের দেনা-পাওনা পরিশোধ করিয়া উহা তুলিয়া দিবার বাবস্থা হইয়াছে।

বাংলাদেশেও বহু ওয়াক্'ফ সম্পত্তি রহিয়াছে। এইওলি মসজিদ, মাষারে, মাদ্রাসাঃ ইত্যাদির রক্ষণাবেক্ষণে নিয়োজিত। এইওলি তদারকের জন্য একজন ওয়াক্'ফ কমিশনারের অধীনে একটি সরকারী দক্ষতর রহিয়াছে।

**প্রভূপঞ্টাঃ সর্বজনপরিচিত হ'াদীছ এবং ফিক্'হ** গ্রন্থধনি

ুড়া এই বিষয়ে অসংখ্য প্রছের মধ্যে নিদ্নলিখিতগুলি ছাপা হইয়াছেঃ (১) হিলাাল্'র-রা'য় (মৃ. ২৪৫/৮৫১), আহ্ কাাম্'ল-ওয়াক্'ফ, হ'ায়দারাবাদ ১৩৫৫; (২) **জার-খাস্'স'াফ ( মৃ**. ২৬১/৮৭৫), আহ'কাামি'ল-ওয়াাক্'ফ, কায়রো ১৯০৪ খু.; (৩) ইব্-াহীম ইবুন মুসা। আড∸তারাাব্লুসী ( মৃ. ৯২২/১৫১৬ ), আল-্স'আফ ফী আহ'কাামি'ল-আওক'াফ**় কাররো হি. ১২১২**; ৪) ক'াদীর পাশা, ক'াান্নু'ল-'আদ্ল ওয়া'ল-**ইন্স'াফ লি'ল্**-ক'দি'।।' 'আলা। মশকিলাতি'ল-আওকণাফ, বলাকৈ ১৩১১। এই বিষয়ে রচিত বিরাট সাহিত্যের মধ্যে <mark>অধিকতর শুরুত্বপূর্ণ গ্রহখলির</mark> ইনেখ করা যাইতে পারে: (৫) Tornauw, Das moslem., Recht, Leipzig 1885, p. 155 a., (4) Th. W. Juynboll, Handbuch des Islam. Gesetzes, Leyden 1910, 60, 3rd (Dutch) ed. 1925, 62; (9) Krcsmarik, Das Wakfrecht vom Standpunkte des Sari'atrechtes nach der Hanasit. Schule, in ZDMG, xlv. (1891), 511 -576: (b) E. Clavel, Le Wakf ou Habous (Rites hanasite et malekite, 2 vols, Cairo 1896; (3) E. Mcreier, Le Hobous ou Ouakof, ses regles et sa jurisprudence. Algiers n.d. (from Revue algerienne et tunisienne de legislation et de jurisprudence), (80) ই বেখক, Le Code des hobous, Constantine 1899, (১১) M. Morand, Etudes de droit musulman, Algiers 1910, p. 225 9., (83) O. Pesle, La theorie et la pratique des Habous dans le rite malekite. Casablanca n.d., (50) Santillana, Istituzioni di diritto musulmano malichita, Rome 1926, i. 246 a. (on long term agreements): 58) M. del Nido y Torres, Derecho musulman, 2. ed., Tetuan 1927, p. 163 a.; (50) Probster, Privateigentum u. Kollektivismus, in Islamica iv (1931), p. 471 %. ্Manfa'a-Berechtigungen).—িম্সর : (১৬) Ahmed Zaki Saad, Le "Wakf" de famille. Etude critique, Paris 1928; (59) A. Sekaly, Le Probleme des wakfs en Egypte, in REI, iii, (1929); (36) S. Messina, Traite de droit civil egyptien mixte. T. iv., Traite du wakf, p. i. 2. Alexandria 1934 (with bibliography): (১৯) আস-সানহারী, কাাানুনু'ল-ওয়াক্ ফ, কায়রো ১৯৪৯ খু. ; (২০) J. N. D. Anderson, Recent Developments in Sharifa Law M. W. 1952 pp. 257-276) (relates also to Lebanon). সিরিয়াঃ (২১) J. Chaoui, Le regime foncier en Syrie, Aix 1928 (Th. dr.),∵p. 57-69, 180-182,-—রিপরী : (২২) Gius. Califano, Il regime dei beni Augaf nella storia e nel diritto dell' Islam, Tripolis 1913; (30) E. Cucinotta, Istituzioni di diritto coloniale italiano, Roma 1930, 309 প., 384 প. ( with further references )— ভিউনিস ঃ 28) H. de Montety, Une loi agraire en Tunisie, Cahors 1927 ( Toulouse, Th. dr.), (36) E. Sultan, Essai sur la Politique fonciere en Tunisie, Paris 1930, p. 309 9.; ₹8) E. Fitoussi and A. Benazet'. L'etat Tunisien et le

Protetorat Français, Paris 1931, ii. 393 4., (29) A. Scemla, Le contrat d'Enzel en droit Tunisien. Paris 1935.—আলজিরিয়া: (২৮) E. Larcher, Traite elementaire de legislation algerionne 3, Paris 1923, iii. 203-213; (२৯) J. Terras, Essai sur les beins habous en Algerie et en Tunisie, Lyon 1899 ( with earlier literature ); (90) Hacoun, Etude sur l'evolution des coutumes Kabyles spec. en ce qui concerne l'exheredation des femmes et la Pratique des Hobous, Algiers 1921. (Th. dr.), (95) M. Mercier, Etude sur le wakf Abadhite et ses applications au Mzab, Algiers 1927 (Th. dr.).—মরক্লো: (৩২) Probster gives earlier literature in Islamica iv. 373 notes. 374 note 1; (৩৩) Michaux-Bellaire, Paris 1914, Les Habous de Tanger, in AM, xxii,-xxiii.; (98) L. Milliot, Demembrements du Habous, Paris 1918; (90) Ch. Ader, Le regime foncier Marocain, Toulouse 1920, p. 52 ฟ.; (๒৬) A. Mesureur, La propriete fonciere au Maroc, Paris 1921, p. 53 n., 75 n., (99) P. L. Riviere, Traites, codes et lois du Maroc, Paris 1925, iii. 839 প.–পারসা : (৩৮) K. Sandjabi, Essai sur l'economie rurale et le regime agraire de la Perse. Paris 1934. p. iii প.-ইন্পোনেশিয়া: (৩১) C. van Vollenhoven, Het adatrecht van Ned. Indie, ii. Leiden 1931, p. 166; (80) Koesoemah Atamadja, De Mohammedanische vrome stichtingen in Indie, 1922.

W. Heffening (S.E.I.)/মূহত্মদ আবদুর রহীম

আবুল কাসিম মুহত্রদ আদমুদীন

ওয়াসিল ইবন 'আতাা' (واصل بن عطاء) আৰু হ'য'ারফাঃ আল-গ'াধ্যালি, মু'তাযিলাঃ (গ্ল.) সম্প্রদারের প্রধান। তাঁহার ব্যক্তিপত জীবনী-সংক্রাত তথ্যাদি, বিশেষত প্রাচীন গ্রহ-সমূহে অতি অদপ যাহা কিছু আছে তাহাতে বিশেষ কোন মতভেদ নাই। তিনি ৮০/৬৯৯-৭০০ সনে মদীনায় জন্মগ্রহণ করেন, সেখানে তিনি বানু দ কোঃ অথবা বানু মাধ্যুম গোরের সহিত সন্ধিসরে সম্পকিত মাওলা। (সু.) ছিলেন। তিনি হলেন তাস করিয়া বসরা গমন করেন এবং হণসান আল-বাসারী ( ৪.)-র সল লাভ করেন এবং খ্যাতনামা ব্যক্তিবর্গের সহিত বছুছপূর্ণ সম্পর্ক ছাপন করেন। এই সকল প্রসিদ্ধ ব্যক্তিবর্গের মধ্যে ভাত্য ইব্ন সাফ্ওয়ান (ম.) এবং বাশ্শার ইব্ন বুর্দ সুপরিচিত। তবে এই তিন ব্যক্তির কাহারও সজে ভাঁহার সম্পর্ক অকুর থাকে নাই। ওয়াাসি লের পদ্মী 'আব্র ইব্ন উ'বায়দ আব্ 'উহ'মানের ভরী ছিলেন। ভাঁহার পরেই 'আম্র সর্বাপেচা বিখ্যাত আদি মুক্তাষিলাদের অন্যতম ছিলেন : ওয়াাসিল ( ) 'র' বর্গ গুদ্ধভাবে উচ্চারণ করিতে পারিতেন না। ভাষার উপর আধিগত্য থাকার দক্ষন তিনি খুত্'বাঃ এবং কাষাপকখনে এই এড়াইরা চজিতে সক্ষম ছিলেন। তাঁহার এই প্রকার খত বার নমনা অদ্যাবধি সংরক্ষিত আছে। ভাঁহার প্রীবা **জনাভাবিক দীর্ঘ হও**য়ায় সকলের দৃশ্টি সহজেই তাঁহার প্রতি আকৃষ্ট হ**ইত। এইজন্য তাঁহার সম্পর্কে তাঁহার প্রাঞ্জন বন্ধু বাশ্শার বিশ্বসাক্ষক উচ্চি ক্রিয়াছেন।** 

ভাঁহার নাকণৰ ছিল আন-পণষ্যান। কারণ তিনি প্রায়শ ভাঁভীদের বাজারে খাইতেন এবং এই ব্যবসায়ে নিবৃক্ত দরিদ্র দ্রীলোকদিগকে ভিক্ষা দান করিতেন। তিনি টাকা-গরসা স্পর্শ করিতে বিশেষ সঙ্কোচ বোধ করিতেন বালিয়া সকলেই ভাঁহার প্রশংসা করিত।

হাসান আল-বাসারী-এর সজে কোন কোন বিষয়ে ওয়াসিলের মতভেদ দেখা দিলে তিনি হাসান আল-বাসরীর শিষাত তাাগ করেন (اعتزل)। তখন হুটুতে মু'তাযিলাঃ মতবাদের সূচনা হয় বলিয়া কথিত। উজ্জ সম্পুদারের নামের উৎসমূল ওখু এই ঘটনার উপর প্রতিষ্ঠিত করা যায় না ( ৪. ম'তাহিলাঃ)।

ওয়াসি ব প্রধানত চারিটি বিষয়ে ভিলমত প্রকাশ করেন: ১। আয়াহ তা আয়ার ভগ (সি কাঃ) শারত নয় (তু. প্রবন্ধ সি ফাত); ২। মানুষের ইচ্ছার হাধীনতা রহিয়াছে, এই বিষয়ে তিনি কাদারীয়া (দ.)-ক্ষের সহিত একমত: ৩। কোন মুসলিম ভক্তর গাপকার্য (কাবীয়াঃ ভনাহে) করিলে সে ইসলাম ও কুফরীয় মধ্যবর্তী অবস্থায় উপনীত হয়; ৪। হয়রত 'উছ মাান (রা)-এর হত্যাকাণ্ডে, উভ্রুমুদ্ধে এবং সি ফ্রনানের মুদ্ধে অংশ গ্রহণকারীদের একদল নিশ্রমই য়াভ; ঠিক যেমন লি আানে ( দ. ) অংশ গ্রহণকারীদের একজন অবশাই মিখ্যা শুপথ প্রহণ করিয়া থাকে।

এই সম্পর্কে জাহি জের আল-বায়ান প্রছে ওয়াসি ল সম্বন্ধে লিখিত অনুচ্ছেদ বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। সেখানে বলা হইয়াছে যে, সুমী চিতাধারা হইতে তাঁহার বেশ গুরুত্বপূর্ণ বিচ্যুতি ঘটিয়াছে, তবে পরবর্তী প্রস্থাম্ম ত তেটা বিচ্যুতির উল্লেখ নাই। সমসাময়িক তথ্যের অভাবে তাঁহার সম্বন্ধে পূর্ণতর অনুসন্ধান ব্যাহত হইয়াছে।

ক্ষিত আছে যে, ওয়াসি ল তদীয় ভাবধারা প্রচারের জন্য একটি সংগঠন প্রতিষ্ঠা করেন। প্রচারকগণকে তিনি মুসলিম ভাহানের বিভিন্ন ছানে প্রেরণ করেন। আশ্-লাহরাস্তাানী বলেন, তাঁহার ভীবদ্দায় ওয়াসি লীয়াঃ নামক একটি সম্পুদায় মাগারিবে বাস করিত। কিছ আল-আল'আরীর মাকাালাভ পুস্ককে ওয়াসি-লীয়াঃ সম্পুদায়ের উল্লেখ নাই। উক্ত প্রস্কে ওয়াসি লের নাম মাল্ল একবার উল্লেখ করা ইইয়াছে (cd. Ritter, i. 222)। ক্ষিত আছে (য়. যথাঃ ইব্ন খালিকান) যে, তিনি সমসাময়িক ধর্মীয় ও রাজনৈতিক সমস্যা সম্পর্কে কতিপয় পুস্কক-পুষ্কিকা রচনা করেন। ১৩১/৭৪৮-৭৪১ সনে তিনি ইনতিকাল করেন।

A. J. Wensinck (S.E.I.)/মুহম্মদ আবদুর রহীম
য়হৃপজী: (১) আবু'ল-হ'সায়ন 'আবদু'র-রাহ'ীম ইব্ন
মুহাম্মল ইব্ন 'উছ'মান আল-ধায়্যাতি', কিতাাবু'ল-ইভিস'ার, ed.
Nyberg, কামরো ১৩৪৪, index; (২) আল-মাস'উদী, ৭৬, ২৩৪;
(৬) আল-আমিংজ', কিতাাবু'ল-বায়ান, কামরো ১৩১১ হি., ১৬ ৮ প.;
(৪) ইব্ন মুভারবাঃ, আলাবু'ল-কাভিব, ed. Grunert, প. ১৫ প.;
(৫) কিতাবু'ল-আন নি. ৬৬, ২৪, ৬১; (৬) আল-বাস'দাদি, index;
(৭) আন-অক্রেডমি. প. ৬১-৩৪; (৮) আল-মুবাব্রাদ, আল-কামিল,
ed. Wright. index; (১) আল-নিজী, মাওয়াকি'ফ, ed. Soerensen p. 290, 33; (১১) ইব্ম আদ্ধিকান, নং ৭৯১; (১০) আলইরশাদ ed. Margoliouth. G. MS, ৭৬, ২২৬ প.; (১১) আলইরশাদ ed. Margoliouth. G. MS, ৭৬, ২২৬ প.; (১১) আল-

यारुपी वि-मीमिजारि जार याप रेवन शार शा रेवन जात-मुद्राजार है, কিতাাবু'ল-মুন্য়া, od. Arnold, হু'ায়দরাবাদ ১৩১৬ হি., Leipzig 1902, index , (১২) আম'-ম'াহবী, মীয়ানু'ল-ই'ভিদাল, নং ২৩০১; (56) Pococke, Spec. hist. arabum, ed. White, Oxford 1806, p. 214 a.. (88) Weil, Geschichte der Chalifen, i. 193 . ii. 261, 262 . (56) A. V. Kremer, Kulturgeschichte des Orients unter den Chalifen, ii, 410 %. ; (5%) H. Steiner, Die Mutaziliten, Leipzig 1865, p. 25, 49, 4., (59) Houtsma. De striid over het dogma in den Islam tot op el-Ashari, Leyden 1875, p. 51 9.; (5b) Goldziher, Vorlesungen über den Islam, Heidelberg 1910, p. 101: (حد) H. Galland, Essai sur les Motazeltes, Geneva 1906, p. 39 a., (20) M. Horten, Die philosophischen Systeme der spekulativen Theologen im Islam, Bonn 1912, index , (35) Houtsma, in WZKM, iv. 219 7., (২২) A. J. Wensinck. The Moslim Creed. Cambridge 1932, index.

ওয়ারাকাঃ ইব্ন নাওফাল (و ر نَه بِن او بَل) ইব্ন আসাদ আল-কুরানী, হযরত খাদীজাঃ (রা)-এর ভাতি ভাই। ইসলাম প্রচারের প্রাথমিক বৎসরগুলিতে তিনি হযরত মৃহাত্মাদ (সা)-কে উৎসাহিত করেন।

তাঁহার সমজে মাহা কিছু অবগত হওয়া যায় তাহা অনেকটা গল্পের আকারে বণিত। তিনি মন্থাবাসীদের বিশেষ এক শ্রেণীর অন্তর্গত। ইতিহাসে তাঁহারা হ'ানীফ নামে অভিহিত; তাঁহারা গৌভলিকতা পরিত্যাপ করতঃ হযরত ইব্রাহীম ('আ)-এর সত্য ধর্ম-অনুষণে কৃতসংকল হন। ওয়ারাক'াঃ শৃষ্ট ধর্মে দীক্ষা গ্রহণ করেন, মিতাচার পালন করেন, হিনুদ ভাষার বুঙ্পতি লাভ করেন, বাইবেল অধ্যয়ন করেন এবং Gospels হিনুদ ভাষার লিগিবছ করেন (হিনুদ বর্ণমালায়?)।

হ্যরত মৃহণাম্মাদ (স')-এর সহিত তাঁহার সাক্ষাৎকার সম্পর্কে ষে বিবরণ পাওয়া হায়, ভাছাতে বুঝা যায় যে, বাহ ীরাঃ নামক মঠবাসী সাধ্র নায়ে ভিনি আধিভৌতিক শক্তিসম্পন্ন ছিলেন। যে রমণী ভবিষ্যত নবী (সা)-এর জননী হইবার আশায় 'আবদুলাহর নিকট প্রেম নিবেদন করিয়া অক্তকার্য হন, তিনি ওয়ারাকার এক ভরী বলিয়া অভিহিত। 'আবদুরাহ্র ললটে তাঁহার পুরের ন্বওয়াতের লক্ষণ তিনি স্পদ্ট দেখিতে পান। বালক হয়রত মহাত্মাদ (সা) ধারীর নিক্ট হইতে খেলিতে খেলিতে একটু দুরে সবিষা পড়িলে ওয়ারাক।ই তাঁহাকে খ্রিয়া বাহির করেন। হয়রত খাদীভাঃ (রা) হষরত মৃহণম্মাদ (সা)-এর সহিত বৈবাহিক সম্বন্ধে আবদ্ধ হইবার পর্বে তাঁহার পরামর্শ চাহিলে তিনি প্রস্তাবটি সর্বান্তঃ-কুরুপে অনুযোদন করেন । প্রথম প্রত্যাদেশের বিষয় সর্বপ্রথম তাঁহার লোচরে আনা হয় এবং তিনি হয়রত মৃহণশ্মাদ (স·)-কে বলেন ষে, হয়স্থত 'ঈসাা ('আ) নবী হিসাবে ধর্ম প্রচারার্ম ভাঁহার আগমন-বার্তা পর্বেই ঘোষণা করিয়াছেন; তাঁহার নিকট যিনি প্রত্যাদেশ লইয়া আসিয়াছিলেন তিনি নাাম্স, তিনি ম্সাা (বা)-এর কাছেও আসিয়াছিলেন। হধরত মহ<sup>া</sup>ম্মাদ (স')-এর কর্ম-জীবন এবং তাহার সাফল্য ও বিভয় লাভের বিষয়ে ওয়ারাকাঃ ভবিষাৎ-বাণী করেন। পৌড়লিক যনিব বিলালকে শান্তি প্রদান করিলে ওয়াব্লাকণাই তাঁহাকে সাম্পনা দেন।

বণিত আছে যে, হবরত মুহ'াল্যাদ (স')-এর নুৰ্ভয়ত 
প্রাণিতর বিতীয় কি তৃতীয় বৎসরে তিনি ইন্তিকাল করেব।
তখনও মুহ'াল্যাদ (স')-কে রকাল্যে ইসভাব রচার করিতে এবং
কাহাকেও ইসভাবে নীক্ষিত করিতে নির্দেশ দান করা হয় নাই।
শেষ জীবনে ওয়ারাকাণঃ দৃশ্টিশভিন্থীন হন। তাঁহার মৃতুদ্র পর
হযরত মুহ'াল্যাদ (স') তাঁহাকে ভেত-গোঞ্জক পরিহিত জনস্থার
বংগ্ন দেখেন; উহার তাৎপর্য হইতেছে তিনি বেহেণ্ডবাদী হইরাছেন।

প্রস্থানী ঃ (১) ইবন হিশান, পৃ. ১০০-১০১, ১০৭, ১৪৩, ১৪৯, ১৫৩-১৫৪, ২০৫; (২) আড্ -ডাবারী, ১খ, ১১৪৭-১১৫২; (৩) ইবন সাপ ১/১; ৫৮, ১৩০; (৪) ইবন লাভাীর, উস্পূল-সাবাঃ, ৫খ, ৮৮; (৫) ইবন হাভার, ইসাবাঃ, কাররো ১৬২৫ হি., ৬খ, পৃ. ৩১৭; (৬) Sprenger, Loben und Lehre, i. 128-134; (৭) Caotani, Annali dell' Islam, Introduzione, p. 129, 156, 180, 182, 183, 208, 210, 227, 231, 251, 262; (৮) Lammens, Les Juifs de la Mecque a la veille de l'Hegire, in Recherches de Science des Religions, viii. (1918) 18; (৯) M. Guidi, Storia della religione dell'Islam, Turin 1935, p. 16-18; (৯০) F. Buhl, Das Leben Muhammeds, p. 97, (S.E.I.)/V. Vacca

ওরালির্নুল্লাহে, শাহ (১৯ এ) শাহ্ ওরালির্নুলাহ্ ভারত উপসহাদেশে মুগাল বাদশাহীর পভনের বুলে বৃক্তীর অভীদশ শতকের প্রারভে হি. ১১১৪ সন মুতাবিক ১৭০৬ (বা ১৭০২) খ্-দিলীর এক সম্ভাভ গরিবারে শাহে ওয়ালির্লাহ্-এর জন্ম হয়। ভাহার প্রকৃত নাম হিল আবু'ল-ফার্যাদে অহ্'নাদ কুত্ব্দি-দীন।

তিনি একজন যুগপ্রকটা চিন্তানায়ক ছিলেন। ভারতে মুগ'ল রাজ-শক্তির অন্তবেলায় বিদেশী পাশ্চাত্য দুক্তির অন্ত্যুসর কালের পূর্বক্ষণে ভারতে ইসমামের পথ-নির্দেশে তাঁহার অবদান চিরুস্মরণীয়।

তাঁহার গিতা শাহ 'আবদু'র-রাহ'ীম এবং গিতামহ শাহ্ ওয়াজীহ'দ-দীন সন্ত্রাট আওরঙ্গবেবের 'আমলে বিখ্যাত 'আালিম হিলেন।

শৈশবেই তাঁহার মধুর ব্যবহার ও সময়ানুবতিতার মধ্যে তাঁহার ভবিষ্যাৎ মহত্ত্বের আভাস পাওয়া বাইত। পাঁচ বৎসর বরসে তিনি প্রাথমিক মাক্তাবে ভতি হন। মাক্তাবে কুম্মুলান শারীক শিক্ষা করেন এবং পুহে পিতার নিকট ফাার্সী ভাষা শিক্ষা করেন। পানর বৎসর বরসে তিনি 'আরবী ও ফাার্সী ভাষা শিক্ষা করেন। পানর বৎসর বরসে তিনি 'আরবী ও ফাার্সী ভাষা শিক্ষা করেন। এই সবরে তিনি তাক্সীর, হ'াদীহ'. ফিক্হ, উস্কা, মান্তিকে, কালাম, ভাসাওউক, চিকিৎসাবিদ্যা, দর্শন, জ্যামিতি ইত্যাদি শিক্ষা লাভ করেন। চৌম বৎসর বরসে তাঁহার বিবাহ হয় এবং পনের বৎসর বরসে তিনি পিতার হাতে বারাজাত হন। তিনি তাঁহার আভাননীতে বিভিন্নহেন যে, এই বরস হাতেই তিনি পূর্ণ আধ্যানিক স্থানার আভানিকাস করেন। দুই বৎসয় পর ১৭১৯ খুস্টাকে তাঁহার পিতার বৃত্য হর।

পিতার মৃত্যুর গন্ধ তিনি পিতা কর্তৃ কার্যানিক বাল্যানার আধানরোল করেন এবং দীর্ঘ বার বংসর এই কার্যে বিশ্বত থাকেন । এই সক্ষে তানের বিভিন্ন ক্ষেয়ে তিনি ক্ষেপ্ট দক্ষতা হাত করেন।

হণাদীছেণ্ম ইভিহাস, সভাভা গরীক্ষা, যাখ্যা এবং কুণ্রনাটনর

সলে উহার সন্দর্ক সহজে বিশেষ ভাষ লহচত কিনা তিনি হি'লাৰ সকরের সংকর করেন। ১৭৩০ গু**স্টাকে** ভিনি হি'লায বারা করেন এবং সভায় হ'াব্দ সমাধা করিয়া দদীনা সমন করেন। মদীনায় ভিনি এক বংগর মুস্তিম **ভাষ্**নের বিশিষ্ট 'আলিম ও চিডানায়কদের সঙ্গে মুসলিম জগতের বিভিন্ন সবস্যা সমজে আজোচনা করেন। হিন্দানে তিনি দায়ম আৰু ভ'াহির মৃত্ৰশ্মাদ ইবৃন ইবরাহীম কুর্দী ছাদানী ও শায়ৰ 'আব্দুছাই ইব্ন শায়ৰ স্বায়মান মাজিকের নিকট হ'াদীছ সম্পর্কে ভান বাড করেন ৷ ইহা ছাড়াও শায়খ আছু'দ-দীন হ'ানাফী, মুফ্তী-ই-মক্কা শায়খ 'আলাৰ'ী প্ৰযুখ বিশিষ্ট 'আজিমদেয় কাছে বিভিন্ন বিষয়ে শিক্ষা লাভ করেন। এইভাবে তিন বংসর সেখানে থাকিয়া ১৭৩৩ পুস্টাব্দে বিভীয় বার হ'বে সমাধা করিয়া বদেশ বভি-মুখে রওয়ানা হন এবং হয় মাস পরে দিলী পৌছেন। হি-লাবে অবস্থানকালে তিনি এক যগ দেখেন যে, তিনি হয়রত ইয়াম হাসান ও ইমাাস হাসারন (রা)-এর হাত হইতে স্বাস্ত কারীম (সা)-এর কলম ও পায়াবরণ উপহার পান। ইহার ব্যাখ্যা হইল, তিনি ভানের পরিচর্যায় পৃথিবীতে সর্বোচ্চ **ছান অধিকার ক**রিবেন ।

যুক্তি প্রয়োগে সত্যকে পরিস্কৃট করিবার আগ্রহ ছিল তাঁহার প্রবল। কুরআান-হণানীছণকে ব্যাখ্যা করিবার বে অধিকার প্রাচীন যুগের অর্থাৎ ইসলামের প্রারম্ভিক যুগের 'আজিন্দের ছিল সে অধিকার সত্যের অনুসভানী ন্যায়নিষ্ঠ সুসলিম হিসাবে তাঁহারও বে আছে, একথা তিনি বলিয়াছেন। এইভাবে ধর্মের মুনীভূত তত্ত্ব আবিকার কার্য বাধীন যুক্তি এবং ভানের উপর নির্ভরণীল, এই সত্য শাহে ওয়ালিব্যলাহ্ অনুসর্গ করিয়াছেন।

স্থাট আওরলমেবের মৃত্যুর মার চারি বংসর পূর্বে তাঁহার জন্ম হয়। তিনি পাক-ভারত উপমহাদেশে অনেক বিপ্রথম, অনেক বিশৃপরলা এবং একটি বিদেশী শক্তির অভ্যুদর দেখিরা-ছিলেন। ইহাতে তদানীখন মুসলিমদের ভবিষ্যুত সম্পর্কে তাঁহার মনে নৈরাশ্যের হৃতিট হয়। মুসলিমদের তখন ঘোর দুদিন। মুগল রাজশক্তি তখন কীয়ুমাণ এবং আফকলহে কর্ত্তিত। তদুগরি সন্দিমবিভ মারাঠা ও শিখদের এচও আফুমণের মুখে উৎগীড়িত মুসলিমগণ দিশাহারা হইয়া গড়িয়াছিব।

ভাঁহার প্রধান চিভা হইজ, কি করিরা এই দেশের মুসজিমদিশক আসল ধাংসের হাত হইতে রক্ষা করা যায়। তিনি বুবিলেন যে, মুসজিমদিগের গভনের কারণ ইসজামের মূল সভা হইতে তাহাদের বিচ্যুতি। যে ইসজাম ঠু একদিন তাহাদের জীবনকে সর্ব কর্মে সার্থক ও সকল করিয়াছিল, তাহার সহিত তাহাদের এখন তেমন যোগাযোগ নাই। যদি আবার ইসজামের সক্ষে ভাহাদের সক্ষক ছাণিত হয়, তবেই মুসজিমদিশের বঁটিবার সভাবনা।

এই ভাগদে অনুপ্রাণিত হৈয়া তিনি তাঁহার কর্মগছা বাছির।

লন । শারী আতের ভাগপর্য সমজে তিনি বিভিন্ন গ্রন্থ রচনা করেন ।

ইসলানী সমাল, ব্যক্তিগত জীবন এবং রাজনীতির লক্ষ্য কিরুপ

হইবে এই সমজ প্রছে তিনি তাহাই আলোচনা করেন এবং এই

সভ্য প্রতিষ্ঠা করার প্রয়াস পান যে, খানুষের সমজ কর্মশিতি

এবং সকলতা আল্লাহ ভাগোলারে রাসূল (সা) কর্তৃক প্রচান

রিত শালত সভাকে ভীকার করার উপর প্রতিষ্ঠিত।

লাহে ওয়ানিবাজাহে বিহাস করিতেন বে, কু'রজান ও হাদী-ছে'র শিক্ষার উপরই ছাতির উহতি সম্পূর্ণরূপে নির্ভরশীন। সেজন্য

ভিনি সর্ব প্রথম কু'রজান মাজীদ ও ইমাম মাালিক (র)-এর মৃওয়া ত্'তা' নামক হ'।দীহ'এছ ফারসী ভাষায় তরজমা করেন। তৎকালে কার্সীই সামাজিক ভাষা ছিল। পরে <sup>্</sup>উপূরি প্রচলন হইলে ভাঁহার পুরুষণ কু'রজান মাজীদের তরজমা উদূতি করেন। ভিনি প্রথমে কুরজান মাজীদ ও পরে হণদীছ পাক শিকার ব্যবহা করিয়াছিলেন। কু'রজানি মাজীদের নাাসিখ্-মান্যুদ্ধ সৰস্য় সন্দার্কে নিজ অভিমণ্ড ব্যস্ত করেন। তিনি বলেন, **বুশ্বআ**ন ৰাজীদের মান্সূৰ আয়োতের সংখ্যা মার পাঁচ। তাঁহার পূ<del>ৰ্বভিসনের</del> ধারণা অনুযায়ী এই সংখ্যা অনেক বেশী। (কাহারও কাহারও কচে কু'রআনে মাজীদের কোন আয়োতই নাাসিখ্ বা সান্সূৰ্ নহে)। তাঁহার রচিত বিভিন্ন প্রছে কু'রজানের জীবন-ক্সবন্থা এবং ইসজামী জীবন-দৰ্শন সম্পৰ্কে তিনি আলোচনা করেন। **তিনি বলিয়া**ছেন ৰে, কু'রজানই ইসলামী বিধানের ভিডি। সুলঃ, ইল্বা'ও কি'রাস কু'রজানের ব্যাখ্যা ব্যতীত আর কিছুই নয়। তিনি হ'াদীছ'শাজের উৎগত্তি ও ক্রমবিকাশ সম্পর্কেও বিস্তারিতভাবে ভারোচনা করিয়াছেন। শাহে ওয়ালিরুজাহে এবং তাঁহার পুরস্পের চেল্টাতেই এই দেশে হাদীছের চর্চা ব্যা<del>গক্</del>ডাবে প্রচারিত হয়।

মুসজিবদিসের জাতীয় ইতিহাস হইতে দেখা যায় যে, উদার দৃতিভালি ও চিভার খাথীনতা ইসজামকে যেমন একদিন মহিমাণিত করিয়ছিল, তেমন একশেণীর লোকদিগের ধর্মের নামে বাড়াবাড়ি মানুবের জীবনের উদার ইসজামের প্রকৃত প্রভাবকে থর্ম করিয়া দিয়াছে। জিনি সমাজ হইতে মোঁড়ামী এবং ধর্মোম্বতা দূর করিয়া উদার মতবাদ প্রচাল করার চেত্রা করেন। তাঁহার এই চেত্রার কলে পরবতীকালে ভারত উপস্হাদেশে এক লেগীর উদারপহী ও সভ্যান্তরী জ্যাজিয়ের স্থতি হয়।

শাহ ওয়ানিয়ায়াহ ইসলামকে এক বিপ্লবী ধর্ম নামে অভিহিত করিয়াছেন । বিশ্বমানবের সর্বাসীন কল্যাণ সাধনই ইসলামের লক্ষ্য । এইজন্য তিনি বলেন যে, ইসলাম প্রতিষ্ঠার ব্যাগারে যদি কোন বিপ্লব দেখা দের তবে তাহা সমর্থনবোগ্য । কারণ হুহত্তর কল্যাণের কন্য ক্ষুত্তর ক্ষরক্ষতি শীকার করা সঙ্গত ।

তিনি মনে করিতেন, সমন্ত গৃথিবীতে এই ধর্মকে সুপ্রতিন্ঠিত করার জনা সংগঠনের প্রয়োজন রহিয়াছে। তাঁহার মতে, একটি কেন্তার প্রতিচানের মাধ্যমে এই মত্বাদ সমন্ত গৃথিবীতে প্রচারিত হওয়া উচিত। মক্কা শারীকই এই কেন্তের উপযুক্ত ছান। বিশ্বনাবের করাণে ইসলামের বাণী প্রচারের কোনরূপ বাধার বিরুদ্ধে সামরিক ক্ষমতা প্রয়োগ করাও তিনি সলত মনে করিতেন।

ইন্ন তাস'তিক সমজে শাহে ওয়ালিরুল্লাহ্ তাঁহার বিভিন্ন
প্রাথেলকো করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন, মানুদের শারীরিক
সভার সমে তাঁহার আধ্যাদিক সভার একটি সিল রহিয়াছে।
ব্যামিকা করি নিলন কর-এতাদ শতিশালী হয় সেইয়াল সংখ্য
ও সাধানীর কুলে আধ্যাদিক সভাও শতিশালী হয়। আল্লাহ্
ভাশ্যাকার প্রতি ইনান রাখিয়া আগন কার্যে গ্রহুত হইলে আধ্যাদিক
ক্ষতা রক্তি পাইতে থাকে।

নুৰ্ওরাতে সভাগ তিনি বৰিরাছেল বে, নবী ও রাস্বলগ আরাছে তা আবার। বিশেষ কর্মণীয় সাধারণ মানুষ অংশকা অধিক আধাাছিক ও মানুসিক শক্তিসভার হল। মানুসের পারিব ও পারটোকিক উমতি সাক্তরে জন্য আরাখি বুলে বুলে নবী-রাসুর প্রেশ করিরাছেন। সর্বলেষ এবং সর্ব্রেশ্ঠ নবী হ্যরত

মুহ'লমাদ (স')-এর প্রচারিত দীন-ই-ইসলাম যুক্তিপূর্ণ এবং বৈভানিক তথ্যের উপর প্রতিতিঠত।

তিনি কেবলমার প্রছকার ও চিডানারকই ছিলেন না, ইশ্তিয়াকি কবি-নামে 'জারবী, উদু'ও ফারেনী ভাষার তিনি জনেক কবিতাও লিখিরছেন। তীহার ফার্সী ও 'জারবী কবিতাবলীর অধিকাংশই নাভ এবং মদীনার প্রশংসামূলক।

শাহ্ ওয়ানিষ্যুলাহে প্রার দুই শত গ্রন্থ করেন। এইওনির মধ্যে ৩৪টি এ পর্যন্ত প্রকাশিত হইরাছে। তাঁহার করেকটি গুরুত্-পূর্ণ প্রস্থের নাম নিশ্নে উল্লিখিত হইলঃ

- ১। হ জ্বাতুরা।হি'ল-বাালিগাঃ (حجسة الشرائسة) ঃ
  ইহা তাঁহার সর্ব দ্রেষ্ঠ প্রস্থ, শারী আতের বিধানসমূহের মুক্তিনির্ভর
  বিজেবণ এই প্রছের আলোচ্য বিষয়। ইহা মুসলিম বিরে একটি
  অভ্যন্ত ক্রিরে প্রহ।
- ২। ইয়াবাচু'ল-খাকা।' 'আন খিবাফোডি'ল-খুবাফা।' (النهاء من خلافة الخلفاء) इ খুবাফা।' রাাশিদীন-এর তথা-নির্ভর ইতিহাস।
- ত। ফাত্হ'র-রাহ্'বান ফী তার্জামাতু'ল-সু-রজান (الرحين في لارجية الترآن ) ইহা সংক্ষিণ্ড ব্যাধ্যাসহ কুর-আনের কার্সী তরজমা।
- ८। आब-का७म्'व-कावीद (الفوز الكبور) इ लाक्जीदित
   मुबनीिळप्युरव्द (اصول تفسير) छेशद काावृजील्.विविष्ठ शृक्षक।
- ৫। ফাতছ'ল-খাবীর (نتَّح (لَحْرُور ): 'আরবীতে সংক্ষিণ্ড অথচ প্রামাণা কু'রআনের তাফ্সীর।
- ৬। খারর কাছ ীর (مُور كثير ) ঃ সুফীভাছের উপর মূল্যবান একখানা গ্রন্থ।
- ৭। আল-কাওলু'ল-জামীল (القول الجميل) ইহাও তাসাওউফ সংক্ৰাভ শুভাক। •

৮। আল-ছুষ্ট ল-বাত ীক্ষ কী ভার্জা মাতি ল-আব্দি দ-দশ্রিক
( المِرَّ اللطيف في ترجمة العبد الضعيف )ঃ ইহা ভাহার আছ-জীবনী। দীর্ঘকাল জাভীর কল্যাণে রত থাকার পর ১৭৬২ খুস্টাব্দে সম্রাট খিতীয় আলোমগীরের রাজস্বকালে দিল্লী নগরে অস্টাদশ শতব্দের ত্রেচ চিত্তানায়ক ও গ্রন্থ রচরিতা শাহ ওয়াজিরুল্লায় ইন্তিকাল করেন।

প্রস্থা \$ (১) তাঁরাচাল, History of Freedom Movement in India, Vol. 1, pp. 178—80; (২) مقرمة حبية الم المائدة المائدة المائدة المرجم المو يد عبد المائدة المرجم المو يد عبد المائدة المائدة

নৈকাৰ জালী আহসান ও মুক্তমদ রেষাউর রহমান

ওলী ( ু s ওরারা) , ১। শশটি আরবী মূল ওরারা। হইতে উত্ত, উহার অর্থ কাছাকাছি থাকা এবং "ওরারিরা" শব্দের অর্থ দাসন করা, আধিগত্য করা এবং কাহাকেও রকা করা। সাধারণ এচেরিত ব্যবহারে এই শশটির অর্থ রকাকর্তা, উপকারক, সহতর, বলু, নিকট আলীয় অর্থেও রবোলা, বিশেষত তুকী ভাষার।

্ ধর্ম সন্দর্ভিত বিষয়ে ব্যবহাত হইলে ওয়ানী (সিদ্ধ পুরুষ)
ও ইংরেজী Saint প্রায় সমার্থক। ইহার পন্চাতে যে ভাবধারা
বিদ্যায়ান তাহা একটি রীতিবন্ধ মতবাদ সৃষ্টি করিরাছে। এবং

কার্যত উহা ধথেন্ট গুরুত্ব অর্জন করিরাছে। করে, পরিভাষাটির প্রয়োগ ব্যাধ্যা করা একার প্ররোজন। কু:রজান লারীকে এই মত-বহদর অন্তিত্ব নাই; সেধানে ওরালী লক্ষ করেকটি অর্থে ব্যবহাতঃ নিকট-আত্মীর—হাহার হত্যার জন্য প্রতিলোধ দাবী করা চলে (১৭: ৩৩), আল্লাহ্র বরু (১০:৬২) অথবা আল্লাহ্র সমিকটবতী; আলাহ্র একটি গুণবাচক নাম হিসাবেও শুলটি ব্যবহাত (২:২৫৭): 'যাহারা বিরাসী, আল্লাহ্ তাহাদের গুরাজী।" একই আখ্যা নবী (স')-কেও দেওরা হইরাছে।

২। পুরস্থানীর ভা'রীফাভে অনুমারী ওয়ালী শব্দটি 'আারিফ বি—লাহ যে "তত্ত্বানের অধিকারী", "যে আলাহেকে চিনে" কথার সমাৰ্থজাপক ৷ যে মুসলিম দাৱব ীশ প্ৰকৃতই এই আখ্যায় আখ্যায়িত হওয়ার হোগ্য বলিয়া বিবেচিত. বিশ্বাস করা যায় যে, তিনি বহবিধ বিশেষ ক্ষমতা আয়ন্ত করিয়াছেন। **হল্ব**ীরী বলেনঃ তিনি ওধুমার রিপুর তাড়না হইতে নিজেকে মুক্ত করেন নাই, কেবল আল্লাহ্র নিক্ট নিজের মর্যাদা রুদ্ধি করেন নাই এবং ওধু "বছন বা মুক্ত" করিতেই পারেন ভাছা নহে, বরং ভিনি বহু অনৌকিক ক্ষমতারও (কারাামাতি) অধিকারী। তিনি নিজের রূপ বদবাইতে পারেন, নিজেকে দ্র-দ্রান্তরে স্থানান্তরিত করিতে পারেন, বিভিন্ন ভাষায় বাক্যালাপ করিতে পারেন, মৃতকে পুনরকৌবিত করিতে পারেন, বিভিন্ন অবস্থার সৃষ্টি করিতে পারেন। যেমন আক্রকাল মনস্তস্ত্র অধ্যয়নে প্রায়ই উল্লিখিত হয়। উদাহরণত অন্যের মনের নিভ্ত চিডার অনুধাবন, শব্দ বা সংকেত ব্যবহার বাডীত চিডার যোগাযোগ, ভাবী কালে কি ঘটিৰে তৎসন্দৰ্কে ভবিষ্যবাণী। তিনি হালকা হইয়া শুনেয় বিচরণ করিতে গারেন অথবা দূর হইতে কোন বস্তুকে ডাকিয়া নিকটে আনিতে গারেন, তিনি শুক্ষ ডালে পাতা জন্মাইতে পারেন, জনপ্লাবন দমন করিতে পারেন, বারিপাত এবং ঝণাধারা রোধ করিতে পারেন। হজ্'বীরী আরও অপ্রসর হইয়া বলেন যে. ওয়ালীদের হন্তে নিখিল-বিখের শাসন-ব্যবস্থা ন্যস্ত রহিয়াছে। তাঁহাদের বরকতে বারিধারা ব্যিত হয়, তাঁহাদের পবিস্তার কারণে বসত সমাগমে গাছপালা নব-জীবন লভি করে। তাঁহাদের আত্মিক প্রভাবে যুদ্ধে জয়লাভ ঘটে।

এই প্রকার ভাবধারার সাদৃশ্য দেখা যায় ব্রাহ্মণ্যবাদের উচ্চন্ডরের সন্ন্যাসীদের সম্পর্কে রচিত ভারতীয় কাব্যে। তাঁহারা পাপ ক্ষয়ার্থে প্রায়ন্টিভের শজি বলে প্রকৃতির উপর সর্বৈব ক্ষমতা অর্জন করেন; ইসলামে এই শক্তি বরং আলাম্র তরফ হইতে প্রদত্ত দানের ফল, ব্যক্তিগড় গুণাওণ বা সিদ্ধ পুরুষদের সংসারবিরাগী ক্রিয়াকলাগের ফল নয়। জনসাধারণের ধারণায় সাধু পুরুষগণ এইরাপ অভৌকিক বিষয়ে বিশেষ ক্ষমতা অর্জন করিয়াছেন, তাঁহারা প্রত্যেক্ট এক একটি বিশেষ অভৌকিক ব্যাগার সংঘটন শক্তির অধিকারী,--বৈমন কোন বিশিষ্ট রোগ নিরাময় করা, বিশেষ ধরনের ব্যবসায়ে কৃত-কাৰ্যতা আনমন করা, পথচারীকে পথ এদর্শন করা এবং গোগন তথ্য জাবিষ্ণার করা ইত্যাদি। সা**ধুগবের জজৌকিক** ব্যাপার (কারাামাতি) ন্বীদের **অনৌকিক ব্যাপার ক্টতে বতর। ন্বীগণের** জনৌকিক ঘটনাকে মৃ'জিয়াতি বলা হয় এবং এইঙলি ধর্মের সভ্যভার প্রমাণ হিসাবে বিবেচিত। মু'ভা**নিত্রীসণ কারাভ্রাভ ভবীকা**র করেন। তাঁহাদের মতে সেইরাপ বিশেষ ওপের অধিকারী কেছ নাই। তাঁহারা ওয়ালীদের অলৌকিক ব্যাপারগুলি অভীকার করিয়া रातम थ, श्राकुक विद्यांनी मूजवयान, विनि श्राह्माश्व सिर्फ्नक्छ

চৰেন, তিনিই আল্লাহ্র বনু অর্থাৎ ওয়ালী।

৩। একটি গছ*তি অনুসারে ওয়াজীব*দ এ**কটি বিশে**ব শ্রেদীভূক এবং উহা বিভিন্ন প্রস্থকার প্রায় একই **আকারে প্রকাশ করে**ন। পৃথিবীতে ওয়ালী সর্বদাই বিরাজমান, তবে ভাঁহাদের ধাৰিকভা সব সময় প্রকাশিত নয়; তাঁহারা সকলেই দৃশ্যমোচর নছেন কিংবা তাঁহাদিগকে সকল সময় দেখা যায় না। তবে ভাঁহাদেশ্ব আখ্যাদ্বিক মর্বাদার উত্তরণ চল্লিতে থাকে 🕫 তাঁহাদের সধ্যে কাহারও মৃত্যু ঘটিলে শ্ন্য হান পূরণ করা হয়। কাজেই তাঁহাদের সংখ্যা সর্বদা পূর্ণ থাকে। এই পৃথিবীতে তাঁহারা ৪,০০০ জন ঋণ্ড অবস্থার বাস করেন এবং তাঁহারা নিজেরাই নিজেদের অবহা সক্রকে সচেতন নহেন। অপরাগরগণ একে জন্যকে চেনেন এবং একরে কাজ করেন। যোগাতানুসারে তাঁহাদের উধর্ত্তম এইরূপঃ আখ্যার-এর সংখ্যা ৩০০; আব্দাানের সংখ্যা ৪০; আব্রানের সংখ্যা আওতাদের সংখ্যা ৪: নুকণবারে সংখ্যা ৩, এবং কু'ত্'ব বা গাওছ' ১জন মার। বেশ কিছু সংখ্যক ভত্তানীকে প্রকৃতপক্ষে কু'ত্'ব আখ্যা দেওয়া হইয়াছে। উদাহরণবন্ধণ বলা যায়, জুনায়দ তাঁহার সময়ের কু'ড্'ব ছিলেন, ইব্ন মাস্রক' ছিলেন অন্যতম বস্তু (আওতাদি), প্রত্যেক রায়ে আওতাদি ধ্যান যোগে সমগ্র বিশ্ব বিচরণ করেন এবং মুটি-বিচ্যুতি কু'ড্'বের নিকট জানান, যাহাতে তিনি উহার প্রতিবিধান করিতে পারেন।

Doutte আনভিনীয়া হইতে এই মতবাদের অপর একটি ধারা প্রকাশ করেন। এই আধ্যাভিক শাসনতক্রে সাতটি ভর আছে। সর্বনিশন ভরে "নুকাবাা", তাঁহারা সংখ্যায় তিন শত এবং প্রত্যেকেই এক একটি আখ্যাহীন দরবেশ দলের প্রধান। তৎপর নুজাবাাার ভান; তৎপর আব্দালে, তাঁহারা সংখ্যায় চারিশ হইতে সভর জন; তৎপর থিয়ারে অর্থাৎ নির্বাচিত সাত ব্যক্তি, তাঁহারা অবিরত বিচরণ করিয়া দুনিয়ায় ইসবাম ধর্ম প্রচার করিয়া বেড়ান; তৎপর আওতাাদ (ভড়), তাঁহারা সংখ্যায় চারি জন, তাঁহারা মক্লাকে কেন্দ্র করিয়া পূর্ব, পশ্চিম, উত্তর ও দক্ষিণ—এই প্রধান চারিটি দিকে বাস করেন; তৎপর কুত্বের ছান। কুত্বে তাঁহার মুগের সর্বপ্রেচ ওয়ানী এবং শীর্মদেশে গাওছের ছান। তিনি কুত্বে হুইতে ভিয়। গাওছা বীয় ক্রে বিমাসীদের পাপের কিছু অংশ বহন করিতে সমর্য।

D' Ohsson তুরকে প্রচলিত নিম্মলিখিত মতবাদ প্রকাশ করেন। এখানেও সাতটি ধাপ বিদামান। পৃথিবীতে স্বঁদা ৩৫৬ জন ওরালী বাস করেন। সর্বপ্রথম গণাওছা আজাশম বা "মহান আত্রম", থিতীর ধাপে তাঁহার উমীর কুত্বে, তৎপর চারিজন আওতাদে (বা ucler) ভঙ্ক, অবশিষ্ট ক্রজন সংখ্যা ঘারা পরিচিত। উচ্জের, (ucler) সংখ্যা ভিন; মেদিজের (yadilor) সংখ্যা সাত, ক্রিকৃত্তের (kirkler) সংখ্যা চলিশ; উচিউমলের (ucyuzler) সংখ্যা ভিন শত।

এই সাতটি ক্রেণী কেহেশতী সুষের সাতটি ভারের অনুরাণ, প্রথম তিন নেশীর ওরাজীগণ সাজাবের সমার মন্তার অসুশাছাবে উপছিত থাকেন। লাওছা স্বৃত্যবুধে গতিত ইইলে কুত্বে তাঁহার ছলাতিবিজ্
হন এবং এইভাবে সমায় ভারের ওরাজীলের এক একজন উচ্চ ভারে দেঁ হৈনে; প্রভাকে লেশীর সর্বাপেকা গবিদ্ধ আছা পরবর্তী উচ্চতর ভারে উলীত হন। হজ্বানীর মতানুসারে আবু 'আবদুলাহে মুহ্শানাল আত-ভিরমিষ ী (পঞ্স/একাদন শতক) ওরাজীদের

এরগ শ্রেণীবিভাগ করেন। এই ব্যক্তির অপর এক নাম ছিল মুহালমাদ হাকীম; খাত্মু'ল-বিংলাারাঃ (বিংলাারাতের সীল্মোহর) নামে এক-খানা পুতকও তিনি রচনা করেন এবং হাকীমী নামে একটি সম্পূগার প্রতিষ্ঠা করেন। খাবু বাক্র ওয়ার্রাকে নামক তদীর খনৈক শিষ্যের উপনাম ছিল "ওয়ার্টাদের শিক্ষক" (ম্খাদদিব'ল-বাওবিরা)।

সুনী মন্তাদর্শের খাঁটি ভাষধারার সহিত এই প্রভিত্ত সমতি দেখানো খেশ কিছুটা কঠিন; ধর্মতত্ত্বিদ্যাধ এ বিজয়ে বজেন হে, ওয়ালীসম যত বড়ই হউন না কেন হ্যরন্ড মুহালবাদ (মা) এবং অন্যান্য নবী অপেকা প্রস্থাদার নিশ্নভরের।

ত্র পার পূজা কুরুলান শারীকের বিধান বহিত্ত এবং উহা কুরুলান শারীকের মূল ভাবের সংগূর্ণ বিপরীতও বটে। হবরত মূর্যান্যাদ (স') প্রস্তর, কবর প্রভৃতির পূজা এবং সর্বপ্রকার কুসংকার নিষিদ্ধ করিয়াছেন। জনসাধারণের অভতা ও ভাবাবেগের দরুন ইসলামের নামে এই প্রকার আচার-অনুষ্ঠান হল্ট হইয়াছে। দেশের প্রচলিত রীতিনীতি এবং বিস্করকর বত বা ঘটনার প্রতি বৌক ও অন্যান্য মনস্তাজিক কারণে একরেপীর মুসলমানের ধর্মীর অনুভৃতি কিছুটা প্রভাবাত্তিত হইয়াছে। বহু সুনী এবং শীক্ষ দারব দৈ বিভিন্ন এলাকার বিভিন্নভাবে আবিভূত হইয়া মুসলিম দেশগুলিতে ভঙ্কি-আদা লাভ করিতেছেন। কেহ কেহ মহান তত্ত্বাদী, প্রায়শ কোন সংঘ এবং ধর্মীর ছাত্সংঘের প্রভিষ্ঠাতা, কেহ কেহ বিভিন্ন গোদ্রের পূর্ব-প্রক্রম অথবা সমাজপতি, রাজন্য কিংবা রাজবংশের প্রতিষ্ঠাতা, কেহ কেহ আবার অংগক্ষাকৃত নিশ্নরেপী হইতে উভূত, আধ্যাথিক আলোকপ্রাণ্ড, কিয় 'উল্লানস্বন্ধ" লোক (মাজ্যুত্ব)—মাহার অভূত ও অসংলয় উঙ্গি অনেক সমর প্রত্যাদিল্ট বলিয়া গণ্য করা হয়।

প্রস্থাকী ই প্রাচ্য প্রস্মৃত্ব , স্বাণেক্ষা বিখ্যাত প্রস্থানির মধ্যে হ

(১) আবু নু'আয়ম আল-ইস্'বাহানী, হি'ল্ য়াতু'ল-আওলিয়াা, ১০খ,
কায়রো ১৯৩২ ; (২) আল-হর্ব' বি, কাশ্কু'ল-মাত্'ল্ব ; (৩)
ফারীদু'ল-দীন 'আড'ার, তার্'কিরা-ই-আওলিয়াা'; (৪) আমী, নাফাহ'াতু'ল-উন্স; (৫) মুহ'াল্মাদ 'আলী 'আয়নী, হ'াজ্জী বয়য়াম
ওয়ালী, কনস্টান্টিনোগল ১৩৪৩ হি. ; (৬) বিভিন্ন ত'ারীক'ারও
নিজ্য প্রস্থাবলী আছে । উহাতে তাঁহাদের ত'ারীক'ার পীরদের
জীবনী ও কায়ামাতে বিভিত্ন আছে । খানীয় পীরদের সম্পর্কেও
অস্থা প্রস্থ প্রচলিত আছে । যথা, (৭) ইব্নু'ল-'আরাবী, আভালালুসের
গীরদের জীবনী; (৮) আল-বাদিসী, আজ-মাক'স'দে ইত্যাদি ।

পাশ্চাতা প্রছাবলী ঃ (৯) M. d'Ohsson, Tableau general de l'Émpire Othoman, Paris 1788, i. 306 न. ; (১০) Kremer, Geschichte der herrschenden Ideen des Islams; (১১) Trumelet, Les Saints de l'Islam, Paris 1881; (১২) L. Rinn, Marabouts et Khouan, Algiers 1884; (১৩) Goldziher, Muhammedanische Studien, Halle 1888, ii. 275—378; (১৪) Barges, Vie du celebre Marabout Cidi Abou-Medien, Paris 1884; (১৫) Doutte, L'Islam Algerica en l'an 1900, Algiers 1900; (১৬) के स्वयूज, Les Marabouts, in RHR, xl.—xli. Paris 1900; (১৬) Asin Palacios, El Mistico Murciano Abenarabi, ii. Madrid 1926; (১৮) J. W. McPherson, The Movlids of Egypt, Cairo 1941; কবং পরিস্কৃত্যক্ষ বাহিত অন্যান্য প্রস্কৃত্য বহিত

ওসির্যুত (وميد) ঃ ওয়াসি'য়াঃ ) ভার অর্গণ, নির্দেশ ; গারিকা-যিক শব্দ হিমাবে অর্থ শেষ ইচ্ছা, ইচ্ছাগর বা ইচ্ছাগরমোসে প্রদণ্ড সম্পত্তিঃ ওয়াস'ই (ومي) ভারাগিত বাজি, কর্মসম্পাদক, কিশেষত ইচ্ছাগর (ওয়াসি'য়াঃ) কার্যে পরিণতকারী।

১। ইসলাধ-পূর্ব যুগে 'আরবদের ওরাসিংয়াঃ মূলত বরণো ব্রুব্র ব্যক্তির পক্ষে উত্তরাধিকারীদের প্রতি বংশের মর্বাদা রক্ষাক্ষর নির্দেশ ও উপদেশ থানের মাধ্য সীমাবক থাকিত। সম্পত্তি বস্টন ব্যাগারে ওরাসিংয়াঃ ক্ষতি বুবই কম ব্যবহৃত হইত। কালক্রমে ওরাসিংয়াঃ আধ্যাত্মিক বিষয়ে মন্ত্রভাত্মই ক্ষা প্রকাশ, মন্ত্রারা বংশ, গোর প্রত্তির ঐতিহ্য সুরক্ষিত রাহিত্তে নির্দেশ দেওরা হইত—এই অর্থে ব্যবহৃত কালী (রা) শীংলাঃ মতে রাসূত্র (সা)-এর ওরাসা রবং প্রত্যেক ইমাম পূর্ববর্তী ইমামের ওরাসা হন। অন্য কথার, তাঁহারা রাসূত্র (সা)-এর কর্ম ও মতবাদকে প্রচলিত রাহিবার দারিত্ব বহ্নকারী হন। পূর্ববর্তী নেতৃত্বানীর লোকদের বিশেষত ধর্মপরায়ল 'আালিমদের যে সকল শিক্ষা ও উপদেশ পরবর্তীকালে প্রচলিত সহিরাহে ঐওলিকে এই অর্থেই সাহিত্যে ওয়াসিংয়াঃ বলা হইরা থাকে।

২। ওয়াসিয়োঃ দারা নিয়মিত - উত্তরাধিকারী স্বাসণবাঃ ্ عمية)-এর (তু. মীরাছে) সলে সঙ্গে অন্যান্য স্বাজিও সন্দব্ধির অংশ গাইতে গারিত। উত্তরাধিকার সম্পর্কীর বিধান নাাবিল হইবার পর্বে পিতামাতা ও নিকট আমীয়দের জন্য সন্প্রির কিছু অংশ ওয়াসি হ্যাঃ করিয়া যাইবার জন্য নু বিনলিগকে কু রজানে স্পৃষ্ট ভাষার নির্দেশ (২ % ১৮০ ) দেওরা হইরাছির। সঙ্গে সঙ্গে ওয়াসি'র্যাঃ-কে বিভ্ত বা পরিবর্তন করাও নিষিত্র করা হর। তবে ন্যারের খাতিরে আভরিকতার সহিত কোন ওয়াসিয়াঃকারীর जनाम यावदात সংশোধন প্রচেট্টা প্রশংসনীয়। ওয়াসিংকাঃ সরে স্থামীর মৃত্যুর পর ভাহার বিধবা জীর জন্য ভরণ-পোষপের ব্যবহা করা খামীর গক্ষে অবশ্য কর্তব্য বলির: নির্দেশ দেওয়া হয় (২ ঃ ২৪০) ৷ উদ্ধিখিত আয়াভগুলি উন্তরাধিকার আইন প্রবভিত হইবার পূর্বে বলবৎ থাকে। ৫:১০৬ ও পরবর্তী আরাভঙলি স্পুট্টত পরবর্তীকালীন, উহাতে ওয়াসিস্থাতের সমরে অভত দুইজন সাক্ষীর উপছিতি যথায়থ সাক্ষাদানের জন্য তাহাদের এবং সাক্ষ্য বিক্ত করিলে তাহাদের সাজ্যার প্রতিবাদ ধারাও বণিত হইয়াছে ।

ত। একটি হালীছে সুন্দট ভাষার উন্ধিত আছে যে, আইনত খাহারা উত্তরাধিকারী ভাহাদের অনুকূরে ওয়াসিল্যাঃ করা সর্বভোভাবে অরাহা। সুতরাং দেখা বার, পূর্বভা ওরাসিল্যাঃ সন্দর্ভীর আরাভভনি পরবর্তী উত্তরাধিকারবৃদ্ধক আরাভভনি পরবর্তী উত্তরাধিকারবৃদ্ধক আরাভভনি লারা সীমিত হইরাছে। সমগ্র সন্দত্তির তথু এক-ভৃতীরাংলের জন্য ওরাসিল্যাঃ করা যার। হালীছে বণিত এই মিরুস্ ইসলামের রাখমিক বুলে সাহাযার। (রা) এবং অন্ধণের এত ব্যাপক বীকৃতি অর্জন করে যে, এ সন্দর্কে ভিল মতের আভাসও পাওরা যার না (আল-লারিলী, ওরাসাারাা, বাবি, ৮, ১৪, ২৬; কান্ধুল-উন্সাার, ৮, নং ৫৪০৯)। ৪ঃ ১১—১২ আরাভ সন্দর্কে একটি এল বিশেষভাবে আলোচিত হয়। ঐ আরাভ সুইটিতে বভা হইরাছে যে, স্তের ওরাসিল্যাঃ পালন ও রূপ পরিলার স্বাধিরার সন্দর্ভির সাহা বাকী আকিবে ভাহাই উত্তরাধিকারীদের রাগ্য হইবে। প্রল উঠে, প্রথমে স্থতের পরিভাকে সম্পূর্ণ

সন্দত্তি হইতে ঋদ পরিশোধ করিয়া বাকী সম্পত্তির এক-তৃতীয়াংশ হইতে ওয়াসিয়াঃ পালন করিতে হইবে না—সম্পূর্ণ সন্দব্ধির এক-ভৃতীয়াংশ হইতে ওয়াসি স্থাঃ পালুন করিবার পরে বাহা বাকী **থান্দিবে ভাহা হইতে ঋণ গরিশোধ করিতে হইবে**। সংলি**ন্ট** আয়াতে ওদাসি য়্যাতের কৃষা পূর্বে এবং "দায়ন"-এর কমা দরে উল্লিখিত হইরাছে। প্রথমে ঋণ পরিশোধ করিয়া বাকী সম্পত্তির এক-তৃতীয়াংশ হইতে ওয়াসিয়াঃ পালন করিতে হইবে এই মতটি গোড়া হইতেই প্রাধান্য গাইয়া আসিয়াছে, কারণ ঋণ পরিশোধ মৃত ব্যক্তির অপরিহার্য কর্তব্য ছিল, ওয়াসি স্থাতের কোন বাধ্যবাধকতা ভাহার ছিল না। আয়াতে ওয়াসিম্যাতের উল্লেখ প্রথম সভবত এইজনা যে, ওয়াসি য়াতের প্রতি উপেক্ষা প্রদলিত হইবার কারণ আছে ; সূতরাং ইহার প্রতি ওক্তর প্রদান করো-জনীয়। জন্যার ওয়াসি'য়্যাঃ গুরুতর পাপ বলিয়া পরিগণিত এবং ন্যায্য ওয়াসিংয়্যাঃ একটি সৎকর্ম। ওয়াসিংয়্যাঃকারীকে সদুগদেশ দেওয়া প্রশংসনীয়। রাস্ল (স<sup>.</sup>) মৃত্যুর পূর্বে কোন ওয়াসি য়াঃ করিয়া যান নাই, ইহাই গৃহীত যত। কিন্ত শীক্ষীগদ ভিন্ন **সভ গোষণ করে**ন ।

৪ । কিক'হের শিধান জনমারী প্রত্যেক যুসলিম ভাহার ওরাসিয়াঃ গালিভ হইবার জন্য প্ররোজনীয় ব্যবস্থাদি করিতে গারে এবং গুরাসাী ভাহার বা ভাহাদের কর্তব্য গালনে ক্তকগুলি নীতি মানিয়া চলিবে। মধাঃ (ক) এক বা একাধিক ব্যক্তি গুরাসাী হিসাবে সম্পত্তির ভ্রাবধান সম্পত্তিত মাবতীয় কার্যকল্পাস সমাধা করিবে। গুরাসাী প্রভাক বা পরোক্ত কোনভাবেই সম্পত্তিকে গারপ্রত করিতে গারিবে না। ট্রাস্টী (আমীন) গদের মাবতীয় সুযোগ-সুবিধা গুরাসাী গাইবে।

(খ) ওয়াস'ী নিজে অথবা অন্য একজন ওয়াস'ীর মাধ্যমে বা সহযোগভায় সম্পদ্ধির অভিভাবক (ওয়ালিয়ু)'ল–মাাল)-রূপে মৃতের নাবাাজিখা সভান-সভতির (পৌর-পৌরীসহ) প্রতিপালন ব্যবস্থা করিবে , এই পদের জন্য মাতার ছান সর্বপ্রথম, যদিও ইমাাস শাক্ষিসর মতে উক্ত গদের জন্য কোন আইনগত দাবী সাতার নাই। ওল্লাসণী সম্পত্তির পরিচালক হিসাবে মৃতের নাব্যাজিসণ উত্তরাধিকারীদের গচ্চে সকল কর্ম নির্বাহ করিবার ক্ষমতাসন্সন্ম হইলেও ভিনি সুস্পট অসুবিধা অথবা অপরিহার্য প্রয়োজন হাড়া উহাদের স্থাৰর সন্পত্তি বন্ধক রাখিতে বা বিক্রম করিছে পারেন না। নাবাৰিগ বখনই আইনত বাাৰিগ বৰিয়া বীকৃত হইবে তখনই ভাষ্যে নিকটে ওরাস'ীকে নিজ কার্মের হিসাব দিতে হইবে। (ক) ও (খ)-এ উল্লিখিত ওয়াস'ীরূপে মনোনীত ব্যক্তিবর্গ অনভিবিৰয়ে ওয়াস'ী হিসাবে ভাহাদের মনোনরনে সম্মত হইলে ভাহাদের সম্বতি প্রকাশ করিতে হইবে। সন্থর ওয়াস<sup>া</sup> বিনা বেতনে এই কার্ব সন্দাদন করিবেন ( فَيُسِمُ فَلِيسَمُونُ ) প্ররোজনবোধে নেতৃহানীয় কর্তৃপক্ষ (৯০) ব্যক্তিগণ, প্রবাধনিক অথবা তাঁহার প্রতিনিধি হিসাবে কাষী ওয়াস**ী নিরোগে তৎপ**র হইবেন। ভাহাদের থারা নিবৃক্ত ওয়াস<sup>া</sup>কে কামীয়ে ( <sub>৫৫</sub>% administrator ) নাবে অভিবিত করা হয়। কাল'ী ওয়াস'ীর কাৰ্যকল্পাণ ভখাবধান করিবার ক্ষমভা রাবেন এবং ভিজোজন -হইলে ভিনি ভাহাকে গদচ্যুত করিতে গারেন।

(গ) বাৰতীয় দানের ওয়াসি হাঃ, (ব. ব. ওয়াস হাা) বৃত

মুস'ীর (গুয়াসি'য়াঃ কারী) খণ গরিকাশ করিবার পরে, তাহার থকী সন্দৰ্ভিত্ন <del>ঠুঞ্জ ৰেণী না হইলে কাৰ্যকৰী কলিতে হই</del>ৰে। ওয়াসি য়াঃ যদি সলভির এক-তৃতীক্সংশের অধিক হয়, তবে আনুপাতিক হারে উহা হ্রাস করিছে হইবে। অবশ্য বাকী দুই-তৃতীয়াংশ সন্পত্তির উত্তরাধিকারিলণ মৃস-ীর স্কুলর পর ভাষার ওয়াসি র্যাঃ মানিরা রইলে হ্রাস করিতে হইবে না। অনুরূপ-ভাবেই সকল বাররাভী ক্লিয়াক্লাগকেও সন্দন্তির 🗟 এর সধ্যে সীমিত করা হইবে। যদি কোন ব্যক্তি গুরুতরভাবে সীড়িত থাকাকালে ওয়াসি:য়্যাঃ করে এবং সেই পীড়াভেই আহার স্বৃত্যু ঘটে ( সারাদু "ল-মাওত ; শাঞ্চি"ঈ ও মাালিকীদের মতে এসন 🖚 অগর যে কোন কারণে যুত্যর গুরুতর আশকা উপস্থিত হওয়া-কাৰীন ওয়াসি য়াঃ সন্দৰ্কেও এই নিয়ন প্ৰবোজ্য) তবে যে ব্যক্তি আইনত সশভির উভরাধিকারী হয়, ভাহার অনুকুলে মুস'ীর ওয়াসি'র্যাঃ বৈধ হইবার জন্য এত্যেক ক্লেঞ্জেই জগর উভরাধি-কারীদের অনুযোদন অপরিহার। আরও বরা হইরাহে বে ওয়াসি'য়াট্টকারীর ওয়াস'য়াট্ট-র বৈধ ক্ষমতা অবশ্যই থাকিতে হইবে (অপৰ্যয়ী ৰাজি আইনত 🖨 ক্ষমতা ইইতে ৰঞ্চিতঃ ক্যজেই তাহার ওয়াসি'র্যাঃ কার্যকর হইবে না।) ওয়াসি'র্যাঃ-এর ব্যাপারে কাহারও উপর চাপ দেওয়া চলিবে না অর্থাৎ মুস:ী ৰেন্দ্ৰির স্কানে ওয়াসি হ্যাঃ করিবে ভাষা পালনীয় হইবে। যাহায় অনুকুৰে দান করা হয়, দান হভাতর কালে উহ। চহণ করিবার ঋষতা অবশ্যই তাহার থাকিতে হইবে ; কিন্তু গর্ভছ সৱান-সর্ভতি এই নিয়মের আওতার পড়ে না। ওয়াসি রাঃকারীর স্তুকালে দান প্রাণ্ডের (موصى له) জীবিত থাকা অপরিহার্ব। অধিকন্ত ওয়াসির্মাঃ অততু জ সন্দত্তি হন্তাভরবোগ্য হইতে হইবে ; ( কিন্তু উহা ওয়াসি স্ল্যাঃ সন্সাদনকারীর মৃত্যুকালে বিদ্যমান ধাকা অপরিহার্য নহে, উদাহরণ, ভূমির ফসল)। ওধু ব্যক্তি-বিশেষের অথবা ব্যক্তি সম্পিটর অনুকুলেই যে ওয়াসি য়াঃ হইতে পারে এমন নহে, বরং জনকল্যাণ উদ্দেশ্যেও হইতে পারে, অথবা উহা কোন দাতব্য প্রতিষ্ঠানের সক্ষে ওয়াক্'ফ-এর রূপও গ্রহণ করিতে পারে ; কিন্ত এরপ ক্ষেত্রে উদ্দেশ্য আইনসম্মত হওয়া চাই। ৫ ঃ ১০৬ ৬ পর-বৈতী আয়াতে ওয়াসি য়াঃ সন্দৰ্কে কিছু নিয়ম-কানুন উলিখিত হইয়াছে। ঐ আয়াতে বণিত সাক্ষ্যবিধি মুতাবিক জিৰিত ওয়া– সি র্যাতের ক্ষেত্রেও দুইক্বন সাক্ষীর রয়োজন। ওয়াসি র্যাত কার্যকরী হইবে ৰূস'ীর ষ্তুার পরে, যখন মূসাা-লাহ দান প্রহণ করিবে। ওয়াসি র্যাতকারী তাহার জীবদশার ওয়াসি <del>য়া</del>াঃ পরিবর্তন করিবার পূর্ণ ক্ষমতা হাখে। কিক্ছের বিধানে ওরাসি স্বাঃ দান (الحية ) নহে, উহা দানের প্রভাবমার ৷

৫। মরণ-ব্যাধির সমর সম্পত্তির খাররাতী দাল একতৃতীরাংশে সীমাবছ করা হইরাছে। করে রক্ত উত্তরাধিকারিকাকে
বাদ দিয়া কাহারও অনুকুলে সম্পূর্ণ সম্পত্তির ওয়াধিকার এয়াইবার বে করেট পছা রহিয়ছে ভলধ্যে দাব-দেশার বীকৃতি (ইক্রার)
অন্যতম । ইক্রারের আইনগত বৈধতা বিতর্কের উর্ধে এবং
ইহা অপরিবর্তনীর। উহার সম্মে কোন বিরুদ্ধ প্রমাণ ররোগ
করা চলে না। উহা সর্প-ব্যাধির অবহার (অভতস্কে
নাকিসদের মতে) যে কোন উত্তরাধিকারীর অনুকুলেও বৈধ।
এক্ষার সুম্পান্টভাবে অস্তব প্রতিগ্র হইবে উহা অবৈধ হইতে

পারে। উত্তরাধিকার এডাইবার আরও দুইটি পছতি রহিয়াছে বাহা মরণ-ব্যাধিতে আক্রান্ত হুইবার প্রক্রণ দর্বত কার্যকরী হইরা থাকে। পদ্ধতিদয় হইলঃ (১) হিবাঃ বি'ল-'ইওয়াদ' ( 🚣 بالعبون ) অর্থাৎ যে সানের পরিবর্তে মতুই নম্বণ্য হউক না কেন—কোম প্রতিদান প্রহণের বর্ত থাকে অথবা প্রতিদান প্রহণ করা হয়। এরপ দানচুক্তি আইনত চ্ডার ও অপরিবর্তনীয়, এমন কি দাড়া যদি ভাহার মৃত্যু পর্যন্ত দান-বন্ত হভাতর নাও করে তবুও কার্যকর হইবে। (২) ওয়াক্'ফ—এই ক্লেৱে ওয়াক্'ফ-এর আয় বা উৎপদ্ধ ফসত যে-কোন ব্যক্তির জনকুতে বা যে কোন কাজের জন্য ষদৃশ্বা বরাদ্ধ করিতে পারে এবং ( ওবু হণনাফী-মতে ) দানকারী (ওয়াকি ফ ) নিজ জীৰদশার দীয় ভরণ-পোষণ অথবা দেনা গরিশোধের জন্যও ঐ আয় বা উৎপন্ন ফসল বরাদ্দ করিতে পারে। মৃত্যুকারীন ওয়াসি স্থাতকে সম্পবিত্র এক-ততীয়াংশে সীমাৰ্ছ রাখার যে কড়াকড়ি ব্যবহা বিধিব্ছ রহিরাছে তাহা এডাইবার উদ্দেশ্যে ওয়াসিস্মাঃ কার্ষত সাধারণ দানের (হিবাঃ) जाकारत সন্দাদিত হইয়া খাকে এবং উহুতে রক্তসন্দর্কে নিকটতম আছীয়দের অনুমোদনও যথাসভব গ্রহণ করা হয়।

श्राप्त : (১) Peltier et Bousquet, Les Successions agnatiques mitigees, Paris 1935; (2) Wellhausen, Reste arabischen Heidentums<sup>2</sup>, p. 191 (e) Lammens, L'Arabie occidentale avant l'Hegire. p. 200; (8) Wensinck, Handbook E. Will; (c) Peltier. Le Livre des Testaments du "Cahih" d'el-Bokhari, Algiers 1909, (b) Juynboll, Handleiding, 3rd. ed., p. 229, 260 প. (ইহাতে আরো রছের সন্ধান দেওৱা হইয়াছে); (৭) M. Abdel Gawad, L'Execution testamentaire en droit musulman, Paris 1926, (b) Pesle. Le testament dans le rite malekite. Paris 1933. : শী'ঈ মতবাদের জন্য দেখুন : (১) M. Mossadegh, Le testament en droit musulman (Secte Chyite) Paris 1914, (80) A. A. A. Fyzee, The Ismaili Law of Wills. Oxford 1933 : ইবালি ীদের মতবাদের জন্য দেখন : (55) Milliot, in Revue des Etudes Islamiques, 1930. p. 188 a. i

J. Schacht (S.E.I.)/মুহম্পল আবদুর রহীম وَحَى يَعِي وَحَيَّا ءَ أُوحِي إِيْحَاءُ ( গুয়াহ हि ؛ وحي ) প্রহী

যাল" হইতেও শ্বতঃ। তান্যীল দারা প্রধানত প্রত্যাদেশের বিষয়বন্ধ ব্রায়, অপরপক্ষে ইন্যাাল দারা উর্থাদেশ হইতে এবং শ্বসীয় মূল উৎস (প্র: উম্মু'ল-কিতাবে) হইতে সেই প্রত্যাদেশের প্রেরণ কার্যকে ব্রায়। যে প্রত্যাদেশ নবী-রাস্লগণের নিকট পৌছাইয়া দেওয়া হয় তাহাই ওয়াহ'য়ি।

ুব্রু-ব্রজানে ওয়াহ-য়ি শব্দের ব্যবহারঃ (ক) প্রথম দিকে অবতীর্ণ কুরুমের অন্যতম সুরা: ১১:৫-এ প্রত্যাদেশের লক্ষ্য-ব**ত হউতেহে ধরণী, সধাঃ "সেই** ( কিয়ামত ) দিবসে উহা ( ধরণী ) ভাষার ধবরসমূহ একাশ করিয়া দিবে, কারণ ভোমার প্রভু ( উহার বক্ষে যাহা কিছু ঘটিয়াছে ভাছা সেই দিবসে প্রকাশ করার জনা) তাহাকে প্রত্যাদিত্ট করিয়াহেন।" সংতদশ সুরার ৭ম আয়াতে ওমাহ য়ির উদ্দিল্ট ব্যক্তি হইতেছেন মসা।' ('আ)-এর মাতা। এখনে প্রকৃত ওয়াহ'য়ি হইতে এখানকার ব্যবহার বতর করণের জন্য বারদাাবাট উহার অর্থ করিয়াছেন অবর-প্রেরণারণে ৷ অন্যাপ-ভাবে উনবিংশ সরার ১১শ আয়াতে আওহণা ক্রিয়ার কর্তাবা প্রবক্তা হইতেছেন যাকারিয়া, এবং উহার কর্ম বা উদ্দিষ্ট হইতেছে জনগণ। এখানে আওহণা-ক্রিয়ার অর্থ করা হইয়াছে আওমা আ (ইলিভে ভাব প্রকাশ করা) 🗗 ষতঠ স্রার ১১৩ শ আয়াতে উহা একটি বিশেষ অর্থে ব্যবহাত হইয়াছে। বধাঃ অনরগর্ভাবে জামবা প্রত্যেক নবীর বিপক্ষে प्रथमन দাঁড করাইয়া দিয়াছি--মান্য এবং জিলের মধা হইতে শায়ত দান-, দিগকে, তাহারা একে অপরকে প্রতারণার বাক্য থারা প্ররোচিত (রূহ:ী) করে ৷" শায়তশানী প্রচারশার পারিজাবিক শব্দ হইতেছে বি স্ওয়াস (وسواس বা ওয়াসওয়াসা)। সাধারণত আল্লাহ এবং মান্যের মধ্যে ডাবের আদান-প্রদানের নাম ওয়াহ'য়ি, ইহা প্রত্যক্ষও হইতে পারে আবার ফিরিশতার মধ্যস্থতার পরোক্ষও হইতে পারে। যথাঃ মানুষের জন্য এমন ব্যবস্থা নাই যে, আল্লাহ ওয়াহ য়ির মাধ্যম ব্যক্তিরেকে অথক অন্তরাল ব্যতিরেকে অথবা বাণীবাহক প্রেরণ ব্যতিরেকে তাঁহার সহিত কথা বলিবেন: তিনি বাণীবাহক প্রেরণ করেন এবং তিনি তাঁহার (আলাহর) অনুষ্ঠিক্তম তিনি (আলাহ) যাহা ইচ্ছা করেন সেই প্রত্যাদেশ প্রকাশ করেন (৪২:৫১)। ফিরিশভাদের প্রতি আলাফর প্রভাদিন্ট বাদীকে ওয়াহ'রি বলা হইয়াছে। যেমন--- "মখন ভোষার প্রতিগালক ফিরিশভাদের প্রতি বাণী (১৯৯৫) প্রেরশ করিজেন : শিশ্চরই আমি ভোমাদের সমে রহিয়াছি, স্তরাং মুর্ণীননদের (হাদর) মধ্যে দুচ্ডা সংখ্যাপিত কর; স্থাফিরদের অভরে আমি শীঘুই ভীতি উৎপাদন করিব" (৮:১২)।

(ব) কুরআনের অনেক আয়াতে ওয়াহ্'য়ি এবং উহার ক্রিয়রুশ আওহ'াা ঘারা হয়রত মুহ'শশাদ (স')-এর পূর্ববতা নবী-রাস্তর্গশের প্রতি নির্দেশ করা হইয়াছে। দৃল্টাভয়ররপ নূহ'('আ) (২৩:২৭), মুসাা ('আ) (২০:১৬ ই.;২১:৭:৭:১৬০; য়ুসুফ ('আ) ১২:১৫) রমুখের ক্যা বলা বাইতে পারে। তাহাদের সম্বাদ্ধ সংক্রিকী করেকটি আয়াভাংশ এইরুপ:

"আমরা তাঁকর (হযরত নৃহেব) প্রতি এই বাণী প্রত্যা<del>নিক</del> করিলাম: আমাদের চোখের সামনে এবং আমাদের <del>তত্বিখানে</del> (অর্থাৎ আয়াহ্র সুম্পল্ট নির্দেশক্রমে এবং নিদিল্ট উদ্দেশ্য ক্রমন্দ কলেপ) নৌকাটি প্রত্ত কর" (২৩ : ২৭) ৷

"এবং আমি ( হে মুলা ৷ ) ভোমাকে নিৰ্বাচিত করি**লছি, সুকক** 

ষাহা প্রত্যাদেশ করা হর তাহা তুরি মনঃসংযোগ করিয়া প্রবণ কর"(২০:১৩)।

"ভোমার পূর্বে. (হে রাসূল !) আমরা মাহাদের নিক্চ ভঞ্জাহ্ রি, প্রেরণ করিরাহি তাহাদের সকলেই মানুষ বৈ আর কিছুছিল না" (২১:৭)।

"এবং আমরা মুসার নিকট এই প্রত্যাদেশ করিলাম বখন ভাহার ( নিগাসার্ভ ) বজাতীয়সপ ভাহার নিকট পানি চাহিল ঃ তুমি ভোমার লাঠি দিয়া গাধরে আঘাত কর" ---- (৭ঃ ১৬০ )

(গ) কু'রজান মাজীদে ওয়াহ্'রির প্রধান উদ্দিশ্ট বাজি হইভেছেন মুহ'াশ্মাদ মুস্'ড'াফাা (স')। বধা'ঃ

"এইরপে (হে রাস্রঃ) আমরা তোমাকে এমন এক উম্মাতের প্রতি প্রেরণ করিরাছি মাহাদের পূর্বে আরও বহ উম্মাঃ অতীত হইয়া বিরাছে—আমরা তোমার নিকট খাহা প্রত্যাদেশরূপে প্রেরণ করিরাছি তাহা তুমি যেন তাহাদের নিকট তিলাভিরত কর" (১৩:৩০)।

"আর যদি আমি সংগধে থাকি তবে তাহা এইজন্য যে, আমার প্রতি আমার প্রতিপালক ওয়াহ্'য়ি প্রেরণ করেন" (৩৪:৫০)।

হৰরত মুহাশমাদ (সা)-এর সমসামরিক (কাঞ্চিরসণ)
আল্লাহ্র তরফ হইতে তাঁহার প্রভাগদেশ প্রাণ্ডিতে বিসমর প্রকাশ
করিত, যেমন-—"ইহাতেই কি লোকেরা আশ্চর্য বোধ করিতেছে যে,
আমরা তাহাদের মধ্য হইতে ব্যক্তি বিশেষের প্রতি এই মর্মে
গুরাহ্ রি প্রেরণ করিয়াছি যে, তুমি লোকদিসকে (পাপের পরিধাম
সম্ভ্রে) সতর্ক করিতে থাকা আর বিশাসী লোকদিসকে এই খোশববর জানাইয়া দাও যে, তাহাদের জন্য তাহাদের প্রভুর নিকট
সুনিদিট্ট রহিয়াছে কৃতকার্যের উত্তম পুরস্কার" (১০ ঃ ২)।

কু রজানে জন্ম ইরশাদে হইয়াছে: "আমি তোমাদিগকে এই কথা বলি না যে, আমার হঙেই রহিয়াহে জায়ায়্র ডাঙার, আর আমি গণারব বা জদৃশ্যের খবরও জানি না, জার এই কথাও আমি বলি না যে, আমি ফিরিশ্তা, আমি ত কেবল ডাহাই জনুসরণ করি থাহা আমার নিকট ওরাহ্ রিরুপে প্রেরিত হয়" (৬ \$ 60)!

আরাাহ্র প্রত্যাদিন্ট বাণীর কোন গরিবর্তন সভব নর। কুন্ম-আনে বজা হইয়াছে: "তোমার প্রভুত্ম কিতাব হইতে যাহা ওয়াছ্ রি-রূপে ক্রেপ্তিত হইয়াছে তাহা লোকদিগের নিকট আয়ন্তি কর: তাঁহার কালিযার (বাণী) গরিবর্তন সাধনে কেইই সক্ষম নর" (১৮: ২৭)।

হবরত মুহ' দুমাদ (স')-এর প্রতি প্রত্যাদেশস মুফ্রে প্রকৃতি স্রাঃ নাজ্যের ৩য়, ৪র্থ আয়াতে বিশ্বত হইয়াছে। যথা ঃ

"তিনি (মৰী) নিজের প্রস্তৃতি হইতে কিছু বলেন না, (খাহা কিছু বৰেন) তাহা (আলাাহ্র) প্রত্যাদিটে ওলাহ্-ড়ি ডিল আর কিছুই নহে" (৫৩ : ৩-৪)।

তাঁহার সততার উপস্থ খরুত প্রদত হইরাছে সূরাঃ আন্'আামের ৯৩০ম আরাড়েঃ

''নেই ব্যক্তি অংশকা অধিকতর জাজিখ কে—কে আলাহ্র বিরূত্তে ''নিখ্যা'' উভাবন করে? অথবাবলে, আমার নিকট ওয়াহ্ রি জেরিত হইরাছে, কিও এক্তপ্রভাবে কোন প্রত্যাদেশই ভাইকে করা হর নাই'' (৬ ১৯৬)।

হবটত সুহ'ল্মান (স')-কে তাই আদেশ প্রদান করা হয় ৩খু
 ছাহাই জনুসরণ করিতে যাহা তিনি প্রত্যাদিল্ট হইরাছেন (৪৩ ঃ ৪৩)।

"তিনি খা কোপে কোন আহার নিমিছ করেন না ( করেকটি বাচিজ্রম হাড়া), কারণ তিনি এইরূপ নিমেষের কথা ভাঁহার প্রাণ্ড প্রত্যাদেশের ভিতর পান না" (৬: ১৪৬)।

## (ঘ) ওয়াহ্-য়ির বিষয়বস্ত এবং উদ্দেশ্য ঃ

ওয়াহ্'য়ির বিষয়বস্ত এবং উদ্দেশ্য বিভিন্নভাবে ব**ণিত হইরাছে** [মৃহ'াল্মান (স') ৪.]। স্রাঃ আল-'ইমরানে হ্যরত মার্য়াহের জীবনালেশা বর্ণনা প্রসঙ্গে রাস্ল কারীম (স')-কৈ নির্দেশ করিয়া বলা হইয়াছে ঃ

"এই (বিবরণ) তোমার অভাত বার্তাসমূহের অন্যতম, তোমার নিকট ওয়াহ্ রির মাধ্যমে উহা ভাগন করিতেছি" (৩ ঃ ৪৪)।

মূসুফ ('আ)-এর জীবন-র্ডান্ড বর্ণনার প্রারম্ভে নবী (সা')-কে লক্ষ্য করিয়া বলা হইয়াছে ঃ

"আমি একটি সুন্ধরতম রঙাত তোমার নিকট বর্ণনা করিতেছি ওয়াহ'রির মাধ্যমে তোমার নিকট এই কু'রজান প্রেরণ করিয়া; আর তুমি অবশা ইতিপূর্বে সে সম্বন্ধ জনবহিত ছিলে" (১২ ঃ ৩)।

হবরত মহাত্মাদ (স') কর্তৃক ইব্রাহীম (আ)-এর মিলাতের অনুসরণ ওয়াহ্'রির ফল বলিয়া কু'রজানে উলিখিত হইয়াছে। যথাঃ "তৎপর তোমার প্রতি এই প্রত্যাদেশ করিয়াছি যে, তুমি সভ্যনিষ্ঠ ইব্রাহীমের মিলাতের অনুসরণ করিয়া চলিবে" (১৬ ঃ ১২৬)। অনুসরণভাবে জিয়গণ কর্তৃক কু'রজানের তিলাওয়াত প্রবণ (৭২ ঃ ১) এবং মানব হৃতিকালে ফিরিল্ভাদের জাগতি ও সিজ্লা সম্পর্কে হবরত মুহ'ত্মাদ (স')-এর জানকে (৬৮ ঃ ৬৯) ওয়াহ'য়ির মারফতে লব্ধ বলিয়া কু'য়জানেই উল্লেখ রহিয়াছে।

"এবং এই বুংরজান আমার প্রতি ওয়াহ্ণীয় করা হইরাছে এই উদ্দেশ্যেয়ে, আমি যেন উহা দারা তোমাদিগকে এবং জগর যাহাদের নিকট উহা পৌছে তাহাদিগকে (আলাহের অবাধ্যতার পরিনাম সম্পর্কে) সত্তর্ক করিতে পারি (৬ ১৯)।"

ওয়াহ্'য়ির বিষয়বন্ত ব্রাইবার জন্য কু'রজানি মাজীদে বিভিন্ন শব্দ ব্যবহাত হইয়াছে।—যেখন ৫ম সূরার ৪৮শ আরাভে বলা হইয়াছে,—"এবং ভোমার প্রতি আমরা সতা সহকারে কুম্বআন অবতীর্ণ করিয়াছি (অনুরূপ নির্দেশের জন্য দ্র. ৩৯ : ২, ৪১ আয়াত : ১৭ : ১০৫ প্রভৃতি ) যাহা পূর্ববতী ধর্মগ্রহর সভাভার সমর্থনকারী ও হি ফাজিণাতকারী (তু. ৬ ঃ ১৩ )। স্রাঃ নুক-মানে বলা হইয়াছে, "এইডলি প্রভারতিত প্রছের আয়াত বা নিদৰ্শনাবলী, মৃহ্'সিন ( সংক্ষী )-দের জনা শশ্-প্ৰদৰ্শক এবং করুণাররূপ (৩১:২,৬)।" সূরাঃ নামানে উক্ত হ্টয়াছে: কুরজানের আয়াত—আয়াত সুন্সন্ট কিডাবের, মু'মিনদের জন্য পথপ্রদ**র্শক ও ওভ সংবাদৰাহক"** (২৭:১,২)। স্রাঃ আরোজে আহে ৷ "এবং আগরা তাহাটোর নিকট আনিয়াছি এক গ্রন্থ, ভানের ভিঙ্কিতে আসরা উ্থার বিশস বর্ণনা করিয়াছি, উহা বিয়াসীদের জানা পথ-জাদ<sup>শ</sup>ক ও রাহণ্যাত" (৭**ঃ৫২)**। স্রাঃ শ্রায় আছে : "এইভাবে আবি তোসার প্রতি প্রত্যাদেশ করিয়াছি <del>কিতাৰ তথা আৰার নিৰ্দেশ , ইতিশুৰ্বে তুমিতো জানিতে না কিতাৰে</del> কী, ইবানে কী, কিন্ত আময়া কুরআনিকে জ্যোতিয়াগে সংখাগিত <del>করিবাহি ; উহা যারা আবরা আবাদের বাশাদের মধ্যে বাহা</del>– দি<del>শ্বস্থে চাহি সং পথ প্রদর্শন করিয়া থাকি, আ</del>র সভাই ভূসি (लिक्निक्तक) अद्रवं नय मिथरिया थाक" (821 ৫२)। देश

ছাড়া ওয়াহ্'রির বিষয়বস্তকে জান ('ইল্ম, ৩: ৬১, ২:১২০, ১৪৫), বিজান [-(হি'ক্মা:)—১৭: ৬৯], পথের দিশা [(হানা) ৪৫:১১, ৭:৫২, ১৪: ১২ ইতাাদি ], রোগ নিরামর [(শিক্ষা') ৪১:৪৪;], আলো (৪:১৭৪, ৪২:৫২) প্রভৃতিরপেও বিশেষিত করা হইয়াছে।

ওরাহ্'রির প্রতি সঁপ্রকে মুহ'াশ্যাদ মুস্'ভ'াফাা (স')-এর জীবনী প্রস্তুস্থুহে যে সব বিবরণ লিপিবভ রহিয়াছে ভাশ্যাস নিশ্নলিখিভ বর্ণনা উল্লেখযোগ্য:

ওয়ত্'য়ির লারভকালে হ্যরত মুহ'।শ্যাদ (স') ভয় দেভিতন, উহা ছিল প্রকৃত ঘটনার প্রভাষ (বুখারী ১:২; ইব্ন হিশাম, প্. ১৫১: ত'াবারী, ভাফসীর—৩০: ১৬৮। ইব্ন সাদ, ১/১-১২১)। পরবত কালেও যার এরণ দর্শন হইত বলিয়া ক্ষিত আহে। হ্যরত 'আইশাঃ সিম্মিক'। (র)-এর প্রতি যান সম্ভহ করা হইয়াছিল, তখন তিনি এই আশাই পোষণ করিয়াছিলেন, আয়াহাত্ তাহার নিককলক্তার কথা সুহ'ম্বাদ মুস্ত'কা। (স')-কে ভাগে প্রতিভাত করিবেন (আহ'মান ইব্ন হ'াথাল, ৬: ১৯৭; বুখারী, ভাফ্সীর অধ্যায়, সুরাঃ ২৪, বাব—৬)।

প্রথম ওরাত্ রি অবতীর্ণ হয় হি'রা।' পর্বতে । সর্বপ্রথম সুরাঃ আলাকে'র রখম গাঁচটি আরাত (৯৬ : ৯৫ ) অবতীর্ণ হয় । সময়টি ছিল রামদান মাস । ফিরিশ্তা জিব্রাটিল (জা) মুহাদ্মাদ (স)-এর সম্পুষে উপরিত হইরা বলিলেন. "পাঠ করুন।" মুহাদ্মাদ (স') জবাবে বলিলেন : আমি গড়িতে জানি না । তখন ফিরিশ্তা তাঁহাকে এত জোরে চাপিরা ধরিলেন যে, তাঁহার রাম রুছ হওরার উপরুম হইল । দিতীর বার এইরাপ করা হয় ; তৃতীরবার উহার অনুর্ভির পর ফিরিশ্তা আরাতগুলি গাঁঠ করিরা ওনাইলেন এবং মুহাদ্মাদ (স') উহা সমরণ রাধিলেন । অতঃপর হয়ত মুহাদ্মাদ (স') গুতপদে খাদীজাঃ (রা)-এর নিকট পিরা ডাকিরা বলেন, 'আমাকে কয়ল দিয়া চাক'' (৭৩ : ১ ; ৭৪ : ১ )।

এই ঘটনার পর ওয়াহ্ স্লির আসমনে কিছুদিনের জনা বিরতি (ফাত্রাঃ) ঘটনা। এই সময় মুহণাশ্বাদ মুস্তাফা। (সা)-এর ভীষণ মানসিক অবসাদ ঘটিয়াছিল। ৭৪শ অথবা ৯৩শ সুরার প্রত্যাদেশ প্রাণ্ডিতে এই বিরতির অবসান ঘটে।

ওয়াত্'মির নুষুর সম্পর্কে হ'াদীছে' নির্ভরযোগা বিবরণ ঃ

রাসূল কারীম (স') প্রথম ওরাহ্'রি রাণ্ডির বিরতি এবং এই বিরতিকালে তাঁহার বিচলিত চিক্তা প্রভৃতি সমজে উদ্দু'ল-মু'মিনীন হবরত 'আাইশাঃ' সিম্মীক'ঃ (রা) নির্জ্জনার্থ বিবরণ রাখিরা গিয়াছেন এবং তাহা বিষয়ত্ব দুই হ'ানীছ' প্রস্কল বুলারী ও শুসলিম শারীকে লিপিবছ রহিয়াছে ৷ হবরত 'আাইশাঃ (রা) বলেন ঃ

"আলাক্র তরক হইতে রাসুল কারীম (স')-এর প্রতি ভরাক্রি সেরবের সূচনা হয় সত্য স্থানর আকারে। তিনি (রাসুকুরাই ম')-মে স্থান দর্শন করিতেন তারা হিল প্রভূমেয় বিকীর্ব আলোক্ষারার নামে উজ্জন ও স্পন্ট। ইহার পর তাঁহার নিকট নির্দ্ধানার হারা ইটিয়। তিনি হি'রা' ভহার মির্দ্ধান সাধনার আজনকারিত ক্ইতেন, ভহা হইতে বীয় সূহে ফিরিয়া আসিতেন, আকার্থন কর সত্র ঘইরা আবার হি'রা' গুহার প্রদা করিতেন। স্থানা ক্রনাইরা সেকে স্থানীকা (র)-এয় নিকট ফিরিয়া আসিতেন। সুনঃ আন্য-মানরী কইরা গুহার প্রন করিতেন। এইভাবে দিনের পর দিন পার হইভে লাগিল। অবশেবে সক্ত আবির্ভাবের দিন স্বাগত হইল।

রাসূল কারীস (স') ভখন হি'রা।' ওহায়। ফিরিশ্তা ভিব্রাটের ('আ) আবিভূতি হইজেন। বলিজেন, "পঢ়ুন।'' হৰরত (স) ৰলিজেন, "আমি ত পড়িতে জানি না।" রাস্ত কারীয় যুক্ত ভাঁহার অভিজ্ঞতা বর্ণনা দিরা বলিরাছেন, "লিব্রাটেল (\*আ) আসংক : কীহার লিকে টানিয়া এইবেন এবং আখাকে তাঁকুট **আবিদনে আৰু করিবা ভাঁহার দেহের সহিত জোরে চাগ দিবেন।** এত ক্ষেত্রে চাণ দিছেন হৈ, আমি<sup>,</sup> ক্লাভ ও ঘর্মাত খ্ট্রা পড়িয়ান। তিনি তখন জামাকে জালিজন মৃক্ত করিয়া বলিলেন, "এবন পড়ুন।" আমি বলিলাম, "আমি ও পড়িতে আনি না।" তিনি বিভারবার আমাকে ভাঁহার বাহবেল্টনে চাগিরা ধরিছেন, সেই চাৰে∞ আমি পুনঃঘৰ্ষাক ও প্ৰাভ ক্ষুৱা গড়িভাম। ইহার পর তিনি জালাকে ছাড়িয়া দিয়া বলিজেন, "এখন পড়ুন।" ভাষি বলিলাম, "আমি ত পড়িতে জানি না।" তারপর তিনি **তৃতীর** বার তাঁহার বাহবেল্টনে **আমাকে আল্লছ করিয়া পুনঃচা**প দিলেন। সেই চাগে আমি লাভ, ভাভ, ছেলার্ল হইরা গেলাম। তিনি গুখন আমাকে তাঁহার বাহবেন্টন হইতে মুক্ত করিয়া এই পাঁচটি আমাত পাঠ করিয়া গুনাইছেন ঃ

"পাঠ কর, তোখার প্রতিপালক প্রভুর নামে, বিনি কৃষ্টি করিরাছেন ; কৃষ্টি করিয়াছেন মানুষকে জমাট রক হইকে। গাঠ কর, বন্ত তোখার প্রতিপালক প্রভু হইতেছেন অতীব স্রালু—অত্যন্ত করুণাশর—যিনি শিক্ষা দেন কলবের ভারা, মানুষকে ভাতাই শিক্ষা দেন যাহা সে ভানে না" (১৬ ঃ ১-~৫)।

রাস্ত কারীম (সা) এই পাঁচ আয়াভ অইয়া পুছে ফিরিজেন। তাঁহার হৃদর ভখন কলমান। তিনি খাদীকা (র)-এর নিকট উপছিত ধ্ইয়া (খালীছাঃ এবং গৃহের অপর সক্তকে) ডাকিয়া বলিলেন, "হাশিষ্কুনী, ৰাশিষ্কুনী"—"ভোষরা আহাকে কলল দিয়া হাক, আমাকে ক্ষম দিয়া ঢাক।" তাঁহারা তাঁহাকে ক্ষম দিয়া আবৃত করিলেন। তাঁহার মনের ভীতি বখন দূর হইল তখন তিনি<sup>®</sup> খাদীঝাঃ (রা)-কে সমন্ত ঘটনা বির্ত করিরা খলিজেন, "সচাই জীবনের উপর আকার ভর আসিরা সিরাছে।" খাদীলাঃ (রা) তাঁড়ায়ে সাম্মনা মিলা বনিবেন, "আগনার ভরের কোন্ট কারণ না<del>ই । আছাচ্</del>যুর কসৰ। তিনি কবনই আগনাকে অগদহ করিবেন না। আপনি ত্রেম-গ্রীতির ডোরে আম্বীরতার বছানকে দৃঢ় করিয়া ভূজিয়াছেন, আপনি কথা ও কাজে সদা সভানিচ, আপনি অসরের দুঃখ-দুর্দশার ভার খীর কল্পে ভূমিয়া লইরাছেন, আগনি অভাবপ্রক্তের অভাব দূর করেন, অভিধি সেবা আগনার ধর্ম, বিদ্যা ব্যক্তিকে বিগদ হাঁকে উদ্ধার বাগনায় কর্ম, প্রতিকূত<sup>া</sup> অবহাতেও সভোর পভাকাকে উর্মে তুলিয়া রাখেন ভাপনি 🕫 আল্লাহ্ <del>আগনাকে কখনই হতবান ক</del>রিবেদ না।"

অতঃপর খাদীলাঃ (রা) রাস্ল কারীম (সা)-কে সলে এইরা তাঁহার চাচাত ভাই ওয়ারাকাও ইব্ন নাওফান (চ.)-এর কাছে গেলেন একং বলিলেন, "রাভঃ। যে ব্যাদার কইরা আগনার খিদাবতে হানির হইরাছি ভাতার সমুদ্র রভাত আগনার রাভুত্পুরের নিকট শ্রমান ককান।"

ওয়ারাকার বলিলেন, "হে রাজুস্মা। আগনি কি সেকিরাছেন: সমস্তই শুলিয়া বলুন।" তখন তিনি বাহা সেকিরাছিলেন ভাকু আদ্যোগাও সবিভারে বজিজেন। ওয়ারাকাঃ উহা প্রবণ করিরা বজিরা উঠিজেন, "উহা নাামূস—ফিরিশ্তা প্রেচ, বাহাকে আলাাহ্ মূসা ('আ)-এর নিকট প্রেরণ করিরাছিজেন। হার ! বদি সে সমর আসি বাঁচিরা থাকিতাম, যখন আগনার বংশের জোক আসনাকে দেশ হইতে বিতাড়িত করিবে।" রাসূল কারীম (মৃ) অবাক বিস্ময়ে প্রম করিজেন, "তাহারা কি আমাকে তাড়াইরা দিবে?" তিনি উত্তরে বজিজেন, "হাঁ, আগনি হে জ্যোতি লইরা আসিরাছেন তেমনই আসনার পূর্বে বাঁহারা আসিরাছিজেন, ভাঁহাদের প্রত্যেকেই দেশ হইতে বিতাড়িত হইরাছিজেন। যদি তত্দিন আমি বাঁচিরা থাকি, তবে আমি আপনাকে অবলাই আমার সর্বশন্তি দিয়া সাহায্য করিব।" কিন্তু ওয়ারাকাঃ ইহার পর বেশীদিন জীবিত ছিলেন না। এই ঘটনার পর কিছুদিন ওয়াহ্ণরি প্রাণ্ডি বন্ধ থাকে (বুধারী, মুসলিম)।

বুখারীতে এই বিবরণের পর এই কথা করটি অভিরিক্ত রহিয়াছে:

ওয়ায়্'য়ির অবতরপে সাময়িক বিরতির (ফাত্রাঃ) সময় জাবনায় তিনি (রাস্ক কারীম স') এত দূর চিডিত ও বিচরিত হইয়া পড়িলেন মে, মনের ঐ অছিরতা কইয়া কয়েকদিন প্রত্যাম পাহাড়ের চূড়ায় আয়েছিপ করিয়া সেখান হইতে নিজেকে নিলেন নিজেপপূর্বক হালাক করিয়া দিতে উদাত হইজেন। কিও ষভবারই এই উদ্দেশ্য পাহাড়ের চূড়ায় আয়েছিপ করিয়াছেন, তড্যারই জিব্রাটিল ('জা) তাঁহার সামনে হামিয় হইয়া বলিয়াছেন, "মে সুহালমাস (স')! আগনি সভা সভাই আয়াছয় য়ায়য় ।" এই আয়াস বাদী প্রবণে তাঁহার চিত্ত-চাঞ্চলা দূর হইয়া ফ্লয়ে অনাবিল বাডি আসিল (খুলারী)।

ষে কিরিলতা (ভিব্রারীল ) হবরত মুহ'াল্যাদ (স')-এর নিকট ওরাহ্'রি সেঁটাইরা দিতেন তিনি নবী (স') এবং অন্যদের নিকট দৃল্টিলোচর হইতেন (বুখারী, ফাদ'াইল্'অ-ফু'রআান, বাব ১ ইব্ন ইশাবি, পৃ. ১৫৪, ১৫৬ । আবৃ নু'আরম, পৃ. ৬৯)।

হ্যরত (স')-এর উর্থানোকে গমন (বিশ্বাজ) এবং নৈশ প্রমণকে (ইস্রাা) কতকাংশে ওরাহ্'রিরাপে পণ্য করা রাইতে পারে। কু'রজানে আধ্যাত্মিক দর্শনের কথাও উলিখিত হইরাছে। সূরাঃ নাজ্ম-এ বলা হইরাছে (৫৩:৩ গ.):

"এবং সে রাসূল কারীম (স') বিশাসা কথাও বলে না।
কুরজান তো ওরাই রি বাহা তাহার প্রতি প্রত্যাদেশ হর। তাহাকে
উহা শিক্ষা দেন বিশুল শক্তিশালী (কিরিশতা কিব্রাটন),
যে নিজ আফুতিতে হির হইরাছিল উর্ফা দিলতে। জতঃপর
সে তাহার [হ্বরত রাসূল (স')-এর ] নিকটে আসিল, ভারপর
ভারও আরও নিকটবতী হইল, কলে তাহাদের সধ্যে দুই ধনুকের
ব্যবধান রহিল এবং তিনি (জালাহ্) তাহার বালার প্রতি বাহা
প্রত্যাদেশ করিবার তাহা প্রত্যাদেশ করিলেন। সে [রাসূল (স')]
বাহা দর্শন করিরাছিল তাহাতে তাহার অভর ভূল করে নাই।
তব্ও কি তোমরা সে বাহা দশন করিরাছিল তাহা লইরা তাহার
সহিত বিবাদ করিবে?

"অতঃপর সে তাহাকে আরও একবার দর্শন করিরাছির সীখা-তের সিদ্রাঃ বৃক্ষের নিকটে বাহার নিকট অবহিত বাসোলান। তাহার (রাস্তের ) দৃশ্টিবিরম হয় নাই। দৃশ্টি জভাচ্যুতও হয় নাই। সে তো তাহার রভুর হেঠতম নিদর্শনসমূহ রত্যক্ষ করিয়া-ছিল" (৫৩: ৩-১৮)।

স্রাঃ তাক্বণীরে আছে ঃ 🧎

"নিশ্চরই ইহা (কুরেআন) এক সম্মানিত দুও (কিরিশ্চা) কর্তৃক আনীত বাণী, যে শক্তিমান, আর্দের সাধিকের নিকট মর্বাদাসন্দর, বাঁহার আদেশ সেখানে গালিত হয় এবং যে বিহাসভাজন। (হে লোকসকল।) তোমাদের সঙ্গী উপাদ নহে, জার সে উহাকে (ভিব্রাাইলকে) দেখিয়াছিল সুস্পন্ট দিয়ভে" (৮৯ঃ ১৯-২২)।

জন্যান্য সূরার প্রবণের যাধ্যমে ওয়াহ রি প্রাণ্ডি মটে বনিরা উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়। স্রাঃ কি'লামা-তে বলা হইরাছেঃ (হে রাসূল!) "তোমার জিহুণ প্রত্যাদি"ই কালাম পাঠের জন্য দুত সকালন করিও না। উহা সংরক্ষণ ও পাঠ করানোর দারির আমাদের। সূত্রাং যখন আমরা উহা পাঠ করি, তখন তুমি সেই পাঠের জনুসরণ করে; অতঃপর উহার বিশদ বাাখ্যার দারিরও আমাদের" (৭৫: ১৬ গ.)। এতঘাতীত সমল কু'রজানে পুনংপ্নং আলাহ্র তরফ হইতে "বল" নির্দেশ এই ধারণাই স্টিট করে যে, ওরাহ্'রি প্রবণের মাধ্যমেই লখ্য ইইলাছিল। রাসূল কারীম (স')-এর সীরাত (জীবনী) প্রছ এবং বিশেষভাবে হাদীছের কিতাবসমূহে প্রবণ শক্তি ঘারা মুহ'লেখাদ (স')-এর ওয়াহ্'রি প্রহণের বিভ্ত বিবরণ পাওয়া নায়।

- (ক) হযরত মুহাস্মাদ (সা) কিভাবে ওয়াহ্ রি প্রাণ্ড হইতেন ঃ
- (৯) রাস্র কারীয় (স') ছয়ং যবিয়াছেনঃ ক্থনও ক্থনও ওরাহ্'রি ঘণ্টা থানির ছড হইরা জাসে। এই ধরনের ওরাহ্'রি অভ্যন্থ কাইনারক। যথন উহা আসে তথন উহার মাধ্যমে যাহা বলা হর ভাহা জাসি মনে রাখি। কোন কোন সমর কিরিশতা মানবীয় আকার ধারণপূর্বক আমার নিকট ওয়াহ্'রি বাজ করেন এবং তিনি যে কথা বলেন ভাহা আমি সমরণ রাখি (বুখারী বাদ্'উ'ল-ওয়াহ্'রি, যাব ২ , য়াদ্'উ'ল-থাল্ক', য়াব ৬ ; মুসজিস, ফাদ'াইল, হ'াদীহ' নং ৮৭; ভিরমিয'ী, মানাাকি'ব, বাব ৭ ; নাসার্ট, ইক্তিভাহি', বাব ৩৭ ; মাারিক, মুজারণা, পরিজ্লন, আল-উন্ বিরান লাস্সা'র-কুর্আান, হ'াদীহ' ৭ ; আহ্'ন্মাদ ইব্ন হ'ছাল, ৬ ঃ ১৫৮, ১৬৬, ২৫৬ গ.)।
- (২) রাস্থ কারীন (সা) ( ওরাত্ রি অবতরপের সমর ) তাঁহার ব্ৰসভালের সম্পুথে মৌসাছির ওনওনানির মত শব্দ ওনিতে গাইতেন। এইরাগ অবহার সুরাঃ স্'নিন্ন (২৩শ স্থাঃ)-এর প্রথম করেকটি ভারাত অবতীর্ণ হর (ভিরমিশী, তাকসীর সুরাঃ ২৬, হালীছা ১ঃ আধ্যাল ইব্ন হাছাত, ১ঃ ৩৪)।
- (৩) ওরাহ্'রি ওক হইবাবার রাস্থ কারীব (স') আধার কাতর হইরা ঠেঁটে ঘুটি নাড়িতে থাকিতেন। সূরাঃ কিবরাবিতর (৭৫ ঃ ১৬শ ) ভারাত ভনুসারে প্রভাগেশের পর জিবরাবিত প্রহান না করা পর্যন্ত তিনি (অবতীর্ণ ভারাতসন্ত্) সনোবোমের সহিত প্রবদ করিছেন। ভাতঃগর তিনি বাহা প্রবদ করিরাছিলেন তাহা ভার্তি করিছেন (বুখারি, ভাওহ'ল, বাবে ৪৬; নামাই, ইক্তিভাবি, বাব ৬৭; ভারাাবিসী, নং ২৬২৮)।
- (৪) . . . 'আব্যুলাহ ইবৃন 'উমার হইতে বর্ণিত, তিনি কলে : "আমি রাস্থ কারীম (স')-কে ভিকাসা করিলাম, 'আগনি কি

করাক্রি ইলিয় বারা অনুভব করেন ?' তিনি ক্রওয়াব দিলেন, 'হাঁ, আবি ধাতব বস্তুর বাদ্যের মত দক্ত গুনিতে গাই (তু. উদরের '১')। অতঃগর আমি কান গাতিয়া প্রবণ করি এবং এত ক'ল্ট অনুভব করি যে, অনেক সমর মনে ব্য় আহি মরিয়া বাইব" (আহ্'মাদ ইব্ন হ'াঘাল, ২ ঃ ২২২)।

- (খ) ওয়াহ্ য়ি অবতীর্ণ হওয়ার সময় সাহাাবীগণ হয়রভবে কিরাপ দেখিয়াছেন :
- (১) শীভের দিবসেও রাসুল কারীম (স')-এর ললাট-দেশে ওরাহ্নি অবভরণের সময় ঘর্ম দেখা দিত (বুখারী), বাদ'উ'ল-ওয়াহ্'রি, বাবি ২; তাফসীর, সূরাঃ ২৪, বাবি ৬; মুসলিম, ফাদ'নাইল, হ'াদীছ' ৮৬; আহ'মাদ ইব্ন হ'ালাল,৬; ৫৮, ১০৩, ২০২ ২৫৬ গ., ৩: ২১ এবং উপরের ক-১-এর অনুরূপ)।
- (২) রাস্থ কারীর (স') ওরাষ্'রি অবভরণের লবর তীহার
  মতক আরত করেন। তাঁহার বুখলগুল রক্ত বর্ণ ধারণ করে,
  বুসত ব্যক্তির নাক ভাকার নার তাঁহার নারিকা হইতে কর
  উবিত হয় অথবা তিনি বাকা উল্টের নার কড় কড় কর
  করিতে থাকেন। কিছুক্ত পর তিনি লেকস্কুত্বন (সূর্রিরা
  'জান্হ) (বুখারী, হাজ, বাবি ১৭; উমরার, বাবি ১০;
  কান'।াইল্'ল-কু'রজানি, বাবি ২; মুসলিম, হাজ্ম হাদীছ' ৬;
  আহ'মান ইব্ন হালার, ৪ঃ ২২২-২২৪);
- (৩) ওরাদ্ধির অবভরণের সময় হ্যরত মুহণাল্যাগ (স:)এর চেহারা বিবর্ণ হইয়া উঠিত (ভারাব্বাদা লাহ ওয়াড়্হ্ইঃ
  মুস্লিম, হ'দ্দ, হ'াদীছ' ১৩-১৪, ফাদ'াাইল, হ'াদীছ' ৮৮:
  আহ্'মাদ ইব্ন হ'াছাল, ৫: ৩১৭, ৩১৮, ৩২০ প.; ৩২৭,
  মুভারাব্বিদান ঃ ভারারী, ভাফসীর ১৮:৪: ভারাব্বাদা বি ম'ালিকা
  আহ্'মাদ ইব্ন হ'াছাল, ১:২৩৮ প.; ভারাব্বাদা বি ম'ালিকা
  আসাদুই ওয়া ওয়াড়্হই ঃ ভারাালিসী, নং ২৬৬৭)ঃ
- (৪) ওয়াহ রি অবভরবের সমর তিনি ময়াবছায়াণ্ড হইতেন (স্বাত: আহ্মান ইব্ন হারার, ৬:১০৩)।
- (৫) অভঃগর রাসুল কারীম (স') তাঁহার ('উছ্'মান ইব্ন মাজ্''উন) দিকে বুথ করিলা বসিলেন। তাঁহারা কথাপকখনরত এমন সমর রাসুল কারীম (স') তাঁহার দৃতি ঘুরাইরা লইরা আকালের দিকে নিবছ করিলেন। কিছুছার গর তাঁহার দৃতি নামাইরা আনিরা তাঁহার 'ডান দিকে ভাকাইলেন এবং এমনভাবে মছক আলোলিত করিতে আগিলেন মেন উহাকে বাহা (কাই্রির মাধ্যমে) বলা হইতেছিল তাহা তিনি হাস্কলম করিতে চেন্টা করিছেলেন। উছ্'মান ইব্ন মাজ্'উন (রা) উপবিভট অক্রার তাঁহার দিকে ভাকাইরা রহিলেন। রাসুল কারীম (স') মছন তাঁহার জাতীত লছে। গৌছিলেন, তথন তাঁহার দৃতিই পুনরার আকালর দিকে নিবছ করিলেন, ইত্যাদি (আত্'মাল ইব্ন হালা, ৯৪ ২০১৮)।
- (৩) রাশুর কারীন (সা) বছন ওয়াত্'রি রাণ্ড হইডেন তছন তাঁহার জভাত কণ্ট হইড। সে কণ্ট এত বেনী হইড বে, আনরা উবা প্রভাত করিতে পরিভাব। সেই জবহার তিনি তাঁহার স্বিশবের নিকট হইডে নিজেকে পৃথক করিছেন এবং পশ্চতে বাকিডেন। জভাগর তিনি তাঁহার নিজের চানর বারা মাধা চালিয়া

মেৰিতেন। তথন তিনি ভীষণ কণ্ট পাইতেন, ইত্যাদি (আহ্'মাদ ইৰ্ন হ'াঘাৰ, ১ঃ ৪৬৪)।

্রাসুল কারীস (স') বধন ওয়াষ্'রি রাণ্ড হইতেন, তথন নিজের : চাদর বারা জাঁহার সুখমঙল জার্ত করিতেন। যখন ভিনি মলাবছা- : রাণ্ড হইজেন তথন জামরা উহা সরাইরা কেলিভাম, তথন ; ... ইভালে(জার্মান ইব্ন হ'।ভাল, ৬ ঃ ৩৪ ঃ তু. উপরের খ-২ )।

- (৭) যারদা ইকুন হ'াটেছ (হা) বংলন, "বখন সাকীনা (হা.) রানুষ কারীয় (স')-এর উজরে জানে ভখন আমি তাঁহার গারে ই ছিলাল। তাঁহার উক্ত জালার উক্তর উসর পড়িয়া এমন ভারি বোধ হইন যে, আমার জালংকা হইল উহা বুকি ভালিরা বার ! বখন তিনি (ওয়াহ্'রি জবতরগের ভার) মুক্ত ক্ইলেন, তখন আমাকে নির্দেশ দিলেন ঃ জিণিবছ কর, (তিনি বলিয়া খেলেন) এবং আমি নুরাঃ ৪:৯৫ বিধিয়া লইলান" (আত্ মাদ ইব্ন হ'াহাল ৫:৯৮৪,৯৯০ প.) আৰু দাউদ, জিহাাদ, খাবে ১৯)।
- (৮) 'আব্দুলাক ইব্ন 'আব্র (রা) বলেন ঃ উপ্টে আরোক্য করিয়া
  চলা অবহার রাসুল কারীস (ম')-এর প্রতি সূরাঃ মাাইদাঃ অবতীর্দ
  হর। গভাট (ওরাক্তি অবতরপের চাগে) তাঁহার ভার বহনে
  অক্তম হওরার তিনি উপ্ট-পূর্ণ্ড হইছে নামিরা গড়িলেন (আহ্'মার
  ইব্ন হ'ায়াল, ২ঃ১৭৬)। আস্থান বিন্ত রামীদের বাচনিক
  অনুরূপ আর একটি হ'াদীরা ববিত ক্ইরাকে (আফ্'মান ইব্ন
  হ'ায়াল, ৬ঃ ৪৫৫, ৪৫৮)। একই রাগ অপর একটি হ'াদীরা,
  ইব্ন মা'দ, ১/১, ১৬১-তে সংক্রন করিরাক্রে।
- (গ) যে পরিছিভিতে রাসূল কারীম (স:)-এর উপর ওয়াক্রি অবতীর্ণ ফ্টতঃ
- ১। রাসুল কারীস (স')-কে যখন সরাসরি অথবা পরোজভাবে কোন বিষয় সমজে বিভাসা করা হয় অথবা ভাঁহার
  সম্পুরে কোন বিষয় আজেচনা করা হয়, ভ্রথন (তিনি নিজের
  বিবেচনা হইতে কোন কথা করেন না) প্রজের জওয়াব ওয়াত্রির
  মাধ্যমে আলাহের তরক হইতে অবতীর্ণ হয়। প্রভাবলী বা
  আলোচনার সুক্টাভ নিশ্নরাগঃ
- (১) উন্বার সমর সুবঁকি জব্বের ব্যবহার চলিবে কিনা (বুখারী, হাচ্ছ, বাব ১৭, జ. উপরে খ-২)।
- (২) জিহালের সময় কোন্ কোন্ বিশেষ কারণে গৃহে অবস্থান করা চলিবে ( আবু সাউস, জিহাল, বাবি ১৯; আহ্ মাল ইব্ন হ'বলিব ৫ ঃ ১৮৪)।
- (৩) কোন সংকর্ম হাইতে সক্ষ কর প্রকাশিত হাইতে গাঙে কিনা কোন্দান ইন্ন হারার, ৩ : ২১ : ভারারিসী, নং ২১৮০।
- (৪) রাস্থ কারীম (স')-এর সহ্ধমিণিখণের প্রতি প্রাকৃতিক।
  প্রয়োজনে শহরের উপক্তে মাওরার অনুসতি ছিল কিনা ( আহ্ আদ্
  ইব্ন হাখাল, ৬ ঃ ৫৬ )।
- (৫) হৰমত 'আইনাঃ (রা) (-এর প্রতি আরোগিত অভিযোগ সভাই তিনি ) সোধী হিজেন অথবা হিজেন না (বুখারী, তাফসীর, সুরাঃ ২৪, বাবি ৬ঃ আর্থাদ ইব্ন হ'লাল, ৬ঃ ১০৩, ১৯৭)।
- (৬) একখন সাধীর সাক্ষাের উপর নির্ভন করিয়া ব্যক্তিচারের অভিযোগে কোনও প্রীরক কাহারও গজে ভালাাক সেওয়া সলভ হইবে কিনা (ভায়াাবিসী, নং ২৬৬৭)।
- (৭) বিশ্বার সপর্কে (তাবারী, ডাকসীর, ১৮৪২) শারী-আছের বিধান কি ?

২। হযরত মুহ'লিমাদ (স) যখন উল্টারোহণে পথবারী তখন তাঁহার প্রতি ওরাহ্'রি অবতীর্ণ হয় (উলারর খ. ৮ ৪.; ত'বারী. তাকসীর, ২৬ ঃ ৩৯)। ওরাহ্'রি এবন অবস্থাতেও নাবিল হয় থখন তাঁহার মাখা পানি দারা খৌত করা হইতেছিল (ত'বারী, তাকসীর ১৮ ঃ ২), যখন আহারে বসিয়া পোশুতের হাড় হাতে অইয়া আছেন (আহ'মাদ ইব্ন হ'রাল, ৬ ঃ ৫৬) অথবা যখন তিনি মিয়ারের উপর দখায়মান (আহ্'মাদ ইব্ন হ'রাল, ৩ ঃ ২১) এই অবস্থার ওয়হ'রি নাাবিল হয়।

- (ষ) (এইভাবে প্রাণ্ড) সব ওরাহ্'রি কু'রজামনর অংশ নর (জু. Noldeke---Schwally, Geschichte des Qorans, i. 256-261), গ'ার্র মাত্নু, (যাহা তিনাাওয়াত করা হর না) ওরাহ্'রিভলি হ'াদীছ' শারীকে উল্লিখিত হইরাছে। দৃশ্টাভবরাণ নিশ্নলিখিত বিষয় উল্লেখযোগ্য:
- (১) সংকর্ম হইতে অগুড কল কলিতে গারে কিনা, এই প্রন্নে হ্যরত মুহা=মাদ (স')-এর জওয়াব ( আহ্'মাদ ইব্ন হ'াবাল, ৩ ঃ ২১; ড'ায়ালিসী, নং ২১৮০ )।
- হাকৃতিক প্রয়োজনে বহির্মনে ব্রীদিগকে হয়রত (স')-এর জনুমতি প্রদান (আহ'মাদ ইব্ন হ'ামাল, ৬ঃ ৫৬)।
- (৩) ব্যক্তিচারের শান্তি ( আহ্'মাদ ইব্ন হ'ায়াল, ৫ ঃ ৩১৭ ৩১৮, ৩২০, গ. ৩২৭ - রাজ্মের আয়াত নয়)।
  - (৪) वि'আানের অনুমতি (ত'ারাালিসী, নং ২৬৬৭)।

প্রস্তপ্তীঃ (১) ইব্ন হিশাম, ৭.১৫০ প., (২) ইব্ন সাদ ১/১ ব, ১২৬ প.; (৬) ত'াবারী, ১ব, ১১৪৬ প.; (৪) Noldeke— Schwally, Goschichte des Qorans, i. 21 M., (c) J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, p. 67 %.; (b) Wensinck, Handbook, p. 162b, 163a, (9) Sprenger. Das Leben und die Lehre des Muhammad. i. Berlin, 1861 p. 207 n., iii. 1865, p. xviii. n., (b) W. Muir, The Life of Mohammad, Edinburgh 1912. (a) F. Buhl, Das Leben Muhammeds, Leipzig 1930, p. 134 4., (50) T. Andrae, Die Person Muhammeds, Upsala 1917, p. 311, (33) G. Holscher, Dic. Propheten, Leipzig 1914, (2) O. Pautz, Muhammeds Lehre von der offenbarung, Leipzig 1898, (50) T. Andrae, Mohammed, Gottingen 1932, p. 77 প., (১৪) ভাৰু নু'ভারম, দালাইলু'ন-নুৰুওরাঃ, হারদর্বাদ ১৩২০ হি., বৃ. ৬৮ ব.; (১৫) আর-রাগিব আল-इंज'काशानी, चाल-मुक्जामांच की श'ादीवि'ब-कु'तथानि, काहरता ১৩২৪ হি., পৃ. ৫৩৬ প. ; (১৬) 'আনু'লু'ল-দীন আল-ইজী, কিতাৰি'ল-बाजशाबिन्क (ed. Socrenson, Leipzig 1848), व. ১৭২ व ; (১৭) बर्गण्यान बांबा। देवन बांबी काक-शामांस्], किलाव কাশ্বাকে ইস্'ভি'লাহ'লভি'ল-'উৰ্ম ওয়া'ল-জুন্ন, কলিকাতা, ১৮৬২ বৃ. ১৫২৩।

A. J. Wensinck (S.E.I.)/শৃৰ্ণকৰ আক্ষুত্ৰ হত্যাৰ ওত্তাৰীয়া (২৯৮৯) ওয়াত্বাবিদ্যায় ) নুবাপনাৰ ইব্ৰ আবদু'ল-ওয়াত্বাব (১১১৫—১২০১/১৭০৩—১৭৮৭) কর্তৃ'ক প্রতিপ্ঠিত একটি ইসলানী সম্প্রদানের মান। এই সম্প্রদানের বিক্রম্বাদিস্থ কর্তৃ'ক উহার প্রতিস্ঠাতার জীব্দ্যাতেই উচ্চ

সম্প্রদারের এই নাম দেওয়া হয়। মুরোপীয়প্প তদবধি উহাই গ্ৰহণ কৰিয়া ভাইালের রচনাবধীতে ব্যবহার করিয়া আসিভেছেন। কিও আরবহ উজ সম্প্রদার নিজ্ঞালকে সুওয়াই হি দীন বা একম্বাদীরণে অভিহিত করিয়া খাকেন (ভাহারা নিজ্পিগকে সালাফিয়্যাঃ অর্থাৎ আদিপদীরূপে পরিচর দিন্তেও পর্যন করেন)। তাঁহারা তাঁহাদের অনুসূত পছাকে ত'ারীকণাঃ-ই-সূহণদ্বাদীয়াঃরূপে আখ্যায়িত করেন। তাঁহারা নিজদিগকে সূলী এবং ইবন ভায়-মিয়াা (র)-এর ব্যাখ্যা মতে ভাহ'মাদ ইবৃন হ'ছাল (র)-এর মান্'হা-বের অন সর্পকারী বলিয়া দাবী করিয়া খাকেন। ইবন ভারমিয়াঃ (র) পীর-দরবেশের ভক্তিবাদের বিরুদ্ধে তাঁহার বহু প্রছে লেখনি চালনা করিয়াছেন, বিশেষত, তিনি তাঁহার "যিয়াারাত্"ল-কু'বর'' পজিকাতে মৃত পীর-ওয়ালীদের মাবারে উপস্থিত হইরা তাঁহাদের সাহায্য প্রার্থনা করাকে দোহাবহ ; বরং শির্ক বরিয়া মত প্রকাশ করিয়াছেন। পক্ষান্তরে ভিনি শারী আতের বিধান অনুধায়ী মঙ্গল-থানের কবর বিয়াারাভকে কখনও অবৈধ বলিয়া ঘোষণা করেন নাই ( মাজমূর-রাসাাইল্, কাররো ১৩২৩ হি. প্র.)।

১। প্রতিষ্ঠাতার জীবন কথা ঃ বৃহাত্মাদ ইব্ন 'আবদু'ল- ওরাহ্হাবে বানু সিনান বংশাতৃত। উহা তামীম গোরের একটি শাখা। তিনি 'উরারনাঃ নামক ছানে জন্মগ্রহণ করেন (পর্যটক- গণের মধ্যে কেই রিখিয়াছেন আরাইনা, কেই এল-আনেনা, কেই আছ-আছেনা, জাবার কেই বা রিখিয়াছেন—আয়ানা)। বর্তমানে উক্ত ছানের কাংসাক্ষের পেছিতে পাওরা মার। কিন্ত L. P. Damo-এর সভে (M. W. xix. 356) এক সম্মান নিশ্চিত-রূপে উহার রোক্ সংখ্যা ছিল প্রায় ২৫ হাজার। মুহাত্মাদ ইব্ন 'আবদি'ল-ওরাহ্যাব মদীনার সুলারমান আল-কুদী এবং মুহাত্মাদ হণরাভি সিছীর নিকট অধ্যরন করেন। দাহ্ জানের মতে, ই হারা উভরেই ভারার মধ্যে তাকারীদ বিরোধী লক্ষণ দেখিতে গান।

ভাঁহার জীবনের বহু বংসর লমণে অভিবাহিত হইরাছে বলিয়া মনে হয়। লাম্'আঃ-এর মতে, তিনি বসরার চারি বৎসর বসবাস করেন। তথায় কাষী হ'সারনের গমে তিনি গৃহ শিক্ষক নিষ্ডা হন। ভারপর পাঁচ বংসর ভিনি বাগ্দাদে অবস্থান করেন ৷ সেখানে ভিনি এক ধনবতী মহিলাকে বিবাহ করেন। তাঁহার জর্না 'দুই সহর দীনাার' ( वर्षभूषा ) উত্তরাধিকার য়াখিয়া উক্ত জী মৃষ্ট্যবরণ করেন। অতঃ-গর ভিনি এক বংসর কুর্দিভানে ও দুই বংসর হামাষণানে অবস্থান করেন। তথা হইতে নাাদির শাহ-এর শাসনকালের সূচনার (১১৪৮/১৭৩৬) তিনি ইস্কাহানে গমন করেন। এই ছানে ষ্হণদ্যাদ ইব্ন 'আব্দি'ল-ওরাহ্হাবে এরিস্টেলীয় দশ্ন, ইশুরাকি স্নাঃ মতবাদ এবং সু ফীতন্ব চর্চা করেন এবং বহ শিক্ষার্থী ভাঁহার রতি ভাক্**ণ্ট হয়। ভতঃগর এখান হইতে** তিনি কু<sup>,</sup>ম্ম श्रमम करतम अवर छथात इपातको जात शरदत उरजारी जगर्भक পরিষ্ঠ হন। জনহান 'উরাজনার তাঁহার সন্দর্ভি হিল। এখানে প্রভার্তন করিয়া দীর্ঘ ভাট মাস তিনি নীরবে অবসর জীবন হাগন করেন। অভঃপর ভিনি একাশ্যে তদীর "কিতাহ'ত-<del>হাতহ"]দ্"-এ জিণিবদ্ধ বতবাদ প্রচার জারত করিয়া</del> দেন। এখানে ভিনি কিঞ্চিৎ সাফর্য অর্জন করিলেও প্রচন্ত বিরোধিতার সম্ব্ৰীন হন। ভীহার বিশ্লেবাদিগণের মধ্যে কিছু সংখ্যক আগনভুনও ছিল। তাঁহার এই সব বিরোধী **আখীর-যুক্ত**নের মধ্যে তাঁহার প্রতা স্বার্থান এবং চাচাতো ভাই 'অব্দুর্গাহ ইব্ন হ'সায়নের নাম উল্লেখযোগ্য। প্রথমোক্ত ব্যক্তি ডাঁহার বিক্লছে একটি পুস্তিকা রচনা করেন। ভাঁহার চিঠিপর গাঠে জানা যায় যে, তিনি 'উয়ায়নাঃ পরিত্যাগের পূর্বে উহার বাহিরের কছু সংখ্যক লোকের দৃশ্টি আকর্ষণ করিতে সক্ষম হইয়াছিলেন। জনমভূমি হইতে তাঁহার বহিষ্করণের বিভিন্ন কারণ ৰশিত হ**ইলাছে**। লাম্'আঃ-এর বর্ণনানুসারে চাচাতো ভাই-এর সহিত ভাঁহার বিবাসের ফলে রামাামা-র তামীম গোরের মধ্যে গুনাগুনি ভক্ক **হইল মাত্র**। হাসা-র সুবভাান সুবারমান ইব্ন শাবিস **ভাত-ভানারী পরিভিতি** সম্পর্কে বিবরণ, দিয়া **উক্ত অঞ্চনের স্কর্নরের নিকট চিট্টি নিচন**ন এবং মুহ'লমাদ **ইব্ন 'আবদি'<del>র ওয়াত্যামেবর নির্বাসন দাবী</del>** করেন। করে তিনি তাঁহার পরিবার-গরিজন এবং সম্পদাদিসহ, যাহার পরিবাশ **উল্লেখনোত্য ছিল বজিরা কথিত হয়—তথা** হইতে বিদায় প্র**হণ করেন। তিনি দার'বিহার সমর্থিত হন (তখন** উহা একটি প্রায় স**রে—এবং বাড়ীর সংখ্যা ৭০ট**ি)। দারুইরার সর্দার মুহণাশমাদ **ইব্ন সাজ্জদ ভাঁহার খতবাদ প্রহণ ক**রেন এবং উহার সংরক্ষণ ও প্র**চারের দানিছও গ্রহণ করেন।** শাসন কর্ত্ব ইব্ন সা'উদের হ**ভে ন্যভ থাকিলেও মুহ**ালমাদ ইব্ন 'ভাবদু'ল-ওয়াহ্হাাব ধর্মীয় ব্যাপারে নেতৃত্ব <del>ক</del>রেন। দুইজনের মধ্যে ইছাই সম্পর্কের প্রকৃ**ত অবস্থা। এই** সং**কার আন্দোলনের প্রতিত্**ঠাতার পরবর্তী ইতিহাস এইভাবে এই সম্পুদায়ের উঘান-পতনের সহিত অবিচ্ছেদ।-ভাবে **অভিত** হয় ।

২। মুহালমাদ ইব্ন 'আবদি'ল-ওয়াহ্হাবের সংকার ঃ
হিল্পরী তৃতীয় শতালীর পর হইতে ইসলামে যে সব বিদ্'আত অনুপ্রবিল্ট হ্ইয়াছে তাহার সমন্তই অপসারিত করিয়া
অনাবিল ইসলামকে পূনঃপ্রতিলিঠত করাই ছিল তাহার মুখ্য উদ্দেশ্য।
কাজেই আহ্লুসি-সুলাঃ ওয়া'ল-লামাা'লাতের বীকৃত চারি মাযুহাব
এবং হয়টি বিশ্বত হাদীছা প্রছের প্রামাণিকতা শীকার করিতে
তাহাদের কোন অসুবিধা ছিল না। মুহালমাদ ইব্ন 'আবদি'লওয়াহ্হাব এবং তাহার বিশিল্ট শিষ্যরুলের লিখিত বিতর্কমূলক
আক্রমণের প্রধান লক্ষ্যল ছিল মুর্নিদের প্রতি অভ্যত আসজি
বা গীরভন্ত। দরবেশদের ক্রবের উপর সৌধ নির্মাণ করা, ক্রবরভালকে সিল্লার ছানে পরিণত করা এবং ঐসবের উদ্দেশ্য ছাওয়াবের নির্মাতে সক্ষর করা ইত্যাদি বিদ্যাতের বাাণক প্রসার
লাভ করিরাছিল। লাশ্লাঃ হইতে উল্ল্ড নিল্নবর্ণিত তথ্যসমূহ
ওয়াব্হাবীদের অনুসূত্রীতিনীতির সহিত্ অভিল্ল বলিলাই মনে হয়ঃ

- (৯) এক খালাহ হাড়া অন্য সমুদর উপাসনার পার জনীক ও রিখ্যা। এইরূপ যিখ্যা উপাসোর যাহারা পূজা করে, তাহারা ফ্রান্তার যোগা।
- (২) কনুত্য জাতির অধিকাংশই মুওরাহ্ হি'ল বা একক আলাহ্র ভক্ত মত্র, কালপ ভাহারা ওরারীভ্রুগরবেশদের কবর বিয়ারিত করিলা আলাক্র অনুধ্র কাভের চেড্টা করে। সুতরাং তাহাদের ক্রিয়াকলাপ কু'রজানে বর্ণিত মন্ত্রার মুব্রিকগণের ক্রিয়া-কর্মের অনুরূপ।
- (৩) দু'জারে সবর কোন নবী, গুরাবী, গীর বা ফিরিণতার নামের অবতারশা করা নির্ক বা জংশীবাদিতার নামান্তর।
- (৪) আলাত্ হাড়া অগর কাহরিও সাহাব্য প্রার্থনা করা নির্-কের প্রারহুক।
  - (c) আলাহ্ ছাড়া অগর কাহারও নাবে শগধ করা শির্ক।

- ভাল-কু'রজান, স্মাঃ এবং যুজিমূরক্ কি'য়াসের ভিতি
  ছাড়া অপর কোন প্রকার 'ইব্যের বীকৃতি বাজ করা কুফ্রের শামিল।
- (৭) সমুদয় কাজে ক'দোরের (ত'কদীর, ভাগালিগি) অবী-কৃতি কুক্র এবং ইল্হ'াদ অর্থাৎ অবিয়াস ও অধর্মাচরণের মীরাক্র।
- (৮) কাৰ' চিনর (খনসভা ব্যাখ্যা) সাহায্যে কু'রভানের ব্যাখ্যা করা কুক্রের পর্বায়ন্ত্রণ।

ইণ্ন হ'লেজের সভবাদ হইতে ভাঁহার (মুহ'াল্মাদ ইণ্ন 'আবলি'ল-ভাল্মানের) সত ও পথ নিল্নলিখিত বিসয়ে ভিলমুখী হইরাছে বলিরা কথিত হয়। মুহ'াল্মাদ ইণ্ন 'আবলি'ল-ভয়াহ্-হাবের সতে—

- (১) করব সালাতের জামাণেখাতে বোগদান প্রত্যেকের জন্য অবদ্য কর্তব্য।
- (২) তামাকের ধূমণান হারাম। কেহ পান করিলে অনুধর্ম চল্লিশ ঘা বেল্লণক লিতে হইবে। দাড়ি মুখন এবং গালি-শালাজের অগরাধের শান্তি কামী তাঁহার বিচার-বিবেচনা অনুসারে প্রদান করিবেন।
- (৩) মোপন সুনাফার জন্যও যাকাতি দিতে হইবে। যেমন ব্যবসায়-বাণিজ্যের লাভ ; কিন্ত ইব্ন হ'াছাল (র) ওধু প্রকাশ্য উৎপাদন হইতে যাকাতি উসু'ল করার নির্দেশ দিয়াছেন।
- (৪) ইসলামের মর্মবাণী কালিমা-ই-তায়্রিবাঃ ওধু মুখে উচ্চারণ করিলেই কোন লোক মু'মিন বলিয়া গণ্য হইবে না। সূতরাং কোন ব্যক্তির মণবৃহ করা পঞ্চর গোশ্ত হণলাল হওয়ার জন্য ভাহার ঐ কালিমাঃ উচ্চারণই যথেকট নহে, তাহার আচরণ ('আমাল ) সহজেও সভান লইতে হইবে।
- S. Zwemer ভাঁহার The Mohammedan World of to-day রত্থে ওয়াহ্হাবী মতবাদের যে পরিচয় ভালিকা প্রদান করিয়াহেন ভাহার সহিত উপরিউজ ভালিকার তেমন কোন ওক্রত্পূর্ণ গার্থকা নাই। উপরন্ত নিশ্নলিখিত বিষয় উহাতে রহিরাহে ঃ

তাঁহারা তাস্বীহের মালা বাবহার নিষেধ করেন। তথ-গরিবর্তে আল্লাহ্র নাম এবং দু'আা'-দরদ নিজ নিজ হন্তালুলের প্রহিতে তাঁহারা গণ্না করিয়া খাকেন।

ওরাহ্যাবীদের মসজিদসমূহ অত্যন্ত সাদাসিধা ও অনাড্যর ধরনের নির্মাণ করা হয়। উহাতে কোন মিনার সংযুক্ত করিতে কিংবা উহা কোনরূপ সাজ-সক্ষায় চাকচিকামর করিতে দেওয়া হয় না।

মুখালনাদ ইব্ন 'আবদি'ল-ওয়াত্যাবের সমসামরিককালে আরবে প্রচলিত নির্কমূলক চালচলনের একটি তালিকা সনিবেশের জন্য রাওপাতু 'ল-আক্লার প্রহের একটি সুদীর্ঘ পরিক্ষেদ রচিত হইলাছে। কবিত আছে যে, তৎকালে কবরসমূহের বিলারাত ছাড়াও পবির বৃক্ষসমূহের প্রতি লক্ষা নিবেদন করা হইত এবং কবরে খাদ্যসামনীও উপস্থিত করা হইত। ইহা স্প্তভাবেই মধা নার যে, উলিখিত দুইটি প্রধা নূতন ব্যাপার নর; বরং আছিলী মুদ্দে প্রচলিত রেওরাজের জের টানা মার। মুহাস্মাদ ইব্ন আবদি'ল-ওরাজ্যান ব্যাপকভাবে বহু ধনীর প্রস্থ পোড়াইরা কেলিরাছিলেন বজিয়া হে অভিযোগ তাঁহার বিরুদ্ধে আরোগিত হয়, উহাকে তিনি অরং এবং তাঁহার জনুসারিগণ একটি জলনা বিশ্বার আবদান বজিয়া সভব্য করিয়াজেন। জবশ্য তাঁহার জনু-

শক্তিবদ "রাওদু"র-রায়াহ ীন" পোড়াইয়া ফেলার কথা শীকার করেন, কিন্তু শণলাইলু'ল-খাররাতি"-এর কথা শীকার করেন না। সুলাকে সম্পূর্ণ প্রত্যাখ্যান করার অভিযোগ ( যাহা Noldoke পুনঃপুনঃ উল্লেখ করিয়াছেন) নিশ্চিতরুদেই প্রাভিশ্বক ও জ্ঞাক। অপরপক্ষে সমাধি-সৌধসমূহের ব্যাপকু ধ্বংস মুকুলিমাদ ইব্ন 'আবদি'ল-ওয়াহ্ছাব এবং তাঁহার শিষ্যমন্তলী কর্তু ক্ষাধিত হইয়াছিল। তিনি শ্বরং ভ্রায়লার যায়দ ইব্নু'ল-খাত গাবের সমাধি ধ্বংস করেন। আধুনিককালে মদীনার প্রসিদ্ধ প্রাচীন স্মান্তান 'জামাতু'ল-বাক' বিল্প ধ্বংস কাজ ব্যাপক আকারে সম্পন্ধ করা হয়। রিফ্'আত পাাশানের "মির্আাতু'ল-হারামারন" (১৯২৫) স্ক্রিবিল্ট ফটোসমূহের সহিত্ব Eldon Rutter-এর Holy Cities of Arabia (১৯২৮) মিলাইয়া পেখিলেই উপরিউক্ত ক্ষার সন্তাতা প্রতিপথ হয়।

আচার-অনুষ্ঠানের খুঁটিনাটি ব্যাগারে তাঁহারা যে সব বিদ'আত বিজুপত করিয়াছেন বলিয়া দাবী করিয়া থাকেন উহার একটি চর্মিকা "আল-হাদীয়াতু'স-সুমিয়াঃ-ম" (৪৭-৪৯ গু.) প্রদত্ত হইয়াছে, চশ্বব্যে করেকটি নিশ্নে উদ্ধিখিত হইল:

আবিশানের ছানে আবিশান ছাড়া অন্য কোন কথা জোরে উভারণ করা।

ভূৰ্'আর খুড্'বাঃ-র পূর্বে আবু হরাররাঃ (রা)-এর হ'াদীছ' আর্তি করা।

ৰীৰাাদু'ন–নাৰীর ছার্ভি ত্রবঙ্গের জন্য বহু লোকের বিশেষ সক্ষরেশ।

ইহা প্রতীয়মান হইবে যে, বানু রাণীদের রাজভ্বনালে ওয়াহ্-হ্মৰী সতবাদের প্রতিষ্ঠাতার উপদেশাবলী বানু সা'উদের সমরের চুলনার অপেক্ষাকৃত কম কঠোরভার সহিত অনুস্ত হর। তাই বিভিন্না বানু রাশীদকে ওয়াহ্**হাাবী বহিত্**তি ভাবার যুক্তিসঙ্গত কারণ নাই। কিন্ত এতদ্সত্ত্তে ফিলবী (Philby) ওয়াত্তাবী নাৰকরণ তথু বানু সা'উদের মধ্যেই সীমাবদ্ধ করিয়া জন্যান্য পৰটকের অভিযত হইতে ভিন্নত গোষণ করিয়াছেন—যাহারা হ'<del>নইব</del>কে উজ সম্প্রদায়ের সাময়িক রাজধানীরূপে বর্ণনা করিয়াছেন। क<del>वना और श्रमण देशाउ मान ब्राबिएडे घरे</del>ख स्थ, **उक्त म**नुनाज ৰে বরং নিজেদের ওয়াত্যাবী নাম বীকার করেন না ভাছা প্ৰেই উল্লিখিত হইরাছে। Encyclopaedia Britannica-ছে টলিখিত আছে, সুহাল্যাদ ইৰ্ন 'ভাৰদি'ল-ওয়াহ্যাবের শিকা ইবৃন ভারমিয়ার (হি. ৬৬১—৭২৮) শিক্ষার ভিত্তির উপর প্রতি ঠিত ছিল ে ইৰ্ন তারমিয়ার ন্যার ওয়াত্থাৰীগণও কুরুলানের শাব্দিক ভাৎগরেঁ বিদ্যাস পোষণ করেন এখং চারি মাষ্যাবের বীবাংসা ছাড়াও কু'রভানে হইতে সাস্থালাঃ আবিকারের কার্যকে (ইজ্ডিহাাদ) 'আজিমদের বর্তব্য বলিয়া সনে করেন। ... তাঁহারা কবর বিরারোতের উদ্দেশ্যে সকরে প্রাহির হওরা এবং পীর ও ওয়ালীদের নিকট সাহায্য প্রার্থনার কার্যকে নিষেধ করিয়া থাকেন।....ভাঁহারা সর্বপ্রকার বিলাসিভা, দুর্ব**ল বিলারবাধহা**, কাফির দরের নিকট অবনত হওয়া, স্পাগনের অভানে, অগবিভয়া, গ্রন্থতি কার্মের কঠোর প্রতিবাদ করিয়া বি**হাস্যাত্ত** ভা থাকেন। ওয়াষ্থাবীসণ বেদুসন পণতাতর ন্যায় এক শাসনগভাতি প্রতিষ্ঠিত করিরাছিলেন। তাঁহারা আইনের অনুসরণ, বাকাতে প্রসান এবং ক্যাফিরদের বিরুদ্ধে জিহানের উক্ষেণ্যে সকল শুসলমানের

সৈনাদনে ভর্তি হওয়া, অভ্যন্তরীণ শক্তির প্রস্তিত্ঠা এবং বিচারালয়-সমূহে স্ত্যিকার বিচার বাবছা প্রবর্তিত করার দাবী উপছিত করিয়াছিলেন [Encyclopaedia Britannica, v. 28, p. 245 (13th Edition)]।

মুহাসমাদ ইব্ন 'আবদি'ল-ওরাত্হাব কুল রহৎ অনেক রছ রচনা করিয়া গিয়াছেন। তগমধ্যে নিস্নলিখিত পুতক্তলি প্রসিদ্ধ ঃ

১। কিতাাৰু'ত-তাওহ'ীদ,; ২। নাসীহ'াতু'ল-ৰুমনিনীন; ও। কিতাাৰু'ল-কাবাাইর; ৪। ফাদ'লু'ল-ইসলাাম,; ৫। উসু'লু'ল-ঈমানি; ৬। মা'রিফাাতু'ল-আব্দি রাব্বাহ ওরা দীনাহ ওরা নাবিরাহ; ৭। আল-ইন্সাাফ; ৮। কাশ্ফু'শ্-তবুহাাত; ৯। তাফসীর-সুরাতি'ল-ফাাতিহ'া; ১০। ছুলাাস'াতু যাাদি'ল-মা'আাদ; ১১। মুখতাস'ার-সীরাতি ইব্ন হিশাম; ১২। মুখতাস'ার লাক্হি'ল-কাবীর ফী ফুরুই'ল-হণাবিলাঃ; ১৬,। মুখতাস'ার ফাতাাওরা। ইব্ন তার্মিরায়ঃ।

এই গ্রহসমূহে তাঁহার মতবাদ স্প্রকাষে বিরত রহিরাছে।
ইহা হাড়া বিভিন্ন সমার তিনি 'আালিমমন্তনী ও বিভিন্ন বিশিষ্ট বাজির নিকট তাঁহার মতবাদের বাাখ্যা করিরা এবং তাঁহার বিরুদ্ধে আরোগিত অভিযোগ ধন্তন করিয়া পরাদি প্রেরণ করেন। তাঁহার নিষিত দুইখানি চিঠির নিল্নোভ্ত অংশবিশেষ তাঁহার মতবাদ সম্পর্কে ধার্থাকে সুস্পন্ট করিবে।

ক'দে'ীমের 'আজিমস্থলীর বিভিন্ন প্রথের জওরাবে তাঁহার চিঠিতে তিনি বৰেন :

আমি আভাহ্কে সাখ্য রবিয়া বলিতেছি বে,

- ১। আহ্বু'স্-সুরাঃ ওরা'র-জামাা'আঃ বে সকল জভিছত গোৰণ করিয়া থাকেন, আমার অভিযতও তাহাই।
- ২। আমি আলাাত্, তদীর রাসূল, ফিরিশতা, আলাাত্র কিতাাব, পুনরুবান এবং তাক দীরের উপর ঈমান রাখি।
- ৩। কু'রজান ও হাদীছে' উদ্ধিত আলাহুর ভণাবনীর কল্টকনিত ব্যাখ্যা না করিয়া তাহা বেভাবে বর্ণিত হইরাছে সেইভাবেই দ্বীকার করিয়া থাকি। আলাহুর নির্ভা হওয়া দ্বীকার করি না; বরং তাঁহার ভণাবনীকে অনুপ্র এবং হল্ট বত্তর সহিত ভূলনাবিহীন বলিয়া স্থানি।
- ৪ । কু'রআন ভালাফ্র বাণী এবং ক'াদীন (অনাদি) । আলাফ্ কু'রআনিকে তদীর রাসুল সুহ'াল্যাদ (স')-এর উপরে নাবিল করিয়াছেন ।
- ৫ । আয়াহ্র ইছা এবং নির্বারণের বহিছুতি কিছুই মটিতে গারে না বছিরা বিহাস করি। সমত্ত কার্য জায়াহ্র ব্যবহার অনুষ্ঠিত হয় ৢ ভাঁহার ভাকাদীরের সীমা বজ্বন কাহারও গক্ষে সভাব নর।
  - ৬। রাসূত্র কারীন (স')-এর নাকাশ্বিমতর উপর ইবানে রাখি।
- ৭। আমি বিহাস করি হে, মু'মিনসণ **হীর প্রভু**র সদর্শন লাভে ধন্য হইবেন।
- ৮। হবরত সুহাত্রাদ (স')-কে সর্বলেত নবীরূপে বিলাস করি। বে বাজি ইবা বিলাস করে না ভারাকে মু'মিন বরিয়া লীকার করি না।
- ৯। আলাহের ওয়ারীলদের কারাখাত (অয়ৌকিক কার্বা-বলী) ও কাশ্কের (অলুপ্টি) কথা খীকার করি। কিল ভীক্ষের কাইকেও প্রভুলের অধিকারী ও ইব্যাদাত-বেঃগ বলিরা বাব্য করি না।

১০। কোন মুসলিমকে কাফির বলি না এবং ভাহাদের কাহাকেও ইসলামের বহিড্তি বলিয়া বিশ্বাস করি না।

১১। নেক্কার ও ফাাসিক নেতার পতাকার নিম্নে জিহাদ করা এবং তাহাদের পশাতে জামাা আতের সালাতি আদায় করা জাাইয় মনে করি।

১২। দাজ্জাারের পতন পর্যন্ত তরবারির জিহাাদ ব্যবস্থা বলবৎ ও ফরম।

১৩। আত্তরিক বিশ্বাস, মৌখিক সাক্ষ্য এবং ব্যবহারিক আচরণ—এই তিনটিকে আমি ঈমানের অংশ বলিয়া মনে করি। সং আমলের দারা ঈমান বধিত এবং পাপকার্যের ফলে উহার ক্ষতি সাধিত হয়—ইহা বিশ্বাস করি।

১৪। ...শারী'আতের নির্দেশ মুতাবিক ন্যায়ের জন্য আদেশ প্রদান এবং অন্যায়ের প্রতিরোধ করা সকল মুসলমানের জন্য অবশ্য কর্তব্য বলিয়া জানি।

পরের শেষাংশে মুহাত্মাদ ইবন আবদি'ল-ওয়াহ্হাব চারি মাষ্হাবের গ্রন্থমূহকে বাতিল জানার, পূর্বতা ইমাাম ও মুজতাহিদগণকে অগ্রাহা করার, রাসূল কারীম (স')-এর পবির মাষার ও পিতৃ-পিতামহগণের কবর ষিয়াারাতকে হারাম জানার, ইবন্'ল-'আরাবীকে কাাফির মনে করার, 'দালাাইলু'ল-খায়রাতি' নামক পুস্তককে পোড়াইয়া ফেলার এবং ''রাও'দ'াতু'র-রায়াহ'নি'' নামক পুস্তককে 'রাওদ'াতু'ল-শায়াভি'নি' আখ্যায়িত করার অভিযোগকে দৃঢ় কঠে অধীকার করিয়া উহাকে ভিত্তি-হীন বলিয়া ঘোষণা করেন (ভারীখ-ই-নাজ্দ, পূ. ৫৭—৫৯)।

সমসাময়িককালের প্রসিদ্ধ 'আালিম 'আবদু'র-রাহ্মান ইব্ন 'আবদুলাহ্ আল-বাগ্'দাদীর (১১৩৪-১২০০) নিকট লিখিত পত্তে তিনি অধিকত্ত লিখেন ঃ আমি জনসাধারণকে তাওহ'ীদের শিক্ষা প্রদান করিয়াছি। বিপদের সময় মৃত সাধু-পুরুষ ও ওয়ালীদিগের প্রতি আহ্বন ও তাঁহাদের নিকট সাহাষ্য প্রার্থনায় নিষেধ করিয়াছি। তাঁহাদের ক্ররের নাম্'র-নিয়াষ ও মানত দিতে ও ক্রেরকে সিজ্দাঃ করিতে বাধা দিয়াছি।

—আমি আমার অনুসারিগণকে গাঁচ ওয়াক সালাত ভাষাা'আতের সজে সম্পাদন করার, যাকাাত প্রভৃতি ফর্ম কাজ
আদায় করার ও সকল প্রকার পাপানুষ্ঠান হইতে বিশ্বত থাকার,
মাদক প্রবাদি পরিহার করার এবং মুনাফিক নকে যুণা করিতে
অভ্যাস করার ব্যবহা প্রদান করিয়াছি। দেশের বড় লোকেরা
এই সকল ব্যবহার বিক্লছে কিছু বলিতে না পারিয়া আমার প্রচারিভ
ভাওহ দিরে নানারূপ কদর্থ করিতে আর্ড করিয়াহেন এবং
বিভিন্নরূপ মিথ্যা কথনের সাহায্যে আমার দুর্নাম রটাইতেছেন।

যে ব্যক্তি জানিয়া ওনিয়া ইসলাম ধর্ম পরিহার করে কিংবা রাসুল কারীম (স)-কে কটুজি করে এবং তাঁহার অনুসরণে বাধা দেয় আমি কেবল তাহাকেই কাাফির বলিয়া জানি। কিন্তু আল্লাহ্র অনুগ্রহে উদ্মাতের অধিক সংখ্যক ব্যক্তি এরূপ নহেন (তাঁরীখ-ই-নাজ্দ পু. ৫৪—৫৬ ৪.)।

৩। ওয়াত্তা।বী সংকার আন্দোলনের প্রাথমিক ইতিহাস ঃ
দারশ্বরার উপস্থিতির পর মুহাস্মাদ ইব্ন 'আবলিকওয়াত্তাব এক বৎসরের মধ্যে তদীয় মতাদর্শের প্রতি মার চারিক্সন
ব্যতীত উক্ত শহরের সমস্ত অধিবাসিগণের আনুগত। লাভে সমর্থ ত্ন

বলিয়া দাবী করা হয়। যে চারিজন তাঁহার মত গ্রহণে অস্বীকার করেন তাঁহারা শহর ত্যাগ করিয়া চলিয়া মান। মুহ'।স্মাদ ইব্ন 'আবদি'ল-ওয়াত্হাাব তথায় একটি মদ্জিদ নিৰ্মাণ করেন। মস্জিদের মেঝে পাথর দারা বাঁধান হয়, কিন্ত কোন পালিচা বিছান হয় না। গেখানে বসিয়াই তিনি তাঁহার কিতাাবু'ড-তাওহানৈর শিক্ষা দান ওরু করেন। উক্ত গ্রন্থ শিক্ষাদানকারে যাহারা অনুপশ্বিত থাকিত তাহাদিগকে তিনি শান্তিদানের ব্যবস্থা করেন। ধর্মীয় শিক্ষাদান হাড়াও এখান হইতে তিনি আল্লেয়ার ব্যবহারের শিক্ষাদান ব্যবহা করেন। এই নুতন সম্পুদায় শীঘুট্ রিয়াদে র শায়খ দাহ্যাম ইব্ন দাওওয়াসের সঙ্গে বুছে জড়িভ হইয়া পড়ে। ১১৬০/১৭৪৭ সনে এই যুদ্ধ গুরু হয় এবং সুদীর্ঘ ২৮ বৎসরকাল উহা চলিতে থাকে। এই সব যুদ্ধে ইব্ন সা'উদের পুর 'আবদু'ল-'আযীয় সুদক্ষ সেনাপতি প্রমাণিত হন। মাঝে মাঝে দুই-একটি মুদ্ধে পরাজিত হইলেও বহ মুদ্ধে জয়লাভ করিয়া তাঁহারা ধীরে ধীরে কিন্তু নিশ্চিত্রপে প্রতিষ্ঠা অর্জনে সক্ষম হন। কোন নূতন **ছান স্থীয় দখলে অানার পরই তাঁহারা** সাবেক দুর্গ হইতে কিছু দুরে একটি দুর্গ নির্মাণ করিতেন এবং মাটি উপযোগী হইলে উহার চতুল্পার্যে পরিখা খনন করিতেন। ইহা ইব্ন সা'উদ এবং তদীয় পুলের এক অপরিহার্য কর্মসূচীরূপে অনুস্ত হয়। তাঁহারা এই সব দুর্গরকার জন্য উমানাা' (বিষ্ভ) নামধারী সৈন্যদল মোতায়েন করিতেন এবং তাহাদিগকে ভাল বেতন দিতেন ৷ হোট হোট এলাকায় ওধু,একজন করিয়া কাষী আর বড় বড় এলাকার একজন করিয়া কাষী ও একজন করিয়া মুক্তী নিয়োগ করা হইত। যেসব যুদ্ধাভিষানের মাধ্যমে ইব্ন সাউদের শক্তি বধিত ইহতে থাকে ফিল্বী তদীয় হছে সেওলির মোটামুটি বিবরণ প্রদান করিয়াছেন। ১১৭৯/১৭৬৫ সালে ইব্ন সা'উদ ইন্তিকাল করেন এবং তদীয় পুত্র 'আবদু'ল-'আষীয় তাঁহার হলাডিষিজ হন। তিনি মুহাম্মাদ ইব্ন 'আব্দি'ল-ওয়াহ্হাবেকে তাঁহার ধ্যীয় নেতারূপে বহাল রাখেন। প্রবতী বৎসর ম**ছায়** এক প্রতিনিধিদর প্রেরিত হয়। উক্ত দল মন্থায় "শারীফ" কর্তৃক নিয়োজিত ধর্মবেতাগণের সহিত ধর্মীয় বিষয়ে আজোচনার পর ওয়াত্হাবৌ মতবাদ যে ইব্ন হ'াথাল (র)-এর মাথ'হাবেরই অভিযুক্তপ তাহা প্রমাণ করিতে এবং তাহাদের সন্দেহ নিরসনপূর্বক তাহাদিগকে সন্তুল্ট করিতে সমর্থ হন।

ওরাহ্যাবী সম্পুদারের চরম বিরোধী—দাহ্যাম ১৯৮৭/১৭৭৬
সালে রিয়াদি হইতে পলায়ন করেন । 'আবদু'ল-আমীন ইব্ন
সাণ্টদ উহা জনায়াসেই দখল করিয়া লন। ফলে তিনি উত্তরে
কণদ'ীম হইতে দক্ষিণে খার্জ পর্যত সমগ্র নাজ্দ প্রদেশের
অধিকর্তায় পরিণত হন। 'আবদু'ল-'আমীযের পুর সা'উদও সামরিফ কৃতিছের পরিচয় প্রদান করেন। তাঁহার পিতা কতিপয়
অভিয়ানে তাঁহাকে সিপাহ্সালারয়ণে নিমুক্ত করেন। কিও ইতিয়থ্যে মজার নৃতন শারীফ সুরুর-এর সঙ্গে তাঁহার সম্পর্কের
অবলভি মটে। শারীফ ওয়াহ্হাাবীদের হ'াজ্বরত পালনের জনা
মতার প্রশেশ নিষিত্ব করিয়া দেন। কিও এই অন্যায় নিমেধের
কলে ইরাক ও পারস্যের হ'াজ্বালিগণ অসুনিধার সম্পুণীন হন।
সেজ্বয় ১১৯৯/১৭৮৫ সালে এই নিষেধাতা প্রত্যাহাত হয়।

১৭৯২ খৃণ্টাব্দে মুহাদ্মাদ ইব্ন 'আবদি'ল-ওরাহ্হাবে ৮৯ বংসর বয়সে ইন্তিকাল করেন। তাঁহার মৃত্যুর পরবতী কয়েক

ৰংসরে ওরাত্যাবীগণ পূর্বদিকে অভিযান পরিচালনা করেন अन्यः स्'ाजातः वान् था। जिल्लाङ উनतः विकतः कारक जनवं इनः। ৰৰৰা ১৭৯০ খৃ.~এর পূর্বেই তাঁহারা 'ইরাকের মুন্ভাফিক' মোর এবং ইরাক সীমান্তে অপরাপর গোরের চারণভূমিতে মাঝে শাৰেই আজনণ চালাইরাছিলেন। আরবের এই উূদীরখান শক্তির বিপদ সন্দর্কে অবহিত করানোর অন্য একটি প্রতিনিধি দল ভুক্তকর শ্রীকার দরবারে উপস্থিত হন। ফলে এই শুজির <del>বিদুদ্ধে যথাবিহিত ব্যবহা ভাবলয়নের জন্য খলীফার</del> তরুক্ হইতে ৰাগদাদের গাাশা নিৰ্দেশনা প্ৰাণ্ড হন। সাময়িকভাবে নিৰ্বাসিত মুন্তাফিক' নেতা ছু'ওয়ায়নীকে এই ব্যালায়ে সাহায্যের ছনা আহশন করা হয়। তিনি আগমন করেন এবং সরকারী**ভা**বে ৰসরার কর্ছ ও নির্ভণ ভার <del>রাভ করে</del>ন। তিনি ওরাহ্**হাা**ৰী ৰজিকে পৰ্যুদ্ত করার জন্য একটি সৈন্যদল গঠন: করেন, ক্রিড ১৭৯৭ সালের ১ ভুতাই শিবাকে নামক ছানে এক নিল্লো জীতদাস আততারী কতৃঁক নিহত হন। ফলে তাঁহার ঋধীনহ সৈন্য-ৰাহিনী ছন্তত হইয়া যায় ।

ইতিমধ্যে মঞ্চার নৃতন শারীফ গণালিব ওয়াহ্হাাবীদের কৰে আপোৰ-মীমাংসার চেল্টার গ্রহত হম। কিন্ত তাঁহার ৰাৰ্থ চেল্টার পর পশ্চিম দিক হইতে তিনি ওয়াহ্ছাাবীদের ৰিক্তৰে আক্ৰমণ চালাইতে থাকেন। এই আক্ৰমণও বাৰ্থতার পৰ্য-বসিত হয়। ১৭৯৮ খু. রহতর আকারে কার একটি খাভিযান নিতকল হয়। পরবর্তী বংসর বিবদমান দুই দলের মধ্যে বাসদাদে এক সভিগর বান্ধরিত হয়। কিন্ত ইহাতেও বারী কোন কল সেবা বার না। ওরাত্যাবী সন্দুদার আক্রমণের পর আক্রমণ চারাইভে থাকে। অবশ্যে ১৮০২ খৃ. ভাহারা কার্বাল্যা আক্রমণ করিয়া উহার ধন-সন্দদ লুণ্ঠন করে এবং অধিবাসীদিককে ব্যাপক্ডাবে হত্যা করে। ১৮০৩ সারে গ'াবিব মশ্বা ভাগে করিছে বাধ্য হন। সাতিদ বিজয়ীর বেশে সভার প্রবেশ করেন। গুরাত্হাাবী মতে, ৰে ৰত ৰা বিৰয়ে নিগ্ৰের পদ্ধ আছে ভাহা হইতে পৰিঃ নহরকে <del>বুজা ও গৰিল করার</del> এবং যে ব্যক্তি *ঐরাণ* পাগচরণে জন্তাত, নাউন ভাষ্কেই নাভি দেওৱার কাবে অৱসর হন। কিন্ত ভাষ্যর विष्पाः ७ मनीना मध्यवद्ग राज्ये यार्थ यत्र अवर अ वश्यावर मध्यत्र ৰিচ্চুন্দ অধিবাসিগণ কর্তৃত উক্ত নহরে নিরোজিত ওল্লাহ্যারী সৈনালৰ আলাভ হয় এবং ব্যাপক হত্যালীলা সাধিত হয়। কৰে উম্মেক হি জাব ছাড়িয়া আসিতে হয়। সেই বংসরেই ৪ নভেষর ভারিৰ (১৮০৩ বৃ.) ওয়াৰ্যাবী নেতা এখম 'ভাবছ'ল-'ভাষীয <del>বাঙ্বাবারি একু শী'আঃ মতাবলহী ওণ্ডবাতক কর্ক দার'ইয়ার</del> iনহত হন । **উচ্চ আতভারী** গুৱাহ্**যানী মতে দীক্ষিত হওয়া**র ভান করিয়া রাজধানীতে পদার্গণ করে। নিহন্ত সূত্রভানের পুর সাণ্ডিদ পূৰ্ব হৰতেই তাঁহাৰ উভয়াধিকারী বিমোধিত হ<del>ইভাহিলে</del>ন <sup>1</sup> সূতরাং নিবিবাদেই ভিনি তদীয় পি**ভার ছলাভিবিভ হব**। সা**উ**দ छरीड भूत्र 'जारपुत्रााय्यक प्रमाराविमीत अर्थाविमातक मियुक्त करतन । ৰামনাদ হইতে ওয়াত্যাৰীদের বিরুদ্ধে একটি নৃতন আঞ্চৰণ গরি-চাৰিত হয়। কিন্তু পূৰ্ববতী অভিযানভবির ন্যায় ইহাও ব্যৰ্বভাষ পর্ববসিত হর। হিস্মান অক্লমদে সাস্টেদের সম্মুখে আর কোনই ধাধা রুদ্ধি না। করে ১৮০৪ খুস্টালে কণীনা, ১৮০৬ খুস্টালের কেন্দুরারী বাসে সভা এবং উহার অব্যবহিত পরে ভিআঃ আর্ডসমর্পণ করে। পর-বড়ী কয়েক ৰৎসত্তে সা'উদ ৰাহিনী আয়বের সার্বণক অভিক্রম করিয়া

নাজাঞ্চ এবং দাসিশ্ক আক্রমণ করে। কিন্তু উচ্চ শহরবর আক্রমণ প্রতিহত করিতে সমর্থ হয় । ১৮১১ খৃ. **ওয়াহ্যাবী সামালা উত্তর** আরেশেগা হইতে ভারত মহাসাগর এবং পূর্বে পারুল্য উপনাগর ও 'ইরাকের সীমা হইড়ে গণ্চিমে লোহিত **সাগর পর্যন্ত বিভৃত** হইয়া পড়ে ( Philby )। এই রাজ্য বিজ্ঞতিতে ভুরজের **'উহ**'~ মাানিয়্যাঃ বিল্যাকাত এমন বিচলিত হুইয়া গড়ে <mark>বে, ওরাহ্হানীদের</mark> বিরুদ্ধে ব্যবহা অবলঘনের জন্য মিসরের শাসনকর্তা সুহাস্মাস 'আলী পাশোকে পূর্ণ ক্ষমভার কর্তৃত্ব প্রদান করা হয়। খলীকার নির্দেশ পাইয়া তিনি তাঁহার ছভাবসিদ্ধ উৎসাহ্য ওয়াহ্যাবীদের বিরুদ্ধে অপ্রসর হন। ড়দীয় পুর তুসুনের পরিচালনার ভাঁহার সৈন্যবাহিনী গোড়ার দিকে বিভিন্ন রগক্ষেরে গরাজয় বরণ করিবেও পরে সৈনাসংখ্যা ইন্দির ফলে ১৮১২ খৃ. মদীনা ও পরবর্তী বৎসর মকা পুনদ্ধন করিতে সমর্থ হয়। ১৮১৩ খৃস্টাব্দের শেষার্থে মুহ'ম্মদ 'আলী বয়ং বুছ পরিচালনার নেতৃত্ব এহণ করেন এবং একটি ওরুতর পরা<del>জয়</del> বরণ করেন। কিন্ত ১৮১৪ **খৃ**., ১ মে সাভিদের মৃত্যু ঘটায় ওয়াহ্হাাবীদের উদ্দেশ্য সিদ্ধির পথে অভরারের স্লিট হয়। *কারণ* তাঁহার <del>ছলাভি</del>ষিক্ত 'আবদু**রা**হে ছিলেন তদপেকা অনেক কম কাৰ্যক্ষ। অভঃপর মুহণাসমাদ 'আলী তাঁহার পুর তুসুনকেই সেনাবাহিনীর নেতৃপদে রাখিয়া মিসর প্রত্যাবর্তন করেন**। ভূসুন অবছার পরি**ক্লেক্সিতে **'আবদুরাাট্**র সহিত সৃষ্টি হাসন করা সহত মনে করেন। সন্ধির এই শর্ড হির **ব্য** যে, 'আব্দুল্লাহ 'উছ'য়ানিয়াঃ সুলতাানের আধিগত্য মানিয়া ৰইবেন, অগরসক্ষে মিসরীয়গণ নাজ্পভূমি ছাড়িয়া বাইবে। কিন্ত মৃহ'াসমাদ 'আজী এই সন্ধি মানিয়া জইতে অস্বীকার করিলেন। ১৮১৬ খৃ. (তাঁহার মিতীয় পুর) শক্তিমান ইব্রাহীয় প্যাশার নেত্তে একটি নূতন অভিযান প্রেরিত হইল। ইব্রাহীম <del>কতি</del>লয় অম পরাজমের পর ১৮১৮ খু., ৬ এপ্রিল দারশ্বীয়ায় সৌছিয়া ১ সেপ্টেম্বর রাজধানীতে (বিজয়ীবেশে) প্রবেদ করিতে সক্ষম হন। 'আৰ্গুরাফ্ বেজ্যর আৰসমূর্ণণ করেন। তিনি বিলাফাতের রাজধানী কনস্টান্টিনোপজে প্রেরিত হন। তথার ভাঁহার শিরুক্ষেদ করা হয়। এইখানেই প্রথম ওয়াত্হাাবী রাজ্যের সমাণিত ঘটে।

 ৪। ইব্রাছীম পাশার বিদায়ের পর ওহ্রাছাাঝী রাজ্যের প্নঃপ্রতিষ্ঠা ঃ

বিজয়ের পর বিজাবের প্রতিরক্ষার বহ তুকী সৈন্য মোভারেন করা হইজেও নাজ্দের নিরাগত্তা ব্যবহার অপেক্ষাকৃত ক্ষম মনোবাগ দেওরা হয়। সাওঁদের তুকী নামীর এক চাচাড়ো ভাই একটি বিয়োহ পরিচারিত করিরা সাক্ষরা অর্জন করেন। তিনি রিরাদিশ শহরকে নবোলিত ওরাহ্হাাবী সম্পুদারের রাজধানী নির্বাচন করেন এবং ১৮২১ খৃ. নিজেকে তথার প্রতিতিত করেন। তাঁহার শক্তি উত্তরান্তর ব্যবিত এবং রাজ্যসীয়া বিজ্ততর হইতে থাকে। ফলে ১৮৬৬ খৃস্টাব্যের মধ্যে পারস্যা উপসালরের সমন্ত উপকৃষ্ণ ওরাহ্হাাবী শাসনের আনুগতা কাবুল করে এবং রাজ্য রদান করিতে রাধী হয় (১র্লি A. Wilson)। সাউদের পূর্ব-দখলী কতিপর মধ্য আরবীর প্রদেশ পুনর্মখল করা হয়। তুকীর পূর ফারসাল একটি সেনাবাহিনীর নেতৃত্বে অনার অবস্থানকালে রাজকীর পরিবারের এক মিখ্যা দাবীল্যারের ওক্ত আঘাতে তুকী ১৮৩৪ খৃ. নিহত হন। শাশ্মার অধিপতি, আবহুলাহ্ ইব্ন রাণীদের সহারতাপুক্ট কারসালের হতে উক্ত আতভারীকে জঞ্জান পরেই একইভাবে মৃত্যুর আধাদ প্রহণ করিতে হয়।

'আবদুলাাহ্ ইব্ন রাশীদ তাঁহার এই খিদমতের জন্য হ**াাইল এদেশের** শাসনকর্তার পদ ঘারা প্রকৃত হন।

 ৫। হৃণাইল-এর রাশীদ বংশ: 'আবদুলাহ্ ইব্ন রাশীদ ছিলেন একজন দক্তিধর দাসনকর্তা। তিনি ১৮৪৭ খুস্টাব্দে ভীহার মৃত্যু অবধি মিসরের অধিকর্তা এবং রিয়াদেশর ওয়াহ্যাবী শাসন-কর্তার সহিত সুকৌশলে সৌহার্দাগৃর্ণ সম্পর্ক বজার রাখিতে সমর্থ হন। তাঁহার মৃত্যুর পর তদীয় পুর তারাজি তাঁহার ব্লাভিষিক হন। পলপ্রেড (Palgravo)-এর ভ্রমণ কাহিনীর মাধ্যমে তিনি যুরোপবাসীদের নিকট সুপরিচিত। পলগ্রেভের মতে, ভিনি ছিলেন যোদ্ধা হিসাবে তাঁহার পিড়া অপেক্ষাও অধিক উদায়শীল এবং রাষ্ট্রনীতি, শাসন-সৌকর্ষে বছ গুণে অধিকতর গুণাশৃত। জাওফ, খারবার এবং ডায়না।'র বিজয় অভিযানে তাঁহার সামরিক সক্ষতার পরিচয় সুপরিস্কৃট। রিয়াদে রাক্টের অন্যতম অল "কণস"ীন" প্রদেশ স্বেক্ষাপ্রদাদিত হইয়া ভণালানের আনুগভ্য বরণ করিয়া লর। চতুপার্মের বেদুসন বৃষ্ঠনকারীদের শার রাখার ব্যবহাও ডালাাল কর্তৃ ক অবলম্বিত হয়। এই বাবস্থার ফলে জাবাল শাস্মারের অথবা সমগ্র রচজ্যর কোন বেদুইনের গক্ষে পরিব্রাক্তক কিংবা কৃষকদের উপর উৎপাত করা সভব হয় নাই (Palgrave)। ভণালাল বিভিন্ন ধর্ম সম্পুদায়ের বণিকদিসকে বিপুল সুযোগ-সুবিধা এবং নিরাপভার প্রতিক্রতি দিয়া হ'াাইলে থাকিতে উৎসাহ প্রদান করেন। ১৮৬৮ শৃস্টাব্দে এই শাসনকর্তা তাঁহার বৃদ্ধির্তি হ্রাসের আশংকার আত্মহত্যা করিয়া বসেন। তদীর লাভা মিতৃত্থাব তাঁহার শ্ন্য হান দ্বল করেন। কিন্ত কিছুদিন পরেই তামাারের দুই পুর—বাদ্র ও বান্দার কর্তৃক নিহত হন। বান্দার গিতার গদীন্দীন হন, কিব তিনিও ড'ালালের অপর রাতা মুহ'াস্মাদ কর্তৃক নিহত হন। Doughty-এর বর্ণনামতে ব্যাপক হত্যাকাল্ডের ভিতর দিয়া মুহণালমাদের রাজছের সূচনা হয় (ii. 16)। ইব্ন রাশীদের শাসনামৰে হ'াাইৰ রাজ্যের লোক সংখ্যা মান্ত রিশ হাজার, ভারে রিশ হাজার গাউণ্ড এবং ব্যর ১৩ হাজার গাউণ্ডরূপে উল্লেখ করিয়া Doughty যে সংখ্যাতাত্ত্বিক হিসাব প্রদান করিয়াছেন তাহা প্রকৃত তথ্য অংগকা অনেক কম ব্যৱসা ফিল্বী মত্ত্য ক্রিয়াছেন।

এই সমরেই রিরাদে ফারসালের মৃত্যু ঘটে (২৫ ডিসেম্বর, ১৮৬৯ খৃ.)। ফারসারের পরিত্যক্ত সিংহাসনে আরোহণ করেন ভদীয় পুর 'আবদুর্রাাড়। ভিনি ভাঁহার রাভা সা্উনের জন্য পক্ষরভের নিকট হইতে বিষ সংগ্রহের চেল্টা করেন। কিন্তু সা'উদ তাঁহার পক্ষ সমর্থনকারী বির জোগাড়ে সমর্থ হন এবং ভাহাদের সহারভার ১৮৭০ খৃস্টাব্দে তাঁহার প্রতাকে সিংহাসন্মুত করেন। তাঁহার রাজয়কারের উল্লেখযোগ। ঘটনা এই যে, তাঁহাকে তুকীদের নিক্টে হাসা৷ হারাইতে হয়, পশ্চিম দিকে আরও কতিগয় ভতি তাঁহাকে ৰকণ করিতে হয়। ১৮৭৭ খুস্টাব্দে তাঁহার মৃত্যুর গর মৃহণ্সমাদ ইৰ্ন রাশীদের প্রভাবে 'আবদুলাক প্নরাম রিয়াদে'র শাসনকর্জে সমাসীন হন। কিন্ত অভি শীষুই ঋষোর উভয়ের মধ্যে সন্দর্ক ভিজ হইরা উঠে এবং ১৮৮৩ খুস্টাব্দে দুই সেনাবাহিনীর স্বয়ে এচত বুদ সংঘটিত হয়। ইব্ন রাণীদ পূর্ণ জয়লাভ করেন। সমি স্বাক্ষরিত ও শান্তি হাপিত হয় ; কিন্তু ১৮৮৪ খৃস্টাব্দের পুরদের বিজ্ঞানে বিজ্ঞাপরিছিতির সুযোগে ইব্ন রাণীদ রিয়াদে জাঞ্জন ক্ষিত্র উহা প্রথ করিবা ধন। তিনি আবসুরাহ্কে হণাইতে প্লেরণ <del>করেন</del> এবং নিজের লোককে বিরাাদে'র <del>গভ</del>র্নর গদে

অধিষ্ঠিত করেন। অবশেষে ১৮৯১ খুস্টাব্দের বসভকালে এমন ক্তিগয় ঘটনা সংঘটিত হয় যাহার করে দীর্ঘদিনের জন্য নাজ্দের ভাগা নিৰ্ধারিত হইরা বার (E. Nolde, Reise in Innerarabicn, 1895, p. 69)। হণাইনের অভি শক্তিশালী আমীরের বিক্লছে একটি সন্মিলত মিল্ল সংঘ শঠিত হয়। এই সংঘে যোগদান করেন ঃ ১। সংপ্রাম প্রির বাামিজের নেতৃত্বে 'উনারখাঃ গেরে<sub>।</sub> ২। রিস্নাদের সমস্ত রাজ-পরিবার। ৩। ব্রায়দা, রা'স এবং শাক্রা নসরভর এবং ৪। 'উতারবাঃ এবং মৃতাভর-এর সদিয়লিত গোছসৰুহ। Noldeko এই মিল্ল সংঘ ও ইব্ন রাণীদের সংঘ সংঘটিত যুদ্ধের বিভ্ত বিবরণ প্রদান করিয়াছেন। তাঁহার মডে, প্রভাকে পক্ষের সৈন্য সংখ্যা ছিল ৩৫ হৃহত্রের উপর। পূর্ণ এক মাস ব্যাণী সংগ্রামের এখন পর্মারে মুদ্ধ পরিছিতি শিরণক্ষের অনুকূল বিবেচিত হইজেও পরিপামে মার্চ মাসের শেষের দিকে ইৰ্ন রাশীদ ২০ সহত উট্টের সাহায্যে একবোগে ব্যাপক আক্রমণ চালাইয়া সিরগজের অন্নারোহী বাহিনীতে রাস সঞ্চার করিতে সমর্থ হন এবং পূর্ণ জয়লাভ করেন (মুলায়পার যুদ্ধ)। যুদ্ধের সময় রিষাদেশ্র শাসনভার ন্যন্ত হিল ফারসারের অপর পুর 'আবদু'র-দ্বাহ্ মানের উপর। মিরগক্ষের পরাজ্যের পর তিনি বিভিন্ন ছানে আত্রর খুঁজিয়া বেড়ান, জবংশেষে কুওয়ায়তে পিয়া আত্রয় লাভ করেন। ১৮৯৭ খস্টাকে মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত মৃহণাল্মান ইব্ন রাশীন সমগ্র মরু আরুবে রাজ্য করেন।

৬। সা'উদ বংশের ক্ষমতা পুনরুদ্ধারঃ মুহাসমদের মৃত্যুর পর তাঁহার ভাতা মিড'লাবের পুত্র 'আবদু'ল-'আষীয় হ'াইনের সিংহাসনে উপবিল্ট হন। কিন্তু বেশীদিন ঘাইতে না খাইতেই সুওরারতের শারখের সঙ্গে তিনি এক সংহর্ষে জড়িত হইবা পড়েন—া এই সংঘর্ষের প্রধান কার্ম ছিল---কেন ডিনি 'আবদু'র-রাহ মানি ইবন সাণ্টাদ এবং ভাঁহার গরিবারবর্গকে আগ্রয় দিয়া রাখিয়াছেন। ১৯০১ খৃ.-এ 'আবুদু'র-রাহ' মানের পুর 'আব্দু'ল-'আমীয় অতি ঘর সংখ্যক সৈন্যসহ রিয়াদে নগরে প্রবেশ করিয়া পুরাতন সা'উদ বংশকে ক্ষমতার অধিশ্ঠিত করিতে সক্ষম হন। ইহাদিগকে সুদীর্ঘ ১১ বংসর নির্বাসনে কাটাইডে হইরাছিল। পরবর্তী করেক বৎসর 'আবদু'ল-'কাৰীয়কে ভূতপূৰ্ব ওয়াহহাাৰী সামাজ্যের হৃত প্রদেশসমূহের পুনরুদারে ব্যয় করিতে হয়। তীহার পিভামহ যে সৰ এলাকা নাজ্প রাজ্যের অভর্ত করিয়া এবল এড়াণে শাসনকার্য পরিচালনা করিয়ছিলেন, ১৯০৪ বৃস্টাব্দের মধ্যে 'আবদু'ল–'আমীর উহার সমস্তই দ্বীয় অধিগতো জানুরনে সক্ষম হন (Philby)। পরবভীকালে তিনি ইব্ন রাণীদ, ভুকী জাতি, অসন্তল্ট গোরসমূহ, শীয় বংশের সুংহাসনের দাবী-**मात्रभव क्षयर प्रदेशस्य किस्सारिय भागनकर्जाम्ब विक्रस्य स्य अस्** অভিযান সাহজ্যের সহিত পরিচালনা করেন, ফিলবী উহার সবভজিরই বিশদ বিবরণ প্রদান করিয়াছেন। নিল্নে ৩ধু কতিপয় শ্বক্রপূর্ণ ঘটনা বিব্রত হইতেছে :

১৯২১ খু.-এর ২ নজেবর ইব্ন সাউদ ফাইন-এর দবল বাভ এবং রাশীন বংশের নিগাত সাধন করেন। ১৯২৪ সনের অক্টোবরে উন্ধার সৈনাবাহিনী বভা অধিকার করে। ১৯২৫ খুণ্টাব্দের ও ডিসেবর তাঁহারা বদীনা এবং ২৬ ডিসেবর জিনাঃ অধিকার করেন। এইভাবে সমগ্র হি-আবে ইব্ন সাউদের সাগ্রাজানুক হয়। রাসনের ইবাল কর্মু বদারনা দব্যক্ত ব্রুৱার করে 'আসির রাজ্যের যে বিগদা-বংকা দেখা দের তাহা হইতে উহাকে নিরাশ্বা গানের স্বন্য তিনি উহাকে তাঁহার আলিত রাজ্যরণে প্রহণ করেন। ১৯৩৪ খ্.-এ ইব্ন সাউদ এবং ইমাম রাহ্রণার মধ্যে যুদ্ধ বাঁধিরা যার এবং ইব্ন সাউদ হলারদা দখল করেন। কিন্ত তাইফের সন্ধিচুজি মতে পুনরার উহা রাহ্'রারে নিকট প্রত্যর্গণ করেন।

৭। ইখ্ওয়ান সংস্থা বা ভাতৃস্পর ১১১২ খু. ইব্ন সাউদ কৃষি উপনিবেশ প্রতিষ্ঠার কাজ ব্যক্ত করেন। উপনিবেশের বাসিন্দাদিদকে নিষ্ঠাৰান ভক্ত হইছে হয়। উহাদের নামকরণ হয় 'ইমওয়ান' অর্থাৎ লাভ্সত্য। ইহার তাৎপর্য এই যে, সোমীর বন্ধনের উপরে ধর্মীয় প্রাত্ত্ব বন্ধনের স্থান। প্রথম প্রতিশিঠত উগনিবেশের নাম আরভাবি'য়াঃ (ارطوله)। ইহাই ফিল্বীর উলি ৷ কিত রীহানী উহাকে ইর্তাবির্যারণে আখারিত করিরাছেন। উপনিবেশটি ছিল কণসণীম প্রদেশে অবস্থিত আর উহার অধিবাসিদদ প্রধানত মৃত'ারর সোর হইতে সংস্থীত। ইহাদের মধ্যে যাহারা ছিল বজিল্ঠ-দেহ তাহার্দিগকে জিহাাদে ব্যব-হারের জন্য অস্ত্রশন্ত সরবরাহ করা হইত। অবশ্য তাহাদিসকে ভূমি কর্মণ করিতেও বলা হইত। চাহাবাদের ভূমিওলি প্রতি ক্ষেত্রেই ছিল পানির কোন উৎসমুখের সন্ধিকটে। ভাহাদিগকে ধনসঞ্চয়েও উৎসাহ দেওয়া হইত। বেদুউনদের 'জন্য **ভাৰুর পরিবর্তে মাটি**র কুটির নির্মাণ করা হয়। তাহাদের উল্ট্রপালও বিক্রয় করিয়া ফেলার নির্দেশ দেওয়া হয়। এইভাবে একের পর এক ওয়াহ্ছাাবী শক্তির পুনঃপ্রতিত্ঠার পর মার ১০ বংসর সময়ের ব্যবধানে প্রায় ৭০টি হিজ্যার (এই নামেই উপনিবেশ্ডলি পরিচিত হয়) উত্তব ঘটে। প্রতিটি উপনিবেশে ২ হ**ই**তে ১০ হা**জার পর্যন্ত অধিবাসী** বাস করিত। উপরিউক্ত তথ্য পরিবেশন করিয়াছেন আমীন রীহ্যানী। তিনি আরও লিখিয়াছেন, ছিক্সার অধিবাসিগণ্ তিন-ত্রেপীতে বিভক্তঃ ১। বেদুইন-কৃষক; ২। সূত্রণওবাী নামে অভিহিত ধর্ম প্রচারকরুক এবং ৩। বণিক বা ব্যবসায়ী শ্রেণী। কিন্তু সামরিক উদ্দেশ্য সাধনের জন্য তাহাদের লেপী-বিন্যাস हिम निम्नक्रश १

 ছায়ী সুজাহিদ বাহিনী—বে কোন প্রয়োজনের সুহূর্তে জিহাাদের আহ্মনে সাড়া দেওরার জন্য বাহারা সদা প্রত ; ২। সংরক্ষিত বাহিনী-শান্তির সময় বাহারা পশুবাল রক্ষক বা ঠিকা প্রমিক, জার এয়োজনের সময়ে জিহাাদ গমনে বাধ্য এবং ৩। সেই প্রেণী, শান্তির স্ময় বাহারা উপনিবেশে থাকিয়া ক্ষিকার্য ও ব্যবসায়ে রড, কিন্ত প্রয়োজনের সমর বুজমানার পারিত্ব বিষুক্ত নয়। এখন পুই শ্রেণীকে শাসনকর্তা যে কোন সময় বুবে যোগদানের আহ্শন জানাইতে গারেন, বিশ্ব তৃতীর শ্রেণী অর্থাৎ নাঞ্চীর বা সাধারণ নাগরিক্সিগকে যুদ্ধে বোগদ্যনে আহ্বনের ছন্য এই সর্মে 'উলাম্যা' ত্রেপীর ঘোষণার প্রয়োজন বে, উহা সেই সময়ের জন্য অত্যাবশ্যক । আমীন রীহণানী উক্ত হিষয়া (উপনিবেশ)-সমূহ এবং গোর পরিচয়সম্বলিত উহার অধিবাসীদের সংখ্যার ভালিকা প্রদান করিয়াছেন (ম. Ibn Saoud of Arabia, 1928, p. 198)। Damo (l.c.) বলেন বে, এইসৰ হিজ্বার কৃষি-পদতি অতি প্রাচীন ধরনের ছিল। আর এই আন্দোজনের এখন *।* ভাটা পঞ্জিছে।

৮। ঝাংলা-পাক-ভারতে ইসলামী সংকার ও আখাাদী আন্দোলন বা মুজাহিদ আন্দোলন (ওয়াহ্যাবী আন্দোলন নহে) ঃ রটশ ভারতর গারজেরনী ছিলার অধিবাসী সারিদ

আহ'মাদ (৪.) কর্তৃক ভারতে ইসলামী সংকার আন্দোলন পরিচালিত হয়। 'আরব দেশীর ওয়াত্হাাবী আন্দোজনের সহিত ভারতীয় সংভার ও আযোদী অন্দোলনের কোন সন্দর্ক নাই। কিন্তু এই 'আযোদী আন্দোলনকে হেয় প্রতিগন্ন করার উদ্দেশ্যে রুটিশ সরকার 'আরব দেশীয় সংভার আন্দোলনের সহিত বুক্ত করিয়া ইহাকে ওয়াহ্হাাবী আন্দোলন নামে অভিহিত করেন। কারণ আরবের ওয়াত্তাবীগণ তখন ইসলামী দুনিয়ার শ্রীফা ভুরক্ষের সুল-ত**াানের সঙ্গে সংঘর্মে লিশ্ত হইয়াছিল। দিরীর বিখ্যাত মুহাদিছ**া মাওলানা শাত্ ওয়ালিয়ালাহ্ (৪.) ও তাঁহার পুর-সৌরসবের সংকার-মূলক প্রচারে উদুদ্ধ হইয়া সায়িদে আহ্'হাদ বেরেলাব'ী (র) এই আন্দোলন ওরু করেন। ১৭৮৬ খৃ-এ সাল্লিদে আহ'বাদ বেরেলাব'ী (র)-এর ক্রম হয়। পূর্ব হইতেই ইসকামের অনাবির মতাদর্শে উদ্বন্ধ সায়িস আহ্মাদ ১৮২২-২৩ খু.-এ মস্তায় হ'ক্ষি সন্দন্ধ করিয়া দেশে কিরিয়া আসেন। ইতিপূর্বে ভারতের বহু লোক তাঁহার শিষ্যত্ব প্রহণ করিয়াছিল এবং পাটনায় তিনি স্থায়ী প্রচার <del>কেন্ত্র</del> স্থাপন করিয়াছিলেন**ঃ** তথায় তিনি চারিজন খলীফা এবং একজন ইয়াস নিয়ো-জিত করেন। বোঘাই এবং কনিকাভা সঞ্চরের হৃত্তে তাঁহার শিষ্য সংখ্যা বহু ভণ ক্ষিত হয়। ১৮২৪ শ্.-এ পেশাওয়ারে তিনি একটি সৈনাবাহিনীর নেত্ত করেন—তিনি তখন পাঞা-বের শিখ-শাসিত নগরসমূহের বিরুদ্ধে জিহাাদের প্রচারে রত। হি. ১২৪২ সালের ভুষাাদা।'ছ'-ছ'াানী, মুতাবিক ৩১ ডিসেম্বর, ১৮২৬ খৃ. জিহাাদ আরত করার দিবসরাপে নির্ধারিত হর। ভারগ'ীৰুল জিহাদে নামীয় এক ঘোষণাগত্তে সমল মুসলিম সন্দু-দায়কে জিহাদে শরীক হওয়ার আহমন জানান হয়। শিখদের প্ৰবৰ প্ৰতিরোধ প্যুদ্ধ করিয়া সামিাদ আহ'মাদ (র)-এর মুখ্যাহিদ বাহিনী ১৮৩০ খু.-এর শেষভাগে গেশাভিয়ার দখল করিতে সমর্থ হন ৷ এই সাফল্য লাভের পরই তিনি নিজেরজন্য খালীফাঃ উপাধি প্রহণ এবং নিজ নামে মুদ্রা অংকিত করিয়া উহা চালু করার কার্যে অপ্রসর হন। পরবর্তী বৎসরেই বালাকোটের যুদ্ধে শিশ্ব সেনাবাহিনী। কর্তিনি শহীদ **হওয়ায় তাঁহার কর্ছ শ্বই ক্লছারী হয়**। তাঁহার ডজ অনুরক্তগণ অবশ্য সিজুনদের অপর গাড়ে পার্বতঃ অঞ্জহ সিন্তানায় আত্রয় প্রহণ করেন। অমুস্ঞিম শাসনাধীনে বসবাস করিতে অনি**ক্**ক মুসলমানগণ এই মুজাহিদ কা**দেশ আ**সিরা সমবেত হন, অপর দিকে তাঁহার খালীকঃদের মধ্যে দুইজন গাটনা হইতে ঘোষণা করিলেন যে. সায়ািদ আছ'ৰাদ (র) বাঁচিয়া আছেন, মরেন নাই। তিনি প্রয়োজন-মৃহুর্তে আজগ্রকাশের জনা বর্তমানে লোকচকুর₊ অভরালে রহিয়াহেন। পাটনার খালী∸ ফাৰর (সঙলানাা বি'লারোত 'বালী ও সাওলানাা 'ইনারোত 'আনী)' রটিশ এবং হিন্দের বিক্রছে জিবাদী তৎগরতা সন্দু-সারিত করিজেন । সারিচ্য আত্'বাল (র)-এর জন্যত্ব বিব্য তিতু-ৰীরের নেত্তে দক্ষিণ বলে এক বিদ্রোহ উবিত হইল। গুরুতে কিঞিৎ সাকল্যের পর ভিতুষীর রুটিশ বাহিনীর হতে পরাজিত এবং ভনীবিদ্ধ হট্য়া শাহাদাত বরণ করেন (১৭ নভেছর, ১৮৩১ খু.)। এই সৰ পরাজয় ও বার্থতা সভেও খালীকাগণ ভারত উপর্যাদেশের মুসন্ধিম অধিবাসিদশের মধ্যে পূর্ণ উদ্যমে **জিহাদের হচারণা চাআই**ডে থাকেন। তাঁহারা **ওখা**চারী জালো-ৰন বজাৰ রাখার সদে সদে জিহাাদের কর্তব্য গালনের দিকে তীহাদের মনোধোদ কেজীভূত করেন। ফলে ভারত সরকারের

সম্মূৰে এই আন্দোহন উৎগাত ও বিগদের এক চলমান উৎস-রূপে পরিশত হয়। এই আন্দোলনের গোগন কর্মসূচীতে এমন এক পছতি উভাবিত হয় বাহার ফলে বিভিন্ন শাখা কেন্দ্র-সমূহের নাধ্যমে অর্থ সংগ্রহ, মুজাহিদ বাছাই ও ট্রেনিং দানের পর শাটনার অধান কর্মকেন্দ্রে প্রেরণ এবং তথা হইতে সীমান্তের সিন্তানা কালে পৌছাইবার ব্যবহা নিবিল্লে সুসম্পন্ন হইতে থাকে। মুজাাহিদস্প সেখান হইতে ভারতের অমুসলিম শাসকদের বিরুদ্ধে মুদ্ধকার্যে নিয়োজিত হইতে থাকেন। শেষে আন্দোলনকারীদের বিভূত ও শাধা-প্রবিত কর্ম ব্যবহা উদ্ঘাটিত হওয়ার ফলে ১৮৭০ এবং ১৮৭১ খৃ.-এ শী'আঃ এবং সূদী উভয় সম্পুদার বৃটিদ শাসকদের সামরিক নির্যাতনের মুখে সরকারীভাবে ঘোষণা করিতে বাধ্য হয় যে, আন্দোলনকারীদের জিহাাদী মতবাদের সহিত ভাহাদের কোনই সম্পর্ক নাই। ইহার পর হইতেই এই আমোলনের **লভাব করি**তে পাকে। তথন হইতে আজ গর্যন্ত ভারতে উক্ত সন্দ্রদায়ের আলোলন কিছুটা স্বশীভূত প্ৰতীয়মান হইজেও E. A. Oliver-এর বিবয়ৰ খাত (Across the Border, p. 29) ১৮৯০ পু. পৰ্যন্ত সময়েও উক্ত আন্দোলনের তীব্রবেগ ক্ষ হয় নাই।

১। অন্যান্য দেশে ওয়াহ্হাানী মতবাদ ঃ ছুইলার (Schuyler) ভূকিলানে (London, 1867, ii, 254) খোক 'দেশ (Khokand) ওয়াহ্হাাবীদের উপস্থিতির কথা উল্লেখ্য করিয়া-ছেন। ১৮৭১-এ খোক 'পৌয় ওয়াহ্হাাবী প্রচারক সুক্ষী বাদ্লের শিষা ইশান ইশ মুহণাম্মান কু'লে তাাশ্খাল এবং ঘোক 'দেল র মাবগ্যে অবস্থিত কুল ঘাটি ক'রাসু'তে আক্রমণ পরিচালনা করেন। ভারতের নাায় এখানকার অমুসলিম শাসনকর্তার উৎখাতই ছিল এই অভিযানের লক্ষ্য। কিন্তু সমাবিল্ট সৈন্যদলের শক্তি এত ছুল ছিল যে, ফলদায়ক কিছু ঘটান সভবলর হয় নাই। আফগানিভানেও এই দলের অভিত্ব ছিল, উদ্দেশ্যের দিক দিয়া তাঁহারা ছিল ভারতের আাষাানী আন্দোলনের সঙ্গে একীভূত।

১০। ওরাত্যাবী মতবাদ সম্পর্কীয় সাহিত্যিক প্রচেষ্টা ঃ আবদু'ল-'আযীষ ইবন সা'উদের হি'জামি বিজয়ের পূর্বে ওয়াত্যাবী শাসিত এলাকায় কোন যুগুণ যন্ত্র ছিল বলিয়া মনে হয় না। মুহ্ণামাদ

ইবৃন 'আবদি'ল-ওয়াহ্হাবের সাহিত্যিক প্রচেল্টা পাঙ্লিপিতেই প্রচারিত হয়। অপরদিকে ভারতের সংক্ষার ও আযাদী আন্দোলন-কারিমণ ব্যাপকভাবেই মুদ্রণ ষত্র অথবা লিখোপ্রাফিক (প্রন্তর ফলকে হন্তলিপি ছাপানোর ব্যবস্থা ) কান্তে লাখান । হান্টার ভদীয় গ্রন্থের ৬৬ পুতঠার (The Indian Musalmans, Third Edition Reprint, Calcutta 1945, p.p. 58 to 60) ১७। পুরুকের নাম উল্লেখ করিয়াছেন। এই পৃত্তকণ্ডলি ভারতীয় আন্দোলনকারিলণ কর্তু ব রচিত। হাল্টার এই প্রসঙ্গে খরব্য করিয়াছেন যে, ইংরেছগণের বিরুদ্ধে জিহাদ পরিচারনায় অবশ্য কর্তব্য সম্বন্ধে সদ্যে ও পদ্যে নিৰিত রচনাবৰীর অতি সংক্ষিপ্ত বিষরণেই একটি বিরাট গ্রন্থ পূর্ব হইয়া যাইবে। শাহি মুহণাল্যাদ ইসমাস্থিরের আস'-সি'রাতু'ল-মুভাক'ীম গ্রন্থটি বাংলা-পাক-ভারভীয় আন্দোলনকারীদের নিকট ওরুত্বপূর্ণ বলিয়া বিবেচিত হয়। ওয়াহ্ছাবী মতবাদ অথবা তৎসন্দৰীয় মূল "আর্ব সাহিত্যিক প্রচেন্টা এবং ইভি-হাসের বিজ্ঞ বিধরণের জন্য দেখুন ত্রকেলখ্যান (Brockelmann Suppl. ii. 530-532)!

রশ্বন্ধী ঃ তবজে উদ্ধিতি প্রস্থান ছাড়া। (১) হাসারন ইব্ন গায়াম, রাওদাতৃশ্ব-আক্কাার (ওরাহ্যাবী আন্দোলনের প্রতিত্যাতার ও আন্দোলনের ১২১২/১৭৯৭-১৮ পর্যন্ত সময়ের ইতিহাস)। (২) 'উহু'মান ইব্ন 'আবদিলাহ্ ইব্ন বিশর, 'উনওয়ানু'লনাজ্দ ফী তা'রীখ নাজ্দ। (৩) লাম'উ'শ-শিহাাব ফী সীরাতি মুহান্দাদ ইব্ন 'আবদি'ল-ওরাহ্যাব (কভকটা বিরোধী) H. St. John Philby, Arabia (London 1930. প্রকানকাল পর্যন্ত ই আন্দোলনের পূর্ণ ইতিহাস)। (৪) A. Musil, Northern Nejd (New York 1928, p. 256-304 নির্বাহ্মির ইতিহাস)। আমীন রীহাানী, Ibn Saoud of Arabia and his Land (London 1928), (৫) S. B. Mills, The Countries and Tribes of the Persian Gulf (London 1919), (৬) S. H. Longrigg, Four Centuries of Modern Iraq (Oxford 1925), (৭) ইব্ন তারনিয়া। প্রব্দের প্রস্থানিও ৪.।

D. S. Margoliuth ( S.E.I.)/মূল্মন আবদুর রহীম

ক

क्ष्य (🔑 । काष्य) वर्ष रहा। कता।

ঠ। ক'ভ্য অগরাধ হিসাবে ঃ কু'রআানের বহ জায়াত অবৈধ নয়ক্তর নিবিদ্ধ ক্ষাহে । এইডলি সভা মুগ হইতে জায়ত করিলা ভার কটানা কুসর খেব সর্বত নাাবিল হয়। (১৭ ঃ ৩১) "অভাবরত হুইবার ভরে তোমাদের সভানদিগকে হত্যা করিও না।
নিক্তর তাহাদিশকৈ হত্যা করা মহাগাগ।" (১৭ ঃ ৩৩ ) "নারসকত
কারণ ব্যতিরেকে ভারাহি বে রাগ (ব্য করা) হারাবে করিবাছেন
ভারতে ব্য করিও না। ভাসরা অন্যারভাবে নিহত ব্যক্তির

নিকটবর্তী ভাতিকে (ওয়ানীকে ক্ষভিপূরণ দাবীর) ক্ষমভা দিরাহি; অতএব, সে যেন হত্যাকার্যে সীমা লঙ্ঘন না ক্রে, নিকর সে (নিহত ব্যক্তির ওয়ালী আইনত ) সাহাষ্য প্রাক্তির যে'গ্য।" (২৫ ঃ ৬৮) ও তৎপরবর্তী আয়াত : "(আর দরাময়ের বাদা তাহারা) যাহারা আইন-সলত কারণ ব্যতিরেকে আল্লাহ্ যে ব্যক্তিকে ( হতুয়া করা ) ইণরামে করিয়াছেন তাহাকে হত্যা করে না এবং ব্যক্তিচার করে না'', (২৫ : ৬৯) "পুনরুষান দিবসে তাহার (অবৈধ হত্যাকারীর এবং ব্যক্তিচারীর) দিওপ শাস্তি হইবে এবং সে শান্তিভোগের লাশ্ছনায় চিরকাল থাকিবে''; (২৫: ৭০) "ব্যিষ্ক বাহারা অনুতাগ করে, ঈমান আনে ও সংকার্য করে, আল্লাহ্ ভাহাদের দাগ পরিবর্তন করিয়া দিবেন পুণ্য দারা।" ৪ ঃ ১২ আয়াতে (৩ হইতে ৫ হি. কাছাকাছি সময়ের) বলা হইয়াছে, "কোন মু'মিন কোন মু'মিনকে হত্যা করিবে না ল্রমে ছাড়া, কেহ ষদি ভ্রমবশত কোন মু'মিনকে হত্যা করে, তবে একজন মু'মিন ক্রীতদাসকে মৃ্ভিদান করিতে হইবে এবং তাহার আশীরসপ মাষ্ক না করিলে ভাহাদিগকে দিরাভও (হভ্যার মূল্য) দিতে হইবে। কিন্ত সে (নিহত ব্যক্তি) যদি তোমাদের কোন শরুগোরের লোক অথচ মু'মিন হয়, তবে একজন মু'মিন ক্রীতদাসকে আায়াদ করিতে হইবে । আর সে যদি এমন গোরের লোক হয়, যাহাদের ও তোমাদের মধ্যে সন্ধি রহিয়াছে, তাহা হইলে দিয়াত দিতে হইবে এবং একজন মু'মিন গোলামকেও আাষাদে করিতে হইবে। কাহারও এই সামর্থ্য না থাকিলে তাহাকে পর পর দুইমাস স'াওম গাল্লন করিতে হইবে আল্লাহ্র নিকট ক্ষমা প্রার্থনার ব্যবস্থা হিসাবে।" (৪:১৩) "কিন্ত কেহ যদি ইচ্ছা করিয়া ('আমাদান) কোন মু'মিনকে হত্যা করে, তাহার প্রতিদান হইবে জাহারাম, সেখানে সে চিরকাল বাস করিবে এবং আল্লাহ্ ভাহার প্রতি ক্রুদ্ধ হইবেন, তাহাকে নিজ রাহ'মাত হইতে বঞ্চিত করিবেন ও তাহার জন্য কঠোর 'আয়'৷াবের ব্যবহা করিবেন ৷'' এই আয়াতের তাফসীরে দ'াহ্'হ'াাক ও আরও কতিপর তাফসীরকার বলেন ঃ স্বেচ্ছাকৃত হত্যার হত্যাকারীর ডাওবাঃ গৃহীত হইবে না। এই আয়াডাট স্'মিন-ঘাতক-মুরতাদ্দ-এর সম্পর্কে বলিয়া যে ব্যাখ্যা পাওয়া যায় ভাহা প্রহণযোগ্য নহে। ইহার যে ব্যাখ্যাটি সাধারণত গৃহীত হয় তাহা সূচিত হয়, মুজাহিদ কর্তৃক বর্ণিত তাফসীরে। "বদি সে অনুভাগ না করে" এই শর্ভটি যোগ করিয়া আয়াতের ব্যাখ্যা করা হয় অথবা এই নীভির পরি-প্রেক্কিতে যে, আরাহি কোন মু'মিনকে চিরকাল জাহারায়ে রাখিবেন না, এবং যে নরকাগ্নির ভয় প্রদর্শিত হইয়াছে ভাহাও আলাহ ইচ্ছা করিবে সম্পূর্ণরাপে কমা করিতে পারেন। কুরুআানের অন্যান্য আরাতের সহিত সংযোগের ফলে এই মতবাদের উদ্ভব হয়। ঐ আয়াতগুলি হইতেহে ১১: ১০৬-১০৮, ৬৯: ৫৬-৫৫। হট্য়াছে, আলাহ্র রাহ'মাত সহছে নৈরাশ্যের কোন কারণ নাই, ইচ্ছা করিলে আল্লাহ্ সমুদর পাস্থার্জনা করেন। ৪ ঃ ২১ আল্লাডে নির্দেশ রহিয়াছে "ভোষরা পরশারকে হত্যা করিও না" ৷ ৬০ ঃ ১২– এ দেখা যায় "বার'আড"-এর সমর জন্মান; গুনাহের মধ্যে হত্যা পরিতাদের অসীকার নওয়া হইত। (সভবত আল্-হ'দায়বিয়ার সন্ধির অভাবকাল পরের ১৭ : ৩১ আরাভের অনুরূপ 🕽 👡 ২:৮৪ প. আয়াতে বলা হইরাছে যে, য়াহ্দীপণ নরহত্যা হইতে বিরত থাকিবার জন্য আল্লাহ্র কাছে অসীকারে আবদ্ধ ছিল। ৫:৩২ আরাতের মর্ম: ভাওরাতে য়াভ্দীদিগকে বলা হইয়াছিল বে, একজন মানুষকে হত্যা করা সমগ্র মানৰ জাতিকে হত্যা

করার শামিল ব্যারা পণ্য হইবে। রাহৃদীরা উপরিউক্ত অগীকার এবং নির্দেশের বিরোধিতা করিয়াছে ব্যারা উল্লেখ কর। হইরাছে এবং এত দারা মুসলিমগণকে হত্যাগরাধের গুরুত্ব বুঝান হইরাছে।

আরও কতকওলি আয়াতে নরহত্যা দৃচ্চার সহিত নিশিত ও কুফরীর নিদর্শন বলিয়া বর্ণিত হইয়াছে। নরহত্যা বর্জনকে অনুরাপভাবে মু'মিনের চিহ্ন বলা হইয়াছে।

২। মদীনা ব্সের প্রথম দিকের অনুশাসনে হ্যরত (স')
আদেশ দেন থে, কোন মু'মিন কোন কাাফিরের হত্যার বদলে
কোন মু'মিনকে হত্যা করিতে পারিবে না; তিনি আরও বরেন,
"বিদ কেহ কোন মু'মিনকে হত্যা করিয়া দোষী সাব্যক্ত হয়,
তবে, "কি'স'।স'" আদায় করিতে হইবে ২: ১৭৮; তবে মৃতের ওয়ালী
ইবা আংশিক ছাড়িয়া দিলেও দিতে পারে।" রাসুল (স') হি'জ্জাতু'লওয়াদাা'-এর ভাষণে জাাহিলিয়াঃ মুসের সমন্ত পুরাতন শোণিতপপ বাতিল করিয়াছিলেন।

৩। হাদীছের আলোকেও দেখা বার, হত্যা কঠোরভাবে নিষিদ্ধ। ইসলাম গ্রহণের দরুন ধন-প্রাণের নিরাপতা নিশ্চিত হইত; অতীত অপরাধের ক্ষালপ হইত। হত্যা অতি মারান্ধক অপরাধ এমন কি শির্কের শামিলরাপে পণ্য হইত। কোন মু'মিন মৃত্যুদগুযোগ্য কোন অপরাধ করিলে তাহাকে হত্যা করা চলে। ইহ-পর—উভয় অপতেই নরহত্যার শান্তি গাইতে হয়। ইচ্ছাকৃত হত্যার শান্তি সম্পর্কে অজন্র হ'াদীছেণ উপরিউক্ত মত প্রতিক্ষলিত হইয়াছে। বলা হইয়াছে: অবৈধ হত্যার শান্তি হইতে অব্যাহতির কোন উপায় নাই, একটি কথা দিয়াও যদি কোন মুসলিমের হত্যার কেহ অংশ গ্রহণ করে তাহাকে অবশ্যই আল্লাহ্র করুণা হইতে নিরাশ হইতে হইবে। ইচ্ছাকৃত হত্যা শিরকের শামিল এই কথাটির ব্যাখ্যা করিবার বেলায় কেহ কেহ বলেন ই ইচ্ছাকৃতভাবে হত্যাকারী ইসলামী আইনের নিরাপভার আওতা বহির্ভুত হয়।

कृ तथाति आखरणा जम्मत्कं त्कान भ्यण्डे विधान शास्त्रा शास - ४ ग्रें ग्रें विधान शास्त्र व्याप्त विकास अध्यात विकास विकास विकास विकास विकास विकास विकास विकास विकास विकास

এর মধ্যে এই-এ আত্মহত্যাকারীর নাক্স্ত শামিল আছে ।
সূতরাং ইহাও অপরাধ । তারপর ৪ ঃ ১৩-এ ইচ্ছাপূর্বক মুমিনকে
হত্যাকারীর জন্য যে শান্তির উল্লেখ রহিরাছে আত্মহত্যাকারী
মুমিনও উক্ত শান্তির আওতাভুক্ত হইয়া গড়ে । এই লাতীর আরাতের
ভিত্তিতে কি য়াাসবোগে আত্মহত্যা সম্পর্কে নিষেধালা প্রমাণিত হয় ।
আত্মহত্যার জন্য অত্যন্ত দীর্মমেরাদী ভাহারামী শান্তির কথা
হণানীছে স্পট্ট থোধণা করা হইয়াছে (বুখারি, কিত্যাবৃত্-ভিশ্ব্)।

৪। কোন মুখনিনকে ইচ্ছাকুতভাবে হত্যা করিলে তাহার শান্তি অনত জাহারাম-বাস, গারনৌকিক নাভি সন্দর্কে বিতর্ক কুশর্ঝানের এই আরাতকে (৪:১৬) কেল করিরা উচ্ছ । খারিজী, কণাদারী ও মুতাবিলীদের ঘারা উঘাণিত "কাবীরাঃ" এবং "কণাদ্র" সন্দর্কীয় তর্ক-বিতর্কের সহিত এই বিতর্কের ঘনির্চ যোগ রহিরাছে; বিশ্বদ বিবর্রবের জনা ঐ সকল একল প্রভাত। এখানে নিম্নলিখিত রহস্তলি সমর্থ রাঘাই যথেকট হইবে: মহাগাপের (কাবীরাঃ) অনুচান কি কুকরী শানুষ নিজেই কি তাহার কার্য হল্টি করে? না তাহার কর্ম "কণাদ্র"-এর দর্কন সংঘটিত হয় গোনুষ কি আলাহ্য সিদ্ধান্ত হত্তকেপ করিতে গারে? যথা। কোন যানুষ জগর বানুষকে

হতা করিরা দেখোল বাজির জন্য পূর্ব-নির্ধারিত হারাতি কি হাস করিতে পারে? কাত্ন সংক্রাত ব্যাপারে এ সকল প্রশ্ন উষিত হওয়ার মূলে যে নীতির সংশ্রব তাহা এই : যদি কোন মুখিন কোন কাবীয়াঃ শুনাহ (মহাপাপ) করিবার পর তাওবাঃ না করিরা মারা মার, তবে সে মুখ্যায়িলী ও খ্যারিকীদের মতে জাহারামের মধ্যে কাফিরদের মতই চিরকাল থাকিবে। আম-যামাখ্শারী এই দৃষ্টি-ভঙ্গী হইতে কুরজাানের আলোচ্য আরাতটির ব্যাখ্যা করিরাছেন। পক্ষাত্তরে সুমীসপ এই বিষরে এই মতৈক্যে সৌহিয়াছেন যে, ছেছাকৃত মুসলিম-হত্যা অবশাই মহাপাপ; কিন্ত ঘাতক যদি ভাওবাঃ করে ও ছেছার নির্ধারিত শান্তি ঘানেরা লয়, তবে ভাহাকে পরকালে উহার জন্য আর শান্তি ভোগ করিতে হইবে না। এমন কি সে যদি তাওবা নাও করে, তথাপি কোন ক্ষেত্রেই সে চিরকাল জাহারামে থাকিবে না।

৫। হত্যা সম্পর্কে প্রচলিত হ'নাফী মতের বিবরণ থ আবরকা অর্থাৎ কাহারও ধন ও প্রাণের উপর অবৈধ আক্রমণের বেলার, অন্য কোনরূপে আক্রমণ এড়াইডে না পারিলে, আক্রান্ত ব্যক্তির সক্ষে আক্রমণকারীকে ক'তেল করা মুবাহি' বা আইনত সিঙ্ক। কেহ কাহাকেও তাহার বীর সহিত ব্যক্তিচারেরত দেখিয়া তাহাকে অক্রমণ্ড হত্যা করিলে তাহা বৈধ না অবৈধ, এ বিষয়ে মতভেদ বিদ্যমান, এ সম্বন্ধে একটি হ'াদীছে'র বিভিন্ন ব্যাখ্যা প্রদত্ত হইয়া খাকে।

নিষিদ্ধ (হ'ারামি) বলিয়া বিবেচিত নরহত্যা পাঁচ প্রকারে নিষ্পন্ন হইতে পারেঃ

- কে) ১৯৯ (ইন্ছাকুত): অর্থাৎ কেন্দ্র অন্যকে আক্রমণের প্রত্যক্ষ দক্ষারপে প্রহণ করিয়া তাহাকে মারণার দারা এমনভাবে আঘাত করে মাহা সাধারণত মারাত্মক এবং ঐ আক্রমণের কলে লোকটির মৃত্যু ঘটে। কোন আক্রমণের ফল সাধারণত মারাত্মক হইলে সেক্ষেরে হত্যার ইন্ছা বরাবরই ধরিয়া লওয়া হয়। অন্যের উপর একাধিক আক্রমণ বেআইনী হইলে এরূপ হত্যা পাপ (মা'হণম) এবং কি'স'।।স' বা প্রাণদণ্ড হইকে ইহার বিধান অথবা হত্যাকারী দিয়াঃ (রুজমূল্য) দিয়া মৃত্যুদণ্ড হইতে অব্যাহতি লাভ করিতে পারে। কিন্তু দে নিহত ব্যক্তির ওয়ারিছ' হইতে পারে না।
- (খ) নিট্র (জুনক্রমে) ঃ অর্থাৎ কাহারও উপর অবৈধ আক্রমণের ইচ্ছা নাই, কিন্ত কাজটি পূর্ব-পরিক্ষিত থথাঃ কেহ কাহাকে জুনে বন্য তত্ত মনে করিয়া হত্যা করিছে, [ এই ফেরে ভুনটি ইচ্ছার মধ্যে (ফিল-কাস্দ) নিহিত]। অথবা কেহ লক্ষাভেদকালে দুর্ভাক্তবন্ত অন্যকে আঘাত করার তাহার মৃত্যু ঘটিলে [ ভুনটি কার্মের মূরে (ফীল-ফিল) নিহিত]। এই হত্যা পাপ নহে এবং ইহুতে প্রথমের হাবে না। কিন্ত এজন্য হত্যাকারীর 'আাকিলা (ছ.)-মু (অভিভাবকের) উপর লঘু দিরাতের দারিত বর্তে; এতভিত্র নিহত ক্তির সম্পতিতে হত্যাকারীর উত্তরাধিকার নত্ত হর। অধিকত হত্যাকারীর উত্তরাধিকার নত্ত হর। অধিকত হত্যাকারীর উত্তরাধিকার নত্ত হর।
- (ব) ১৯৫ ১৯৫ ই অর্থাৎ 'আমাদ-এর অনুরাণ; যথাঃ কেহ যদি হেছার অবরকে বারণার ব্যতীত লাঠি ইত্যাদি দারা এমন । আক্রমনের প্রত্যক্ত অক্য করে বাহার ফল সর্বদা মারাক্ষক হয় না, কিন্ত ক্ষমন্ত ক্যাক্তর এবং ঐ আক্রমণের ফলে লোকটির মৃত্যু ঘটে, এক্রম কোন কার্মের কলে কেহ মারা গেলে তাহা দুর্ভাগ্য-জনক দুর্ঘটনা। এইজন্য প্রাণদণ্ডের বিধান নাই। এই হত্যা

গুনাহ্ এবং হত্যাকারীর 'আাকি জের উপর মোটা দিরাত প্রদানের দারিত্ব বর্তে এবং মৃত ব্যক্তির সন্দন্তিতে হত্যাকারীর গুরাারিহ'ী দাবী নল্ট হয়, তদুপরি ভাহাকে কাক্কাারাঃ দিভে হয়।

- (য) العنطا (معرى العنطا नताप অর্থাৎ "বাতা।।"-এর তুলা.
  মেমন (ব) ও (গ) অবহার যেখানে ইচ্ছার জডাব থাকে; বধা ঃ
  কেহ ছাল হইতে খুমের ঘোরে জনোর উপর পণ্ডিত হওরার জন্য জোকটির ফুড়া হইজে; ইহার আইনানবারী নাডি (খ)-এর অনুরূপ।
- (৩) ( السوب) للا السوب) অর্থাৎ কেই জনোর বিরুদ্ধে সরাসরি কিছু না করিয়া তাহার মৃত্যু ঘটাইলে । ব্যাঃ নিজের মালিকানার জমি হাতা অন্যের মালিকানা বা সরকারী জমিতে বা পথে বা পথিপাথে কেই একটি কূপ খনন করিলে যদি তাহাতে পড়িরা কাহারও মৃত্যু হয়। এই কাজ ভাবিরা-চিভিরা করুক বা না করুক, ইজাকৃত হউক বা অনিজ্যকৃত হউক, তাহা বিচার্য নহে, এমন কি যদি কাজটি কাহারো বিরুদ্ধে তাহাকে হত্যা করার উদ্দেশ্যে পরিক্রনা করিয়াও রাখা হয়। কিন্তু যাহার সম্পর্কে পরিক্রনা করা হইল তাহার মৃত্যু না হইয়া অপর এক ব্যক্তির মৃত্যু ঘটে—তাহাতেও অবস্থার কোন পরিবর্তন হয় না। যে কোন ক্রেরই ইহার আইনসত পরিপাম হত্যাকারীর 'আকিবার উপর রশ্ব দিয়াত দানেই সীমাবদ্ধ খাকে। সর্জপাতের প্রয়াস ও মিথাঃ সাক্রাদানের করে হত্যা—এই দুইটি

বিষয় বিশেষভাবে আলোচিত হইয়াছে।

৬। মাষ্\*হাবওলির মধ্যে আমরা নিশ্নলিখিত মডানৈক দেখিতে গাই:

ইমাম আৰু হণনীঞ্র মতে, আমাদ বলিতে এমন কোন অভ বা বত্তর ব্যবহার ধুঝায় যাহা কোন অসপ্রতঃস ছেদনের অস্ত্ররূপে বাবহাত হইতে গারে ৷ দৃশ্টাভন্থলে যে কোন রুহৎ ভোঁতা প্রকার বা বড় লাঠি সাধারৰ অবস্থায় মৃত্যু ঘটায়, তল্মারা ইচ্ছাপূর্বক হতা৷ করা হইলে ইমাম ভাবু রুসুফ ও মুহগদমদ আদ–শায়বা৷নী এবং অন্যান্য অধ্যতাবের ইম্যামগণ ভাহাকে 'আমাদ বলিয়া গণ্য করেন : কিন্ত ইয়ামে আৰু হ'ানীকাঃ (র) ইহাকে "শাবাহ 'আমাদ" বলিয়া গণ্য করেন। এই মতটি পরবর্তী হ'নেকৌগণ শ্রের মনে করেন। মালিকী ও **হ'নেফৌসের মতে 'আমাদ'-এর জন্য কা**ক্-ফারাঃ দিতে হয় না। পক্ষাররে 'আমাদ'-এর বেনায় কি'স'াস' कार्ख शतिबार करा ना व्हेरव देशाय नाक्षित्रे(स)-अन्न मरण काक्कारताः সিতে হইৰে। ইয়াস আত্ৰাদ ইব্ন হণঘাল (র)-এর নামে এই উভয় মতের বর্ণনা পাওয়া যায়। হ'ানাাফী মার্'হাব ছাড়া অপর সকল মাষ্ণহাবে খাড়া।' হইডে (হ) ও (৬) রেশীর পার্থক্য করা হয় না এবং ইহা সর্ব-প্রাথমিক হ'ানাফৌ মতও বটে। সূতরাং আমরা তিন প্রকারের ক'াত্র দেখিতে পাই— 'আমাদ, শাবাহ 'আমাদ ও খাত'া ; তক্ষধ্যে শাবাহ 'আমাদ আবার 'জামাদ ও খাত'।'র সমাহার বরিয়া পণ্য। ইমাাম মার্লিকের মতে, শাবাহ 'আখাদে কি'স'াসি' রহিরাছে। মৃত্যু ঘটাইবার কারণ অবৈধ হইলে বি'স-সাবাব-এর ক্ষেত্রে ইমাাম মাালিক, ইমাাম শাফি'ই ও ইয়াম ইৰ্ন হ'াছাল (র)-এর মতে তদুগরি কাক্ফাারাঃ দিতে হইবে।

২। শান্তি হিসাবে ক'ভ্ল ঃ মৃত্যুদত বে কোনভাবেই কার্যকরী হউক উহাকে সাধারণভাবে ক'ভ্ল বলিয়া বর্ণনা করা বাইতে পারে। কিন্ত ক'ভেল বঞ্চী রাজ্য ও স'লব (নীচে দ্র.) অর্থ ছাড়াও সংকীর্ণ অর্থে, "তরবারীর আঘাতে প্রাণদন্ত" অর্থে ব্যবহৃত হয়।

১। উপরে বিশদরূপে বর্ণিত অবৈধ নরহত্যার ক্ষেত্রে মৃত ব্যক্তির নিকটতম আশীয় (যাহাকে ওয়ালীয়ু'দ-দাম ঃ وَلَى الله বলা হয়) কতকগুলি নির্দিণ্ট শর্তসাপেক্ষে প্রতিলোধ হিসাবে অপরাধীকে হত্যা করিতে পারে। এই প্রাণদগুকে কি'স'াস' বা ক'ওবাদ (فود) বলা হয়। আরও তথ্যের জন্য কি'স'।স' প্রবঞ্জ দ্রঃ।

২। কোন মুসলিম ইসলাম ত্যাগ করিয়া অপর কোন দর্ম গ্রহণ করিলে তাহাকে শুনরার ইসলামে ফিরিয়া আসিতে বলা সত্ত্বেও সে যদি ইসলামে ফিরিয়া না আসে ভাষা হইলে তাহার শান্তি কিণ্ডল' বলিয়া হণানীকে উল্লেখ পাওৱা হায়।

৩। বিশেষ প্রকার বাভিচারের ক্ষেত্রে প্রস্তরাবাতে হত্যা (রাজ্ম)
"হ'াদ্''রূপে নিরূপিত হইয়াছে। এ সম্পর্কে "যিনা' প্রবন্ধ দ্র.!

৪। কোন কোন ক্ষেত্রে রাহাজানির (কণত উ'ত ভারীকা) শান্তি প্রাণদণ্ড। ইহার প্রমাণ ৫ : ৩৬ প. (খায়বার জয়ের পূর্বে ৬ বা ৭ হি. কাছাকাছি সময় হইতে) "ধাহারা আল্লাহ ও তাঁহার রাস্ত্রের বিরুদ্ধে যদ্ধ করে এবং দেশে অশান্তি সৃষ্টি করে, তাহাদের শান্তি হইবে ডাহাদিগকে হত্যা করা বা শলে বিদ্ধ করা অথবা তাহাদের একদিকের হন্ত ও অন্য দিকের গদ কর্তন করা অথবা ভাহাদিরকে দেশ হইতে বহিছার করা, ইহা ভাহাদের জন্য ইহকালের অবমাননা। আর পরকালেও তাহাদের জন্য মহা-শান্তি রহিয়াছে ; (৫ ঃ ৩৪) বিদ্ধ খাহার৷ তোমাদের আয়ত্তে আসিবার পূর্বে তাওবাঃ করে (তাহারা এভাবে দওনীয় হইবে না)।" আয়াত দুইটির তাৎপর্য এই: ডাকাডি করিতে গিয়া ডাকাতেরা নানা প্রকার অপরাধ করিয়া থাকে। বিভিন্ন প্রকার অপরাধের বিভিন্ন রকম শান্তি প্রথম আয়াতটিতে সাকুরে। উল্লেখ করা হইয়াছে। যে ভাকাত নরহত্যা করে তাহাকে হত্যা করা হইবে: যে কাহাকেও বর্ণাবিদ্ধ করিয়া মারিয়াছে তাহাকে বর্ণাবিদ্ধ করিয়া মারা হইবে, যে কাহারও হাত-গা কাটিয়া ফেলিয়াছে—তাহার ছাত-গা কাটিয়া ফেলা হইবে; আর যে এই জাতীয় অপরাধগুলির কোনটিই করে নাই, কিন্তু ডাকাভিতে 'জংশ গ্রহণ শকরিয়া দেলে বিশৃপ্রবা ও স্থাসের রুশ্টি করিয়াছে, তাহাকে নির্বাসন দণ্ড দেওয়া হইবে।

রাসূর (স') এ সম্পর্কে যে বিধান দেন তাহা এই যে, সৃত্যুদণ্ড কেবলমাত্র ভরবারীযোগেই দেওরা হইবে এবং ষশাসম্ভব উভয় পদ্ধতিতে দেওরা হইবে।

এই সম্পর্কে আইনের বিশ্ব ও সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ ব্যবস্থা নিশ্নে প্রবস্ত হইলঃ

ইয়ান সাজিকের মতে, অগরাধ বে কোন রূল ধারণ করুক না কেন, এখন কি বিভিন্ন অগরাধের সম্পিট্রত শান্তি প্ররোগের বেলারও শান্তি নির্ধারণের নির্কুল অধিকার একরার ইয়াম বা ঘলীফাগদের রহিরছে। তবে সংক্রিক্ট অগরাধী কাহাকেও হত্যা করিরা থাকিবে ক্রপক্তে তরবারির আঘাতে তাহার রাগদেও বিধান করিতে হইবে। অগর তিনজন ইয়াম বিভিন্ন প্রকারের রাহাজানির ইগ্রোমী করিবার উদ্দেশ্যে শান্তির প্রেণীডেগ করিরাছেন। ইমাার রাবু হানীফার মতে, নরহত্যার শান্তি তরবারির আঘাতে প্রাণেশও। রধিকত্ব যদি সে বলপূর্বক নিহত ব্যক্তির মান্ত-গ্রাদি অগহরণও দরিরা থাকে তবে তাহার একদিকের হাত ও অন্য দিকের গা

কাটা অথবা (সাধারণ প্রাণদণ্ডের গরিবর্ভে) ভাহাকে শুলে বিভ করিরা হত্যা করা হাইতে পারে। সে ওধু ধন-সন্দদ লুঠন করিরা থাকিলে কেবল ভাহার একদিকের হ'ত ও অন্য দিকের পা কাটিতে হইবে ৷ সে যুগগৎ নরহত্যা ও লুটগাট করিয়া থাকিলে ইমাম শাঞ্চিন্ট ও ইমাম ইব্ন হান্ধল (র)-এর মতে ভাহাকে প্রাণদঙ্কে দণ্ডিত করার পরে শুলে বিদ্ধ করা হইবে। অন্যান্য ক্ষেত্রে ভাঁহারা আবু হ'ানীকা(র)-এর সহিত একমত। সে ৩ধু কোন অঞ্জের নিরাগভা কুল করিয়া থাকিলে ইমাাম আবু হ'ানীফাঃ, ইমাাম শাকিস ও ইমাাম ইব্ন হামান (র)-এর মতে ভাহাকে কারাক্তম করিতে হইবে। ইমাাম আব হণনীকাঃ ও ইমাাম মালিক (র)-এর মতে, শুলে বিদ্ধ করার অর্থ অপরাধীকে জীবন্ত অবস্থায় একটি কাঠ বা রক্ষের সহিত বাঁধিয়া যাহাড়ে তাহার মৃত্যু ঘটে, এমনভাবে তাহার দেহ বর্ণা দারা বিদ্ধ করা। পক্ষাররে ইমাাম শাফি'র ও ইমাাম ইবন হ'াছাল (র)-এর মতে, ভাহাকে প্রথমে তরবারি দারা হত্যা করিয়া তৎপরে তাহার দেহ অপমানের সহিত কোন কার্চদতে বা রক্ষে বুলাইয়া রাখিতে হইবে। এই সমুদর শান্তিই হণক ও আলাহের হাাক্'ক'। সূত্রাং ওয়ালি'দ-দাম কর্ত ক কি'সামে'র দাবীর প্রত্যাহার কোনই কাজে আসিবে না। কর্তুপক্ষের হাতে পড়ার পূর্বে অপরাধী অনুশোচনা (তাওবাঃ) করিলে এই সমুদর "হণদ" শান্তি রদ হয়, কিয় কি'স'লস' ইত্যাদির জন্য ব্যক্তিগত দাবী তথ্নও ভাহার বিরুদ্ধে বলবৎ করা যাইতে পারে।

Punishment, (2) Juynboll, Handbook, v. Murder. Punishment, (2) Juynboll, Handleiding tot de kennis van de mohammedaansche wet (3rd ed.), 291 m., and the works cited there, (6) Bergstrasser, Grundzuge des islamischen Rechts, p. 96 m., (8) art. Murder and Execution in T. P. Hughes, Dictionary of Islam.

J. Schacht ( S.E.I. )/ডঃ এম. আবদুল কাদের কলিকাতা মাদ্রাসাঃ (১৯৯১ ৯১১) নওয়াব সিরাভূ'দ-দাওলাঃ ১৭৫৭ খু.-এ পলানীতে পরাজিত হইলে ইস্ট ইঙিয়া কোন্সানীর তথা ইংরাজ রাজত বাংলার প্রতিষ্ঠিত হয়। কোন্সানী बारबाद मीअज्ञानी राजभाज करत ( ५९७८ च्. ) अवर क्रांस क्रांस <u> युप्रतियामतः ७ त्राक् कः अञ्चिष्ठितः त्राङ्घोशः करतः। ज्ञानाकः</u> জ্যাজ্যির চির্যায়ী বংশাবভের ফলে মুসলিম জনস্থারণ অস্হায় দরিদ্র সম্প্রদারে পরিপত হয় এবং তাহাদের অর্থনৈতিক বেরুদণ্ড পরে।পরি ভালিয়া পড়ে। এইভাবে আয়ের উৎসমমূহ বন্ধ হইরা ষাওয়ায় মসলিম শিকা প্রতিষ্ঠানগুলি উঠিয়া যায় অথবা মরুশোশ্মধ অবস্থায় পভিত হয়। ফলকখা মুসলিমদের নিক্ষা এবং ভাইষ ীব ও তামাদনের উপর নামিয়া আসে সুর্বোদের বনঘটা। অবশ্য তখনও সরকারী কাজকর্ম কাার্সী ভাষতেই সমাধা করা হইত এবং "আদালতে, মুসলিম আইন জনুসারে বিচায় সন্সহ হইত। ইংরাজরা ফ্লারসী ভাষা ও মুস্তিম আইনে অনভিড হওয়ার 'অনাজভের কার্ষে অস্বিধার স্পিট হয়। অপরণকে শিক্ষাক্ষেত্রে শন্তা বিরাজ করিতেছিল বিধার স্থানীয় মুস্লিমদের মধ্যেও <del>ভাজ্</del> ও সুন্সিক হওরার মত বোদ্য ব্যক্তির অভাব অনুভব হইতেছিল। ষাঁহারা ৰোগ্য বিবেচিত হইতেন তাঁহাদের অনেকেই 'ফিরিসী' সরকারের অধীনে চাকুরী করিতে নারাজ ছিলেন। প্রশাসনিক ৰ্যাপয়র এই অসুবিধার বিষয় তৎকালীন বড় বাট বড় ওয়ারেন

হেন্টিংস উপলব্ধি করিয়াছিলেন, বিশেষত শিক্ষাকেরের এই দূন্যতা বিদ্রীত না হইলে এই ধরনের অসুবিধাসমূহ দূরীকরণ সহক হইবে না, ইহা তিনি ভালভাবে বুবিয়াছিলেন।

এমনই এক সময়ে ১৭৮০ খৃ.-এ করিকাতার কয়েকজন বিশিষ্ট মুসলিম শিক্ষাবিদ ও নাগরিক লওঁ ওয়ারেন হেন্টিংসের সহিত সাক্ষাৎ করেন এবং 'আরবী, ফাারসী ও ইসলামী বিষয়ে শিক্ষা-দানের উদ্দেশ্যে একটি ইসলামী শিক্ষা প্রতিষ্ঠান স্থাপনের জন্য তাঁহার নিকট আবেদন পেশ করেন। সেই সময়ে শাহে ওয়ালি-मुजारि मुरुशिक्ष निर्वाद दिनिष्ठे भावतिम ७ अजिक चालिन মাওলানা। মাজ্দুদ-দীন (মোলা মাদান) কলিকাভার আগৰন করিরাছিলেন। তাঁহাকে এই প্রতিঠানের দারিত্র গ্রহণ করিতে সম্মত করানোর জন্যও আবেদনে বড়লাটকে জনরোধ করা হইয়া-ছিল। ওয়ারেন হেল্টিংস উহা কার্যকর করার ব্যাগারে সক্রিয় ব্যবহা প্রহণ কয়েন। তিনি কোন্দানীর উর্মাতন কর্ত্ পদ্ধকে এই ধরনের একটি প্রতিষ্ঠান স্থাপনের প্রয়োজনীয়তার বিষয়ে উল্লেখ করিয়া রিগোর্ট প্রেরণ করেন এবং তিনি নিজে উদ্যোগী হইয়া ক্ষিকাতার বৈঠকখানা রেমভর একটি ভাড়াটিয়া বাড়ীতে ১১৯৪ শাবানি, ১৭৮০ অক্টোবর মাসে মাদ্রাসার কাজ আরম্ভ করেন। মাওলানো মাজ্দু'দ-দীন মাসিক ৩০০ টাকা বেতনে এই মাদ্রাসার পরিচালক ও শিক্ষক নিযুক্ত হন। ছার সংখ্যা বৃদ্ধি পাইলে এই ভাড়াটিয়া বাড়ীতে মাদরাসার স্থান সংকুলান না হওয়ায় কলিকাতার পদমপ্রুর জেইনে (১৭৮১ খৃ.-এ) মাদ্রাসাঃ ভবন নির্মাণ করা হয়। সরকারী কাসজপরে মাদ্রাসাটি Mahamedan College নামে অভিহিত হয়, কিন্তু জনসাধারণের মধ্যে কলিকাতা यामुद्राजाः (Colcutta Madrasah) नारम প্রসিদ্ধি লাভ করে। ব্যর নির্বাহের জন্য "মাদরাসাঃ মহাল" নামে একটি বিরাট আকারের ভ্-সন্পত্তিও ধরিদ করা হইয়াছিল। মাদ্রাসাটি হিন্দু প্রধান একাকার অব্ভিত হওরার নানা সমস্যার উত্তব হর । ফলে মাদ্রাসাঃ ভবন ও ইহার ভূসন্পত্তি বিক্রয় করিয়া বিক্রয়ল্থ অর্থ দারা ক্ষিকাভার ওরেজেসলি ক্ট্রীটের পার্ছে পোল তালাব এলাকার (ওরেজেসলি কোরার) মাদ্রাসার নুতন তবনের নির্মাণ কাজ ১৮২৪ খু.-এ আরম্ভ হয় ও ১৮২৭ খু.-এ সমাণ্ড হয়।

১৭৮১ হইতে ১৮১৯ গর্মন্ত একটি গরিচালক পরিষদ মাদ্রাগাঃ পরিচালনার দায়িত্ব গালন করেন। ১৮১৯ বৃস্টালে মাদ্রাগার জন্য একজন ইংরাজ সেকেটারী ও একজন মুসলিম সহকারী সেকেটারী নিমুক্ত করা হয়। এই ব্যবহা ১৮৫০ বু. পর্মন্ত চালু ছিল। অতঃপর করেকজন খ্যাতিসম্পন্ন প্রাচ্যবিদ পর্যপর মাল্রাগার অধ্যক্ষ নিমুক্ত হন এবং মাদ্রাগার পূর্ণ দায়িত্ব অধ্যক্ষের উপর অর্থিত হয় ১৯২৭ বৃস্টালে পর্যন্ত মুরোপীর প্রাচ্যবিদ্যপই মাদ্রাগার অধ্যক্ষ ছিলেন। Dr. A. Sprenger ছিলেন মাদ্রাগার প্রথম অধ্যক্ষ (১৮৫০-৫৭ বৃ.)। বিশিস্ট কয়েকজন মুরোপীয় অধ্যক্ষের নাম নিম্নে উল্লেখ করা হইল:

- ১। Sir William Nassar Less (১৮৫৭-৭० प्.)
- २। Herry Ferdinand Blockman ( ১৮৭७-৭৮ थू.)
- ७। Dr. A. F. R. Hoernle (১৮৮৪-১০, ১৮৯১, ১২, ১৮৯২-৯৫-১৮৯৫-৯৮ খু.)।
- 8 | F. J. Rowe ( ১৮৯২, ১৮৯৫, ১৮৯৮-৯৯ খৃ. ) |
- c i Sir Edward Denison Ross ( ১৯০৬, ১৯০৪-০৭

550b-55 ¶.)1

- ৬। Alexander Hamilton Harley (১৯১১-২৬, ১২৯৫-২৭ খু.)।
- ৭। J. M. Botomley (১৯২৩-২৫ খৃ.)।

শাম্সু'ল-'উলামাা' কামালু'দ-দীন আহ' মাদ হইলেন এতদেশীর প্রথম অধ্যক্ষ (১৯২৭-২৮ খৃ.)। পরবর্তী অধ্যক্ষপণের নামের ভালিকা নিদেন প্রদত্ত হইল ঃ

- ১ । শান্সু'ল-উলামা।' খান বাহাদুর হিদায়াত হ'সায়ন (১৯২৮-৩৪ খু.)।
- ২ । শাৰ্মু'ল-উলামাা' খান বাহাদুর মুহণাশ্মাদ ৰুক্ত (১৯৩৪-৩৭, ১৯৩৮-৪১ খু.)।
- ৩। খান বাহাদুর সূহশশ্মাদ রুসুক্ত (১৯৩৭-৩৮, ১৯৪১-৪৩ খৃ.)।
- ৪। খান বাহাদুর সুহাশ্যাদ দিয়োউল-হ'ক্ক (১৯৪৬-৪৭ খৃ.) পাকিস্তান প্রতিষ্ঠার (১৯৪৭ খৃ.) পর তদানীতন পূর্ব পাকিস্তানের রাজধানী চাকার কলিকাতা বাদ্রসোঃ ( 'আর্বী সেক্শান অর্থাৎ বুর বিক্রা প্রতিষ্ঠান ) ছানাভরিত হয় ( তাারীখ সাদ্রসাঃ 'আারীয়ঃ, পৃ. ১১৩-১৫ )। ১৮৫৪ খৃণ্টাব্দে মাদ্রাসার সংগে যে ভ্লটি (এয়াংলো-পার্সিরান সেকশান ) যুক্ত করিয়া দেওয়া হইয়াছিল, কেবলমার উহাই কলিকাতার থাকিয়া যায়।

চাকার জনাব দি য়া'উ'ল-হা ক্'ক' ১৯৫৩ সাল পর্যন্ত মাদ্রাসার অধ্যক্ষ ছিলেন। তাঁহার পরে অধ্যক্ষ ছিলেন ঃ

- ৫। শায়খ শার্কু'ল-দীন (১৯৫৪-৫৫ খু.)।
- ७ । मांखनाना मान् वृत्र चार मान (১৯৫৫-৫৭ वृ.)।
- ৭। হ'াঞ্চিক' আবুদু'ল-হ'াফীজ' (১৯৫৭-৬৪ খৃ.)।
- ৮। মাওলানা মুহাস্মাদ 'লাব্দু'ল-লাত' ফি ফাারেক' । (১৯৬৪-৬৯ খু.)।
- ১। ডক্টর হৈরপ লুভফুল হক্ (১৯৬৯-৭১ খু.)।
- ১০। মাওবানা মূহশশ্মাদ জালাাব্'দ-দীন (১৯৭১-৭৩ খৃ.)।
- ১১। माওनाना मुरुगण्यान रेता'कृष भदीक (১৯৭७ थृ.)।
- ১২। ডক্টর এ. কে. এম. আইমূব 'বালী (১৯৭৩-৭৯ খৃ.)।
- ১७। गाँउजाना मुराणमान रेबा'कृव भद्रीक (১৯৭৯ च.)।

মাদ্রাসার প্রথম পরিচালক ও মুদার্রিস মাওলানাা মাজ্পুস-দীন মোলা মাদ্রাসার দার্স-ই-নিজামী পাঠ্যসূচী প্রবর্তন করেন। গরবতীকালে লয়েজন মুতাবিক এই পাঠ্যসূচীর সংকার করা হয়। মাদ্রাসায় নিশ্নবিশ্তি বিষয়গুলি প্রধানত শিক্ষা দেওয়া হইত ঃ সার্ক ও নাহ্তে (ব্যাকরণ), বালাগাঃ (অল্কার শাল্প), আদাব

ন । ব্ৰুক্ত নাৰ্ড (বাকরণ), বালাগাঃ (অলকার শাস্ত), আদাব (মাহিত্য-'আরবী, কার্সী ও উর্দু), ফিক্ত্, উস্লু'ল-ফিক্ত্, মান্তিকে, হিক্মাঃ, কালামে, রিয়াদে'ী (অংক, বীজসণিত ইত্যাদি), ইসলামের ইতিহাস, ফারাাইদ' (উত্রাধিকার আইন), তাক্সীর ও হাদীছ'। কর্তমানে বহমুখী শিক্ষাকোর্সও মাদ্রাসার চালু কর। ইইয়াছে। তাহাতে বিভান ও কারিসরী শিক্ষা দ্বান গাইরাছে।

ইংরেকী শিকার প্রয়োজনীরতা অনুভূত হইকে ১৮২৬ খু.-এ মাদ্রাসার পাঠরুমে ইংরেকী অন্তর্ভুক্ত করা হর। কিন্তু ছালদের সধ্যে ইংরেকী শিকার তেমন আরহ দেবা ধার না, ফলে ১৮৫১ খু.-এ ইফা পরিভাক্ত হয়। উল্লেখ্য যে, ১৮৫৪ খু.-এ এনজ্ঞোল-পার্সিরান ডিপার্টমেন্ট মামে যে ভূমটি মাদ্রাসার সলে মুক্ত করা হার্মাছিল মাদ্রাসার শিকার সলে উহার প্রভাক্ত কোন সক্ষর্ক ছিল না। ইংরেকীর ক্রমবর্ধবান চাহিলাও প্রয়োজনের পরিশ্লেক্তিক

১৯২৬ খু.-এ পুনরার ইংরেজী শিক্ষা মাদ্রাসার গাঠ্যক্রমে শামিল করা হয়।

মুসলমানদের দাবীর পরিপ্রেক্সিতে হাদীছে উচ্চ শিক্ষা প্রদানের জনা ১৯০৮ খৃ.-এ এই মাদ্রাসার ও বৎসরের কাামির (টাইটেন) কোর্স খোলা হয়। এই কোর্স উত্তীর্ণ ছাল্লদের কামক ক্রা হয়ত। গরবর্তীকালে ইছাকে দুই বৎসরের কোর্স করা হয় এবং উত্তীর্ণ ছাল্লদের মুম্তাামু'ল-মুহাদিছ'ীন ডিত্রী দেওরা হয়। তাফসীর, কিক্'হ ও 'আরবী সাহিত্যেও এই ধরনের দুই বৎসরের কামিল কোর্স চালু করা হয়।

১৯২৮ খৃস্টাব্দে মাদ্রাসার ('জাানিম, ফ্রাদি'ন ও কাামিন) পরীক্ষাসমূহের নিয়ন্ত্রণ ও পরিচালনার জন্য একটি বের্ড (বোর্ড অব সেন্ট্রাল মাদ্রাসা এক্যামিনেশান্স,বেলল) গঠন করা হয়। চাকার সাদ্রাসা ছানাভরিত হওয়ার পর বোর্ডটিও চাকায় ছানাভ-রিত হয়, স্থানাভরের পর ইহার নাম হয় "মাদ্রাসা এডুকেশন বোর্ড<sup>ম</sup>। এই বোর্ড-এর দফতর ১৯৮০ দর্যন্ত (প্রথম করিকাতায় ও পরে চাকার) মাদ্রাসা 'আালীয়ার সলে যুক্ত ছিল এবং পদাধিকার বলে মাদ্রাসার অধ্যক্ষ বোর্ডের রেজিক্টার (প্রধান কর্মকর্তা)-এর দারিত্ব পালন করিতে থাকেন। ১৯৮০ সালে বোর্ডকে মাদ্রাসাঃ 'আালীয়া হইতে বিচ্ছিন্ন করা হয় এবং ৰতঃ বোর্ড ছাপন করা হয়। এই বোর্ড কর্তৃক অনুমোদিত (afbliated) মাদ্রাসাসমূহে একই পাঠ্য তালিকা অনুসরুণ করা হইয়া থাকে এবং বোর্ডই সকল অনুযোগিত মাপ্রাসার পরীক্ষাসমূহও নিয়ত্রণ করে। ১৯৭৯ খৃস্টাব্দের বিবরণ কতে এই বের্ডের আওতাধীনে আসার যোগ্য মাধ্রাসাধনির সংখ্যা ছিল ২৩৮৮ ( সাখিল ১৩০৮, 'আবিম ৫৪৭, ক্লাদি'ল ৪৭৪, ক্লামিল ৫১ )।

ইসলামী বিষয়ে প্ৰেষণা উপক্রণসমূদ এই মাদ্রাসার গ্রহাগারটিতে 'আরবী, ফাারসী, উদুঁ, বাংলা ও ইংরেজী ভাষার লিখিত ১৭০০৪খানা পূজক রহিরাছে । ইহার মধ্যে ৬৬৩টি হইল দুজাুগা গাঙুলিগি । প্রসঙ্গত উল্লেখ করা যায় যে, পশ্চিম-বন্ধ সরকার কলিকাতার মাদ্রাসার সেই ভবনে মাদ্রাসা-ই-'আলী-রার পুনঃপ্রতিষ্ঠা করিরাছে ।

মোলা মাজ্দু'দ-দীন ( কাৰ্যকাল ১৭৮০-৯২ খৃ.)-এর পরে অনেক খাতনামা 'আলিম কলিকাতা/ঢাকা 'আলীয়া মাদ্রাসার হেড সাও-লাব'ী ছিলেন। বিশিষ্ট কয়েক জনের নাম এখানে উল্লেখ করা হইল ঃ

- ১। 'আব্র-রাহ'ীন সাকীপুরী (মৃ. ১২৭৫/১৮৫৭)।
- । মৃহণাশ্বাদ ওয়াজীত, নিজাম-ই-ইসলামে প্রহের রচয়িতা।
- ৩। শান্সু'ল-'উলামা।' 'আব্দু'ল-হ'াক্'ক' খান্রাবাাদী ( কার্কাল ১৮৫৬-৫৭ খু.)।
  - 8। नाम्नू'ल-'উजामा रेजार लाल (मृ. ১৯০২)।
- ৫। শাৰ্সু'ল-'উলামা।' 'আবদুল-হণক্'ক' হণক্'ক'।নী ( মৃ. ১৯১৫ বৃ. ), তাকসীর হণক্'ক'।নীর প্রবেতা।
- ৬। নাজির হণসান দেওৰদী (মৃ. ১৯২৩ খৃ.), মাদ্রাসাঃ হইতে জবসর প্রহণ করার পর তিনি চাকা বিববিদ্যালয়ের 'আরবী ও ইসলামিক ন্টাভিজ বিভাগেও অধ্যাপনা (১৯২০-২৩ খৃ.) করিরাছেন।
- १ । শান্স্'ল-'উবাবাা' স'াফির্জাহে সারহ'াদী (মৃ. ১৯৪৭ খৃ.) । ইনি একজন কাাসিল ওরালী হিসাবে খ্যাড হিলেন।
- ্চ। শাৰ্সু'ল-'উলামার' বিশ্লারেত হ'সার্ন বীরভূমী (কার্যকাল ১৯৪২-৪৭ খৃ.)। ইনি চাকা বিশ্ববিদ্যালরে 'আরবী ও ইসলাসিক

ক্টাডীজ বিভাগে ৭ বৎসর (১৯৪৮-৫৪ খৃ.) অখ্যাপনা করিরাছেন। তিনি স্থারীভাবে চাকায় বসবাস করিরাছেন।

১। মাওলানা জণাফার আহম্মাদ উছমানী খানাকী (৪.) (য়. ১৯৭৪ খ্.) (কার্যকাল ১৯৪৮-১৯৫৪ খ্.)। ইনি চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবী ও ইসলামিক স্টাভিজ বিস্তাসেও (১৯৬৮-১৯৪৮ খু.) অধ্যাসনা করিয়াছেন।

১০। মুক্তী সারিদে মুহণ্দমাদ 'আমীমু'র-ইহ'সান বার্কোতী (দ্র.) (মৃ. ১৯৭৪ বৃ.), করিকাতা মাদ্রাসায় ১৯৪৩ বৃ. হইতে অধ্যাপনা করিতেছিলেন। ১৯৫৫ বৃস্টাব্দে হেড মাওলাব'ী নিমুক্ত হন ও ১৯৬৯ বৃ. অবসর প্রহণ করেন।

উপরিউক্ত হেড মাওলাব<sup>\*</sup>ীগণ শুরুত্বপূর্ণ গ্রন্থ রচনা ও সংকলনের জন্য বিখ্যাত।

এতথাতীত আরও অনেক প্রসিদ্ধ 'আালিম এই মাদ্রাসায় শিক্ষকতা করিয়াছেন।

ব্রিটিশ শাসন বিরোধী আন্দোলনে অংশপ্রহণের অভিযোগে মাদ্-রাসাটিকে ১৮৫৭ খৃ. হইতে কয়েকবার বন্ধ করিয়া দেওয়ার প্রচেষ্টা চলে, কিন্ত মুসলিম জনসাধারণের প্রবল বাধার কলে উহা স্কল হয় নাই।

প্রতিষ্ঠাকার হইতে বহ বাধা-বিদ্ন অতিক্রম করিয়া এই মাদ্রাসাঃ ইসলামী তাহ্য বি-তামাদুন সংরক্ষণে এবং ইসলামী শিক্ষা বিভারে বিশিষ্ট অবদান রাখিয়াছে। এই মাদ্রাসার অসংখ্য ছার অতীতে ও বর্তমানে দেশ ও সমাজের গুরুত্বপূর্ণ বহবিধ কার্যকরাণে অংশ প্রহণ করিয়াছেন ও করিতেছেন। এই মাদ্রাসাঃ হইতে শিক্ষায়াশ্য করেকজন প্রসিদ্ধ ব্যক্তিঃ, মাওলানা 'উবায়দুয়াহে 'উবায়দী সুহ্রাওয়াদী (মৃ. ১৮৮০ খৃ.); শাম্সু'ল-'উলামাা' কামাালু'দ-দীন আহমাদ (করিকাতা মাদ্রাসার প্রথম মুসলিম অধ্যক্ষ); শাম্সু'ল-'উলামাা' মুহ'শ্যাদ হিদাায়াত হ'সায়ন (মৃ. ১৯৪৩ খৃ.); শাম্সু'ল-'উলামাা' মুহ'শ্যাদ মুসা (মৃ. ১৯৬৪ খৃ.) মাওলানা ক্রহল আমীন; মাওলানা আক্রম খান (মৃ. ১৯৬৮ খৃ.); মাওলানা নেছাক্রদীন আহমদ, পীর সারসীনা (মৃ. ১৯৫২ খৃ.); মুক্তী মুহ'শ্যাদ 'আমীমু'ল-ইহ'সান (মৃ. ১৯৭৫ খৃ.) প্রশুখ।

श्चर्यको : (5) Syed Muhammad Azizul Hoq, History and Problems of Moslem Education in Bengal (1917), ঐ বধানুবাদ, বাংলা একাডেমী, চাকা ১৯৬৯ ; (২) সাওলানা 'আবদু'স-সাভাার, ডা'রীখ মাদ্রাসাঃ-ই-'আলীয়াঃ, চাকা ১৯৫৯ ; (৩) মাওলানা নূর মুহাদমদ আজমী, মাদাারিস 'আরাধিয়াাঃ কী তা'নীম, কলিকাতা ১৯৪৫ ৰু., (৪) W. W. Hustor, The Indian Musalmans, Dacca 3390 4.1 (c) Sayed Mahmood, History of English Education in India (1781-1893), M. A. O. Collège, Aligarh 1895, (७) जाव्य-रुगप्रांत 'बाबो संस्व' रे, रिन्नुलान को क्यांगीय माब्यमार्ट, আভ্ৰমনত ১৬৫৫ হি. , (৭) মাল্লাসা-ই-আনিয়া, চাকা (অভীত ও বর্তমান), প্রকাশনার চলচ্চিত্র ও প্রকাশনা বিভাগ, গণলভাতরী বাংলাদেন সরকার, চাকা ১৯৮১, পৃ. ২-১৪ ; (৮) ডাহির আহ্মদ, মালাসা-ই-আজিরা প্রস্থাসার ও গবেষণাগার (মালাসা-ই-আবিরার দুই শতত্য প্রতিষ্ঠা বার্ষিকী উদ্যাসন উপজক্ষে আভর্জাতিক শিকা সংস্কেনে (১৯৮১) পঠিত : (১) ইসমামিক ফাউণ্ডেশন পরিকা,

বিংশ বর্ষ, ১ম সংখ্যা ১৯৮০, মুহালমদ আবদুল মালেক, শামসু'ল-'উবামাা মাওলানা বেলারেড হোসাইন। (১০) ডক্টর এম. এ. রহিম, বাংলার মুসলমানদের ইডিহাস (১৭৫৭-১৯৪৭), চাকা ১৯৭৬ খৃ.। ফরীন উদ্দীন সাস্টদ

কসম, (তেইঃ কাসাম : ক্রিরাগদ আক্সামা ), কালাব এবং রামীন শব্দর শপথ জর্থে সাধারণভাবে ব্যবহৃত হয়। ক্রিরাগদে কাসামা অর্থ ভাগ করা, কর্তন করা, সিভাত প্রকা-করা (হিকু-Kesem তু.), শপথ অর্থ রকাশে এই শব্দটি অভ্যত জোরালো।
জন্যপক্ষে শপথ প্রহণ অর্থে হিংকুক বা হাজ্ক (ক্রিরাগদ হাজাকা),
শব্দের ব্যাব্ধ ব্যবহার বিশেষ বিশেষ অবস্থার হইরা বাবক।

'আরবদের সামাজিক জীবনে শগধের একটি ভূমিকা আছে। কবি যুহারর (দীওরান, ১৭, ৪০) ইহাকে : প্রেটডার সহিত সভ্য নিরুগণের প্রধান উপায় বভিয়া উল্লেখ করিরছেন। শব্দ প্রহণকারী "কণসাম" দক্ষ ধারা অভ্যন্ত প্রবর্তমে তাহার অভিপ্রায় প্রকাশ করে। যৌথ সায়িছের গ্রুন গোর একটি নৈতিক সভা বিশেব, এই কার্ড্র खक्रप्रभूषं बार्गात वास्त्रिय नगय माडीह नगय र्वेडी मीएडि । अरे গোৱীর শগথকে বলা হয় কণসামাঃ। গোরের গঞাশ জন লোক ইহাতে অংশ প্রহণ করে এবং শগধ করে যে, ডাহারাই সভা ; এই কণসামাঃ ষেমন একজন অভিবোগকারীর শগধ ইইতে গারে তেমনি নির্দোষিতা ঘোষণামূলকও হইতে গারে। অংশ প্রহণকারীরা সাকী-कारम नह वहर माहिएमील वाक्तिकारम मध्य श्रष्ट्य करहे, अपन कि থটনাছলে তাহাদের উপস্থিতিরও প্রয়োজন হয় না। শপথকারী তাহার ক'লেবে নিজের জীবনের দোহাই দের। তাহা অনেক সময় ক'লেমের বাক্যে স্পণ্ট বণিত হয়। সে সপথ কয়ে তাহার আত্মার বা তাহার জীবনের (বি-নাক্সী, বি-হণয়াতি), বা 'জাম্রী অথবা ওধু 'আস্রী) অথবা ভাহার সম্মান ও শক্তির অথবা সম্মানের সহিত সংশ্লিষ্ট বত বিশেষের, বধাঃ মভকের সম্মুখভাসের কেশভছের বা কর্ণায়। এই নগথ ঠিক ঐ রক্ষের যে রক্ষ্যের করা হয় গোরের নামে, রক্ত সমজের নামে অথবা বেমন শগম ৰহ এচলিত আছে সূৰ্ব পুরুষের নামে (ওয়া আবী, ওয়া আফিকা ইত্যাদি) এবং শগধকারীর গালন-ক্তা দেবতার নামে, বিশেষত হি:ছামে খানাতি, আল-উব্যা ও আল-ল্যাতের নামে। মুসলমানদের মধ্যে কেহ কেহ ধর্মের নামেও শগথ প্রহণ করিয়া থাকে। যে ব্যক্তি শগথ করে সে নিজের জীবনে মাহা কিছু সূত্র্যান ভাষার দোহাই দেয়। অসত্য ও অবিচারকে थरश्यकः गाँक विवास मना करा एउ । कार्यारे विवास मनथ साथा छ উহার নিকট বাহা কিছু বৃত্যবান তৎসমুদরকে বিগল করে। সগধ আলাদ্র নিক্ট অসীকার ('আব্দুলাক্, সীহাকু লাক্, বিক্লাকু) এবং যে ব্যক্তি শপথ করে সে যদি যিখ্যা করে বা চাহার অদীকার न्यवन ( ७३(का)') ना करत, छरन त्र निरक्षत्र खाश्रारक्षे दिशव करत এবং খার Iহ্র নিকট খণরাধ করেঁ। পপথ ভলের ফেরে সগধকারী তাকার বুজাবান সমভ কিছু বিসর্জন দিবে এই অসীকার বগুণের कारा निविच ब्रांट । वथाः "साना बाह्ये सेन हिन-स्विताहरि उहा कु ७६ स्टिप्टेर सेन् का बावुङ्कावना" वर्षा ९ व्याप अति अञ्चन अति, **তৰে বেন সামান্**র স্ভি ও প্রভাব হইতে বঞ্চিত হই"; নান্ত্রক সামজ্যে শিক্তিৰ সাধ্যাবের কর্মচারীদের গৃহীত সরকারী শক্ষা **4रे स्वयोग विधि नात्राधन मृण्डे दर्ज ( चाय-'**धेमात्री, चाल-शास्त्रीक विव-पून्**च व्यक्तिन-प्रशेक, कांस्त्रा ३७**३२, पृ. ५**८७-५७८**। बाव-क'।वृक'।मानी, जू'ब्र्'ब-बा'मा, कांग्रदेश ১७७९ (১৯১৮), ১७ :

২০৫ গ.)। বারাা'জাঃ জাতীয় শগধ এবং কোন কোন জবছাই নিজের উপর অভিনাপ আহবনের শগধ একই শ্রেণীভূক। বর্ত্তা 'আমি বিদি তোমাকে হত্যা না করি, তবে আল্লাহ্ বেন আবাকে ধাংস করেন।" "আমি বিদি অমুক কাছানা করি, তবে রক্ত কর করিব।" বিবাহিত আকের মধ্যে আরোগিত ব্যক্তিচারের ক্তের অভ অভিযোগকারী খামী অভিমুক্ত রীর বিরুদ্ধে চারিজন প্রভাক রাজী উপস্থিত করাইতে না গারে তথন বিজ্ঞান অনুষ্ঠার এই রক্তরের শগধ ব্যবহৃত হর (সূরাঃ ২৪ ঃ ৬—৯ ঃ ছ. Juynboll, Handbuch des islamischen Gesetzes, p. 192), অভিশাগের নিশ্চিত উন্দেশ্যেও থাকিতে গারে একং কোন উল্লি দৃঢ় করার জনা ব্যবহৃত হইতে গারে, স্বেমন, "ক'ভিন্তাহ্যাই মা আশ্লাভাহ" অর্থাৎ আল্লাহ্ তাহাকে হত্যা করুব, সে কত সাহসী।" এই বাক্যে অভিনাপ এখানে বি'ভ-ভা'আল্লুব (আশ্বর্তাব্যবহ্যাকে ) ব্যবহাত হইরাছে। যেনন সূরাঃ ৭৪ ঃ ১৯-২০ আরাতে (এই আরাত সন্দর্কে আন্ধ-ব্যরদ্যাবং') স্ত.)।

শংখরাগ প্রতিভা করিবার সমর নিজের উপর অনুকলিক অভিশাপ ক্ষুদ্ধিয়া দেওরা হয় । প্রতিলোধের হ'ারাফরণে ইহা 'আরক্ষর মধ্যে বিশেষভাবে সার্বজনীন, সাধারণত ইহা বুজের পূর্বে হ'ারাফরনর রপে ব্যবহৃত হয় (নার্ব্র তু.)। শংখকারী তথ্যারা নিজের জান কু'র্বাান করার প্রতিভা করে এবং নিজের উপর ব্যিত সারিছ-ভার ('আহ্দ) প্রহণ করে । পাল্টাভাবে কথার থিলাক হইছে সেক্ষেপ্তে কেহু নিজের উপর বিশেষ সারিছ প্রহণ করিয়া ভাহার কথা সৃদৃচ করিতে পারে । অবশ্য এই প্রতিভা অবত্যনীর ধরনের ইইতে হইবে, বিশেষত ইহা তিন প্রকারের মধ্যে এক রক্ষরের হয় ৪ কু'র-বাানীর জন্য উপ্র দান, প্রতিদাসের (নর বা নারী) মৃত্তি দান ক্ষরীকে ত'াঝাক' দান। এ সকল প্রতিভা নুনাধিক কঠোর করা আইতে পারে । দৃশ্টাভন্তরে কেহু ভাহার বর্তমান বা ভাবী পরী ও প্রশিক্ষর আইতে পারে । দৃশ্টাভন্তরে কেহু ভাহার বর্তমান বা ভাবী পরী ও প্রশিক্ষর শাসাম নিবিদ্ধ করেন ; তথাবি ইয়া প্রাই সংযটিত হয় ।

লগথ প্ৰহংগৰ সময় সময়ণ রাখিতে হ**ই**বে বে, ইইা ভরাত্<del>ণ</del>ুক পৰিৱ ৰাজ্য। পৰিৱ স্থানে শগধ প্ৰহুণ করাই উদ্ভব ; প্রাচীন কাছে পৰির প্রভার বা সৃতির সম্পুরে শগধ প্রহণ করা হইত (আগণানী, ৯ ঃ ১০, ১২ )। জানিবী 'আক্ষেও ভাষার পরে ক'বাঃ হিল কণকৰ क्डार अवहि शिव दान , ( हेव्स हिनात, १, ७১१ । हेव्न्'व-कान्बे. পু. ১১ প. । আভ্'-তাৰায়ী, ৩ব, ৮৬১ ), বিশেষভাবে আন-হণত হৈবর নিক্ট উহা করা হইত ( আড'-ডাৰারী, ১৭, ৩৪৬৪ ) ৷ ইহা অন্যাধি খুৰ শক্ত কণসাম বলিয়া বিৰেচিত হয় ( Snouck Hurgronie, Mokka, ii. 306; al-Batanuni, al-Rihla al-Hidjaziya. Cairo 1329, গৃ. ১২৭)। কেহু কেহু কবরের উপর হাত রাখিনা महरवन्त्रभद्र क्याबद्ध क्याबिक करें ( E. e.g. Jausson, Coutumes des Arabes au pays de Moab, p. 311, Musil, Arabis Petraca, iii. 338, 342)। नमिल्ल निरामक निरामक विवासका हैना কণসাৰ করা হয় (আড্'-ড'বোরী, ২খ, ৯২ )। বিশেষ সক্ষয় পৃষ্ঠিত কণসাস বিশেষত সাজাতিভি-ভাস্পরের পরের কণসাম সম্ভিক चन्नचत्र व्य ( H. Goldziher Archiv fur Religionswiss, iz. 297 न.)। स्थारिकी 'स्थानक स्टेरल कू'इन्स्योनीड नवरक क्'ानंत्रवड क्यान बार्स्स (यूरोसर्व, ७४,८० ; सामाजाः, त्. ८२७, स्त्रं ५० )। क्रुक्ट বাানীর জন্তর নামে ক'াসাম সচরাচর দৃণ্ট হয়। ফু'রবাানীর জন্তর রাজুর নামে ক'াসাম জারও বাাগক (e.g. হ'ামাসিঃ, গু. ৭১৫, হর ৬)। ক'াসামের ঐতিহাগত পছতির সধ্যে "ব্লা", অনাতম। আজ-লাওহারীর (সি'হ'াহ' ৪.) মতে গোরীর নগম জনুর্চানে সোত্রর জরিসুতে রবণ নিক্ষে করিরা সেই জরির লগম করা হরু। আজ-সুমারত প্রভৃতির উল্লিখিত এই অনুষ্ঠান (আজ-হাাশিমীরাত, ed. Horovitz, No. 4, ৩৬নং প্লোক, জ্যাহি'জ', বার্লান, কাররো ১৯২৭ গৃ.) জালাদি বর্তমান আছে (Landberg, Arabica, v, 133 গ.)

তাৰু দণ্ডের উপর হাত রাখিরা, ফার্রী ও ককি হাতে অইবা, কি ব্যাঃপুথী হইরা অনপ্রির ক'লেম প্রতির উলেখ করা মাইতে লাঙে (Musil, Jausson, Landborg, Burckhardt and Doughty-এর প্রহাদি দ.)। ইসলামে বিভিন্ন গছতিতে ক'লেমের ভক্তর রুছি বীকৃত হইরা খাকে; ইহাকে তাপ্'লীছ্'ল-মামীন বা তা'ছ' বিশ্বনামীন কলে। যথাঃ ক'লেমা করার সমর কু'রকানি বা আল-মুখারীর স'হ'িছ কুকে রাখা বর (তু. Goldziher, Die Zahiriton, সৃ. ১১৫; Lane, Manners and Customs, 3rd od., i. 168, 470 প.)। ভক্তপুপুর্ব ক'লেমাকে আরমান্' বালিদ'াঃ বলে (সুরাঃ ৬৮: ৩৯, তু. ভাত্দ আর্মানিহিন, সুরাঃ ৫: ৫৩; ৬: ১০৯; ১৬: ৩৮: পরবর্তীকালে অভ্যন্ত দায়িত্বপুর্ব ক'লেমাকে আরমান্'ল-বার'আঃ অর্থাৎ বলাতার লগ্য বলা হইত (তু. ইযুন হ'ডেকাল, ২র সংকরণ ১: ৫২; ২: ৩৪১; আল্-তানুখী, ফারাজ, কাররো, ১: ১৫৮; ক'লেক'শোলী, ১: ২৮০; ১৬: ২১১)।

কাসামের বিধি ওক্ত হয় সাধারণত কোন অব্যয় থারা। এ সম্পর্কে সর্বাপেকা সাধারণ অব্যয় হইন বা, তা ও ওয়া (وه تنه و ), পরির কাসামে এওলির সব কয়টিই বাবহাত হয় (ওরালাহি الله) و বিপ্লাহি الله ভালাহি الله الله به المحتاجة স্বাহাত হয় না। কাসামে অন্যান্য নির্দেশক অব্যয়ও দৃশ্ট হয়।

কোন পুৰা খান বা সু-স্নৰানীতে বেমন ক'াসাম করা হয়, তেমনি बे चारमंद्र मात्र वा बे कू द्रवानित (वा छेरांद्र शकुत्र ) मारमंद्र क नामाय করিতে দেখা বার। কা'বাঃ ও উহার সমস্ত প্রব্য এবং হ'ান্দ্র ক'াসামে বিভিন্ন বাকরীভিতে বাবক্ত হয়। প্রাচীন আরু বেরা বিশেষভাবে ভাৰ্তসর দেবতা ও পূর্বপুরুষদের নামে কণসাম করিত। কাহিনগণ (ভবিষ্যুত লগকণৰ) প্লায়ই প্লাকৃতিক সংঘটনের নামে কণ্যায় করিত (देवृत दिनात्र, ए. ১১)। ইসভাবে যে একবার জালাধ্য নাবে ক'াসবের অনুমতি প্রলভ হর, ভাহা **ক'াসর্যর গ্রন্থতির সহিত সামধ্যসা**পূর্ণ। ভবাসি দৈনশিন জীবনে পূর্বপুরুষ, সক্লবদ বিশেষত হযরত (স·)-এর নানে কণ্যাস করিতে দেখা যার। হবরত (স<sup>.</sup>) भिलाब मार्ट्स पंपर्य केंद्री विरम्बद्धारय निरमय करवर्त । "ब्रामात्र भिलाव এছু" বা "কা'বার এছু", "কু'রবয়নীর জন্তর এছু" এছ্চি বাকাংশ থারা কাসাব করা ভাব। ইবাই যুসজননী কাসাব। বস্থ সূত্র আল্লাব্ৰে সাকী খানা চৰেঃ বেদন, "আল্লাব্ কানেন, আমি মিখ্যা ৰমিতেছি না", আমি যে ইকা বনিভেছি আলাব্ উধার সাজী ইকাদি। অনেক সময় বৰ্ণনামূলক বাকাংশ থারা আলম্ভুর এতি ইবিত क्या हर । यथा, "विनि अভाजस्-सर्गण्यानस्य अञ्चय करतन, छौसार কাসাম।'' রাধুদীরা এখানে সুহুণশ্লাদ (সা)-এর পরিবর্তে 'বুসা' ' বৰে। স্থাসাৰকে বিশ্বে অবছার উদবোধী স্থাও চৰে। অন্যকরই আবার ভ্রির কণনাম রহিয়াহে। যেসম ক্ষরত (সা)-এর ছিল, "জীহার शरह चार्त्रप्र कीयम कैंग्स्य क्यानाय" रेक्स्स्य । किन वा काक्सिक-

বার পুনরার্ত্তি করিরা ক'াসামের দুচ্তা র্জ্জি করা হয়।

কেহ প্রতিভা গালন করার কণসাম করিছে উহা পূর্ণ করার ধারা ক'সিম হইতে মুক্ত হয় (আবার্রা অথবা হ'ালালা রাষীনান ) , তবে যাহার জন্য কেহ কিছু করার কাসাব করিয়াছে, সে ভাহাকে 🖚 পাম হইতে মুক্তি নিতে গারে। উচ্চতর উদ্দেশ্যের থাড়িরে দিতীয় পক্ষ কণসাম উপেক্ষা করিতে পারে। জাহিনী ও ইসভাষী উভয় বুগে এইরেল পবিত্র উল্লি করার সময় কোন কোন পরিষেত্র বস্ত বিশেষ খুলিয়া বা ছিড়িয়া ফেলা হইত বলিয়া প্ৰমাণ আছে (আল-ওয়া-কি'দী, Wellhauson অনু., গৃ. ১৯৭ ; আত'-ভাৰারী, ৩৭, ৮৬২)। আধুনিক বেদুসনরা সুপ্রবানী দিয়া কণসাম হইতে মুক্ত হয়। অন্যানঃ লোককে সনিৰ্বন্ধ অনুপ্লোধ করিয়া কণসামে আবদ্ধ করা চলে। সূত্র অনেক সময় এইরূপ হয় : "আমি তোমার নিকট আয়াহের নামে অনুরোধ করিতেছি (নাশাদা) অথবা আমি তোমার নিকট আলাাহ্র নাম উল্লেখ করিতেছি ( হ'াক্কারা), কিন্ত ইহা হইতেছে ৰকান্ত ৰ'াসাম এবং অনুরুদ্ধ ব্যক্তি প্রতিভা পালন করিবে কিনা, ভাহা ভাহার ও বক্তার মধ্যে সম্পর্কের উপর নির্ভর করে। এইরূপ কাসামের ক্ষেত্র অনেক সময় পারস্পরিক বছুত্ব বা আত্মীরতার দোহাই দেওয়া হয়। আল্লাহ্কেও ব্যাকুলভাবে অনুরোধ করা চলেঃ "আল্লাহ্র বালা সেই . ষে তাহাকে ব্যাকুলতা সহকারে অনুরোধ করিলে আলাহে তাহার অসীকার পূর্ণ করান" ( আজ-বুখারী, কিত্যাবু'সং-সু'ল্হ', বাবে ৮ ; আল-জিহাাদ, ঝাব ১২)। রাস্ত (স')-এর নারে আল্লাই্র কোন প্রিরপারের মারহুতে আবেদন করা হইলে ভাঁহাকে আরও নিৰ্বন্ধান্তিশ্য সহকায়ে আবেদন কয়া হয় (তাঙয়াসসুত্ৰ বি'ন-নাবী) ।

কু'রজানে বিশেষত এখন দিকে অবতীর্ণ সূরাঃসমূহে আলাাত্ কণসাম করিয়াছেন সৃষ্ট বস্তুর নামে ( ৫৬ ঃ ৭৫ ; ৮১ ঃ ১৫--১৮ ঃ ৮৬:৮১,৯:১—৬,৯১:১—৭ ইত্যাদি), সু-রভ্যানের নামে (৩৬:১; ৩৮:১১; ৪৫:১, ৫:১); কিরিশতাকুরের নামে (৩৭ ঃ ১ঃ ৭৭ ঃ ১) ক'লোমের দৃষ্টাছও আছে। ক'লেমের ব্যবহুরের জন্য কু'রজানের দুইটি জারাত জতীব গুরুত্বপূর্ণ: ৫ ঃ ৮৯ ৩ ২ : ২২৪ জারাতে বলা হইছাছে বে, কাসাৰে ব্যবহাত নির্থক কথা (লাগ্ও) ভঙ্গ করা চলে। নারী (সঙ্গ) হইডে নির্ভিত্র কণসামকে ইবাং' ববে ; সূরাঃ ২ ঃ ২২৪ আরাড সন্সর্কে ইহার সীমা চারি মাস (২ : ২২৬) নিদিস্ট হইরাছে,। ভারদর হয় কাককাৰোঃ দিতে ধ্ইৰে নভুৰা ব্ৰীকে ভণবাকি দিতে ধ্ইৰে। এই প্রেমীর এক বিশেষ কাসাম (জিফারে) হইছে দ্বামীর গজে (স্তীকে) ৰবা, 'ভূমি এখন হইতে আমার নিকট আমার মাভার সিঠেয় মত' অর্থাৎ 'মালার মত' (কা-জণহ্রি উপনী ) ; ৬৩ ঃ ৪ ; ৫৮ ঃ ২—৪ গ. খারাতে ইহা বিশেবরূপে নিশিত **ব্টরাহে ( జ. Juynboll**, Handbuch des islamischen Gesetzes, Leyden and Leipzig 1920, p. 224 a., Sachau. Muh, Recht, 1897, p. 13, 68 ग.): ७७ : २ चांत्ररेट चारह : "बांब्राव् रहानात चना ভোষার ক'লেস জলের বাবছা দিরাছেন।"

হাদীহ'সমূহের অধ্য হ্যরত (স')-এর একট ইকিংক এখন খান নিতেই হইবে, "কাককারেঃ গেওয়ার জন্য একত না হইরা জানি কোন কাসাস করি না ৷ খনি আমি গেছিতে গাই বে, আর একট যাবখা জালভাকত ভাষ, তবে আমি তাহাই এক্থ করি।" বুলারী, সুসন্ধিষ ও জন্যান্য সূহাদিছা কিতাাবু'ল-আরখান ওরা'ন-নুষ্বুর (৪.)-এ এই হাদীহ'ও জনুরূপ হাদীছাসমূহ সংকলন করিৱা- ছেন। কুরেআন ও হাদীছে কাসাম পালনের উপর জোর দেওয়া হইয়াছে, কিল্ল উচ্চতর উদ্দেশ্যের খাড়িরে কাফ্ফারিঃ দিরা কাসাম ভঙ্গ করা যায়। এইজন্য 'ইস্তিছ নাা' ( ইন্শা আলাহ্ অধাৎ "জালাহ্ এইরূপ ইচ্ছা করিলে"—এই সূত্র ) যোগ না করিয়া কাসাম না করার জন্য স্পারিশ করা হইয়াছে।

কুর্ত্থান ও সুন্নাতের এই সকল বিৰরণ লইরা এই বিষয়ে কিক্ছী মাসাইল-এর ভিত্তি গঠিত। এওদনুসারে কণাসামকারীকে মুকালাফ হইতে হইবে অর্থাৎ ভাহার বাধীনভাবে বেজ্বার কাল করার ক্ষমতা থাকা চাই এবং ভাহাকে কণাসাম করিতে গারিবে না। এইরাণ কণাসাম আদৌ বৈধ কিনা—এই বিষয়ে মডানৈকা আছে। কেবল আল্লাহ্র, ভাঁহার অভিছ বা কোন নাম বা ওপের কণাসাম করা চলে। কিছু সংখ্যক হণায়ালী হ্মরত (সা)-এর নামে কণাসাম দ্বীকার করেন। কিন্তু সাধারণত ইহা বাধ্যভাষ্থক কণাসাম ব্রিরা পরিস্থিত হয় না।

গূর্বাক বারাাঝাঃ কাসাম ফিকুছ্নারে বাঁকৃতি লাভ করে নাই। কেহ পাল কার্ম করার কাসাম করিলে কোন কোন ছেরে প্রতিভা ভঙ্গ (হিংন্ছণ) কর্তব্য বলিয়া বিবেচিত হয়। ইলাা'র পর কেহ রী ভালাকে দিতে না চাহিলে চারি মাসের মধ্যে ইলাা' ভালিতেই হইবে, জিংহাারের পর হয় তদ্ধতেই রীকে ভালাকে দিতে হইবে নতুবা কাসামের কাফফারোঃ দিতে হইবে।

কাফফারা 🖫 ৫ ঃ ৮১ আয়াত অনুযায়ী একজন ক্রীতদাসকে মজি দান, দশ জন দরিত ব্যক্তিকে আহার বা বস্তু দান ৷ যাহাদের এরপ করার ক্ষমতা নাই তাহাদের তিন দিন সণ্ডম পালন করিতে হইবে। করণীয় কার্যভবি ফিক'হগ্রন্থসমহে বিশদভাবে বলিত হইরছে ৷ পরা কাসামের কাক্ষারোঃ অন্যান্য কাসামের অনুরূপ, কিন্তু জি'হাারে একজন মুসলমান অমুসলিম নহে—এরূপ ক্রীতদাসকে মৃতি দান করিতে কিছা দুই মাস অবিরাম সিংয়াম পালন বা ৬০ ছন সিস্কীনকে আহার করাইতে হয় (৫৮ ° ৩, ৪)। সস্ত্রিয় আইনে কোন বাক্য দচ করণের জন্য কণসাম ও কোন কার্য সম্পাদনের প্রতিভা দুইই স্বীকৃত হইয়া থাকে। মামলা-মকণদামার বেলায় ইসলামের সাধারণ বিধান হইল প্রমাণের ভার বাদীর উপর এবং আসামীকে হ'ালাফ লইতে হয়। সাক্ষীগণ সাধারণত হ'ালাফ বর না। কোন ওয়াসিয়্যাঃকারীর বিদেশে মত্য হইলে তাহার ওয়াসি স্থাতের সাক্ষীদের কণমাস নিঙে হয় (৫ ঃ ১০৬)। বাদীর দুই জন প্রয়োজনীয় সাঞ্চীর একজন সার থাকিরে দিতীর সাঞ্চীর পরিবর্তে যে কোন এক পক্ষেত্র হণরাকেই কাছ চরিতে গারে। ৰাদীর বৈধ প্রমাণ না খাকিলে বিবাদীকে হ'ালাক দেওয়া হয়। সে হ'লেকে বইতে অবীকার করিলে ইচা বাসীকে দেওয়া চত (সামীন<sup>\*</sup> আর-রাম্দ্র)। মুসলিম আর্রিমগণ কোন সম্পাদিত ঘটনা-সংক্রিকট বিবাধ বর্ষনবাদ্দীর হণারাফকে নাম দিয়াছেন রামীন'ল-পাৰ্য: এই কথাটিতে মূলত একটি বিশেষভাবে বাধ্যভামলক **ক'মোৰ বুৰাইড'। "মাফি'ঈ মার হাবের মতে উপরিউক্ত প্রথায় এই-**ক্রব কামানের ক্রিকারোঃ দেওয়া বাইতে পারে। কিন্ত অন্যান্য ক্ষত এইওজির বিক্রমার: সেওরা হবে নাঃ ইহাদের মতে কাকফারে: ক্ষেত্ৰ **লভিট্ৰতিক্টক ক**াসালের বেলারই প্রযোজ।

Semiten, 1914; (3) L. Welliamen, Rosto arabischen

Heidentums<sup>2</sup>, 1897, p. 128 n., 186 n., (e) J. Goldziher, Abhandlungen zur arabischen Philologie, 1896. i. 1-120, (8) G. Jacob, Altarabisches Beduinenleben<sup>2</sup>, 1897, p. 174, 219, (c) Th. W. Juynbo'l, Handbuch des Islamischen Gesetzes, 1910, p. 192, 225 n., 266-270, 315 n., (e) E. Sachau, Muhammedanisches Recht, 1897, Index, (e) ইবুন কারিয়াম আল-মার্থনীয়াঃ, কিভারিত-ভিত্রান কী আক-মার্থিক-কুর আন (মকা, ১৩২১ হি., গু. ১-১৫৭ গ্রি. বিভারিক (S.E.I.)/ডঃ এম, আবসুল কারের

काउड़ ( 🎝 🖟 ) मुझा ১०৮-এর अथम जाहाए काउइ हि শব্দটি ব্যবহৃত হইয়াছে। এই শব্দ হই তে এই সুরার নাম সরাড'ব-কাওছার হটরাছে। কাছার (🔑) ধাত হটতে ফাও'জার (نومل ) শক্রপ অনুযায়ী কাওছার (کوثر ) নক গঠিত **इटेब्राइ । 'बाइवी काशा**त्र देशांत्र आदं अनाहत्र आह् ( स्थान नाककाब, Brockelmann, Grundriss der vergleichenden Grammatik, i. 344-५ खनाना উनाइडन छ.। श्राठीन 'आइबी কাব্যে এই শুব্দের বাবহার পাওয়া যাত্র (যেমন ইব্ন হিশাম, od. Wustenfeld, 3. 285 and Noldeke-Schwally, Geschichte des Oorans, i. 92-এ উলিখিড উদাহরণসময় ) ইহার অর্থ প্রাচর্য। মস্ত্রিম প্রিতরণ ১০৮: ১-এ উলিবিত 'আল-কাওছণার'-এর আডিধানিক অর্থ 'আল-ধায়কু'ল-কাছণীর' বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন ( প্র. ইবন হিশাস, প. গ্র. : আডা-ডাবারী, তাক্রমীর ৩০ : ১৮০ ), কিছ এই আডিধানিক অর্থন্ট তাক্রমীরে প্রাধান্য লাভ ক্রিতে পারে নাই। হ্রাদীছের প্রভাবে ইহা একটি অপ্রধান অর্থে পরিণত হইরাছে। হণসীছে আছে যে, রাস্ক আক্রাম (সা) কাওছারের ব্যাখ্যা করিয়া ব্যবিরাছেন যে, ইহা জালাতের একটি নদী ( ম. ইব্ন হিশাম, পৃ. ২৬১ এবং বিশেষত আত তাবারী, তাষ্ট্রীয় ৩ : ১৭১)। অনা বর্ণনান্যায়ী রাস্ত আকরাম (সা) বলিয়াছেন যে, ইহা তাঁহার একটি জলাশয় ( তু. হ'াওদ' ) যাহ৷ তাঁহাকে মি'রাজে দেখান হটয়াছিল (আত'-ত'াবারী, তাফসীর, ৩০: ১৮০)। এই শেষোক্ত **মত**ই আত'-তাবারী সর্বাপেকা প্রামাণ্য ব্যবিষ্ঠা মনে করেন। কুরুআনে জালত শব্দের উদ্যান ( আভিধানিক অর্থ ) এবং বেহেন্ড (সৌণ वर्ष) मुद्रेष्ठि वर्ष बारहा अदेक्षण काउइगत गरमत्रव मूद्रे वर्ष অভিধান ও হ'দিছৈ' মতে হইতে পারে। উহার কোনটি অগ্রাহা নহে। কুপুৰানে (৮৮ : ১২, ৭৭ : ৪১ ইত্যাদি) বারাতের মধ্য দিহা প্ৰবৃত্তিৰ নদীর উল্লেখ আছে। ৪৭: ১৫-তে বিনেমভাবে বলা হটহাছে: সেধানে আছে বন্ধ তোৱা নদী, অবিকৃত স্থাদ দুংধ-शहा, जुबालू प्रमिद्ध-छाछ जाद निर्मत मध-निर्वेत ।

১০৮: ১ আরাতে উল্লিখিত প্রাণুর্ব শব্দের পরবোক্তাত্ত্বিক ব্যাখা। প্রদানকালে আল-বংওহণার ভাষাতের একটি নদী বলিয়া অভিহিত হইয়াছে। আক্'-ড'বোরীর ডাফসীরে উত্ত এক বিবরণে আছে যে, "ইহার পানি হইল মদা..." ইত্যাদি। এইওলি শশ্টত ৪৭: ১৫-এর প্রতিধানি। কাওছারের প্রতি কু'রজানের এই বর্ণনা আরোগিত হইয়াই শেব হয় নাই। পরবর্তী জেখকসংগর কলনা এই বেহেশ্তী নদীকে মণিমুক্তার ভলদেশ, সোনার ভীরভূমি এবং জনুরুগ সর্ব-প্রকারের সাক্ষমভা ঘারা যতিত করিয়াছে। পরবর্তীকালের এক মন্তানুকারী (৪. আহ'ওয়ারুক-কি'রামাঃ, cd. Wolff, P. 107)

ভাষাতের সমত নদীই হাওদা কাওহারে আসিরা পতিত হয়। ইহাকে নাহ্র মুহণদ্মাদও বলা হয়। কারণ ভাষরা উপরে দেখিয়াছি যে, ইহা রাসূল আকরাম (সা)-এর নিজয়।

কণাদারিয়্যা ঃ (৯০%) 'আক'ীদাঃ সম্পর্কে বিশেষ মতবাদ পোষণ করে এমন একটি দলের নাম। প্রাথমিক যুগের মু'তাথিলীগণকেও এই নামে কখনও অভিহিত করা হয়, কিন্তু ইহা মু'তাবিলীদের পূর্বেও প্রচিলত ছিল। হণাসান বাস্থারী (মৃ, ৭২৮ খু.)-এর শিষ্যদের মধ্যে তাক'দীরের সঠিক ব্যাখ্যা সম্পর্কে তাত্ত্বিক আমোচনার ফলে বসরাতে এই দলের উদ্ভব হয়। অদৃ লটবাদ ও মানুষের ইচ্ছার স্বাধীর্নতা সম্পর্কে পরস্পর বিরোধী মত পোষণের ফলে জাবারিয়্যাঃ ও ক'দারিয়্যাঃ নামে দুইটি দলের স্থিট হয়। জাবারিয়াঃ মতে মানুষের ইচ্ছা বা কর্ম-সাধীনতা নাই। আলাহে সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, তিনি যাহা ইচ্ছা তাহাই করেন। এই দলের বিপরীত কণদারিয়া।ঃ দলের মত হইল মন্দ ইচ্ছা ও কর্মের সম্পর্ক আলাহি্র প্রতি প্রযোজঃ হইতে পারে না, ইহার সংশক মানুষের সঙ্গে। আলাহি মানুষকে কিছু করা ও না করার ব্যাপ।রে পূর্ণ স্বাধীনতা দান করিয়াছেন। তাঁহারা আলাহের শাখত জানের দারা তাক'দীরের ব্যাখ্যা করেন অর্থাৎ মানুষকে প্রদত্ত ইচ্ছা ও কর্মক্ষমতার ছারা সম্পাদিত সকল কার্যের জান আলাহ্র রহিয়াছে, ইহাই অদুপেটর বিখন এবং আলাহ্র এই শাস্বত ভান মানুষকে কর্মে বাধ্য করে না।

প্রস্থাপারী (১): 'কাদার' প্রবান্ধর গ্রহণজ্ঞী দ্র ; (২) এতদাতীত আল-ক্ষিত্রী, মাওয়াকি ফ, বুলাকি ১২৬৬, পৃ. ৬২০ এবং উহার পার্থ ; (৩) আল-শাহ্রাস্তাানী, মিনান ; (৪) ইব্ন হাষ্ম, মিনান ; (৫) Nallino, Sul nome di Qadariti, in RSO, vii. 461 প ; (৬) A. S. Tritton, Muslim Theology, London 1947, p. 54.

D. B. Macdonald (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের কাদার (قدر) 'আরবী লব্দ। ইহা قسدر ধাতু হইতে

গঠিত ; ইহার অর্থ পরিমাণ, মূল্য, শক্তি প্রভৃতি। ক্রিয়ার ইহার অর্থ সমর্থ হওয়া, পরিমাণ নিধারণ করা, ব্যবস্থাপনা করা, <del>কাহাকেও</del> যখোগযুক্ত সম্মান প্রদর্শন করা। এই শ<del>ব্দ হইতে</del> গঠিত সকর্মক ক্রিয়ার (قدر ) অর্থ কিছু নির্ধারিত বা নির্দিষ্ট বা পরীক্ষিত (৭৬ : ১৫ ) করিয়া দেওয়া। শেষোক্ত ক্রিয়ার ক্রিয়া বিশেষ্য بالقد او ইহার অর্থ নিধারণ ভাগ্য, বস্তকে বিশেষ গুণ বা ধর্ম দান, যথাঃ অপ্লির দাহন, বরফের শৈতা, ঔষধের নিরাময়কারী ওণ, বিষের প্রাণনাশক ওণ ইত্যাদি। কু'রব্রান বলেঃ و خال وی رم مراعده و این می و اقدره تقدیرا ( २८:२) کل شی و اقدره تقدیرا করিরাছেন এবং প্রত্যেককে পরিমিত করিরাছেন যথায়থ অনুপাতে। ইসলামের কাদার মৌলিক বিশাসের একটি বিষয়। ইহা ঈমানের অংশ এবং উহাতে বিশ্বাস না রাখা ঈমানের পরিপছী (কণদণা ৪.)। এই বিশ্বাসের সাধারণত এইভাবে ব্যাখ্যা দেওরা হর যে, পৃথিবীর যাবতীয় বর জিল্, মানুষ ও অন্যান্য প্রাণী তাহার উৎপত্তি হইডে ৰিনাশ পৰ্যন্ত ৰাহা কিছু করিৰে তাহা পূৰ্ব হইতেই নিৰ্ধায়িত হইয়া শ্বহিরাছে। মানুষের পারলৌকিক পরিণতিও ঐভাবে নির্ধারিত। ভবে মানুষের এই নির্ধারিত পরিগতি তাহার নিজের কাঞ্চের ভারাই নিয়ন্তিত হইবে। বখাঃ বাহার ভাহারামনাসী হওয়া নিৰ্ধায়িত হইয়াহে সে সাৱা জীবন ৰেহেণ্ডে গৰনোগৰোগী কাজ করিরাও জীবন-সায়াকে এখন কার্য করিয়া বসে বাহা ভাহার পূর্ববতী সমস্ত সং কাজ বিনল্ট করিয়া ভাহাকে ভাহারামবাসী করে। অনুরাগভাবে ইহার বিপরীত সধজেও বলা হয়। ভবে এই কাজ করা মানুষের ইচ্ছাধীনই হইবে।

ইহার প্রাথমিক বিরোধিতা যাহা নাহাত ৭০০ **ব্.-এর পূর্বে** প্রকাশ পাইয়াছিল—সে -সপ্রক্ষে ক'াদারিয়্যাঃ প্রবন্ধ দ্র**। এই বিরোধ**– কালে দুইটি আপোষহীন চরম মতবাদ ও দুইটি আপোষমূলক মতবাদের উভব হয়। আপোষমূলক মতভলি আহ্লু'স-সুলাঃ ওয়া'ন-জামাা'আতের মুসলিমগণ কতৃকি বীকৃতি লাভ করে। সকলেই প্রমাণস্বরূপ কুংরআানের আয়াত ও হণাদীছা উদ্ভ করিয়া থাকেন। হণদীছণ্ডলি বুখারী, কিতাা<mark>বু'ল-কণদারে ও কিতাাবু'ড'-</mark> তি ব্য-এর এক অংশে পাওয়া যায়। এ বিষয়ে আশ'আরীর কি**তাাবু'ল**-ইবানোঃ, হণয়দার বাদ, পৃ. ৮৪ ও প. (বাাবু'র-রিওয়াায়াত ফি'ল-ক'দার ) দ্র.। জাবারিয়্যাগণ (দ্র.) সম্পূর্ণরূপে অদৃত্টবাদী। তাহাদের মতে মানুষের কার্যে তাহার কোনই হাত নাই, ষদিও ইহা বাহ্যত তাহার হাত দিয়াই সংঘটিত হয়। ইহা অনৈস**-**লামী মতবাদরপেই পণা করা হয়। অপর চরম মতবাদ হইল কণদারিয়্যাঃগণ কর্তৃক পরিপোষিত মত**। উহা এই** যে, মা<del>নুষ</del>-তাহার সকল কাজ নিজে করে। এই মত পো**ষণকারীরা অবশেষে** মু'তাষিলীদের অভভুঁজ হইয়া যায়। প্রথমে তাঁহারা خلق (মানুষের কার্ষ সম্পাদন সম্পর্কে) পরিভাষাটি ব্যবহার করিতে সাহস করেন নাই। গুধু আরু।াহ্ই خالق (স্টিটকর্তা)। তবে তাঁহার৷ কতকটা নিরাপদ পরিভাষা ايجاد , اختراع (নূডন উৎপাদন বা জাবিকার) বাবহার করেন। পরিশেষে তাঁহারা বলিতে থাকেন, "মানুষ তাহার কার্য স্থিট করে।" মধ্যপন্থী আহ্লু'স-সুনাতের অত্তর্তে দলভলি হইতেছে আশ'আরী ও মাাতু-রীদীগণ ৷ ইহাদের মধ্যে দৃষ্টিভঙ্গির সামান্য পার্থক্য থাকিলেও উডয়ে সমস্যাটির প্রকাশ্য ব্যাপারঙলিই অধু সর্লভাবে বর্ণনা করেন। রাধীন ইচ্ছার সমর্থকগণের মতবাদের ভিডি হইভেছে**:** এই ঃ আরাহ্ সুবিচারক-—এই কথা প্রমাণ করিতে গেলে মানুষের ঝাধীনতা মানিয়া লইতে হয় । আত্লু'স-সুয়াঃ ওয়া'ল-জামাা'আতের মধ্যে কেহ কেহ –ষেমন, আত্-তাফ্তাাযাানী এবং আর-রাষী এ বিষয়ে যুক্তি-তর্কপূর্ণ আলোচনা করিয়াছেন। মাাতুরীদীসণ ছীকার করেন বে, মানুষের বাধীনভাবে কাজ করিবার ক্লমতা আছে। আর এই ক্ষমতার ব্যবহার বা অপব্যবহারের জন্যই সে পুর**ভৃ**ত অথবা শান্তিপ্রাণ্ড হইবে (**আন-নাসাফী, 'আফ**ণাইদ, তাফতাাধানীর ব্যাখাসহ, কায়রো ১৩২১, গৃ. ৯৭)। মানুষের ইব্ছাপূর্বক হস্ত সঞ্চালন ও অনিব্ছাকৃত হস্তকন্দনের মধ্যে গার্থকা মানুষ জানেঃ কিন্ত আলাাধ্র চরম স্ক্রনক্তির সহিত ইহার বৈপরীত্যের সমস্যা অমীমাংসিত থাকিয়াই যায়। আল-আল'আরী ইক্তিসাবে (কাস্ব **৪.) বা অর্জন নামে একটি মতবাদ<sub>়</sub>উপ**ছিত করিয়াছেন। মানুষ নিজের উপর আল্লাহ্র ক্রিয়াকে গ্রহণ করে এবং এই প্রহণই হইতেছে মানুষের বাধীন ইচ্ছার চেতুনা। বাহাত <del>আল-আশ'আ</del>রী বলিতে চাহেন যে, এই চেতনা আল্লাহ্র স্পিটধর্মী কর্মের অপর অংশমাত: এই ব্যাখ্যার পরি<del>ত্রেভিত</del>ে মানুম একটি বয়ংক্রিয় যন্তমান, যদিও এই যদের একটি বৈশি<del>চ্</del>ট্য এই ষে, মানুষ মনে করে, সে যাধীন

ক্যালার বা তাকাদীরের আভিধানিক অর্থের সহিত নিক্সজিবিত

বাাখ্যা থাপ খার ৷ ব্যাখ্যাটি এই মান্য ও জিল বাতীত গুথিবীর যাবতীর প্রাণী ও জড়বন্তই যথাঃ চন্দ্র, সর্ব, প্রহ প্রন্তুতি সকলেই নিজ নিজ শাজে আলাহ কর্তু কনির্ধারিত প্রতি (কণারার) অনুধারী চরে। জিল্ও সানব ভাহাদের জীবনের অধিকাংল জেয়ে জ্ব মৃত্যু, পুলিট ইত্যাদি ব্যাপারে এবং জন্যান্য বন্ত—বধা : অন্ধি, বারু, পানি ও এসিড প্রভৃতির ব্যবহারে আল্লাহ্ কর্তু ক নির্যান্তি নির্মান্-সারে বাধ্য হইরাই চলে। এওলির বিক্রছাচরণ করিবার ক্ষমতা ভাহাদের নাই। এছলিকে যদিও সাধারণত প্রাকৃতিক নিয়ম, Natural Law, نظري قانون अकृष्टि भव बाड़ा खाबााड़िड কয়া হয়, আসলে এগুলি আল্লাহর নির্ধারিত আইন; মানুষকে কিছুটা ছাধীনতা দেওয়া হইয়াছে ওধু তাহার কল্যাধ-অকল্যাশের ব্যাপারে অর্থাৎ সে স্পিটকর্তার অনুগত থাকিবে ফিনা? স্পিট-কৰ্তা কৰ্ত্ত বিহিত নৈতিক বিধানানসাৱে সে চলিবে কিনা? অর্থাৎ 'ইবাদোত, সামাজিক নিয়ন-কানন গালন, কার্গণ্য, ব্যক্তিচার, চুরি ইত্যাদি অন্যায় কার্ম হইতে বিরুত থাকা এবং দান, অনুপ্রহ প্রকাশ, পিতামাতা ও ওক্লকনের প্রতি ভঙ্জি ইত্যাদি সন্দর্ভিত নৈতিক বিধানগুলি মানিখা চজার ব্যাপারে তাহার স্বাধীনতা আছে। এইসৰ কাৰ্মে জালাাহ্য বিধান মানিয়া চলিলে সে সুখী হইবে আর না মানিলে সে দুঃখ গাইবে। এই মানা না মানায় ভাহার যাধীনতা আছে বলিয়া সে পর্কার ও নাজি পাইবার বোগ্য।

वु अस्तार आसार यात्र : قُوات : वु के के के विकार

(৭৬ ঃ ৩) "তারপর আমরা তাহাকে দুইটি পথ দেখাইলাম ঃ
একটি شكر এর অর্থাৎ আল্লাহ্র প্রতি কৃতততা বা আনুগত্যের পথ
ও অপরটি شكر এর অর্থাৎ আল্লাহ্র অবাধ্য হওয়ার পথ।" মাহারা
জাহালামের অধিবাসী হইবে তাহারা নিজেদের ইচ্ছাকৃত কাজের
কলেই হইবে এবং বাহারা বেহেশ্তের অধিবাসী হইবে তাহারাও
তাহাদের ভেছাকৃত কাজ ঘারাই হইবে।

श्रम्भा : (a) von Kremer, Gesch. d. herrsch. Ideen des Islams, Leipzig 1868, p. 29 9., (3) Houtsma, De strijd over het dogma, etc., Leyden 1875, p. 42 %.; (9) Goldziher, Vorlosungen uber den Islam, p. 95 %. (৪) A. de Vlieger, Kitab al-Kadr, বিশেষত অনুবাদের জন্য দেশন Goldziher's review in ZDMG, lvii. 392 প., (c) Krehl. Uber die koranische Leher von der Pradestination etc., in Bericht, uber die Verhandl. der Kgl. Sachs. Gesellsch. der Wiss. zu Liepzig, philhist, KL, xxii. (Loipzig 1870), (4) Salisbury, Muhammaden Doctrine of Predestination and Free Will, in JAOS, viii. 152; (9) Dict. of Techn. Terms, p. 1179 9., (b) al-Razi, Mafatih, Cairo 1308, on Sura liv. 49, part vii. 571 %.; (a) Wensinck, The Muslim Creed, index, a. predestination, (50) L. Gardet et M. Anawati, Introduction a la Theologie Musulmane, Paris 1948, p. 37, 151, (55) W. M. Watt, Free will and predestination in early Islam, London 1948.

D. B. Macdonald (S.E.I.)/बाबूब कांत्रिय मूर्ण्यम जानमुद्दीन

কালিরিরার (১৯৮৮) ঃ শার্যথ আবদু'ল-কালির আজ-জীবানীর (বা আজ-জীবারি) নারানুসারে একটি সুফৌ ভারীকার নাম কালিরিরাঃ।

১। উৎপত্তিঃ नाजप चानमृ'त-क्नामित्र चान-कीवाानी (त) (মৃ. ৫৬১/১১৬৬) বাগদাদে হ'বাৰী কিক্'হ-এর একট মাদ্রাসাঃ ও একটি রিবাচেতার (খান্কা।হর ) অধ্যক্ষ ছিলেন। তিনি পর্যারক্রমে এই দু**ইটিভে বভু**ভা সিভেন। এই সমত্ত বজুডা আল-ফাত্হ'র-ज्ञान्तीत्व अरमशील वर्षेत्राहः। देवन् ज-साहः देवतं अवसः ( मृ. ७७०-১২৩৩) দু**ইটিই ছিল বিষ্যাত** প্রতিষ্ঠান। ৫৭২/১১৭৬-৭ সনে মৃত্যু হইয়াহে এখন এক ব্যক্তি কর্তৃক সেই হাছারী সাদরাসায় করেকট পুস্তক প্রদানের কথা রাাকুণ্ড উল্লেখ করিয়াছেন (रेज्नमाम् व-कानीन, ८व, २१८)। ७८७/১২৫৮ সনে महासमय कर्ज् বালদাল অভনের কলে দুইটি এতিটানই ধাংসগ্রাণ্ড হর বলিয়া সনে হর। এই সমর পর্যন্ত প্রতিষ্ঠান দুইটির কর্তু ছভার 'আবদু'র-ক'াদির (a)-এর বিখ্যাত পরিবারের হাতে খাকাই সভবগর। বাহ্**জা**তু ল-আসমারে তাঁহার উভয়াবিকারীদের একটি নির্ভুর বিবরণী প্রদত্ত रहेबार (न. ১১৬/১১৭), हेराय वर्गना अनुवासी नायथ जाल-कीजाानीय গুর শার্থ 'আব্দু'ল-ওরাব্রাব (৫৫২-৫১৬/১১৫৭-১১১৬) যাদ্রাসায় ণিভার হ্লবভী হন; ভংগুর শার্থ 'আব্দু'স-সালাম (৬১১/১২১৪) তাঁহার উত্তরধিকারী হন। শার্থ আন-জীলানীর খার এক পুর নাহৰ 'আবদু'র-রাম্বাাক' (৫২৮-৬০৬/১১৩৪-১২০৬-৭) ছিলেন বিখ্যাত ওয়ালী: এই পরিবারের করেকজন লোক বাগদাদ লুচন-কাৰে নিহত হন; বিবাতি ছিল এই সময় বাৰিয়াঃ হইতে পথক। প্রথমটি ছিল সরবেশদিপের সন্মিলিত আধ্যাত্মিক সাধনার ভান, ছিতীয়টি তাঁহাদের নির্জনবাসের ছান (আস্-স্হরাওরার্দী, 'অন্তব্যারিক'ল-মা'আারিক; ইহ'রাা'র হ'ানিরাঃ, কায়রো ১৩০৬. ১খ. ২১৭)। ইবন বাতৃত্ তার সময় থাবি রাঃ প্রথমোক অর্থেও ব্যবহৃত হইতে থাকে। তিনি মাৰি রাহ অনুষ্ঠিত (১ ঃ ৭১) যে সকল ধৰ্মীয় অনুশীলনের বিবরণ দিয়াছেন, সভবত শারৰ আল-জীলাানীর রিবাতে ও তাহাই হইত। তাঁহার জন-মোদিত নিয়মাবলী ও নীতিমালা একটি আধান্দিক ডাব্লীকাঃ (বাহজাঃ, গু. ১০১) পঠনের পক্ষে ব্যেষ্ট । শারখের নিকট হইতে মরীদের বিরকাঃ প্রহণের অর্থ হইর তাঁহার ইকা শার্থের ইচ্ছার অধীন ক্ট্রাছে (আস-সহরাওরারদী, ১৭, ১৯২)। বে সকল লোক নামৰ 'আবদ'ল-ক্যাদির আল-জীলানী (র)-এর নিকট হইতে বির্কাঃ প্রাণ্ড হন, তাঁহারা বিভিন্ন পর্যায়ে ব্যাভি লাভ করেন। ভাঁহারা ভাঁহার নিকট হইতে যেভাবে খির্কাঃ প্রাণ্ড হন, অন্যান্যকেও সেভাবে তাহা প্রদান করিতে গারিতেন। বুৰ্না হতে, ভাঁহার ভারীকাছুভিত্র ছন্য খিরুকাঃ ধারণ অগরিহার্বরূপে প্রয়োজনীয় নহে। বরং তাঁহার প্রতি ব্যক্তিগত ডক্তিই बरश्के ; किंदु अरे वर्षनाठि निर्कत्रवाश नरह ( वार्षाः, १. ১०১ ) । ভাঁহার জীবদ্দারই ভাঁহার কিছু মুরীদের মাধ্যম ভাঁহার তারীকাঃ প্রসার লাভ করে। 'আবী ইবন'র-হান্দাদ রাবানে, বা'লাবাককের অধিবাসী মৃহ'াত্মাদ আল-বাত'াাইহ'ী সিরিয়ার ভাঁহার ডারীকাঃ প্রচার করেন ও বাবাবাক্কের জনৈক ভাকি-য়ু'দ-দীন মুহণশ্মাদ আল-যুনীনী ভাঁহার ডণারীকণর বিখ্যত श्रहात्रक हिर्मान । विज्ञात्रत्र **वर्षनक बृद्धान्यान स्वृत 'मावनु'ज**'-जायान নিজেকে এই ভারীকার জনুসারী বলিয়া দাবী করিতেন (বাহ্লাঃ,

ণু, ১০৯-২০)। তাঁহার খুরীলগণের কাহারও কাহারও অতে তাঁহার তারীকার দীক্ষিত ব্যক্তিরা সকলেই বেংশাতর প্রতিমৃতি প্রাণ্ড হন, এই কারণে তাঁহার তারীকাঃ সম্বত বেশ অনপ্রির হইরা-ছিল বর্তমানেও আফ্রিকার তাঁহার তারীকাঃ বিজ্ঞি লাভ ব্যতিহে। (তু, O. Lonz, Timbuktu, ii. 33)।

শারৰ আল-জীলানী (র)-এর তারীকাঃ প্রচারে তাঁহার পুরদের কিছুটা ভূমিকা থাকা সভবগর। কিব ইব্ন তার্নিরায় (বৃ-৭২৮/১৬২৮) উল্লেখ করিরাছেন বে, তিনি তাঁহার জনৈক বংশধরের সঙ্গে মেলামেশা করেন,—এই ব্যক্তি ছিলেন একজন সাধারণ মুসলিম এবং ক্যাদিপ্লিয়াঃ ভারীকাভুক ছিলেন নাঃ কারেই বাঁহারা শার্থ আর-জীলাানী (র) সন্পর্কে ধর্মার ধরেশ গোৰণ করিতেন, ভিনি ভাঁহাদের সহিত একখত হইতে গারেন নাই (বুপ্'য়াতু'ল-স্র্তাাদ, পৃ.,১২৪)। Lo Chatelier দ্চতার সহিত বলেন যে, শার্থ জীলানীর জীবনকালে তাঁহার কয়েকজন পুত্র মরছো, মিসর, 'আরব, তৃকিন্তান ও ভারতবর্মে তাঁহার তারীকাঃ প্রচার করিতেছিলেন; বাহ্ আঃ-তে কিন্তু ইহার সমর্থন সিলে না। ইহাতে 'জাবদু'র-রাব্যাক সন্দর্কে অনেক কথা আছে ; কিন্ত এই পুরের নিমিত বলিয়া অনুবিত "বর্তমানে ধাংসঞাণত যে মসজিদের সাতটি সোনারী ওয়ন্ত অনেক সমর 'আরব ঐতিহাসিকসের বর্ণনার বাক হইয়াহে", ভাহার উল্লেখ-মার নাই। বন্তত এই মসজিদটি হ'াব্দুলাহ্ মুস্ডাওফী-র ( মৃ. ৭৪০/১৬৩১-৪০ ) পরবতীকালের ৰ্বলিয়া মনে হয়। বাহখাঃ-র পরে এই লেখকই প্রথন <del>বার্</del>থ আল-জীলানীর সমাধির উল্লেখ করেন (বুখ্ছাত্'ল-জু'লুব, Lo Strango কর্তৃক অনুদিত, গৃ. ৪২ )। 'আবদু'<del>র স্থান্</del>যাকে ধনীয় অনুষ্ঠানে সাবাা' অর্থাৎ ধর্ম-সঙ্গীতের প্রবর্তন করেন করিয়া যে উডি প্রচলিত তাহার সমর্থন পাওয়া মায় না। এক্তগকে শারৰ আল-জীলানীর আমলের পৃথেই ইহা প্রবৃতিত হইরাহিল। 'আবদু'র-রাষ্যাকে সন্দর্কে আভাসমার না দিরাই সুহ্রাওরারদী (२ : ১১৬) देश चारमाठना कड़िशाइन। E. Mercier-এর মতে (Histoire de l'Afrique Septentrionale, iii. 14) ৰ্কীয় ১২৭ শতাকীতে ক'য়াদ্রিয়াঃগছী কার্কারীতে বর্তমান ছিল এবং স্নাভি'সীদের (ভাঁহাদের রাজত ৫৬৭/১১৭১ সনে শেৰ হয়) সহিত ইহার ফনিষ্ঠ যোগাবোদ ছিল, বিল্ক ডিনি এই সকল বৰ্ণনার কোন প্রবাধ দেন নাই।

সুব্যাগার্দীর মতে শার্থের কর্তব্য তাঁহার প্রত্যেকট সুরীদের প্রমালন মৃত্যানিক অনুশীলন ঠিক করিরা দেওরা; ইহা হইতে বুবা যার বে, শার্থ আল-জীলানী বিশ্কুর, বিশ্বুদ ও হিশ্বের কোন বিধিয়ত প্রশালী নির্ধারিত করিরা দিয়াছিলেন বজিরা কন হর না; প্রকৃতসকে বিভিন্ন কাটালিরির্যাঃগহীদের সংখ্য প্রচলিত গছতিভবির মধ্যেও গার্থকা রহিলাছে ( Rian, Marabouts et Khouan, p. 183 গ.), তুলী প্রান্তর বরাত দিরা J. P. Brown (The Dervishes, p. 98) গীজালান অনুটানের যে বিশ্বুণ দিরাহেন, উত্তর আদ্রিকার প্রহের জিভিতে Rian সাহেকো প্রসত কর্মনা তাহা হইতে সম্পূর্ণ হাতঃ অনৈক 'আক্লুজাক্ ইন্ম মুহাল্যাদ আল-আলামী-র [১৮০ বংসরকাল (৫৩৬-৭২১) জীবিত ছিলেন] বার্যাত দিরা আল-কুর্দাগালুক-রাব্বানির্যাত্ত শাল্য আল-ক্রিয়ানীর যে বিশ্বুদের কর্মনা দেওয়া হইলাছে ভাষ্য জনেকটা ক্লানিক বজিরা জিবেচনা কর্মা ঘাইতে গারে।

२ । क्रमविकान ३ भारप चाय-बीबरानी (४) चळात-चन्छानगर একট ডারীকার প্রতিষ্ঠাতা এবং তিনি অনেক কারাামান্তর অধিকারী বৰিরা উলিখিত হইরাহেন। <del>তজ্ঞন্য প্রথম সময় হইটেই বিভিন্</del> দিকে ক'াদিরিয়াঃ মতবাদের প্রসার বাভ বটে। J. P. Brown লিখিত দীকাদান অনুষ্ঠানের বর্ণনার ব্লা হইরাছে, এই ভারীকাঃ ত্তেক্ উদ্ধ লাখী বার্থ ভাল-জীলাানী (র)-কে ছল্লে দেখিত। ইসলাৰবিরোধী কিছু আচার-অনুচান তাঁহার নাৰে পর**বতীকালে** কোন কোন খানে **প্রচারিত হইরাছে। ই**য়াম **ইব্ন ভারবিরুটাঃ** ও ইব্রাহীন আশ-শাভিন্বী (ই'ভিস' যাম, ১: ৩৪৮ গ, ) এইডমির তীর সবালোচনা করিরাছেন। ক'াদিরির্যাঃ নাষ্ট্র যে ত'ারীক'ার প্রতি অধিকতর সচরাচর প্রমুক্ত হয়, অন্যান্য ভারীকারে সহিত ভাহার পার্থক্য প্রধানত ক্রিয়া পছভিতে। তবে ইহার **অভ্যুদরের** সহিত সংশ্লিপ্ট অবহার দরুন ইহাতে নিয়ম-কানুনের তেমন সাদৃশ্য নাই বেষন রহিয়াছে অন্যান্য ক্ষুদ্র ও খাসে ভারীকাঃ-পদ্মীদিসের মধ্যে: এই শেষোক্তদের মতে উহাদের বাহিরে সুক্তি নাই (রিন, সৃ. ১৮৬)। পক্ষাররে প্রতিষ্ঠাতা একজন হা**যারী হইলেও** ক'নাদিরিয়াঃ ত'ারীক'ার সনস্যপদ কিছুতেই হ'াছা**নীদের সং**ধ্য সীমাৰ্ছ নহে।

৩। ভৌগোলিক বিবর্প ঃ ঐতিহাসিক ও ভৌগোদিক গ্রহন্তজিতে ধর্মীর সৌধের বিবরুদে বিভিন্ন ভারীকার সধ্যে কলাচিৎ পাৰ্যক্য করা হয় ; এজন্য ইরাকের বাহিরে কোন্ দেশে প্রথম ক'নাসিরী ষাবি'রাঃ বা খান্ক'াষ্ প্রতিশিঠত হর তাহার ভারিথ সরজে সঠিক-कारन किंदू नवां ठरत सा । भाइच जात-जोताानीइ मुद्दे भूत देन्द्रादिष ( মৃ. ওয়াসিতে ৫৯২/১১৯৬ সনে ) ও 'আৰদু'ল-'আৰীৰের (ভিনি সিজারের একটি প্রায় জিয়ালে মৃত্যুবরণ করেন ) বংশধরেরা ক্লেবে (Foz)-এ এই তারীকার প্রবর্তন করেন বলিয়া কবিত আছে। তাঁহারা সেখানে হিজ্যাত করেন এবং প্রানাডার পতনের (৮৯৭/১৪৯২) অছ পূর্বে তাঁহাদের বংশধরের। মরকোতে আএর প্রহণ করেন। ইব্নু'ভ'-তার্রিত জ্ঞান-ক্যাদিরী (১০১০/১৬৭১) তাঁহার বিবিত জ্ঞান্-সুর্র্ খাস্-সানিঃ পুতকে কচকঙলি প্রামাণিক দলীল খার। কেবের গুরাফাা' জীলালার পূর্ণ বংশ-ডালিকা প্রদান করিরাছেন; উহার বরাত দিয়া Arch. Maroc. ७३ थर, ১०७-১১৪ शृक्षीय में छालिका উत्सव করিরাছেন। ১১০৪-১৬১২-৩ সনে কেবে শার্থ **আর-ছীলানীর** খাল্ওরার উল্লেখ পাওর। যার (ঐ ১১ : ৩১৯)। ইস্বাণীল রূম (মৃ. ১০৪১/১৬৩১) এশিয়া মাইনরে ও কন্স্টান্**টনোপরে এই** তারীকার এবর্তক। তিনি ভোগখানার <del>কাাদিরীবানাঃ নাবক</del> শান্কণাত্র প্রতিষ্ঠাতা। ইনি শীর-ই-ছণানী বা **বিভীর** শার্থ নাসে অভিহিত হইয়া থাকেন এবং এই সকর্ম আঞ্জে প্রায় ৪০টি তাকিরাঃ ছাগন করেন ব্যারা ক্ষিত আছে (ক্পাব্সু'ল-ভা'লাবে)। সাালিহ' ইৰ্ন **মাহ্নী ( <del>আৰ-'ৰাজাৰু'ৰ-</del>মানিথ, ৩৮**১ পু.) ১১৮০/১৬৬৯-৭০ जलब काहाकाहि जनम जलाम अक्टि कार्मिती রিবাতের" উল্লেখ করিরাছেন। কিন্তু সঞ্জার প্রতি সুস্ফীসের একটা যাডাবিক আকর্ষণ থাকার শারণ আল-জীলানীর জীবনকারেই সেধানে একটি শাখা স্থাপিত হইয়াছিল ( Le Chatelier, পু. జ., पृ. 88), अरे भारी अक्षर रविज्ञा गत रहा। चानेन<del>-३-वाकराहीहर</del>ू (১৬০০ সনের কাহাকাহি Jairett-হত অনুবাদ, ৩৭, ৩৫৭) ক মানি-রিরাঃ ভারীকাঃ অভ্যর সম্মানিত ব্যারা উল্লিখিত ক্ট্রাছে। কির ইফাকে ভারতে বীকৃত তণারীকাসমূহের মধ্যে **বভর্কি করা** 

হয় নাই। নাআছি'র-ই-কিরাম (১৭৫২)-এর জগর করেকটি দলের এবং খোদ শায়ধ 'আবদু'ল-কাাদির জীরানীর উরেধ থাকিলেও ভাষতে ভারতীয় সূ-ফীদের যে তালিকা আছে তথ্যধ্য ইহার কোন আভাস ভাছে বলিয়া বোধ হয় না (খাফী খান কুত সূন্তাঘাবু'র-ল্বাব, ২ ঃ ৬০৪ ছ.)।

Depont of Coppolani কণাদিল্লিয়াঃ ও তাহাদের বাাবি মার কিছু সংখ্যাতত্ত্ব (সাবধানে প্রহুণীয়) প্রদান করিয়াছেন (Confiction religiouses musulmanes, গু. ৩০১-৩১৮)। ইহার ক্রমবিকানের অনেকটাই হালের বলিয়া বীকৃত হইয়া থাকে এবং স্থাৰত 'আবন্'ল-কণাদির নামধারী অনা এক ব্যক্তির আহিই এজনা দারী ; ইনি বহু বৎসর ধরিয়া ফরাসীদের উত্তর আফ্রিকা অধিকারে বাধা দান করেন। সমস্ত ইসলামী দেশেই যে কার্যদিরী ভারীকার লোক আছে, তাহাতে সন্দেহ নাই। তাৰ কচকঞ্জি উত্ত ভাাৱীকাঃ বহ স্থানে অধিকতর জনপ্রিয়তা অর্জন করিয়াছে। দিয়াকান্ক গোরকে চিনিবার জন্য গিনির ভৌবা ( Touba ) অঞ্জের ক্যাদিরিয়াঃ একটা বত্ত নিদৰ্শনে পরিষত হইয়াছে। দিয়াকানক পোরে এই বৈশিষ্টা পরিসন্ধিত হয়। ভিযুক্ত-র কৌন্টা-র কণাদিরিয়্যাঃ হইতে সিদিরদের মারফতে ইহার উত্তব (P. Matty, in RMM, ৩৬:১৮৯) ৷ এই কৌণ্টাণ্ডলি কিন্তু কণাদিরিয়াদের একটা শাখা এবং উহাদের কিছু কিছু জনসারীকে শাষি বিয়াঃ নামে অভিহিত করাই সমধিক পসন্দ করে ( পু. গ্র. ৩১ : ৪১৪ )।

৪। সংগঠন ঃ ক্লাদিরী তারীকাভুজ সকলেই বাগদাদে भारू बाल-कीलानीत भागात्त्रत शामित्मत नात्मयाह ৰীকার করে, Rinn (পু. ১৭১) কর্ত্ব ও RMM, ৫২: ৫১৩ ও ১ ঃ ২৯০ পুঠায় প্রকাশিত অভিষেক পরগুলি এই সূর হইতে প্রাণ্ড। 'আলী গাালা মুবাারাক (৩খ, ১২১ ; g. P. Kahle, Isl., ৬খ. ১৫৪ ) এই ডারীকাঃ একজন কুড়াবের অধীন পরিটালিত বলিয়া গণ্য করেন; কিন্তু বলেন যে, উহার ফুরা বা বয়ত নাই! Rinn-এর মতে আফ্রিকায় প্রত্যেক মুকাদাম তাঁহার উত্তরাধিকারীর নাম করেন। উত্তরাধিকারী মনোনীত না করিয়া কাহারও মৃত্যু হইলে ইখ্ওয়ান কর্তৃক কোন হ'াদ'রা : অর্থাৎ মজলিসে নির্বাচন অনুষ্ঠিত হয়। অতঃপর বালসাদে তারীকারে নেতার অনুমোদন প্রার্থনা করা হয়, ইহাতে কখনও আৰীকৃতি ভাগন করা হয় নাই। Rinn ও Depont et Coppolani উদ্ভ প্রস্থানিতে কতকটা পরিপূর্ণরূপে উত্তর আফ্রিকার ভারীকার সংগঠন বর্ণনা করিরাছেন। পছতিটি সাধারণত ভাষ্যা'বাতী বরিয়া ক্ষন হয় वर्थार थावि आः छिन याथीन अवर वाजनातम् क्वाँत अविकासन সহিত উহাদের সম্পর্ক জতার নিধিন। যে নীতিতে যাবি মার অধ্যক্ষের পদ বংশানুক্রমিক হয়, তাহা সাধারণত স্বীকৃত হইয়া খাকে।

ভারত-বাংবাদেশ উপমহাদেশে ১১ রবৌউশহ'-ছণানী শারখ আর-বীবাানী (র)-এর সম্মানার্থে উৎসব অনুষ্ঠিত হয়; আলভিরিয়া ও মরকোর বাাবিব্যাঃগুলি ও মাবাারসমূহে লোকে বিরাারত করে (রিন, পৃ. ১৭৭):

শারণ আল-জীলানীর অনুমোদিত বরিরা অনুমিত বছবিধ সংকলন বিসর, ভুরত ও পাক-ভারতে প্রকাশিত হইরাছে। জাল-ফুয়ুদণাভূ'র-রাব্বানিরা-ম খাল্ওরাতে (নিভৃত বাস) প্রবেশাদাত বাজিকে দিবাভাবে রোহা রাখিতে ও রারিতে ইবাাদাত করিতে উপদেশ দেওরা হর। খালওরাঃ ৪০ দিন ছারী হয়। ৪০ দিনের মধ্যে খাদা ক্রমণ ক্যাইতে ফ্রেব, শেষ তিন দিনে পরিপূর্ণ রোষা রাখিতে ফ্রেব; পরিশেষে মুরীদ স্বাভাবিক খাদা প্রহণ করিবে।
G. Salmon (Arch. Maroc., ২খ, ১০৮) ভাখিরারের জীলালাদের মধ্যে প্রচলিত ক্রেকটা বিশিস্ট শীক্ষ পদ্ধতির উল্লেখ করিয়াছেন।

क्यामीमद जान्जितिया विज्ञात काल्ये क्यामितियादा प्रर्व-গ্রহম রাজনীভিতে জংশ প্রহণ করে বলিয়া বোধ হয় ৷ এই **जनस क्रांमिडिसप्रमद जुनाव मूद्शिम-मौनाक काकिवापत विकास** সংগ্রমে নেতৃত্ব প্রহণের প্রভাব করা হইজে তিনি তাঁহার পুর '<del>আৰু'ৰ-ক'।দিরকে ইহা গ্রহণের অনু</del>মতি দেন। এই লোকটি ফরাসাদের প্রদত্ত রাজ্যে নিজের পূর্ণ ক্ষমতা প্রতিষ্ঠার জন্য তদীয় সমাজের ধর্মনৈতিক সংগঠনকে কাজে লাগাইতে সক্ষম হন এবং তাঁহার রাজ্য বিগন্ন হইলে তদীয় তারীকার মুকাদাম পদের সুবিধা গ্রহণ করিয়া নুডন সৈন্য সংগ্রহে সমর্থ হন (H. Garrot, Histoire generale de l'Algerie, Algiers 1910, p. 800. 863, etc. )। এই ব্যক্তির গ্রুন ও নির্বাসনের পর হইতে আফ্রিকার কণাদিরিয়াঃগণ করাসী সরকারকে সমর্থন দান করে ব্রিয়া প্রতীয়মান एव (Ismael Hamet, Los Muselmans Français du Nord de l'Afrique, Paris 1906, p. 276)। ১৯০৮ সনের 'উছ' মাানী বিশ্লবে ভাহার৷ বিশ্লবীদের প্রতি সহানুভূতি প্রদর্শন করে যলিয়া ক্ষিত আছে ৷ কিন্তু প্রতিৰম্বী ব্লিকা।'ঈ স্'ফীদল ধর্মনৈতিক উদ্দীপনায় তাহাদের অপ্রসামী হওয়ার আশহায় তাহারা বাগদাদে মাহদীদের বিক্লছে শান্তিমূলক কাৰ্যক্ৰমে যোলদান করে (L. Massignon, in RMM, 4845) (

প্রস্থানী ঃ প্রাচ্য সংকরণগুলির উল্লেখ করা হইয়াছে; (১) 'প্রানী ইব্ন মুসুক আদ-শাত নাওফী, বাহ্জাতু'ল-আস্রাার, কায়রো ১৩০৪। (২) আল-কাত্দ'র-রাব্বাানী, কায়রো ১৩০২; (৩) সাালিহা ইব্ন মাহ্দী, আল-'আলালু লামিখ কী ঈছারি'ল-হাক্কে 'আলা-আলালা' ওয়া'ল-মালাহিখ, কায়রো ১৩২৮; (৪) কাশকু আস্রাারি'ল-মাশাহিখ, লাখনৌ ১৮৯১; (৫) খাফৌ খানে, মুন্তাখাৰু'ল-সুবাব, কলিকাতা ১৮৬৯-৭৪; (৬) বুগ'য়াতু'ল-মুরতাদা, কায়রো ১৩২৯।

D. S. Margoliuth (S.E.I.)/তঃ এম. আবদুল কাদের काम् ज्ञाम (کنمان) वाहरवरतत्र किना जान—এই वाक्रि সম্পর্কে কিংবদত্তী অতি বিরুধ হইবেও কোন বিষয়েও উহাদের मध्य क्षेत्र प्रचा बाद ना। जात-दारामः॥वः । (Floischer. সম্পা. ১ৰ, ৫১৬) ভাঁহাকে বিখ্যাত নামরূদের সিভা বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন; তিনি কার্ন'আনীদের এবং বার্বারদের পূর্ব-পুরুষ বলিয়াও বিবেটিত হন (আদ-দিমাশ্কাী, নুখবাতু'দ-দাহর, Mohren সন্দা. গু., ২৬৬ এবং ইব্ন খালদ্ন আল-'ইবার, ৬খ, ১৬ গ. ১৭ গ.) ভাঁহার সম্বন্ধে তেমন কিন্তুই জানা যায় না বলিলেই চলে। অনেকে তাঁহার প্রতি সূর। ১১ : ৪২ আয়াতের গলের বরাত দেন। নৃহ:-('আ)-এর সনির্বন্ধ অনুরোধ সন্তেও তাঁহার এক বন্ধ তাঁহার সঙ্গে নৌকার উঠিতে অস্থীকৃত হয় এবং ফলে অবিশ্বাসী-দের স্থিত প্লাবনে ধ্বংসপ্লাম্ত হয় (জাল-বায়দ্যাবাটী ষধাস্থানে ও আছ্'-ছ''বোৰী, কি'স'াসু''ল-আন্বিয়াা', কায়রে: ১৩২৪, পু. ৩৬ নিশ্নে)। আন্ত'-ডাবারী (১খ, ১৯১) কান'আন নামক ন্ছের জনৈক পুরের কথা উরোধ করিরাছেন , তিনি নুহা ('আ)-এর সময়ের প্লাবনে প্রাণ হারান। ভিনি ইহাকে কান'আন ব্যৱস্থা সনাক করিয়াছেন।

জেরুমালেমের রিশ মাইল উত্তরে একটি অঞ্চের- প্রাচীন নামও কার্মানা ছিল। এই অঞ্চলের সঙ্গে বেশ করেকারন নবীর সংলব ছিল, বধাঃ হবরত ইবুরাহীম ('আ), হবরত ইসহ্ণাক' ('আ), হবরত য়া'কু'ব ('আ), হবরত মৃসুক ('আ)।

B. Joel (S.E.I.) তিঃ এম. আবসুল কালের কানীসাঃ (মন্টের ব. ব. কানাইস) রাহ্দী উপাসনালর, গিলা, আরামারিক কানিশ্লা দব্দে 'আরবী রূপ "সভা" (মৃলা, বিদ্যালয়। বিস্যান্ত ভারাব (৮:৮৬) এর মতে কানীসাঃ শব্দ কুনিশ্ল হইতে উভূল; ইহা প্রার নির্ভ্ ল। আল-বাক্ষাজী (শিক্ষাউল-গালীল, কাররো ১২৮২, পৃ. ১৯৫) কিন্ত এই মত প্রত্যাধ্যান করিরাহেন; তাঁহার মতে উহা বিশেষভাবে খৃষ্টীর প্রতিষ্ঠান বুবার এবং ইহার মূল হইতেছে কালীসিরার সংক্ষিত্ত রূপ কালীসাঃ। আল-বুস্ত্যানীও শব্দটিকে প্রীক কালীসিরার আরবী রূপ বলিয়া বিবেচনা করেন (মূহাতিত শব্দ-মুহাতিত, বায়রতে ১২৮৬, পৃ. ১৮৪৭)।

'আরবীতে কানীসাঃ শব্দ ধারা রাহ্দী ও ষ্স্টান উপাসনাপার দুই-ই বুঝায়। অভিধানগুলির বিভিন্ন বর্ণনা হইতেও ইহা প্রতীয়মান হয়, কেছ বলিয়াছেন, সির্জা, কেছ বা ধাস করিয়া রাহ্দী উপাসনাজর। আল-ফীরুঝাবাাদীর মতে (আল-কাম্স, বুলাকি, ১২৭২, ১ব, ৫৪৯) কানীসা। রাহ্দী, ষ্স্টান বা কাফিরদের উপাসনাপার (মৃতা আব্বাদ) ব্ঝায়। এই প্রসঙ্গে ভাক্তিন-'আরস, ৪খ, ২৩৫ তু.।

প্রাচীন সাহিত্যে কানীসাঃ প্রারই পির্ম্মা আর্থ ব্যবহাত হইয়াছে দেখা যায়। ৮৮/৭০৭ জব্দে গ্যাপাল্লার জ্যাসে নিষিত দুইখানা সবীলে মিসরের একটি মঠের সির্জাকে কানীসাতু ম্যারয়াঃ বলা হট্যাছে (Papyri Schott-Reinhardt, i., ed. C. H. Becker, Heidelberg 1906, p. iii, g. line 4, p. 112, i. line 4): একটি বিদ্রপাত্মক কবিতায় জারীর তাস নিবের সির্জাণ্ডনির কথা बिह्यार्ट्स ( खाब-मरादद्वाप, खाब-साधित, Wright कर्ज् क अन्ता. প. ৪৮৫)। হ্যরত ভিমার (রা) বা তাঁহার সেনাগভিগণ করেকটি শহরের বাসিন্দাদের সহিত যে সকল সন্ধিপর সন্দাদন করেন ভাহাতে সাধারণত কানাাইস্-এর রক্ষণ সন্দর্কে দর্ভ আছে (আল-ৰালাৰ'রী, ফুতহ''ল-বলদান, de Goeie সন্দা, প., ১৭৩ : আল-রাকুবী, ২ব, ১৬৭; আড়া-ডাবারী, ১ব, ২৪০৫ প., ২৫৮৮); Eutychius, ed. Cheikho. ii. १७, १वन 'बाजावित्र. খাত-চারীযাল-কারীর, দামিশকা, ১৩২১ গু., ১ : ১৭৮ : ভার রসক, क्लिन्-बाह्माक, बुबाक, ५७०२, १. ৮०७ हु.। উण्य शाबीबा: ७ ট্রুব সালবাঃ কিরুদে আবিসিনিয়ায় মন্তিশোভিত একটি পির্জা দেবার কথা হবরত (স')-কে বরেন, হাাদীছে তাহা বণিত হইরাছে (আন-ব্থাায়ী, সালাতি, বাবে ৪৮, ৫৪; স্থানাট্য, বাবে ৭০; क्रमाकि वृ'त-बान्जावि, वाव ७०)।

বিসর ও সিরিরার কানীসাঃ প্রারই স্থানের নাম হিসাবে, পরে সর্বাস্ট্রক বিশেষ্ট্রক ব্যবহৃত হর, স্থাঃ কানীরাভূ হণনাস্ (আলেক-জারিয়ার, রাজ্ত, ১খ, ২৫৭)।

আল-নাক্'রীবী কানীসাঃ দল ঘারা রার্গী উপাসনালর ও সিলাঁ দুইই বুবাইয়াছন (আল-বিভা'ভা, বুরাাকা ১২৭০ হি. ২৭, ৪৬৪ খ., ৫১০ গ.)।

পেনে ও নাগরিবা (সভবত ইক্জেসিয়ার এভাসে) কানী-দিয়া শব্দক্রণ ব্যবহৃত হয়। এখনও ইবা সমজোও ভিউনিসি- মার প্রচল্লিত আছে ( Dozy, Suppl., ২ৰ, ৪৯৬ )।

আধুনিক ভাষার কানীসাঃ দারা সির্জা ও কানীস দারা য়াহ্দী উপাসনামর বুবার (আল-বুস্ডাানী)। সিসরীয় কম্য ভাষার জন্য S. Spiro Boy, 'আরবী-ইংরাজী অভিধান, ২র সংকরণ, কাররো, তু.। পির্জা সম্পর্কে মুসলিমদের নির্ধান্তিত নির্মাবলী সম্পর্কে নাসাবার্গা প্রবন্ধ ছ.।

C. Van Arendonk (S.E.I)/ডঃ এব. আক্ষুত্র কালের কালের কালের কালের বিধান , শানিক অর্থ.
কাল্ক্সারোঃ (১৯৮৯) পাদ জালনের বিধান , শানিক অর্থ.
"বাহা পাদ আবৃত করে"। সাধারণত একজন মুসলমান ক্রীতদাসকে মুজি দান করিরা অথবা বাহারা ব্যক্তি ধনবান নহে, ডংগরিবর্তে তিন দিন (কোন কোন ছেত্রে এমন কি একটান। দুই মাস) রোবাঃ রাছিয়া এবং যাহারা রোবাঃ রাছিতে অক্ষম, ভাহাদের বেলায় নিদিশ্ট সংখ্যক দরিপ্র ব্যক্তিকে সাহায্য বা বন্ধ দান করিয়া কাঞ্চ্যারাঃ আদার করিতে হয়।

করেকটি ক্ষেত্রে কুরুলান পাপীর কাফ্কাারাঃ নিদিন্ট করিয়া দিয়াছে, যথাঃ সূরাঃ ৪ ঃ ৯২ আয়াতে দৈবাৎ বা ভুলক্রে ছত্যু ঘটাইলে, সূরাঃ ৫ ঃ ৮৯ আয়াতে প্রতিকা ভঙ্গ করিরে এবং সূরাঃ ৫৮ ঃ ৩-৪ আয়াতে কোন ব্যক্তি জিংহাার সূত্র উচ্চারণ করিয়া ভাহার বীর সহিত সহবাসে নিবৃত্ত থাকিবে বলিয়া প্রতিকা করিয়া থাকিলে।

এই সমুদর এবং প্রাসন্ধিক ব্যাপারের ( যথাঃ রাখাদশান মাসে
দিবাভাগে রী সগম করিয়া নির্ধারিত রোমাঃ ভল করিলে) কাফকারাঃ সক্রেক পরবর্তীকারে ফাক-ীহগণ কুংরজান ও সুরার
আলোকে ব্যাখ্যা প্রদান করেন এবং প্রয়োগ-বিধি রচনা করেন।
এই সব বিভিন্ন মাষ্ণহাবের ফিক্ত্ পুরুকে প্রাপ্রিভাবে বণিত
হইয়াছে।

প্রস্থানী ঃ (বিভিন্ন ফিক্'ফ প্রস্থাড়াও প্র.) (১) ইব্ন ক'াসিম জাল-প'াষ্বী, ফাত্র-'ল-কাবীর, ed. L.W.C. van den Berg, p. 262, 266, 500, 568, 662; (২) Th. W. Juynboll, Handb. dos islamischen Gesetzes, p. 122, 225, 267, 298; (৩) 'কাসাব' প্রবছও প্র.।

Th. W. Juynboll (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুর কাদের কাফাালা ঃ (ইনিটি) আসামীকে উপন্থিত করিবার দারিছ প্রথম অর্থাৎ দারীদারের প্রতিগন্ধ (মাক্ষ্কুর বিহি) ভাহার দারিছ পালন, ঋণ গরিশোধ, জরিমানা আলার এবং অনাবিধ শান্তি প্রহেশের জন্য ভাহাকে নিদিন্ট ছানে উপন্থিত করার নিশ্চেন্ডাকরে কোন যায়িনদাধরের প্রদত্ত অন্ত্রীকার।

নির্ধারিত সময়ে "মাক্তুর বিছি" সেখানে উপস্থিত না ইইংল তাহার উপস্থিত না হওরা পর্বভ কিংবা মে অসিতে গারে না (বধাঃ মেহেতু সে মারা মিয়াছে) প্রবাধ না করা পর্বভ মানিন-দাারকে ক'রেল রাখা নাইতে পারে। মানিনদাার "মাকক্ল বিহি"-এর দের অর্থ পরিকোশ করিতে বা তাহার শাভি ভোগ করিতে বাধ্য কিনা, তৎসম্মার বিভিন্ন মাম'মাবের মধ্যে মতানৈক্য আছে। শার্কিশী মাশ্যাবের মতে সে এইরূপ করিতে বাধ্য নহে। এবন কি সুস্পুক্ত ভাষার নিজেকে সেই মর্মে প্রতিকাশক করিলা থাকিকেও নহে।

হ'ানাকী সাৰ'হাবের বাত সময়সত "মাক্কুল বিহি" হাবির মা হ**ট্নে আ**র নিবিশ্ট সকলে উপস্থিত করার শর্ডে "কাকী**ল**" বদি বাদিন হইরা থাকে এবং হাবির করিতে জক্ষ হর, তবে কণাদ'ী তাহাকে কণারেদ করিবে, জবশা প্রথমবারের জক্ষসভার নহে। "বাকজ্ব বিহি" নিদিল্ট সমরের পূর্বে মরিরা খেরে বাাবিন-মুক্ত হইবে। এইএপ বাাবিনদার মরিরা গেরেও সে মুক্ত হইবে।

প্রস্থাকী ঃ (১) আল-বাজুরী, হণানিরাঃ 'আলা শার্হ' ইব্ন কণাসির আল-গণ্বী ( বুলাকে ১৩০৭ ), ১খ, ৩৯৫ গ.; (২) E. Sachau, Muhammodan. Recht nach schafiitischer Lehre, p. 405 গ.; (৩) Bergstrasser, Grundzuge des islamischen Rechts, p. 77 গ.; (৪) আল-দাসিশক'), রাহ বাজু'ল-উল্লাঃ কী ইণ্ডিলাফি'ল-আইল্লাঃ ( বুলাক ১৩০০ ) গু. ৮১; (৫) A. Querry, Droit musulman, i. ৪৮৩-৪৮৬।

Th. W. Juynboll (S.E.I.) তঃ এম. ভাবনুৰ কাৰের কাাকির (১৮) কাাকির শকটি সাধারলভাবে অবিহাসী অর্থে মুমিন-এর বিপরীভার্যকরণে ব্যবহাত হয়। আডিথানিক অর্থ বিবাগকারী, আরতকারী, উহা হইতে "রাণ্ড উপকার মোসনকারী" অর্থাৎ অকৃতত । প্রাচীন 'বারবী কবিভারও শকটির এই অর্থ পাওরা হার। সূত্রাঃ ২৬ঃ১৯-তে অকৃতত অর্থে কাাকির শব্দ ব্যবহাত হইরাছে বা আয়াহ্র অনুমহকে গোপনকারী অর্থাৎ আয়াহ্র প্রতি অকৃতত অর্থে ব্যবহাত ইইরাছে (৪. ১৬ঃ ৫৫-৮৩ঃ এবং ৩০ঃ ৩৩)। ইহার ব্যবহার কাাকিরান বা কুক্লার, ইন্দ্র ব্যবহারও দেখা হার (৮০ঃ ৪২)। কুরুলান বাহালিগকে কাাকির নামে অভিহিত করিরাছে, তাহারা তৎকালে প্রায় সকলেই ইসলাম ও মুসলিম্বল্যে নিধনকানী ছিল এবং অনেকে প্রভালনারে এইরাণ তৎপরতার অংশ প্রহণ করিয়াভিল। কুরুলানে কাাকিরদের সহিত্য ব্যবহার সমজে সর্বদাই সহনশীক্ষতার পরিচয় দেওয়া হইয়াছে (ব্যবহার সমজে সর্বদাই

مدور مراور مراور مراور مراور مراور مراور مراور مراور مرافع مرافع مرافع مرافع المرافع مرافع المرافع ا

অভিভাবক বা অভরঞ বজু হিসাবে গ্রহণ করিতে মুসরিষগণকৈ নিষেধ করা হইয়াছে (মখা: ৩:১১৮)। বলা হইয়াছে, ইহাদের জন্য পরকামে আহারাদের শাভি রহিয়াছে। হ'াদীহে'ও পৃথধানু-পৃথবরণে শেব বিচার দিবসে কাফিরলের অবহা, আহায়ামে ভাষাদের নাভি, ভাহাদের প্রতি মু'মিনদের মনোভাব কি হইবে ইভাদি সমভ বিষয় উলিবিভ হইয়াছে। এওখাতীত কাবীয়াঃ ভানাহ করিলে একজন মুসরিমকে কাফির বলা বাইবে কিনা, এই বিতর্জও ভাহাতে রহিয়ছে (গ্. বুখারী, কিগাবু'ল-ইয়ান, বাব ২২)।

কাফির চিরকাল জাহারামে থাকিবে, ইহা একটি প্রভিন্ঠিত ইসজানী বিভান। একজন মুসলিককে কোন কারণে কাফির বা কাফিরের সমজুলা ভান করা মাইডে গারে কিনা এবং এইরূপ কারণে সে চিরকার ভাষারামে থাকিকে বলিয়া মুনে করা যাইডে গারে কিনা, সে সহলে কিছুটা বিভর্ক রহিয়াছে।

বিসানু'ল-'জার'ক-এ (৬ টি ৪৫৯ গ.) কুজ্র-এর নিন্দারণ প্রকার্তেল দেখা মার ঃ (১) অবীকারজনিত অর্থাৎ আলাম্র অভিত অবিকার না করার কুজ্র » (২) কুজ্র'ল-জুনু'ল-ভালাম্র অভিত সহজে তান রাথে কিল্প বীকৃতি দের না ; (৩) কুজ্র'ল-মু'আনালাঃ-'আলাম্য অভিত সহজে তান রাথে ; কথার তাহা বীকারও করে, কিল্প (মুস্কিজনের প্রতি) ইবা অথবা মৃথা- বশত ক্যাকির ধাকিয়া করে, (৪) বুর্র'ন-নিজ্ঞাক'— বাজাত্কে নৌধিক বীকৃতি দের, কিও অবছে বীকৃতি দের না। ইহাদিদকে পরিভানাগতভাবে মুনাফিক' বা কগট মুসজিব বলা হর। কিও তাহারা থাকিবে ভাষালাবের সর্বনিশন ভারে ( الدرك الاسترا) , মুরাঃ ভাজ-মুনাফিক্'ন ম.।

ক্ষিক্ত প্রছে ক্যাকিরদের সন্দর্কে নিদনবিধিত অধ্যায়

প্রারাভ ৯ : ২৮-তে বসা হইরাহে ক্রিন্ত তাহারাঃ
স্তরাং কাফির অপবির ; (২) কিতাাব্র-জিহাদে ওরা'স-সিরাার,
দারাজ-হার্বে কাফিরলবের বিরুদ্ধে ছিহাদ (য়.) ফারদ
কিফাাবাঃ ; তবে বাহারা জিহাঃ প্রদান করিয়া সন্তিবভ বিশ্বী
ও ব্স্তা'বিন অর্থাং নিরাগভারাভাতদের পর্যারভূত হইরাহে,
তাহারা নিরাগভা দাবী করার আইনগভ অধিকার লাভ করে।
অপর এক প্রেণীর কাফির হইল মাহারা ইসলাম প্রহণ করিয়া
তাহা ত্যাস করিয়াহে (এ১০), এক হাসীহে নবী (সা) মুর্ভাদ-ওর

ভাহা ভ্যাণ করিরাছে (এ৯), এক হাসীছে নবী (সা) বুর্ভাছ-এর প্রাণদণ্ডের বিধান গিরাছিলেন। তবে ভাহাগিসকে প্রথমে ইসরা মে কিরিরা আসার সুবোগ দেওরা হয়। (৩) সভ্যিকারের কুক্র নহে, কিন্তু ইসরামী কৌরিক 'আক্যাইল বা আহাকাম-এর প্রতিকুল আচরণ কাহারও হয়ে পরিলক্ষিত হইলে ভাহাকে ক্যাফির আখ্যা সেওরার নকারি গাওরা বার , বখাঃ নবী (সা)-এর উজি "বে ব্যক্তি ইচ্ছাসূর্বক সালাভি ছাড়িয়া দের সে কাফির হাইরা হার" অথবা "কুকর এবং ইবানের মধ্যে প্রভেগ হইল সাজাভে" ইভাগি।

অনুসন্ধিমদের প্রতি বুসলিক সনোভাবের বিচার-বিলেশক করিলে

सर्वविद्यालय स्वान्त स्वान्त

া কুনির তা ) হিলেন (প্ল. ছিছাল)। বস্তত ক্যাকিরদের প্রতি 
সুসনিস্থাপর স্বলেডাব এতটা উদার হিল যে, এইরাণ উদারতা 
সমকারীশ খৃণ্ট ক্ষতে ক্ষরনীর হিল। উদাহরেশবরাশ আবরা 
ফুণ্টানক্ষণকে সুসরিম রাষ্ট্রের উভ্গেল সমাসীন দেখিও পাই। 
এই সমর ক্ষুসনিমদের প্রতি ধর্মীর ক্রোরতার ক্ষেন প্রমই ছিল না। 
এমন কি পরবর্তীকালে কুনেত নামীর পুরস্বহে এবং ভুকাদের 
সমিত বার্লান্টাইনদের মুক্রে নদিও অসুসনিমদের প্রতি সুসনিক্ষদের 
মনে মধেণ্ট বৈরীভাবের সৃতিই হর, তব্ও সুসনিম পক্ষ মধেণ্ট 
সংখ্যের পরিচার দিরাছিল, ক্ষত্তুক রঞ্গাতে আরহী হিল না 
এবং চুক্তির মর্যাণা রক্ষা ক্রিরাছিল। কুসনিক্ষদের মধ্যে প্রতিপক্ষকে ক্যাফির আব্যা স্তেরার বহু নক্ষীর পাওরা বার ওক্ষা 
রাজনৈতিক কারণেই ক্টক কিংবা ধ্যার গোড়ানীর জন্যই ক্টক। 
ব্যবন ভুকারা ইরানীদের কিলকে কুক্রের ফাড্ওয়া প্রকাশ

করিরাছিল ( Pecewi, i. 311, 319)। অনুরূপভাবে সুদানের নাৰ্দীর ঘোষণায় তুরভকেও কাফির বলা হইরাছিল। পররাজ্যের কাঁচাবালের লোভ এবং অনুলত দেশওলিকে শিল্প পল্যের বাজারে পরিপত করিবার প্রস্তানের ফলে ক্রমে সাম্রাজ্যবাদের উভব হয়। সাম্রাজ্যবাদির উভব হয়। সাম্রাজ্যবাদির উভব হয়। সাম্রাজ্যবাদির অনুসলিম চক্রাত্তের পরিপামে য়য়ন মুস্তিম সাম্রাজ্য ভালিয়া বায় এবং বিভিন্ন অঞ্চলে মুস্তিম প্রাধান্য নন্ট হয়, ভ্রমন সেই অনুসূত্তিম শল্পনে প্রতি প্ররোগে কাফির শল্পনি ঘূণাব্যক্রক পদে পরিপত হয়। তুকীতে পেওয়ার (কার্সী পেবের) শল্পরগর হলার বহল প্রচলন পাওয়া বায়। তুকী হইতে কাফির শল্প অধিকাংশ শ্রাভ ভাষায় প্রবেশ লাভ করিয়াছে। স্পেনীয় Cafe ও ফরাসী Cafatd-এর মূল ক্যাফির অথবা ফুক্লায়। দুইটি ক্রেরে কাফির শল্পনি নামবাচক বিশেষ্যে পরিপত হইয়াছে— বাহাতে কোন জাভিকে ক্যাফির ও ভাহোদের দেশকে ক্যাফিরি-ভানি আখ্যা দেওয়া হয়।

কুরজানে ও হণদীছে ক্যাক্রিরদের বিরুদ্ধে ষে কঠোর আচরণের বিধান দেখা যায়, তাহা 'আরবদেশের কা! ফিরদের ( ও হারবী সাফিরদের) বিরুদ্ধে । ইহার দুইটি কারণঃ (১) 'জারবের কাম্পিরগণ মসজমানি ও ইসজামের ধ্বংস সাধনের জন্য অপপ্রচারে ও শুদ্ধবিরহে বদ্ধপরিকর ছিল: (২) 'আরবদেশ কাফিরবজিত ইসলামের পুণাভূমিরাপে নির্ধারিত হইরাছিত। অনা কাষ্ট্রিকসের সমজে কু'রআনের বিধান এই, "আলাহ নিষেধ করেন না বে, যাহারা ধর্ম বিষয়ে ভোষাদের সঙ্গে বছ করে নাই এবং ভোমাদিগকে দেশ হইতে বিভাডিভ করে নাই, ভোষরা ভাষদের সহিত সদর ব্যবহার করিবে এবং ভাহাদের প্রতি ন্যায়-বিচার করিবে। নিশ্চর আল্লাহ ন্যারবিচারকারীদিশকে ভালবাসেন' (७० : ৮) । व्यथिकतु, या कााकितभण वहावह द्वाज्ञ (भः) अवर র্তাহার অনুসারিপণের নিধনকামী এবং প্রত্যক্ষ সংগ্রামে অংশ-গ্রহণকারী ছিল, তাহাদের প্রতিও ন্যায়সমত ব্যবহারের আদেশ কুংর-আনৈ বহিষ্যাত।

প্ৰস্তুপাৰী ঃ উপরে উছত হ'াওয়াালাঃডৰি ছাড়াও প্লাচীন 'আরবী কবিতা সমজে প্র. (১) ZDMG, xliv. 544; (২) হাদীছা সিহাাহ'-সিরাঃ, সংগ্রিষ্ট বাবিসমূহ; (৩) Wensinck, Handbook, स. Kafir, Kufr.--कालाय, जाल-माजूबीमी, नाब्द 'त-কিংক্হি'ল-আক্বার (হারদরাবাদ হি.,১৬২১), পু. ১ এবং ছা. : (8) देवन र राज्य, जाल-काज क क ल-यिवाद उज्ञान-निर्धाद (कांत्रज्ञा हि. ১७२० ), ७४, ১৪২ % । (৫) यहान्याम देवन खाँकात जाल-কান্তানী, শিকাণ্ট'ল-জাসকাাৰ ( কাাস হি. ১৩২১ ); (৬) Houtsma, De strijd o vee het dogma in den Islam tot op el'-Ash'ari, p. 16 v., (9) Goldziher, Vorlesungen, p. 101, 182 n., 202, 205; (b) Snouck Hurgronje, Mekkanische Sprichworter und Redensarten, p. 60, noto: (১) কুক্ফাারের অন্যান্য শ্রেণীবিভাগ সন্দর্কে ৪. বৃহ, चाचाा. Dict. of Techn. Terms.; (১০) चात्रक प्र चाच-স্বরজানী, খাড-ভা'রীফাাত, od. Flugel, ইয়ান ; (১১) ফিক্ হ প্রস্থ-সনুহে কুকুফাার সন্দর্কে দ্র. সংশ্লিষ্ট বাবেওজি; (১২) Goldziber, Die Zahiriten, p. 59 %, (50) à mes. Vorlesungen, p. 182; (58) Juynboll, Handb. d. islam. Gesetzes, p. 173; (১৫) ঐতিহাসিক ভখ্য Goldziher, Vorlesungen, p. 183 ম.; (১৬) Bocker, Christen turn und Islam, p. 15 ম; (১৭) Mez., Die. Renaissance des Islams (Heidelberg 1922), p. 28 ম., especially, p. 47 ম.; (১৮) ভথাকবিত তুলী কুফলার সন্দর্কে Barhebraous, Chronicon, ed. Bruns and kirsch, Leipzig 1789, p. 324; (১৯) Steinschneider, Polem. u. apologet. Literatur in arabischer Sprache, p. 296; মুক্তান্ত সন্দর্কের (২০) Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane (Paris 1922), p. 23; and (২১) ঐ বোষক, La Passion d'al—Hosaynibn—Mansour al-Hallaj (Paris 1922), p. 99 of the Index.

W Bjorkman (S.E.I.)/আবুল কাসিম মুহত্মদ আদৰ্মীন का'व ইवन ग्रांतिक (३१) (کعب این مالك), बार् 'बार-দিল্লাহ মদীনার অধিবাসী খাষরা<del>ড়</del> গোরের সালিমা বংশের লোক। মদীনার 'আওস ও খাবরাজ গোরদ্বরের ছরোয়া মুদ্ধে কংশ প্রহণ করেন। পরে ইসলামের প্রতি আকুল্ট হন। 'আকণবাঃর বিভীয় বার'আতের সময় তিনি উপস্থিত ছিলেন। তিনি কবি ছিলেন এবং হণসুসান ইবন ছণাবিত ও 'আবদুৱাাহ ইবন - রাওরাহিণঃসহ হবরত (স')-এর প্রশংসাস্চক কবিতা রচনা করিতেন এবং শঙ্গুপ কর্তৃক ভাঁহার বিক্লছে রচিত ব্যঙ্গ কবিতার উত্তর দিতেন। ইনি বাদর মুছে যোগদান করেন নাই। অন্য প্রায় সকল যুছেই হ্যরভের সমী ছিলেন। উছ'দের হছে ভিনি আহত হন। তিনি বিশেষ কোন অসুবিধানা থাকা সভেও তাব্ক অভিযানে যোগদান না করায় রাস্ল কারীয (স') ও সাহাাবীগণ কত'ক কিছুদিনের জন্য সন্দর্ক-ছিন অবস্থায় থাকেন। এই সময় অনেকে মিখ্যা ওয়র দেবাইয়া ক্ষমা নাভ করে; কিন্তু এই সভাগরায়ৰ ব্যক্তি ভাহা করেন নাই। ফরে তিনি অভাত মনোকল্টে কালাভিগাত করেন ও বরাবরই হবরতের উপর এড অনুরক্ত ছিলেন যে, গাস্সানী সামত রাজা তাঁহাকে মদীনা ত্যাস ৰবিয়া ভাহার দরবারে আসার আমত্তণ জানাইলেও ভিনি ভাহা প্রভাা-খান করেন। অকশ্যে তাঁহার প্রতি ক্রমা ঘোষণা করিয়া ওয়াহ'রি नाविश **रहेरत ( ৯ : ১**০২, ১০৬, ১১৭ গ. ) द्राज्ञ क (ज ) ७ मुक्रविमध्य তাঁহাকে সাদরে প্রহণ করেন। হযরত 'উছ'মান (রা) বিদ্রোহিগণ কর্তুক আক্রান্ত হইলে তিনি হাসস্থান ইবন হ্যাবিত ও বারুদ ইবন হ্যাবিভসহ বীরত্বের সহিত তাঁহার পক্ষ অবলম্বন করিয়া ভাঁইাকে বক্ষা করিতে চেল্টা করেন। হযরত 'উচ্চ'নানি(বা)-এর শাহাদাতের পর তিনি ভাঁহার সহছে একটি শোকগাখা হচনা করেন। ইনি হ্যরত 'আলী (রা)-র প্রতি আন্পত্য করিতে **অধীকার করেন। ৫৬/৬৭৬-**এ (কাহারও মতে ৫০ হি.. ইকমাল ) ভিনি **অন্ন ধ্যবদার ইনতিকার** করেন। তাঁহার কবিভার ইসবাবের প্রতি গভীর সরস ও দেশভক্তির পরিচর পাওয়া বার।

প্রস্থানী ঃ (১) ইব্ন ছিলাব, গৃ. ২৯৪-৩০১, ৩১০, ৫৭৪, ৮৯৬, ৯০৭—১৩ ( কবিতা গৃ. ৫২০-৮৭১, ছা.; (২) আল-সুকার্নান, আল-কানিব, গৃ. ৬৬, এবং ইব্ন ফুডারবারে ফিডাবেণ্ডনির, ed. da Gocjo, গৃ. ১৮০-এর অন্য গারেণ্ড); (৩) আত-ভাবারী, ১ব, ১২৯৭—১২৫, ১৪০৬, ১৬৯৫, ১৭০৫, ২৯৩৭, ৩০৪৯, ৩০৬২ ৬০৭০; (৪) আল-ওলাকিনী, Wollhausen-এর অনুবাদ, গৃ. ১৯৬, ১২৬, ১৩৬, ১৬৯, ৩২৬, ৬৯৩, ৪৯১—৪; (৫) আল-আল্টানী,

১৫খ, ২৬-৩২, (৬) আন-নাওয়াব ী, পু. ২৩ প., (৭) BGA, vii. 224, (৮) F. Buhl, Das Leben Muhammeds, p. 187, 326.

কাৰ্ম ( بَرْضُ ३ কাৰ্দ ) সুকৌদের একটি পারিভাষিক নব্দ, দাব্দিক অর্থ সংকোচন। তচ্ছন্য বাস্ত (৪.) বা প্রসারণের বিশরীত বলিয়া ব্যবহাত হয়। ইহা আধ্যান্দ্রিক সাধনার একটি তর বিশেষ মাহাতে সাধকের মনে ভীতি-দশা (মাকণাম খাওফ)-ই আরাহে কার্যকারক, তিনি সূ'কীর অভঃকরণ সবলে ধারণ করিয়া উহাকে সংকৃচিত করেন; কলে তাঁহার মধে। লরপ্রাম্প ভাবের উদর হর; বাস্তা (৪.) প্রবদ্ধে উদ্ভূত ভুনারদ-এর উজি হইতে তাহা বেশ ৰুবিতে পারা ষায়। এই উজি হইতে মনে হয়, আল্লাহ্ সম্পর্কে প্রয়োজ্য "ক'াব্দ'" ক্রিয়ার জন্য অর্থও (অর্থাৎ মৃত্যু-ঘটান) রছকারের মনে আছে; কারণ তিনি বরেন, শীতনি যখন আমাকে ভরের মাধ্যমে সংকৃচিত করেন, ভুখন তিনি আনাকে নাক্স হইতে সরাইয়া লইয়া যান।" এবানে ফানা।'র (লর প্রাশ্তির) অবস্থার প্রতি ইরিভ করা হইতেছে। এ ভবস্থায় সূ'কী নিজের নাক্সের নিকট মৃত। এ বিষয়ে সার্রাজের বক্তব্য (কিডাব্'ল-লুমা', নিকলসন সন্দা. পৃ. ৩৪২) প্রণিধানবোদাঃ কাব্দা ও বাস্তা সুক্ষেদের দুইটি উক্ততর অ্যাধান্তিক অবস্থা; আল্লাহ্ ৰখন ভাঁহাদিসকে সংকৃচিত করেন, তথন তিনি ভাঁহাদিসকে জীবিকা ও জ্ঞাইয় বস্ত ( যখা : ডক্লপ, গানাহার ও বাক্যালাপ ইভ্যাদি) হইতে নির্ব রাখেন। তিনি বখন তাঁহাদিগকে প্রসারিত করেন ভ্রমন তাঁহাদিসকে রক্ষা করার উদ্দেশ্যে ঐ সবের বাবহার **এভার্গণ করেন। কাব্দ সূ**ফৌর এখন একটি হালে বা অবহা, ৰখন আলাহ্য তান ভিন্ন তাহার ভিতর অন্য কিছুর ছান থাকে না। এই অবছার পারিভাষিক নাম হইতেছে "ঞানা। কিছাাহ"। ৰধাৰুগের খৃষ্ট রহসাবাদে অনুরাণ শব্দ হইল desolation বা "আধ্যান্থিক বিশুক্তা"৷

কাৰিঃ (کمیة ) বিশ্ব-মুসলিমের কেন্দ্র, মলার হারাম-এর প্রার মধাছলে অবহিত।

১। কা'বাঃ ও ইহার পার্যবর্তী ছানসমূহ । কাবাঃ
কলট মূলত নামবাচক নহে। তবে আল-কা'বাঃ থারা মন্তার একটি
বিশেষ মনক (cube) সদৃশ পৃহ ব্রার, উত্তর-পূর্বদিকের দেওয়ালট,
বাহাতে দরকা রহিবাছে (কা'বার সম্মুখডাগ) ও বিগরীত দিকের
দেওয়াল (পাতাদভাগ) ৪০ ফুট থবা, অপর দেওয়াল দুইটি ৬৫ ফুট
ললা। ইহার উচ্চতা পকাশ ফুট।

শভার চতুদিকত্ব পাহাড়ে উৎপল যুসর বর্ণ প্রথর ভরে ভরে বসাইরা কাবাঃ নির্মাণ করা হইরাছে। ইহা ১০ ইঞ্চি উচ্চ একটি বর্ণ প্রভারের ভিভিন্ন উপর দেওারমান, তবে দেওারারের প্রায় ১ ফুট অধিদিক জুড়িরা ভিভি লবছিত। কাবার কেল হইতে চারি-কোণের স্বায় নিরা রেখা অকন কারলে তাহা মোটামুটভাবে চারিটি দিক নির্দেশ করিবে। উভরের কোণকে আর-ক্রক্শুল-ইরাকি।, বিভিন্নের কোণকে আর-ক্রক্শুল-জাবানী, পূর্বের কোণকে (হাজার আস্ভ্যাদের নামানুসারে) আর-ক্রক্শুল-জাবানী, পূর্বের কোণকে (হাজার আস্ভ্যাদের নামানুসারে) আর-ক্রক্শুল-জাবানীয়ান বলা হয়।

ক'বার চারিটি দেওয়ার একটি কুক্তবর্ণ আন্দানন (কিস্ওয়াঃ, দিব্যাক্ষ) বারা আয়ুত থাকে। ইহা ভূসি পর্যন্ত নামে ও ভিভিন্ন সহিত সংবায় ভাষার আইটা ধারা আটকান থাকে। ওধু দরভা ও গানি বাহির হইবার মুহ্রির খানে ফাঁক থাকে। কিসওয়াঃ প্রতি বংসর মিসরে রক্ত হইত এবং হ'জের ক'াফিনাঃ ক্রু'ক সভার আনীত হইত। পুরতেন জাবরুথ মু'জ-ক''দাঃ মাসের ২৫ ( অথবা আল-বাতানুনীর মতে ২৮) তারিখে জগসারিত হয়, তথন সামরিক-ভাবে একটি সালা জাবরুথ বাবহার করা হয় এবং বলা হয়. কা'বাঃ ইহ্'রাাস (৪.)-এয় বয় পরিধান করিয়াছে। সালা আবরুণটি ভূমি হইতে ৬ ফুটের মধ্যে ঝুলিতে থাকে। হ'াজেয় শেষে কা'বাঃ নৃতন সি'লাফ ধারা আরত হয়।

কিস্ওয়াঃ বা গিলাফ কাল কিংখাবে প্রস্ত । ইহাতে সূচীব্যর্ম কালিমাঃ শাহাাদাত বিদিবদ্ধ থাকে ( প্ল. Snouck Hurgronje, Bilderatlas zu Mokka No., xvii ) । গিলাকের
চতুদিকে ইহার ঠু গরিমাণ অংশের উপরিভাগে সূচীকর্মের চঙ্ডা
কিতা থাকে। ইহাতে সুলর অঞ্চরে কুর্আনের আয়াত বিশিত
হয়। প্রতি বৎসর কাবার গিলাফ বদলাইয়া দেওয়া হয়। পুরাতন
গিলাকের প্রত্যেক্ট অংশ পবিয় বলিয়া গরিগণিত ও বিতরিত
হয় এবং কাবার ঘার-রক্ষক বানু শায়বাঃ ইহার কুপ্র কুপ্র টুকরা
বিক্রয় করিত, বর্তমান সাউপী সরকার ইহা বন্ধ করিয়া দিয়াছে।

কাবার উত্তর-পূর্ব দিকের দেওরালে ভূমি হইতে প্রায় সত কুট উচ্চে দরলা আছে। ইহা অংশত রৌগ্যমন্তিত। Burckhardt এবং 'আলী বে-র সময় বহিরাংশ এক সারি মোমবাতি দারা আলোকিত করা হইত। বর্তমানে সর্বপ্র বিজ্ঞনী বাতির ব্যবহা হইয়াছে। কা'বার দরজা দোলা হইলে চাকা লাগান একটি সিঁড়ি ব্যে কা'বার দরজা দোলা হইলে চাকা লাগান একটি সিঁড়ি বিশ্বের কাবায় লাগাইয়া দেওরা হয়। অব্যবহৃত অবহায় এই সিড়ি যামধাম ও বাবে (দরলা) বানু নার্যার মারখানে রক্ষিত লাকে (দেপুন Snouck Hurgronje, Bilderatlas zu Mekka, No. ii. )। এই সিঁড়ির চির 'আলী বে-র রমণ রভাত, দিতীর থণ্ডে (৮০ পু.) দেওরা আছে।

কাবার অভাতরে তিনটি কাঠের থাম আছে। ইহার উপর ছাদ অবছিত। ছাদে উঠিবার সিঁড়ি আছে। গৃহের সামগ্রী বলিতে গুধু ছাদ হইতে বুলানো ছবঁ ও রৌগ্য নিমিত কতগুলি বাড়বাতি। দেওরালের অভ্যন্তরীশ দিকে অনেকগুলি উৎকীর্ণ নিদি রহিয়াছে। মেবে মর্বর ব্রভর থারা আর্ড।

পূর্বসিক্তের কোণে ভূষি হইতে প্রায় ৫ ফুট উপরে দরভার অন্তিদ্রে দেওরালের মধ্যে কৃষ-এতর (আর-হ'লিকে'ল-আস্ও-রাগ) গাঁখা আছে। উহা একংশ তিনটি বড় এবং কাতিসর ক্ষুত্র এণ্ডলি একলে একটি প্রস্তর-বলর বেণ্টিত हेक्द्राद्ध अभारति। অবস্থায় দেওয়ালে আটকান আছে। এই প্রস্তর-বলয় আবার একটি রৌগ্য বলর খারা ভাবেছ। প্রভরটকে কখনও লাভা, ক্ষনও আল্লের শিল্পা (basalt), জাবার ক্ষনও উদকা (motourite) ছণ্ড বজা হর। ইহার সঠিক প্রকৃতি নির্ধারণ করা কঠিন, কারণ বহুকাল ধরিয়া ক্রমাগত চুখনের দক্তন ও হস্তস্তুট হওয়ার করু গাইয়া ইহার বহির্ভাগ খসুণ হইরা গিয়াছে। 'আজী বে' (২ৰ., ৭৬) ইহার একটি রেখাচির দিয়াহেন, তাহাতে পরিকারকাবে দেখা যায় যে, উহার উপরিভাগ করলাশ্ত হইরা অসমতৰ হইরাছে। বাতান্নী (গু. ১০৫ ) কর্তৃক ইহার ব্যাস নির্ধারিত হইরাছে ১২ ইঞি; রং রক্তান্ত কৃষ। ইহাতে বাল ও হনুদ রংরের ফুটকি আছে।

সেওয়াতে সীমা কৃষ্ণ প্রভার ও দরভার স্থাবতী অংশকে "সুক্তাযাস" বা ভাতর প্রহুদের হব বলা হয়। কারণ হ'।ব্দী-

भन डॉर्चनोत्र जमस अथारन छोटाएम्झ वक्क जश्तस करतन।

পশ্চিম কোপে ও ভূমি হইতে প্রায় ৫ কুট উর্ফো দেওরালে আল–হাজারু'ল-আস্'আদ (সৌভাগ্য প্রজন্ত নামে আর একটি প্রজন প্রথিত আছে। ত'াওরাফের সমগ্র ইহা শুধু শ্পর্শ করা হয়, চুষন করা হয় না।

এই সৃহের বহিদিকে র্লিটর পানি বাছির হঁইবার জন্য গিলিট করা মৃহরি উল্লেখযোগ্য। ইহা উত্তর-পশ্চিমের দেওয়ালের হাদের নিশ্নদেশ দিয়া বহির্গত হয়। ইহার একটি সংযোজনও আছে; উহাকে "নীযাবি"-এর দাড়ি বলা হয়। এই মুহ্রিকে নীযাবি"র-রাহ্"রা: বলা হয়, (এ সহজে তু. Bon chorif, Aux Villes Saintes do l'Islam, পৃ. ৭৫; ইহার এবং পশ্চিম কোলের মধাবতী অংশই প্রকৃত কি'ব্লাঃ (দ্র.)। এই মুহ্রি দিয়া রুশ্টির পানি নীচে মোজাইক করা বিচির নক্শা খচিত শান-বাঁধানো গাকা মেবেতে সিরা পড়ে। কাঁবার চতুদিকের ভূমি মর্মার প্রভারের টাইল ঘারা আরত।

উত্তর-পশ্চিমের দেওয়ালের বিপরীত দিকে পৃথ হইতে বিচ্ছিয় একটি অর্থ-রুৱাকার ছেত মর্যরের দেওয়াল (আল-হাতাীম) আছে। ইয়া তিন কুট উচ্চ এবং প্রায় পাঁচ কুট পুরু। কাবার উত্তর ও পশ্চিম কোণ হইতে এই দেওয়ালের উত্তর প্রার প্রায় ছয় কুট দুরে অবছিত। হাতাীম ও কাবার মধ্যবর্তী অর্থ রুডাকার ছানটি বিশিশ্টভাবে সম্মানিত; কারণ এক সমগ্র ইয়া কাবার অর্থ্ ত ছিল। এইজন্য তাওয়াাফের সমগ্র ইয়ার মধ্য দিয়া না সিয়া ইয়ার বাহির দিয়া বাইতে হয়। ছানটি আল-হিজ্র বা হিজ্ব ইস্মাালির নামে পরিচিত। যে ছান দিয়া তাওয়াাফ করা হয় ভাহাকে মাতাাফ বলে। দরজার বিপরীত দিক দিয়া একটি নিশ্নছান আছে। উহাকে মিজান (পত্তদের জন্য রক্ষিত খাদ্য-পানীয়ের আধার) বলা হয়। কথিত আছে, ইবরাহীম (জা) ও ইস্মাালির (জা) কাবাঃ নির্মাণের সমগ্র এইখানে চুন বালি ইত্যাদি মিশ্রিত করিতেন।

মাতানকের চতুদিকে অপেকাকৃত উচ্চ কয়েক ধাপ চওড়া একটি পাকা হ্ণানিয়াঃ (border) আছে। ইহাতে ৩১ বা ৬২টি সরু ধাস আছে। প্রতি ২টি থাষের সধ্যে ৭টি করিরা আলো-কাধার বুলান ছিল। এখনি প্রতি সন্ধায় ভালান হইড। বর্তমানে সবঁ≘ বিজ্লী বাতির ব্যবহা হইয়াহেং বানূ শার্বার ভার এই থাষের সারিকে বর্তমানে বন্ধ করিয়া দিয়াছে। এই দার্চী একটি ভোরণসপুন এবং ইহাতে মাতানকের দিকে একটি প্রবেশ পথ আছে। এই তোরের ও কাবোর মধ্যমূলে ক্রু প্রভূতবিশিস্ট একটি ছোট দালান আছে। ইহাই মাক'লম ইব্রাহিন। ইহার ভিতর একটি প্রবার রক্ষিত আছে। কমিত আছে, ইম্রাহীম ('আঁ) ইহার উপর দাঁড়াইয়া কা'বাঃ নির্মাণ করেন। দর্শক্সণ ইচ্ছা করিলে ভ্রমনে রবেশ করিতে পারেন। ত্রাচা **রমণকারী ও ঐতিহাসিকদের** মতে ইহা একটি বেলে পাধর। উহাতে ইব্রাহীম ("আঁ)-এর পারের দাস এবনও দেখা যায়। ইহাকে সংরক্ষিত **র্টাখার জনা খালীকাঃ** আল-মাহ্দীর সময় একটি ঘর্ণসন্ধিত বেল্টনী নির্মাণ কয়া হয়। माकाशन रेन्द्राविदेवत नारव रे अवर का बाद उड़ब्र-भूवितिकंप मिछता-জের বিপরীত দিকে খামের সারির মধ্যেই, কিন্তু মাকান্য হইতে আরও উভরে বেভ-মর্বর নিমিত মিখার রহিয়াছে। ইহতে একটি সিঁড়ি আছে। সিঁড়িটর পাদদেশ একটি দরকা বারা বন্ধ। সিঁড়ির উপর চারিটি হোট তত আছে। উবার উপর একটি সূজারি গুড়া রবিয়াছে।

বে শানের উপর থাবের সারি রহিয়াছে তাছা উহার চতুপার্থ ছান অপেকা নিশন। হারাবের চতুদিকের থাবারীর ক্ইতে আটটি বাঁথান রাজা এইখানে আসিরা বিজিত হইয়াছে। এই বহিঃছ বাঁথান অংশে চারটি কুদ্র দালান রহিয়াছে, বানু শার্মার দরজার নিকটে প্রবেশ পথের বাম দিকে হাজার আসওয়ালের ঠিক বিপরীত দিকেই যাম্যাম কুপের উপর নিমিত গোজাকার ছাদ বা কুন্বাঃ। নীচতলার কামরায় কুপটি রহিয়াছে। উহার চতুদিকে দেওয়াল আছে। পূর্বে একটি চরকীর সহিত বাজতি বাঁথিয়া ইয়া হইতে গানি উভালন করা হইত। বর্তমানে পাশ্ব ও নজের সাহায়ে গানি উঠান হয়। সমতল ছাদের একদিকে অংশত খোলা একটি কুদ্র মসজিদ রহিয়াছে। ইহার একটি কুদ্র সমুজ্যুক্ত ছাদ আছে।

d'Ohsson ও 'আলী-বে' কর্তৃ'ক অভিত হাারমের নক্ষার আমরা মান্ধামের উত্তর-পূর্বদিকে আরও দুইটি গৃহ দেখিওে পাই। এইওলি বহিঃছ বাঁধান ছানের প্রান্তে অবছিত। ইহাদিগকে "কু-ব্বাতার্ন" (দুইটি লোল গৃহ) কলা হয়। Snouck Hurgronjo-এর ছবিতে এইওলি নাই; কেন্মা ১৮শ শতাব্যীতে এইওলি সম্পূর্ণরূপে ভাগিয়া অপসারিত করা হয়। একটি কু-ব্বাতে ঘড়ি, যাম্বামের পানি রাখিবার কলসাদি ও অপরটিতে গুভকাদি থাকিত।

বহিঃস্থ পাৰণ স্থানের উপর যে তিনটি ঘর আম্মে তাহা সংলো– তের সময় বিভিন্ন মাষ্'চাবের ইমাামদের দাঁড়াইবার ছান ছিল। এভলিকে বিভিন্ন শাৰ্'হারের মুস'ারা। বলা হইড। বাৰ্যান গৃহের দক্ষিণে কাৰার দক্ষিণ-পূর্ব দিকে দেওরালের বিপরীত দিকে হ'াহালী मान् रात्रत मूजाना हिन। रेश हिन अक्र मर्मत अस्तत्र शास्त्रत উপর সূক্ষার চুড়াবিশিস্ট হাস। মাজিকী মার্'হ্যবের মুস'ারা'ও অনুরূপ আকারের ছিল এবং ইহা কাবোর দক্ষিণ-পশ্চিম দিকের দেওয়ালের বিপরীত দিকে ছিল। হ'ানাফী মাষ্'হাৰের মুস'ালা। ছিল হণতীষ এবং কা'বার উত্তর-গণ্চিম দিকের দেওয়ালের বিপরীত দিকে। ইহার উপর পরপর দুইটি ছাদ ছিল। শাফৌশ্ব মাৰ্'হাবের কোন মুসাল্লা ছিল না। ভাহাদের ইয়াস সালাভের সময় যাম্মনের উপরিছ কু'ব্বায় অথবা মাক'াম ইব্রাহীয়ে দঙারখান হইতেন। 'আবদু'ল-'আবীৰ ইব্ন সা'উদের শাসনকালে চারি মুস'ারা। উঠাইরা পেওরা হয়। বর্তমানে সকল মাষ্'হাবের লোক এক ইয়াকের পদাতে এক জামাণিজায়ত সাখাতি আদায় করেন। সম্পূতি কা'বার পরিবেশে বহ উময়নমূলক কাজ হইয়াছে এবং চলিভেছে :

২। ইন্ডিহাসঃ হবরত আদেন ('আ) পৃথিবীতে আসিরা একটি 'ইবাদিতের ছান নিদিল্ট করেন। ইহাই আদি কা'বাঃ, স্থিবীর প্রথম উপাসনালর (اول المث وضع اللللم))। পরবর্তীকাজে এই ছানে একটি পৃহ নিমিত হয়। হবরত নূহ' ('আ)-এর সমর প্রাবনে এই পৃহ বিনক্ট হয়। ভারপর হবরত দিসাা ('আ)-এর জ্জের প্রার ২০০০ বংসর পূর্বে হবরত ইব্রাহীম ('আ)- তাঁহার জ্লের্চ পুর হবরত ইস্থানিল ('আ) সহবেলি বর্তমান হ'ডি' ইন নামক ছান ভর্ছুত করিরা কাবাদ্ব পুনঃনিষ্ঠাণ করেন। 'আর্জ্জের আদি কাবার একন কোন ইতিবৃত পাত্রা যার না জ্লেক্ট আচির উপর প্রতিতিত।

অথবা আবিসিনীয় মিক্বার (মন্দির) অর্থ প্রকাশ করে (Glasor, Skizze der Gesch. u. Geogr. Arabiens, Berlin 1890, ii. 235), ইহা হইতে সিভাভ করা যার যে, খৃন্টীর ২র শতালীতেও কাবার অভিছ ছিল। আব্রাহার অভিযানের ঘটনাটি বিভারিতভাবে বর্গিত হইরাছে। ইহা হইতেও খৃন্টীর মঠ শতালীর কাবার অভিছ এবং উহাতে উপাসনার বিষয় অবগত হওয়া যার, কিও কাবার আকৃতি এবং ইহার অভর্তু ত কোন জিনিসের বর্ণনা পাওয়া যার না। তুব্বা' (য়ামানের রাজানের উপাধি) আস্তাদে আবু কারীব আল-হিংম্রারী মন্ধার আলিয়াছিলেন এবং কভিত আছে যে, তিনিই সর্বপ্রথম কাবার গিংলাাক এবং ভালাকুত দরজার ব্যবহা করেন। কাবার সহিত সম্পুক্ত বিভিন্ন প্রশাসনিক পদে কুংসায়িয় (ক্রিট)-র পুরগণের নিমুক্তি এবং তাহাদের দায়িয়ের (নীচে প্র.) বিবরণ হইতে জানা যার যে, কাবার মৃতিপূজার প্রথাটি মৃহাত্যাদ (সা)-এর বহ পূর্বেই একটি সমন্ব নিরভিত প্রভিতে পরিপত হইয়াছিল।

মৃহাত্রাদ (স')-এর সমর হইতেই কা'বাঃ সথলে ঐতিহাসিক তথ্য পাওয়া যার। হষরত (স') যখন বরঃগ্রাম্ত তখন এক ভীলোক কা'বাকে সুরভিত করিবার জন্য সুগন্ধি দংশ করিতে যাইয়া দৈবাৎ কা'বার আওন ধরাইয়া দের এবং উহা ডম্মীডুড হয়। এই সময় রোমকদের একটি ধ্বংসপ্রাণ্ড ভাহাজের কতক-গুলি বণ্ড ভাসিতে ভাসিতে জিবার উপস্থুলে আসিয়া ঠেকে। মক্সাবাসীরা উহার কাঠ কা'বার পুনঃনির্মাণে ব্যবহার করিরাছিল। পুরাতন কা'বাগৃহটি মার পাঁচ-ছর ফুট উচ্চ ছিল এবং উহার হাদ ছিল না বলিয়া ক্ষিত হয়। চৌকাঠ ভূমির সমতবে ছিল। ইহাতে রুলিট হইলে সহজেই প্রবহ্মান গানি (سيل) কা'বার মধ্যে প্রবেশ করিত। ইহার পর পর্বাস্ক্রণম কাঠের ও প্রস্তরের স্তর স্থারা কাবাঃ নির্মিত হয় এবং ইহার উচ্চতা দিওণ করা হয়। ভূমি হইতে দরজা এতটা উচ্চে ছাগিত হয় যে, কাহাকেও উহাতে প্রবেশ করিতে হইলে সিঁড়ি ব্যবহার করিতে হয় । অবাশ্ছিত দর্শনাধীকে এখান হইতে নীচের দিকে গড়াইয়া দেওয়া হইত। মুহণ স্মাদ (স')-এর সমর কাবার সুনঃনিমাণ উপলক্ষে যথন কৃষ্ণ প্রভারটিকে যথাছানে প্রতিপিঠত করার সময় হ্ইল, ভখন মক্লাবাসীদের মধ্যে তুমুল বগড়ার স্ভিট হ্ইল। ব্যগড়ার বিষয় ছিল, কোন গোল কুক্পপ্রভার প্রতিচার গৌরব লাভের যোগ্য। জবশেষে ভাহারা সিদ্ধান্ত করিল বে, যে ব্যক্তি জতঃপর সর্ব প্রথম কাবার আমমন করিবে, ভাহাকেই এই বিষয়ে সীবাংসার ভার দেওয়া হইবে। মুহশশ্মদ (স') তখন কা'বাঃ নির্মণের জন্য প্রস্তর বহন কাজে জন্যর নিয়োজিত ছিলেন ৷ সৌডাস্যক্রমে হযরড (স')-ই সর্বপ্রথম কা'বার প্রবেশ করিজেন। তিনি প্রস্তরটী এক বন্ত বজের উপর রাখিজেন এবং বিবদমান সোরগুলির প্রধানগণকে চাদরের প্রান্ত ধরিয়া পাধরটিকে যথাছানে লইয়া যাইতে বলিজেন। অভঃগর ভিনি নিজে এভরখানি তুলিয়া যথাছানে ছাগন করিলেন।

বন্ধা বিজ্ঞারে পর রাসূল (স') কাবাঃ গৃহের কোন পরিবর্তন করিলেন না, , এখু ভব্ধথা ছালিত সৃতিথলি অগসারিত করিলা কেলেন। অবশ্য হালিছে ক্টতে জানা বার থে, বাকাাম ইব্রাাদ্টামকে কাবার অভজুজি করিলা নূতনভাবে কাবাস্থ নির্বাধ করার ইক্ষা ভাঁহার ছিল। কিন্ত বেহেতু কুরারণ বংশ সদ্য জনান আনিরাহে এবং ভাষারা কাশার উপর হভজেগেকে

স্নজরে দেখিবে না, এই কারণে তিনি বিরত থাকেন (বুধারী, কিতাাবু'ল-হণজা)। ৬৪/৬৮৩ সালে 'আবদুলাহে ইবনু'ল-বুবারর (রা) কাবাঃ সুহের কিছু পরিবর্তন সাধন করেন। বিলোহী এবং প্রতিদ্ধী থালীকা হিসাবে তিনি হ'সায়ন ইব্ন নুমায়র কর্তৃক মন্তার অবরুদ্ধ হন। মলার চতুদিকছ গাহাড়ে মান্জানীক' (ক্ষেপণার বিশেষ) খালন করিয়া শহরে প্রস্তর বর্ষণ করা হয়। কলে কাবাঃ তীমণভাবে ক্তিপ্রভ হয়। ('আবদুলাহে (রা) ও তাহার সন্দিগণ কাবার গারেই তাবু কেলিয়া অবহান করেন—এইজন্য ইব্ন বুবারর "কাবার আলর প্রহণকারী" করেন—এইজন্য ইব্ন বুবারর "কাবার আলর প্রহণকারী" করেন করেন—এইজন্য ইব্ন বুবারর "কাবার আলর প্রহণকারী" করেন করেন—এইজন্য ইব্ন বুবারর করেনে।) ইহার পর কাবার আগুন ধরিয়া যাওরায় উহা ভস্মীভূত হয়। এই জরিকাণ্ডের ফলে কৃষ্ণ প্রভারী ভালিয়া তিনটি থণ্ডে পরিগত হয়।

উমার্যাঃ সৈন্যদল চলিরা সেলে 'আব্দুল্লাফ্ ইব্ন মুবারর (রা) ক'বার পুনঃনির্মাণ সহছে মন্তার প্রধান প্রধান ব্যক্তির সহিত আলোচনা করেন। তিনি যখন পুনঃনির্মাণের সিদ্ধান্ত প্রহণ করিলেন এবং ধ্বংসভূপ অপসারপের প্রয়োজন হইল, তখন কেহই এই কাজে সাহসী হইল না। ইব্ন 'আব্বাস (রা)-সহ অনেকেই আলাহ্র সম্ভাব্য প্রবের ভরে নগর ছাড়িয়া চলিয়া লিয়াছিলেন। আবদুলাছ্ ইব্নু'ব-মুবারর (রা) তখন বরং কুঠার হতে কার্যে প্রবৃত্ত হইলেন। সকলে স্বিস্মারে সেখিল যে, তিনি অক্ষত রহিয়াছেন। সাহস লাভ করিয়া তাঁহারা কার্যে রোগদান করিলেন।

কি'ব্লাঃ ও মাতাাঞ্ চিহ্নিত করার জন্য কা'বার অবছানছলে একটি আর্ত কাঠামো রাখা হইরাছিল। এই কাঠামোর
বাহিরেই রাজয়িলীরা কাজ করিত। ইবন্'ব-ব্বায়র (রা) দাাঃ আননাদ্ওরাঃ-র কিংখাবে মোড়া কৃষ্ণ প্রস্তাইকে পাহারা দিতেন।
তিনটি খণ্ডকে এক ছানে রাখিবার জন্য একটি রৌপ্য বেল্টনী
দারা ইহাকে আবদ্ধ করা হইরাছিল। কা'বাঃ এইবার সন্পূর্কপে
মক্ষার প্রস্তার ও রামানের চুন-সুরকি দারা নিমিত হইরাছিল,
ইহাকে ২৭ ইল অর্থাৎ প্রায় ৩২ গল্প উচ্চ করা হইরাছিল।
হ'াদীছ' অনুবায়ী হি'জ্রকে কা'বার অন্তর্ভুক্ত করা হইরাছিল।
তুমির সমতকে ইহাতে দুইটি দরজা লাগান হইরাছিল, প্রদিকের
দরজাটি প্রবেশ করার জন্য ও পশ্চিম দিকেরটি বাহির হইবার
জন্ম।

কিন্ত এই সংকার দীর্ঘদিন বর্তমান থাকে নাই! আন্
হাজ্লাজ ইব্ন রুসুক হি. ৭৪/৬১৩ সনে মকা তার করেন এবং
বৃত্তে 'আবদুলাহ্ ইব্নু'ষ-মুবারর (রা) শহীদ হন। হাজ্লাজ
ধালীকাঃ আবদু'ল-মান্নিকের সহিত গরামর্শ করিরা গুনরার হি'ল্রক্তে কা'বাঃ হইতে গৃথক করিলেন এবং গণিচমদিকের পরজা
বক্ত করিরা দিলেন। উমার্যাদের ইজ্নানুযায়ী কা'বাঃগৃহ প্রার
পূর্বরাগ পরিপুহ করিল এবং আজ প্রবত সেইরাগেই অজুপ্
রহিয়াছে। জনসাধারণের ভাবাবেগ সর্বদাই কোন উল্লেখযোগ
পরিবর্তনে বাধ সৃত্তি করিলাছে। কর্তৃগক্ত এ বাবত কতকর্তনি
ভক্তহুইন গরিবর্তন মার সাধন করিয়াছে। পূর্ব মুগে মেনন মান্তির,
গরবর্তীকালেও ইন্টি-লোভ কা'বাঃ গৃহের জন্ম বিস্কুলন হইরাছে।
১৬১১ খ্-এ বনন ইহা বিক্তান্ত হওয়ার উপক্রম হইল, তথন হইতে
একটি ভালের বেল্টনী দেওরা হইল। কিন্ত একটি নুতন ইন্টি-লোভ
ইহাকেও অকার্যকর প্রকাণিত করিল। সুতরাং ১৯৩০ খ্-এ কিছু
প্রব্যালনীয় সংকার সাধনের সিজাত নেওয়া হইল, ভবে পুনঃনির্মান্যর

জন্য সভদুর সভব পুরাতন প্রভরই স্থাবজ্বত হইরাহিব।

কাৰাঃ কারমাত ী সন্দানের আক্রমণ ( ৩১৭/১২১) প্রতিরোধ করিরাছিল, তবে তাহারা হ'াজ্ব আস্ওরাদ রইরা মাইতে সক্রম হয়। প্রায় বিশ বৎসর পর তাহারা উহা প্রতার্গণ করে ( তু. do Goeje, Mem. sur les Carmathes etc. \$, p. 104-III, 145-8).

গিলাফ ( তিন্তুন) ধারা কাবাকে আর্ড করার প্রধা রাখানের তুব্বা কর্তৃক প্রবর্তিত হর বলিরা কথিত আছে। প্রতি বৎসর এই গিলাফ গরিবর্তন বর্তমানে একটি প্রধার গরিপত হইরাছে। মুসলিম বৃগের সর্বাবেলরা প্রাচিন রীতিরূপে 'আাগুরাঃ দিবসে গিলাফ গরিবর্তন করার কথা বলা হয়। তবে রাজাব ও জন্যান্য মাসেও কাবার গিলাফ গরিবর্তন করা হইরাছে। গিলাফটি কথনও রাখানী, আবার কথনও মিসরীয় বা জন্য কোন প্রকার বারে নির্মিত হয়। হয়ত 'উমার (রা)-এর সময় বহু গিলাফের চাগে কাবাঃ ছুগভিত হইবার আশুক্লা দেখা দের। গিলাফে সকল রক্মের রং-এর কথাই উলিখিত আছে। ওরাহ্হাবিগণ লাল বর্দের গিলাফ ঘারাও কাবাঃ আরত করিবাছেন।

'আবাসী যুগ হইতেই কাবার চ্ছুর্নিকছ মাকাামগুলির কথা উলিখিত হইয়া আসিতেছে, কথনও কথনও ইহাকে জুলাঃ (মা:---ছায়া) নামেও অভিহিত করা হইয়াছে। বর্তমান দালানসমূহ ১০৭৪/১৬৬৩ সন হইতে বিদ্যমান। অনুরূপ সময়েই যাম্বাম কুপের উপরিছ ধুপুজের কথা উলিখিত হইয়াছে। বর্তমানে পুথকটি ১০৭২ হি. সনে নির্মিত হইয়াছিল।

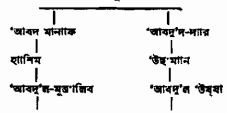
ভঁ। কা'বাঃ ও ইসলামঃ রাস্ব (সা) তাঁহার জীবনের প্রথম হইতেই কা'বার প্রতি অভিনয় প্রভাবান ও কা'বার উৎসাহী সূচ্চণোষক ছিলেন। কৈশােরে কা'বার পুনঃনির্মাণের সময় ভিনি তাঁহার পিতৃব্য 'আকাাসের সহিত প্রভার বহন করিয়াছেন (বুখাারী, হ'বিজ্)। কা'বার করেক শত মুভি ধাকা সঞ্জেও এবং মূভির প্রতি হবরত (সা)-এর বরাবরের বিরাগ সঞ্জেও ভিনি হিজ্রাতের পূর্ব পর্বত কা'বার অলনে প্রারই 'ইবাালাভ করিতেন। আহিলিয়াঃ বুলেও কা'বার উব্রাহীন (জা) প্রবর্ভিত হ'বজ ও উমরাঃ করা হইভ বনিও অনুষ্ঠানওলির উপর পৌডলিকভার বন প্রবেগ পড়িরাছিল।

হিজ্রাতের পূর্বে তিনি একনভাবে সালাতে দাঁড়াইতেন ঝাহাতে কাঝাঃ ও বারতু'ল-মুকাদাস উভরই কিবলাঃরূপে তাঁহার সামনে কাকে।

মদীনার জাসিরা তিনি ১৬ বা ১৭ মাস বাবত বারতুরমুকাদাসের দিকে মুখ করিরা নামাম পড়িতেন। ভৌগোলিক
অবস্থানের কারণে উভরের দিকে মুগণংখাবে মুখ করা সত্তব হইত
না, তিনি তখন পূর্যবর্তী আসমানী কিতাবে (তওরাত, বাবুর ও
ইন্জীয়) অনুসরগ করারই নীতি প্রহণ করিলেন। ইহাতে একটি
কিতাবী কি'বলার প্রতি এবং সেই কিতাক্যামী নবীসপও উল্মতের
প্রতি ক্রা প্রদর্শন করা হইল। ইহাতে আর্লাম্ব অনুবোদন ছিল
নিঃসালহে। অবদ্য তাহার আন্তরিক বাসনা ছিল, পৃথিকীর প্রাচীনতাম উপাসনালর কা'বাই কি'বলাঃ ষ্টক (২ ১৪৪)। আন্তর্গন
হিল্পতের ১৬/১৭ মাস পর কা'বাঃকে কি'বলার পরিপট করা
হয় (২ ঃ ১৪২ ১৪৬)।

কাশার প্রতি হ্যরত (সা)-এর আকর্ষণের **আরও একাশি** দাওয়া যার। বথন তিনি শর**ু এলাকার এবং শরু কর্চ্**ছে অবহিত মতার সম্পূর্ণ শাতিপূর্ণভাবে পরন করিয়া 'উন্তর্গার সম্পূর্ণ করিকার সংক্র করেন ( হি. ৬৬ সন, শাঙ্ডয়াল ), কিড তিনি হ'লায়নিয়্যাঃয় বাধারাণত হন। এইখানে বে সছি হয় তাহায় ফলে তিনি সণ্ডম হিজরীতে উন্রাতু'ল-ক'লি'।।' সন্দাম করেন। ৮ম হিজরীতে মরা বিজিত হইল। মরাকে কেল করিয়া যে সমস্ত কুফরী আচার-অনুচান পূজীতৃত হইরাছিল, তিনি তাহা দুর করিজেন। কা'বায় ৩৬০টি প্রতিমৃতি রক্ষিত ছিল, রাসূল (স') খীয় হডছিত বর্ণিঠ ঘারা মৃতিভানিক আঘাত করেন। কা'বায় অভ্যন্তরে হবাল দেবের যে প্রতিমৃতি বিল্ তাহা কর্তৃক প্রতিশিঠত ছিল তাহা এবং নবীদের প্রতিমৃতিগুলিও অপসারিত হইল। কা'বায় যে কাছনিমিত ক্যুতর রক্ষিত ছিল বালয়া কথিত হয়, তাহাও হয়রত (স')-এর আদেশে ভালিয়া ফেলা হয়।

বৈতিহাসিকগণ বলেন যে, জাহিনিয়াঃ যুগে হযরত (স')-এর উর্ফানন পুরুষ কু'স'য়িয় বানু খুবাা'আর সহিত যুদ্ধ করিয়া কা'বার উপর আধিপতা খাপন করেন এবং মারী সমাজের যাবতীর ধর্মীয় ও পাখিব ভয়ত্বপূর্ণ পদভলি অধিকার করেন। এই পদভলি ছিল দাকে'ন-নাদ্ওয়ার ব্যবহাপনা, পতাকা উত্তোজন, তীর্ষয়ায়ীদিলকে আহার্য পান (ونادة) ও পানীয় দান (قالمه) এবং কা'বার ভ্রাবধান (مالله) এবং কা'বার ভ্রাবধান



'আব্লাস—আৰু ডণালিব আৰু ডণল্হণাঃ, আবদুলাহ

কু'স'য়িয়ে মৃত্যুর পর তাঁহার উপরিউক্ত বংশধর ঐ সমর্ভ কর্তব্য সম্পাদন করেন। 'আবদ মানাাঞ্চ ও তাঁহার বংশধরগণের কর্তৃব্য ছিল তীর্থবারীদিসকে খাদ্য ও পানীয় প্রদান। আর 'আবদু'দ-দারে ও তাঁহার বংশধরগণ কাবার তত্ত্বাধ্যন করিতে খাকেন।

মন্ত্রা বিজিত হইলে হবরত (স')-এর চাচা 'আব্যাস (রা) [এ.], জন্য বর্ণনা মতে—'আলী (রা) এই সমন্ত কর্তব্য সম্পাদনের দারিত্ব লাভের বাসনা প্রকাশ করেন। কিন্ত হয়রত (স') বলেন, যাবতীয় প্রাচীন প্রহাই এখন পরিত্যক্ত, তবে যাব্যামের পানি প্রদান এবং কা'বার তত্বাব্যান, এই দুইটি বর্তমান থাকিবের প্রথমাক্ত দারিত্ব 'আব্যাস (রা)-এর হত্তে এবং বিতীয়টি উছামান ইব্ন তাল্হার হত্তে নাজ রহিল। 'উছামান তাঁহার (রা) ভাতি প্রভা শারবাঃ ইব্ন জাবী তালহা (রা) [এ.]-কে তাঁহার প্রতিনিধি নিযুক্ত করিজেন। এই শারবার বংশধরই আজ পর্যন্ত কা'বার বার-রক্ষক ও তত্বাব্যায়ক। হাজ্যাগ্রিপক্ত খাদ্য প্রদানের যে দারিত্ব আযু তাালিবের হত্তে নাজ ছিল, নব্য সনে আৰু বাক্র (রা) তাহা প্রহণ করেন। তাঁহার ইন্তিকালের পর খলীকালগই হাজ্যাগ্রীদিসকে আহার্য প্রদানের দারিত্ব পালন করিতেন।

নকা ও নাতী সমাজ ব্যবহার উপর মুসলিম নির্প্ত ১ম হি.-এর হাজের সমর পূর্ণত্ব লাভ করে। এই বৎসর হমরত (ম') বরুং হ'কে মান নাই, তাঁহার প্রতিনিধি হিসাবে আবু বাক্র (রা) হ'কেনীদশের নিকট সর্বদেষ ব্যবহাগনার কথা ঘোষণা করেন। এই ব্যবহাগনা হমরত (ম') ওয়াহ'রি (প্রতাদেশ) যোগে প্রাণ্ড হব। ইহা সূরাঃ ভাওবাঃ-র (১) অভত্তি। এই সূরাঃকে সূরাঃ

আল-বারাশ্বাংও বলা হয় (আরোড : ১-১২, ২৮, ৩৬, ইডাদি)
এইজনা যে, গৌবলিকসপের সহিত যে সমত চুজি হইরাছিল এবং
যাহা ভাহারা লখনন করিরাছিল ভাহা এই ঘোষণাতে আনুষ্ঠানিক
ভাবে বাাডিল করিরা চুজির দায় হইতে পরিক্ষারভাবে অব্যাহতি
(৯০) লাভ করা হয়, যে সমত্ত গৌতলিক সন্ধি শর্ভ পূর্ণরাপে পালন
করিরাছিল ভাহাদের চুজি বজায় রহিল, অপর সৌতলিকদের সহিত
মুদ্ধাবদ্বা ঘোষণা করা হইল। ভবে ভাহাদিসকে চারি মাসের নিরাগতা
দান করা হইল, যাহতে ভাহারা ভাহাদের মন হির করিতে এবং মুদ্ধ
বা শান্তি—দুইরের একটি গম বাছিয়া লুইডে পারে।

১০ম হিজরীতে রাসূল (স') শ্বরং হ'াচ্ছে নেতৃত্ব দান করেন।
সেই বৎসর একজন গৌডলিকও হ'াচ্ছে উপন্থিত হিল না। কা'বাঃ
সম্পূর্ণরূপে একটি মুসলিম পবিশ্ব শ্বানে পরিণত হয়। বিশ্বের সর্বর
মুসলিমসপ প্রত্যেক স'ালাতে সঞ্চার দিকে মুখ করিয়া দণ্ডায়মান হয়।
হ'াচ্ছের জনুষ্ঠানগুলির মধ্যে কা'বার তাওয়াকই সর্বপ্রথম ও সর্বশেষ।

কা'বাঃ সন্দর্কে দুইটি বিশেষ আচার অর্থাৎ থারোদ্ঘাটনের ও থেতি করার কথা উল্লেখ করা হয়। থারোদ্ঘাটন নির্দিত্ট দিনে করা হয়। প্রথমে পুরুষদিগকে এবং গরে মহিলাদিসকে প্রবেশ করিছে দেওরা হয়। এই উপলক্ষে পূর্ব-উল্লিখিত
সিঁড়ি কা'বার থারের সহিত সংলগ্ধ করা হয়। কা'বার অভ্যন্তরে সালাত সন্দাদন সম্বন্ধে মতভেদ রহিয়াছে, কারশ এক বর্ণনা অনুযায়ী হয়রত (সা) মন্ধা বিজরের দিনে কা'বার প্রবেশ করিয়া সালাতি স্থাপন করিয়াছেন, বর্ণনাত্তরে তিনি কেবল তাকবীর উচ্চারণ করিয়াছিলেন।

হ'লেক-এর সময় য়ৄ'ল-হি'জ্জাঃ মাসের ৬/৭ তারিখে কা'বাঃ ধৌত করা হয় (দা.মা.ই. ১৭খ., পৃ. ৩৩০, লাহোর ১৯৭৮ খৃ.)। মঞ্চার কর্তৃপক্ষ ও কিছু সংখ্যক হ'লেকী এই কার্মে অংশ লহুণ করেন। সর্বপ্রথম মঞ্চার শাসনকর্তা কা'বায় প্রথম করেন। দুই রাক'আত স'লোত আদায় করার পর তিনি নিজেই যামধামের পানি ছারা মেকে ধৌত করেন। এই গানি চৌকাঠের নিশ্নত্ব একটি ছিল্ল দিয়া বাহির হইয়া য়য়। ইহার পর বেজুর পঞ্জনিমিত বাঁটা ঘারা দেওয়াল ধৌত করা হয়। জতঃপর শাসনকর্তা লোবাপ পানি ছিটাইয়া দেন। অবশেষে সম্প্র গৃহ নানা প্রকার সুগলি ঘারা সুবাসিত করা হয় (৪. আল-কি'বলাঃ, নং ৪০৯ গৃ. ১)।

কাবার সায়িধ্যে আগমনকারী প্রত্যেক মুসন্ধিম এই গবিত্র
গ্রের প্রতি গল্মান প্রদর্শনে বাধ্যঃ কৃষ্ক-প্রস্তর, মাম্বামের গানি
প্রত্তি সব কিছুই মুসন্ধিমের দৃতিতৈ গবিত্র, (তু. Wonsinck,
A Handbook of Early Muh. Tradition, S. V.
stone) হ্যরত উমার (রা) একদা কৃষ্পপ্রতর্গক সভাধন করিয়া
বলিয়াছিলেন, "আমি জানি বে, তুমি একটি প্রভারমার। তুমি
সাহারত করিতে গার না, ক্ষত্রিও করিতে গারে না। যদি
রাস্ল (স.) তোমাকে চূঘন না করিতেন তাহা হুইলে আমি
তোমাকে চূঘন করিতাম না।" তারপর তিনি উহা চূঘন করেন।
এমন কি গানির মুহ্রি সংলগ্ধ ছানে সংজ্ঞাত পড়া অভিনয়
হাওয়াবের কাজ মনে করা হয়। আম্রাকাী (পূ. ২২৪) বলেন, "বে
ব্যক্তি মাছা আন-এর ছানে সংজ্ঞাত গড়িবে সে তাহার মান্তা যেমন
তাহাকে নিজ্ঞাপ প্রস্ব করিয়াছিল সেইয়প নিজ্ঞাপ হুইবে।"
মুসনিম্বণের বিশ্বাস, যে উদ্ধেশ্যেই সাম্বামের পানি পান করা হয়

। (ماء زمزم لما شرب لـد) छारा पूर्व शरूरव

কাঝাঃ দর্শনমারই দর্শনকারীদের মনে যে সভীয় ভজি-লদ্ধার উল্লেক হয়, সে সম্ভ্রে মুসলিম ও রুরোপীয় সাহিতো অজত উদাহরণ আছে, এখান আল-বাতান্নীর বর্ণনা (পৃ. ২৬) উদ্ভ করাই ব্যেষ্ট হইবে। তিনি ব্রেনঃ সমগ্র জনতা সেধানে প্রসাচ সম্মানের সহিত মহাপ্রতাপাণ্বিত এবং সর্বাপেকা শক্তিশালী ভীতি উল্লেক্কারীর (আলাহ্র) সমীপে দঙার্মান হইল, এখানে মহাশক্তিশালী ব্যক্তিও অভিছহীনের ন্যারই ক্ষুপ্রতম। যদি আসরা বচক্ষে সালাতে এই জনগম্পিটর দেহ সঞ্চালন, ডাকবীর এবং মুনাজাতে তাহাদের হজেভিলন না দেখিতান, যদি বিনয় ও নতি শ্বীকারসূচক অনুচ্চ স্বরের আসুতি না দেখিতাস, আর আমরা বদি এই মহামহিমান্বিত স্বার স্মুখে দ্রায়মান জনতার জংশাদনের শব্দ না গুনিতায় তাহা হইছে সব কিছু আসংদের নিকট অবাভাষ বলিয়া প্রতীয়মন হইত। স্তাই আমরা সেই সময় জন্য জগতে ছিলাম, আমরা আলাট্র ঘরে এবং আল্লাহ্র ঘনিষ্ট সালিখ্যে ছিলাম। আমাদের সহিত ছিল ওধু অবনত মতক, বিনীত ভাষা, ভ্ৰাৰ্থনৰ কাকুভি, অণু-বিগলিত চকু, জীতি-বিহ্বল অভর এবং পরিরাণের পবির চিভা (ভু. also Macdonald. The Religious Attitude and Life in Islam, Chicago 1909, p. 216 4., Ben Cherif, Aux Villes Saintes de l'Islam, p. ii. ग., 45 ग., 68 )। नी'वार এবং ওয়াব্হাাবীগণও কাবাকে বধাৰোগ্য সম্মান প্ৰদৰ্শন অব্যাহত রাখিয়াছে: এই দিক দিয়া ওধু কারমাতীয়গণই একমাত্র বাতিক্রম যে, তাহা সহজে বোৰগমা ।

সূ'ফীদের সমজে বন্ধা যায় যে, কা'বার প্রতি তাঁহাদের মনো-ভাব শারী'আড় সম্পর্কে ভাহাদের ধারণার উপর নির্ভর করে গ'াবাবৌর ন্যায় শারী'আভগছী সৃ'ফীদের মতে, নিঃসব্দেহে কাবাঃ একটি পবিরূপ্ত এবং হাচ্ছের সময় উহার ভাওয়াক করিতেই হইবে ৷ এই ডাওয়াফ সার্থক এবং উহার কক্ষ্য অর্জন করা যায় ভখনই যখন মানুষকে উহা উন্নততঃ আধ্যাত্মিক ভরে উন্নীত হইবার প্রেরণা দেয়। ইবনু'ল-'আরাবী আরও এক ধাণ অধসর হইয়া বলেন, "আমাদের নিরেদের সভাই প্রভূত কাবাঃ ( আর-ফুতুহণাতু'ল-মাক্কিয়াঃ, ১খ, ৭৬৬)।" সৃ'ফীর আধ্যাদিক অভিভতার কাবারও একটি গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা আছে। হজ্ব**ীরী** কোন কোন সৃক্ষীর মত উত্ত করিয়াছেন। তাঁহাদের মতে, আখ্যান্মিকু উন্নতির জন্য কোন কোন কেন্তে কা'বার প্রেরণার কোন अरब्राक्टन मारे, अयन कि छौशांत्रा अहे श्रात्राक्टीवटा काली बीकात করেন না। যুহাসমাদ ইবন ফাদ্<sup>ং</sup>ল বলেন, "আমি সেই সমস্ত লোকের সমজে আন্চর্য বোধ করি বাহারাইহা জগতে তাঁহার (আলাহ্র) পুহের তাকাশ করে। তাহারা তাহমের হানজের মধ্যে কেন ভাঁহার ধ্যান করে "না ১ বাহিরের জাবাঃ কৰ্মও পাওয়া মার, কখনও যায় না। কিন্তু ভাহারা নিয়ৰ-व्यक्तिकारव थात्रत्व जानम **उथरकाश अतिर**ण भारतः। अत्रन अ<del>यक्</del>कि পাছর বাহা বংসরে একবার মার দর্শন করা যার। তাহা দর্শন করা তাহাদের জন্য যদি অবশ্য কঠব্য হয়, তবে অভঃকরকর তাঁহেছেক (আল্লায়্কে) দর্শন আরও অধিক ফরৰ ক্টবে, সেখনে তাঁহাকে দিবা রান্নিতে ৬৬০ বার দেখা যাইতে গরে। সু<del>কীর</del>-প্রতি**টি** পদক্ষেপ থকা সফরের রতীক, যথন সে সেই পবির **স্থাত**:

(আলাহ্র সানিধা) পৌছে তথন সে রতি পদক্ষেপর জন্য বির্থাঃ
(১৯৯০) গার।" আবু রাবীদ (আল-বিস্তানী) বলেন,
"বদি কাহারণ 'ইবাাদাত-এর পুল্ফল আলাবীকলা পর্যন্ত হণিত
থাকে, তাহা হইলে বুবিতে হইবে হে, সে আজ স্থাস্থভাবে
আলাহ্র উপাসনা করে নাই; কারণ হতি সুকুর্ভের 'ইবাাদাত এবং
আজসংব্যের কল সঙ্গে সঞ্চেই প্রাণ্ডবা।"

আৰু য়াৰীদ আরও কলেন, "আহার প্রথম হাজে আগি ওধু কাৰ্বাঃ দেখিলাশ, খিতীরধারে কাৰ্বাঃ ও প্রভু উভয়কে দেখিলাস, আর ভৃতীরবারে আমি ওধু প্রভূকে দেখিলাম। মোটকথা ভাররিক-ভাৰিহীন অনুষ্ঠান বেখানে, সেখানে কোন গৰিব্ৰ স্থান নাই। বেখানে ধ্যান আহে সেখানেই ওধু পৰিত্ৰ পূহ আছে। যতঞ্প পর্মক না সময় অসত মন্মের জন্য আলাম্য সংহত মিলন ছল হইয়া দাঁড়ার সেখানে সে আল্লাহ্র নৈকটা লাভ করিতে পারে ততক্ষণ পর্যন্ত আন্তর্যাহ-রেম তাহার নিকট ক্ষপরিচিত থাকে। ক্ষিত্র বখন সে অন্তর্গুলিট লাভ করে ভখন সম্প্র জনভই ভাহার জন্য কা'ৰায় পরিণত হয়। প্রিয়তম স্তীত প্রিয়তমের পৃহ সর্বা-দেকা অক্সকারময় ছান।" সুতরাং জাসরে মাহা **গুরুছপূর্ণ** তাহা क्षांचाः नर्ए, बत्रर जात्रव कथा थान ७ नत्रव शिखेड अरथा काना। (বিলীন) হইরা বাওয়া। কাবাঃ কর্ণন উক্ত পরিশ্বতিগুলির একটি लीप व्याप्तपत्रात्त (रुक्त देवी, Transi. Nicholson, १. ७२९)। ইব্ন আল-'আরাবীর কুতুহ'।তি-এ বলিত সু'কী সরবী প্রতীক্ষাদ মতে কাৰায় অৰ্থ সৰ্বছে দ্ৰ. Fritz Moier, Das Mysterium der Ka'ba, in Eranos-Jahrbuch 1944, Zurich 1945, p. 187.

৪। কিংবদতী ও সাধারণ বিশ্বাসে কাঁবাঃ বৃহাশ্যাদ
(সা)-এর পূর্ববর্তী করেক শতাব্দীর অর্থ-ঐতিহাসিক কিছু ঘটনাকে
অবজ্ঞবন করিয়া ক'বাঃ সন্দক্ষিত কিংবদতীতির উৎপত্তি হয়।
কুঁশ্বভানের বর্ণনারও ঐ সমন্ত অন্পুত্র কিছু সমর্থন পাওয়া যার।
কাঁবার উৎপত্তি ও কাঁবার প্রতি খানুষের, বিশেষত মুসন্ধিনদের
বিশ্বাস ও তক্তি সহজে কিছু ধারণা এই সক্তর কিংবদত্তী হইতে
ভাক্ত করা যার।

ছানীর কিংবদভীতেও দেখা বার, ইব্রাহীয় ও ইস্গাসিল ('জা) কা'বার ভিত্তি প্রভার দাগন কন্মিরাছিলেন (২ s ১২৭)। কাহারও কতে ব্যক্তিরাঃ সংক্রান্ত ঘটনার দূর্বেই আল্লান্ড ইব্রাাহীন (আ)-কে কাৰাঃ নিৰ্মাণের নিৰ্দেশ দিয়াছিলেন, আৰায় কাহায়ও সভে ঐ ষ্টনার পরে এই নির্দেশ দেওয়া হইয়াছিল। সাকীনাঃ নহস গরিচিত দুই সভক্ষিণিত একটি এখন বার্থবাহ ইণ্রাহীর ('আ)-কে উড়াইরা 'আরুবে ঘইরা আসিরাছিল। বারু প্রবাহটির দালা সাপের সাধার ন্যার ছিল ব্যবিরাও কর্ননা পাওরা বার। কা'বার ছানে আগমন করিয়া ইহা কাৰার ভিভিছমের চতুলার্ছে নিজকে कुछनीयर भाकारेता वस्त, "अरेदारम निर्दाण करा।" चन्।लाह সতে উহার হায়া বে-হানে গভিত হইয়াহিল, সেইবানে ভিনি का'नाः निर्दाण केत्रिवास्त्रिक्तः। अवे कारक वेतृत्राचित्र ('का) कीव्हारक जावांना क्रियांक्रिकन । कार्यस्य क्रमा अक्षत्र अध्यक्ष कृता व्यवादिक গাঁচটি পর্বত হইতেঃ হি'রাা', হাবীর, মেবানন, ভূ'র ও সভার নিক্টছ জাবাৰুৰ-আহম্মার (জন্যানা গাইচ্ছের নাম্ব মধিত क्रेबारक)। 'ऐनावारकी क्रिकी केल क्रेस कारकत जुनिशात क्रा चिनि **अवस्री** गांवरतात चेगत मांक्ष्यता शाहीत मांविताहरूवय । चांकात

গদচিক এখনও উহাতে দৃষ্ট হয় এবং ঐ ছানটি মাকাম ইব্রাহীম নামে গরিচিত। কাল পাখরটি (হাজার আস্ওরাদ) তৎকালে সাদা ছিল এবং নৃহ ('রা)-এর প্লাবনের পর আবু কুলারস্ পাহাড়ে রজিত ছিল। জিব্রীজ ('বা) পাখরটি ভালার নিকট এইয়া আসেন। পাখরটি জাহিলী মুসের অপবিরভা ও পাপের সংস্পর্শে আসির। কালবর্থ ধারণ করিয়াছে। 'ইমারিকটি খুব উক্ত ছিল না এবং উপরে কোন ছালও ছিল না। ইহার অভ্যতরভাগে ইব্রাহীম ('আ') একটি গর্ত খনন করিয়াছিলেন এবং উহাই পরে ধনভাভাররূপে ব্যবহৃত হইয়াছিল। নির্বাদকার্ম সম্পন্ন হইছে তিনি "মাকামে"-এ দাঁড়াইজেন। উহা তখন পাহাড়-ভলি হইতেও উক্তরর হইয়া সেল। তিনি এই উর্মে উরোলিত ছাল ইইতে মানুমকে হাজের আহ্বান ক্লাইজেন। তখন সকর দিক হইতে আগত জনাগত মানুম লাব্বায়ক আলাহিল্মা লাব্বায়ক, (এই বে আমি উপছিত, হে আলাহ্! এই বে আমি উপছিত) বলিয়া সাড়া দিরাছিল।

কু'রজানের জাাল-'ইমরান স্রার ৯৬ আরাতকে কেজ क्तिशा मूजनिम किरवल्डीत विकान वरहे। डेशएड वर्ता एरेशास् "নিশ্চয় সর্বপ্রথম বরক্তময় ঘর (উপাসনালয়) যাহা মানুষের জন্য নিমিত হইয়াছিল তাহা ছিল বান্ধায় (মক্সা), তাহা সমগ্ৰ বিহ-বাসীর জন্য হিলারোভয়রূপ (৩ ১৯)। ইব্রাহীম ও 'ইস্মা'ঈল ('আ) কা'বার ভিত্তি উভোজন (برام القواعد) করিয়াছিলেন (২:১২৭), এই আয়াভাগেটি দ্যর্থবাচক। কাব্যের ভিডি পূর্বেই ভথার ছিল এবং তিনি উহার উপর পুষ্টী নির্মাণ করিরাছিলেন, এই অর্থ প্রকালের অবকাশ ইহাতে রহিরাছে ত'বোরী এই আয়া-তের ব্যাখ্যায় দুইটি মতের উল্লেখ করিয়াছেনঃ (১) ক'বার ভিডি আসম ('আ) সাপন করিয়াছিলেন, (২) ইব্রাাহীয় ('আ) স্থাসন প্রথমোক্ত টির বর্ণনার বলা হট্যাছে যে, স্থন আদেম ('ৰা') বেহেশ্ত হইতে বহিছ্ত হইয়া পৃথিবীতে নিক্ষিণ্ড হইজেন, তখন ভিনি সভার আগমন করেন। তথার জিব্রীল ('আ) তাঁহার পাখা ঘারা অনাহৃত করেন একটি ডিডিম্ল, যাহা গৃথিবীর সম্ভন শুরে স্থানিত ছিল। তথন ফিরিশতাগণ বেবানন, ভূম, জুদী এবং হিম্মা' হইতে প্রস্তরধণ্ডসমূহ আনয়ন করিয়া ভূগর্ভন্থ 🗗 ভিডি সর্ভের উপর নিক্ষেপ করিতে থাকেন। ইহাতে প্ৰতিটি পূৰ্ব হইয়া ধরণীর সমত্ত হইয়া যায়। উক্ত স্থানে আল্লাহ্ একটি তাঁৰু প্লেরণ করেন যাহাতে আদাম ('লাঁ) বাস করেন। বেইরুবে ক্রিরিশ্ভাগণ 'আরশ'-এর চতুদিকে ভাওয়াফ করিরা থাকেন সেইরূপে আদাস ('আ) উক্ত ভিত্তির চতুদিকে ভাওরাকি করেন। আল্লাহ্ আপোম ("জা)-কে জানাইয়া সেন- বে, সন্থার এখন জোকজন না খাকিজেও পরবর্তীকাঙে ইহা ইসলামের কেজে পরিণত হইবে। কা'বাঃ বিধ সুসন্ধিসের ভীর্মস্থান হইবে এবং লেকেরা দূর-দূরাত হইতে তথার হণবা করিতে আসিবে।

আদাৰ ('আ)-এর বৃত্যর পর তাঁহার এক বংশধর, শীহ' তথার ক'বাঃ পৃহ নির্বাণ করেন। নৃহ' ('আ)-এর সমর তুফানের কলে ক'বাঃপৃহ তাসিরা বার। কিরিশ্তাগণ পবির পাধ্রটিকে (হাজার আস্তরাদ) আবু কুবারস্ পর্বতে লুকাইরা রাখেন। ক'বার হানে তথন একটি হাল বর্ণের চিবি ছিল মার, কাব্য ইন্রাহীয় (আ) পরে দেখিতে পাইরাছিলেন।

কবির অভ্যৱর্থিত পর্যট আল-আক্শাফ অথব্য ভাল-আক্-

শাফ নামে অভিহিত হইত। এই পর্তের ওণ্ডধন জুর্হম বংশীর-দের আমলে কয়েকবার জুন্ঠিত হয়। ফলে আল্লাহ্র নির্দেশে একটি সাপ তথায় বাস করিতে থাকে ও গর্ভটি পাহারা দের। কুরারশ্ -কাবার পুনঃনির্মাণ করিতে চাহিলে সাপটি ভাহাতে বাধা দেয়। তথন আল্লাহ্ প্রেরিড একটি দাখী সাপটিকে ধরিয়া পার্যহ কোন পাহাড়ে কইরা যায়। বণিত হয়, অভীতে কাবার পুনঃনির্মাণ কাজ সমাধার প্রাহাতে ভ্রানক অভত লক্ষণাদি দৃশ্ট হইরাছে, যথাঃ বিদ্যুক্তর আক্সিক ক্রকানি ইভাদি।

কা'বাঃ (মকা) পৃথিবীর নাডীছল বলিরা কথিত। পৃথিবীর সৃতির ৪০, জাবার কাহরেও মতে ২০০০ বংসর পূর্বে বিশ্বসমুদ্রে কা'বাঃ উলাসনালয়ের ছানটি একটি পিঙের আকারে অবহান করিতেছিল। পৃথিবী সৃতির সময় এই পিঙেরিক কেল্লেবিল্ হিসাবে নির্যারিক করিয়া পৃথিবীকে বিজ্ করা হয়। এই প্রক্রিয়ায় প্রথমে পৃথিবীর সারভাল, পরে বেহেল্ড ও সর্বশেষে 'পৃথিবী সৃতিট' করা হয়। কু'রজানে মজাকে উল্মু'ল-কু'রা। (৬ঃ ৯২; শহরসমূহের মাতা) বলা হইয়াছে। লোক-সাহিত্যেও ইহাকে পৃথিবীর নাডীবলা হইত। কু'রজানের এই বর্গনা উহার সহিত সামস্বস্যপূর্ব (য়াক্'ত, মু'জাম, ৪খ, ২৭৮; দিয়ারবাক্রী, আল-খামীস, ১খ ৩৭ জাল-হাজাবী, সীরাঃ, ১খ, ১৯৫ ইত্যাদি)।

কঠোর পবিক্রতা হ'জোর আস্ওয়াদের সঙ্গে সন্পূজ বলিয়া কেহ কেহ বলিলেও (Wollhausen) কোন দেবতার সঙ্গে এই পবিত্র প্রজন্তির কোন সন্পর্ক ছিল বলিয়া কোন বর্গনা পাওয়া যায় না। কা'বার হবাল দেবতার মৃতি ছিল, ইহাকে মন্ধা এবং কা'বার দেবতা বলা হইত। কা'বার রক্তিত জন্যানা দেবদেবীর মধ্যে আল-লাতে, আল-ভিষ্যা এবং আল-মানাতের উল্লেখ কু'রাআানে (৫৩:১৯) রহিয়াছে। ইহারা ব্যতীতও কা'বার রক্তিত আরও জনেক দেবদেবীর উল্লেখ পাওয়া যায়। ইহাদের সংখ্যা ছিল তিনশত ষাট। মন্ধা বিভরের (৮/৬৩০) পর এই মৃতিগুলি জগসারণ করা হয়।

কাবার চতুদিকছ এলাকাও পবিদ্ধ বলিয়া গণ্য। শহরের চারিদিকে প্রস্তান্ত নিমিত চিক্ত থারা চিক্তিত করিয়া হারাম বা পবিদ্ধ এলাকা নির্ধায়িত করা হইরাছে। এই এলাকার প্রবেশকারী প্রতিটি বাজিকে বিশেষ নিরম-কানুন মানিয়া চলিতে হয়। প্রাক্তিসলামী মুদ্দ 'আরবগণ এখানে হাজ্ঞ করিতে আসিলে তাহাদের করুক-বিবাদ স্থালিত থাকিত, এখানে অল্প লইয়া প্রবেশ ছিল নিমিছ। হারাম, বিশেষত কাবাঃ একটি নিরাগদ আল্রম্ভল। হারামে রজগাত অবৈধ, বিগজ্জনক না হইলে কোন জীবজন্তক এখানে বধ করা নিমিছ। তরুপ ইষ্থির গুণম বাতীত কোন বৃদ্ধলতা কর্তন করাও বৈধ নয়।

প্রস্থানী; এবন ও বিতীয় অংশ সধ্যম (১) J. L. Burckhardt, Travels in Arabia (London 1829 2 vols.); (২) Ali Bey. Travels (London 1816, 2 vols.); (৩) R. Burton, Personal Narrative of a Pilgrimage to el-Medinah and Maccah (London 1857, 2 vols.); (৪) A. Muller, Der Islam im Morgen-und Abendland (Berlin 1885, 2 vols.); (৫) C. Snouck Hurgronje, Mekka (The Hague 1888-89, 2 vols.), with Bilderatlas; (৬) বিশেষ, Bilder aus Mekka (Loyden 1889); (৭) Caid Ben Cherif, Aux villes Sainte de l'Islam (Paris 1919); (৮) আল-বাতানুনী,

আর-রিহ'লাড়'ল-ছি'জাাযিলা : (কানরো ১১২১), (১) E. Rutter, The Holy Cities of Arabia, 2 vols., London 1828, (১০) ইবরাহীৰ বিষ্ণালাভ, মিৰুলাত'ল-হ'ারামান, ১ম খণ্ড (কার্মরো ১৯২৫); (১১) Gaudefroy-Demombynes, Le Pelerinage a la Mokko (Paris 1923), (১২) আধ-আৰ্রাক্"ী, পু. ৮৬ প., (১৩) আল-সাবিহী, পু. ১৮ প. ; (১৪) আত্ৰ-ডাৰারী ১৭, ৯০১ প., ১৩৬ গ.; ১১৩০ গ.; (১৫) ইবন আবদ রাব্বিহী 'ইঞ্চ ১৩২৩, ৩ব. ২৯৭ গ. ; (১৬) আন-মাস'উদী ১৭. ১৩৩. ৪ব.১১৫ গ.. ৫ব. ১৬৫--১৬৭-১৯৬; (১৭) Bibl. Geogr. Arab. i.; (১৮) (আল-ইফান্যারী), ১৫ গ. ii. (ইযুন ছাওকান) ২৩ গ.। ৬, (আন-मुक्पकात्री), १८ त., (हेवन खान-काक रेश) ১७-२२, (১৯) Vii (ইবুন রোভেহ) ২৪-৫৪ ; (২০) রাকু ত, মু'জাম (ed. Wustenfold), 8य, २१৮ भ. ; (२১) ইবন जुवाबत, तिव् जाः ( GMS, V. ) भू. ৮১ প.; (২২) আন-ব্ধারী, সাহাীহা কিতাাৰ'ল-'ইলম, বাবে ৪৮; (20) Gaudofroy—Demombynes, Notes sur la Mekke et Medine (RHR, lxxvii, 316 a.) i

ত্তীয় অংশ সরমে: (২৪) C. Snouck Hurgronje, Het Mokkaansche Feest (Loyden 1880), (২৫) প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য লেখকগণ রচিত হ্যরত মৃহাশ্মান (সা)-এর জীবন-চরিতসমূহ; (২৬) প্রবদ্ধে উদ্ভিশ্বত আরাতগুলি সম্পর্কে বিভিন্ন ভাক্ষমীর প্রস্থ।

চতুর্থ অংশ সরক্ষে: (২৭) আল-আন্থ্যাক ী, পৃ. ১.; (২৮) ত'বারী, ১ব, ১৩০; (২১) হ'বারী, কি সাাসু'ল আন্থিয়া', (কামরো ১২৯০), পৃ. ৬৯; (৩০) দিয়ার বাক্রী, ভা'রীখু'ল-খানীস (কামরো ১২৮৩, ২ খণ); (৩১) Caussin de Perceval, Essai sur l'hist des Arabes (Paris 1847-48); (৩২) A. J. Wensinck, The Naval of the Earth (Vertr. Kon. Akad. v. Wetensch DL. xvii, No. I), H. Grimme, Mohammed (Munich 1904) p. 45:

A. J. Wensinck (S.E.I.)/बाबूब कांत्रिय बृहण्यम बामयूपीन কাবীর ( كيور ) ১৫শ শতাব্দীর ছনৈক ভারতীর মরমী সাধক। हिन्त, मजबमान উভয়েই छीहारक स्थमीयवस्री विवसा मानी कत्रिक। ছিলী কবিতার এক বিরাট সংক্ষন তংগতি আরোগিত হইয়া থাকে, কিন্তু এই ভখেনে প্রাক্ষণিকতা সন্দেহকনক। তাঁহার স্বীবন-কাহিনীও অনুরূপ অনিশুর্জা বিছড়িত। নানা উপাধ্যানের দুরুন ইহা অসপ্ট। কৰিত আছে, ডিনি ছিলেন অনৈক মুস্তিম ভাঁতীর পুরু বা গারিত পুরু । তিনি বৈক্ষর ধর্ম সংক্ষারক রামানন্দের শিক্য িচলেন বলিয়া **ক্ষি**ত হয় : রামানন্দ কানীতে ব্রারণ ও সুংকীদের সচিত যে ধর্মভান্তিক ও দার্শনিক যুক্তি-তর্ক করিতেন, কাবীর ওক্তর পদপ্রতে বসিয়া ভাহতে যোগপান করিতেন। বর-বয়ন ছিল জাঁহার জীবিকা নির্বাহের উপায় এবং তিনি বিবাহ করিয়া পরিবারিক জীবনে সরানাদির জনক হন বলিয়া অনুমিত হয়। ৰোগীদের পেলাদারী সম্ভাবের প্রতি তিনি ছিলেন বেমন অবভাগণ, ভিন্দ ও সমলিম সন্দ্রপায়ের পৌডামীর প্রতিও তেমনি ছিম্মেন উদাসীন। যে অসীম সাহসিক্তার সহিত তিনি একেগ্রবাদ সলকে তাঁহার यहेबी क्षावधादा कीर्जन कदिकान, जाराव करत कीस्टक नामा निर्वा-হামের সম্পর্ধীন হাইতে হয়। তথায়ন ভিনি ১৪৯৫ গ. প্রায় ৬০ কংগর বরুসে কাশী হইতে বিভাড়িত হন এবং ১৫১৮ খু বাজী জিলার সাগ্যার-এ মৃত্যুবরণ করেন ববিয়া কবিত আছে। লোক-কাহিনী অনুষায়ী তাঁহার মৃতদেহ সংকার লইয়া তদীয় হিন্দু ও মুসলিম শিষাদের মধ্যে বিবাদ বাঁধে; প্রথমোক্ত দল তাঁহাকে দাহ করিতে ও নেষোক্ত দল কবর দিতে চাহে: কিবু আবরণ ডলিয়া ভাঁহার মৃত-দেহের ছলে ভাঁহারা এক ভ্রণ দক্ষমান্ত দেখিতে পার। হিন্দুরা এওলির অর্থেক কাশীতে লইয়া দাহ করে এবং মুসলিমসণ অবশিস্ট-ভবি মাসহারে কবর দেয়: সেধানে তাঁহার সমাধির উভাবধানের ভার অদ্যাপি মুসলিম কাবীরণছীদের হতে নাভ আছে। কাবীরের সমসামরিকদের ন্যায় আধনিক পণ্ডিতগণও তাঁহাকে প্রতিদশ্চী ধর্মকরের একটি বা অন্যান্টর বোক বলিরা দাবী করিয়া খাকেন ৷ H. H. Wilson (পু. প্র., পু. ৬৯, ৪৭) ও আর. জি. ডাণ্ডারকরের (পু. র., গু. ৬৯) মতে তিনি ছিলেন হিন্দ । পক্ষান্তরে G. H. Westcott-এর মতে তিনি ছিলেন শুসলিম। আবার G. A. Grierson-এর মতে (JRAS, 1907, P. 325, 492) তিনি তাঁহার মতগুলি খুস্টান সূত্ৰ হইতে প্ৰাণ্ড হন, কিন্তু এই শেষোক্ত ধারণা ভিডিফীন এবং কালগনিক। তাঁহার কবিভাঙ্জি পাঠ করিলে স্পষ্ট বঝা ৰায় যে, কোন প্ৰতিষ্ঠিত ধর্মের সহিত নিজেকে সংগ্রিষ্ট করার ইন্ছা তাঁহার ছিল না। তিনি বলেন, "আত্মধ্যানকে আমার 'জিন' করিতে ও আল্লাহ-প্রেমের রেকাবে আমার পা রাখিতে দাও। ... আর বাহারা নিজেদেরকে বেদ বা কু'রুআন হইতে দরে রাখে, ভাহারাই নিগপ অশ্বারোহী।" তিনি নিজহু কোন ধর্মীয় বা দার্শনিক মত উভাবনের চেণ্টা করেন নাই; বরং স্থীয় বঙ্গের প্রচলিত বৈক্ষব মতকে জনপ্রিয় করেন, কিন্তু ইহাকে কোন নিদিন্ট অবভারের সহিত সংৰক্ত করেন নাই। তিনি সণ্টিকতা সন্দর্কে উদাসীনভাবে রাম. হরি বা আল্লাহ শব্দের ব্যবহার করিতেন। তিনি উপবীত, জান্তি-ভেদ, মন্দিরে পূজা অনুষ্ঠান গ্রন্থতি হিন্দ ধর্মের বাহ্য আচরণ হত।খ্যান করেন। মুসলিমদের প্রামাণিক প্রভাবলী, জনুষ্ঠান ও ত্রতিঠানসমূহ (ষথা, কুরুলান, বাংনা, হাজা, মোলা, কাাদ'ী ইভ্যাদি) সম্পর্কে তিনি যে সকল উজি করেন, ভাছাতে উহাদের বৈধতা অধীকৃত হইয়াছে: তিনি আলাহকৈ সৰ্বব্যাপী সভারপে ব্যাখা করেন, কিন্তু মান্মের আত্মার স্থাতত্ত্যে বিশ্বাস করিতেন। ভাঁহাস্ক মতে, য়েমের যথা দিয়াই **আল্লাহর সহিত মান**ধারার মিলন **যটিতে পারে, তা**ন ৰা আন্ঠানিক ক্ৰিয়াকল্লাগের মারুফতে নহে। দৈনন্দিন জীবৰধারার সহিত ঘনিষ্ঠ সম্পর্কের দক্রন এবং তাঁহার সহজ্ঞবাধ্য দণ্টাভের মাধ্যমে তিনি ভাঁহার নীতিসালাকে এখন স্প রক্তাপ প্রকাশ করিতেন যে, অশিক্ষিত লোকের নিকট ভাহা সহজে প্রহ্ণীর হইত। এই नात्रापरे याथ एत ठीरात जनजातीमात जिथ्लाश्यरे हिरजन निवकत ।

श्रम्भाषी : (a) मानिकारन मान गिरिन, किकाना (aboa), न्. २८७-२८৮. Transl. Shea and Troyer, (Paris 1843), ii. 186-191; (a) H. H. Wilson, Essays on the Religion of the Hindus, (London 1862) i. 68 न.; (b) Gli scritti de Padre Marco Della Toma, racolti. da A. de Gubernatis, (Florence 1878), p. 191 न., 205 न.; (b) E. Trumpp, Bemerkungen uber den indischen Reformator Kabir, in Atti del iv. Congresso internat. degli Orientalisti, (Florence 1880-81) ii. 159 न.; (c) Kabir-Charitra, edited by Pandit Ivalji Bechar (Surat 1881); (b) G.H. Westcott, Kabir and the Kabir Panth (अञ्चल 2004); (c) M. A. Macauliffe, The Sikh Religion, (Oxford

1909) vi. 122 গ.; (৮) One Hundred Poems of Kabir translated by Rabindranath Tagore assisted by Evelyn Underhill (London 1914); (১) Ram Chandra Bose, Hindu Heterodoxy, (Calcutta 1887) chap. x.; (১০) Sir R. G. Bhandarkar, Vaisnavism, Saivism. and minor religious systems (Encyclpaedia of Indo-Aryan Research, Vol. iii., Part 6), p. 67-73; (১১) The Bijak of Kabir, translated by the Rev. Ahmad Shah (Hamirpur 1917); (১২) G. N. Farquhar, An Outline of the Religious Literature of India, p. 331-5 (Oxford 1920). কাৰীৰের রচিত বলিয়া কবিত কোন গ্রন্থই এ পর্যন্ত সমাজোচনাক্ষে সম্পাদিত হইয়া প্রকাশিত হয় নাই। তৎপ্রতি আরোগিত গ্রন্থটিয়া ভাগিকার জনা প্র. Westcott. গ. গ. p. 73-4, 161-172.

T. W. Arnold (S.E.I.)/ড: এম. আবদুর কাদের কামনা (নাই:) শালিক অর্থ ছির করণ, কাদাাা (হাক্ম, ফাস্ল ১৫টি ডারতীব; তু. ইব্ন হাষ্ম, মিলাল, ৬ম, পৃ. ১৫) কিছ কুরআনে বিভিন্ন অর্থ ব্যবহারের জন্য ধাতুটির পরিবর্ধন হইলছে মধা "আদেশ-করণ, বিচারকরণ, নিদিশ্টকরণ, সংবাদ এদান, প্রতিহানন, দারিত্ব পালন" ইত্যাদি; তু. আল-ইসাকাহ্যানী, মুকরাদাভি. প.৪১৬ এবং Lisan, মম. 47 প.।

ইহার পারিভাষিক অর্থ : (ক) বিচারকের (কণাদ'ী) পদ ও কার্ম। (খ) পর্বে অবহেলিড বা অসন্সন্ন কোন ধর্মীয় কর্তব্য সমাপন, যখাঃ দৈনিক সালাভের কাদা। বা রামাদানের সিয়ানের কাদা, এই অৰ্থে ইহার বিপরীত হয় "আদাা" অর্থাৎ কর্তবাট নিণিন্ট সময়ে সন্পন্ন করা (Juynboll Handb. des islam. Gesetzes, p. 68, no te, Lane, Lexicon, p. 38), (\*) সমন্ত স্থিতিশীল বন্ত নিরবর বেমন আছে তৎসন্দর্কে আরম্ভর চির্তন সার্বজনীন সিদ্ধার। বেয়োজ প্রয়োগে কাদর, **ইনারাঃ**, ইরাদোঃ ও 'ইল্ম—এই সব শব্দের সঙ্গে ক'াদ'াা, শব্দের সম্মর্ক কি হইবে? কাদ্যা-র ভর্ম "কোন কিছুর পরিষাধ নির্বারণ বা অনুমান, গরিমাণ করিয়া কোন কিছু প্রদান"; 'ইনায়াঃ অর্থ সরেহ চিডা, यह वा সংস্থান, ইরাদাঃ আল্লাবর ইম্ছা, 'ইঅব আলাহির ভান এত্তিল ক'াদ'াা, কি **আলাহির** স্বাদত ভগাবনীর (আসা-সিক্ষাত্'ব'-খাতিয়াঃ) করে একট অথবা তাঁহার ক্লিয়াসত তথাবলীর (আস-সিক্লাড়'ব-কিব্লিকা) অন্যতম ? অন্যথকে ইহা কি জনাদি (ক'লীখ) জখৰা উত্তত (হণাদিছা)? নিঠাবান আশাআৱীদের বতে কালার আলা হের ইন্ডা (२:১১९ प्रम्पर्क जाव-सामना वि.) अवर छीबान प्रवाद प्रहिछ ইহার চিরতন সন্দর্ক (ভা'আজুকা) পকারতে কালার হইতেছে। ভীহার ইন্ছান্যায়ী বাজৰ সৃশ্চি। অভ**এৰ ক'ল'ই আগ্ৰাহ্**য জন্যান্য জনাদি ওণাবনীর ন্যার একটি ডপ ; পকাজরে কাস্পার ক্রৈডেছে আলাব্রি कान जनुवाती नक्टक कथिक मान। मुख्यार कामा। बनामि धन-সমহের অন্যতম হিসাবে অনাদি এবং কাদার হটর উউভ (হাাদিছা), কারণ ইয়া আলাহর শক্তি-৪পের সহিত সপক্তিত ওপাবলীর जनारमः। क्रिन्न विक्रम्ब वर्णान्यक्षीमभ क्रम्मन (म. क्रामा)। श्रामा।वन्न कान चनुनाती चचाती वरुत्रपुर (थाव-नगरेनारि) अकानकाव (ইবরাম), পক্ষাতরে "কালার" হুইতেছে কোন বড় অভিত্ব আড कतिरव छेड़ात कार-भन्न, मृथिधा-चमृथिधा कि श्हेरव, रम ऋवत चन्नीन

নিরূপণঃ অতএব ভাঁহানের মতে কাদাা' উভূত এবং কাদার অনাদি। ইয়া ছাড়া ক'াদ'।।' যদি আল্লায্ত্র ইচ্ছা বা ক্লানের সমান হয় তবে ইহা সভাসভ গুণাবলীর অন্যতম, কিপ্ত ইহা মদি 'প্রকাশকরণ' হয় তবে ইহা ৩৭ আজাহ্র শক্তির সহিত সন্সক্তিত গুণাবলীর জনা-তম এবং আল-আশ'বারীদের মতে এইওনি উভূত। কিন্তু মাত্রী-দিয়াঃসৰ এইগুলিকে ব্ৰেন সক্লিয় ঋণ। তাঁহাদের মতে এইওরি জনানি, কারণ এইওবি "তাক্য" নি" ( অবিছে আনা )-ব্যঞ্জক ; কিন্তু আশ'অধিয়াঃপণ তাক্ব'ীনকে একটা ৩ণ বলিয়াই শ্বীকার করেন না (আন্-ৰাজুৱীর ভাষ্যসহ আন-ফাদ'নি, কামরো ১৬১৫, প্. ৫৫, ৬১: ভাফডাায়ানীর ভাষ্যসূহ আন-নাসাফীর 'আকণাইদ, কান্তরে, ১৬২১, পু. ১৫)। কিন্ত বিশ্বর সংখ্যক গভিতের গৃহীত মতাশুৰাকী কাদ'।।' সাৰ্বজনীন, সাধারণ ও জনাদি জাদেশ এবং <del>ক</del>'নের হইল সেই আদেলের ক্রমবিকাশ বা মধাসময়ে **ইবার প্রয়োগ**। জাওহারীকৃত অভিধান "সি'হ'গাহ'"-তে ৴ - ে মান্দা বিরোনাসে উম্ভ একটি কাকাংশ ভাৎপৰ্ণুৰ্ঃ খা৷ যুকাৰিকুছলাহ দিনা'ল-ক'দ'<mark>।' অৰ্থাৎ আহ্লাহে ক'দ'।'বিত্ৰ</mark>ণ বাহা পরিযাগ করেন''। আল-বাৰী ৩৩ ঃ ৩৭, ৩৮ আয়াত্ৰয়ে উল্লিখ্ড কাদা।'ও কাদা-রের মধ্যে এই পর্যাক্তকে নন্দ এবং মানবীয় দায়িকের সমসাতেও গুরোদ করিয়াছেন ( মাফাডীফ্', কাররো ১৩০৮, ৬খ, ৫২৭ গৃ. )। কাদার ঘারা যাহা হয় তাহা ঘটনাক্রমে প্রায় আকৃস্মিক্রাবে উপস্থিত হয় এবং জন্মতর জনুবিধাসমূহ (দ'রোর) ইহারই মার-কতে ঘটে। পদান্তরে কাদা। বারা সংঘটিত হয় সমর (খায়র)। আলাহ্ মানুষকে ভালসা ও জোধের বশবতী করিয়া সৃষ্টি করেন ৰাহাতে কিৰেক ও ধৰ্মের নিৰ্দেশ মানিয়া তাহারা এণ্ডলির বিরুদ্ধে সংগ্রাম করত পুরস্কৃত হইতে গারে। ইহার ফলে কেহ কেহ পাপে ধাবিত হইয়া পড়ে। কিন্ত জালাহের কণসারের সক্রন সংঘটিত ঘইলেও তিনি ইচ্ছাকুতভাবে তাহাদের মধ্যে এই পরিপতি-মূলক পাপ উৎপন্ন করেন নাই। আবার কাদশারে দক্রন যাহা সংঘটিত হয়, তাহা সাৰ্বজনীন বলিয়া সম্যক্রণে বোধ্গমা; আমরা ইহাকে নিত্য ঘটিতে দেখি। কিছ কোন কোন কীণবুদ্ধি লোক কাদশার দারা যাহা ঘটে, ভাষার কারণ জিভাসা করিতে পারে। এতদ্সভেও ফু'ভাষিলাদের 'তাওলীদাদ অনুযায়ী কেহ যেন না ভাবেন বে, ৰেমোডা বঙ্গল বতঃস্ফুর্তঃ অনিবার্য গরিগড়ি অথবা দার্শনিক শিক্ষা অনুযায়ী মনে না করেন যে, বঙ্কসমূহের মধ্যে একটা দ্রকৃতি (ত'াব') নিহিত আছে। প্রত্যেকটি বস্তুই আল্লাহ্র স্বাধীন ইচ্ছায় (ইষ্তিয়ার) উৎপন্ন হয়--ডবে তিনি সব ব্যাগারে একটি নিদিশ্ট রীতির ('আাদাত) জবকাশ রাখেন। দাৰ্শনিক মহজের প্রবশতা হইল কাদা।'কে আলাহের ভান বা তাঁহার অনাদি ভাগ্য-বিধানের সহিত সমগর্যায়ভূক্ত কর!; কিংবা তাঁহারা এমন কি একথাও বজন যে, যুক্তিজগতে সমস্তভাবে সমন্ত অভিত্র-ৰান বছৰ অভিছ কাদণা' বৰু দাবা প্ৰকাশ করা হট্ঠাছে : পকাস্তরে কাৰ্যুৰ **ক্টন উহাদের** একটির পর একটির বিভিন্ন ও বাহ্যিক (Dict. of Techn. Terms, p. 1234 a.) (E. 不何报)!.

D. B. Macdonald (S.E.I. )/তঃ এখ, আবদুল কাদের
ক'বাফ (১৯ ৯) বিবেষ অর্থে অপবাদ দেওরা। কেহ
বদি কোন নতী প্রীয়েক (বুহ্'স'ানাঃ) বা নির্দোষ (বু'হ'সান)
পুরুষকে ব্যক্তিচারের অপবাদ দেব, কিন্তু অপবাদের সমর্থনে চারি-

জন সাকী উপস্থিত করিতে না পারে, তাহা হইলে সেই লোকট क'।ब'।स्टब्स जना जाहेरन निर्मिण्डे माखि ( रु'।फ ) ৮৫টি বের।घारकत যোগ্য হয়। এ সম্পর্কে ফিক্'ই প্রছে যে সকল বিধান রহিয়াছে তাহা প্রধানক ২৪:৪ আরাভের উপর প্রতিশ্ঠিত। ক'ায'াকের বেলায় যে সকৰ নারী-পুরুষ কখনও ব্যক্তিচারের জন্য দেক্ষী হয় নাই, তদুপরি মাহারা মু'মিন, আমাদ, পরিণত বয়ক (বাালিস) ও পূর্ণ মানসিক বৃত্তির অধিকারী ('আকি'ল), তাহারা সকলেই সূহ'-সান (সং) বলিয়া ব্রিবটিড হয়। অধিকাংশ ফাক'ীহদের মতে অপরাধীর শান্তি পাবী করা হইতেছে অন্যরভাবে নিশিত ব্যক্তির ব্যক্তিগত অধিকার (হ'াক্'ক্'জ-ইন্সানি), কাজেই সে (অথবা ভাহার উত্তরধিকারী) বেচ্ছায় ইহা প্রয়োগে বিরত থাকিতেও পারে। কিছ হণানাফী মাষণহাবের মতে কণাষণকের শান্তি (হণান) আল্লাহ্র অধিকার (হ'াক্'কু'ল্লাহ্)। অভএব সংরিণ্ট ব্যক্তি বা ভাহার উত্তরাধিকারী জবরাধীর শান্তি নিবারণ করিতে পারে না । কোন বামী যদি শ্লীর প্রতি ব্যক্তিচারের অপবাদ ভারোগ করে, কিন্ত বিধিবন্ধ নিয়মে অভিযোগ প্ৰমাপে ৰাৰ্থ হয়, তাহা হইকে বামী "লি'জান" সুত্র (কালাক প্রবন্ধ র.) উচ্চারণ করিয়া শাজি হইতে রেহাই পাইতে পারে। এডভিন্ন অভিমূক্ত ব্যক্তির (সুঙাহাম-কি'ল-ক'ষে'াফ) পিতা, মাতা বা আরও উচ্চতর পূর্বপুরুষের উপর দঙ প্রয়োগ করা চলে না, নাবালিগ বা উন্নাদের উপরও নহে। এই বিষয়ে ক্রীতদাসের শান্তি মাত্র ৪০টি ক্যাঘাড়।

প্রশ্বপঞ্জী ঃ হানীছ' এবং ফিক্'ছ প্রস্থসমূহে হান্দ সম্বভীয়
অধ্যায় প্র.; (৯) আন-বান্ধ্রী, হাানিয়াঃ 'আলাা শারহি' ইব্নি
কাাসিম, আল-সাম্মী (বুলাক' ১৩০৭), ২ব, ২৪১ প.; (২)
সানক'ল-শারী আঃ, 'আছ'-ছাানী, মুখডাসাক'ল-বিকাায়াঃ, ২ব
(কামান ১২১৬), পৃ. ১৬৭ প.; (৩) আদ-দিমাশ্ক' ট, রাহামাতুলউম্পাঃ ফী ইষ্ডিলাফি'ল-আইকাঃ (বুলাক' ১৩০০) পৃ. ১৪২ প,;
(৪) E. Sachau, Muhamm, Rocht nach schafiitischer lehre, p. 810, 826 প.; (৫) Th. W. Juynboll,
Handb. des islam. Gesetzes, p. 303 প.; (৬) Bergstrasser, grundzugo des islamischen Rechts (BerlinLeipzig 1935), p. 99.

Th. W. Juynboll( S.E.I.)/ডঃ এম. আৰমুল কাদের **काशिक्रको (کاررولی)** তাহার হনানে ইনহা।কিস্কাঃ বা কাৰোক্ৰনীয়াঃ নমৰ অভিহিত সরবেশ ত'ারীক'ার শায়ণ্ প্রতিচাতা আৰু हेनद्रशक हेन्द्रसदीय हेन्य गांव्द्रियादि ७२৫-७२७/३७७-১०७७ मात्व (শীরাবের) কাষোক্ষন প্রদেশে বসবাস করিয়াছিলেন। সেষানে ভাছার খানক**াহে তাঁহাকে দাকন ক**রা হয়। পরিবারের মধ্যে তাঁহার পিতাই প্রথমে ইসজাম প্রহণ করেন, (জামী, নাফাহণাতু'ল-উন্স, লগ্নিষ্ট কর্তৃক তুকী অনুবাদ, ইভায়ুল, পু. ২৯৭)। অগ্নি-গৃহুক্ গরিবারের সন্ধান হইবেও তিনি হিলেন একজন অভাৎসাহী প্রচারেই ; **অভত** ২৪০০০ অগ্নিশৃকক ও য়াহ্দী তাঁহার হত্তে ইসভায়ে দীক্ষিত হয় ৰবিয়া কথিত আছে (ফারীদু'দ্-দীন 'बारुगात, सावृ'कितारक्ष'ल-कारुविद्या ; निक्वप्रय प्रका. २व, २১७)। তাঁহার অনুসারিগণ উৎসাহী প্রচারকরণে বিদ্যমান ছিল। ভাছারা বিধনীদের বিক্লছে জিহাদে অভিযান সংগঠন করিত। ইসহায়কি জালৰ পারসোর: ভিতর দিয়া ভারতবর্ষে ও চীনে বিজ্ঞ হইরা আছে। সেধানে বিশেষত সামুদ্রিক বন্দরগুলি (বধা কালিকট, বার্ছুন) ভাহাদের উপনিবেদ ছিল ( ভ. ইবন বাডাভাভা: Defremery and Sanguinetti, ii. 64, 88-92; iii. 244-248, iv. 103)। তাহারা আনাভোলিরায়ও বিস্তার লাভ করে। প্রতিষ্ঠাতা তাঁহার জীবনকালেই তাঁহার শাসরিদদিগকে সেখানে ধমীয় যুদ্ধ করিতে প্রেরণ করেন বলিয়া কৃষিত আছে, কিন্তু আনাভোলিয়ায় এই সঙঘের অন্তিত্ব কেবল ১৪শ শতাব্দী হইতেই প্রমাণিত করা যাইতে পারে। ইস্হশাকিম্যাপণ তাহাদের সংপ্রামশীল প্রচার অভিযানের জন্য ১৫শ শতকের 'উছ'মানিয়াঃ সাম্রাজ্যে নিশ্চরই বিশিল্ট ভ্রমিকা পালন করিয়াছিল। ১৬শ শতাকীর প্রথমভাগে Spandugino লিখিত একখানা প্রিকার (ভেনিসের সাল্সো-ভিনোতে ১৬৫৪ সনে মুপ্লিড, ১২৯ পু.) ইহা চারিটি রুহৎ সঙ্ঘের অন্যতম বলিয়া উল্লিখিত হইয়াছে। স্বভাবত ইহা রুমেলিয়ারও প্রবেশ লাভ করে (আওলিরাা' চেলেবি, ৩খ, ৪৫৪ পৃঠার আদিরানোগলহ ইহার খানকশাহর উল্লেখ আছে )। আনাতোলিয়া হইতে এই সঙ্ঘ আলেপ্লেতে পৌছে। আনাতোলিয়া, শুসা, কোনিয়া ও এর্ফেস (আৰু ইসহণাক'-খানে) ছিল ইহার উপনি-বেশ। চতুর্দ্দ শতাব্দীতে ইহা অবশ্য খুবই সুসংগঠিত ছিল; বে সকল লোককে কাখোলনীর নামে মানত পূর্ণ করিতে হইত, সঙ্ঘের কর্মকর্তারা তাহাদের নিকট হইতে অর্থ আদার করিতেন। প্রতিষ্ঠাতার কবরের মৃত্তিকা অলৌকিক ক্ষমতাসম্পন্ন বলিয়া বিবে-চিত হইত; নাবিক ও বণিকেরাই ছিজেন এই ধারণায় বিলেম-রূপে বিশ্বাসী। ১৭শ শতাব্দীতে ত্রভ্নে ইস্হণাকি স্থাপণ নবীনতর তারীকার্ডনিতে একীভূত হইয়া বার, কিন্তু অদ্যাপি কিছু লোককে স্পাষারানীর প্রতি ভঙ্জি নিবেদন করিতে দেখা হার।

প্রস্থানীঃ (১) L. Massignon, La passion d'al-Halladj, i. 410 গ.; (২) Kopruluzade Mohmed Fuad, in Isl., xix. 18 গ.; ইহাতে কতকভান ও পর্যন্ত অপ্রকাশিত 'মানাাকি'বনাামা'র উল্লেখ আছে, ফারসী ভাষা কাাষারানীর জীবন চরিত যাহ'মূদ ইব্ন 'উছ'মান রচিত (৩) ফিরদাওসু'ল-মুর্শিদিয়াঃ ফী আস্রাারি'স'-সামাদীয়াঃ, Fr. Meier কর্তৃক Leipzig-এ ১৯৪৮ খ্, প্রকাশিত হইয়াছিল (Bibliotheca Islamica 14); (৪) তু. A. J. Arberry, The Biography of Shaikh Abu Ishaq al-Kazaruni, in Oriens vol. iii (1950), p. 163 গ.1

P. Wittek (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুর কাদের কাষী ( ১৮ ঃ কাাদে ) বিচারক, মুসরিম আইনের সূত্র অনুবারী কাঁছাকে সমস্ত দীওরামী ও কাওজদাারী প্রর সংক্রান্ত মুকালামার বিচার করিতে হর । কিন্ত কার্বত প্রাথমিক যুগ হইতেই সমগ্র মুসরিম আইনি আইনের শাসনের দুইটি গছতি রহিরাহে। ঐ দুইটিকে কতকটা নিতুলভাবে ধর্মীয় ও ঐতিক (socular) বরিয়া গৃথক করা বাইকে শারে। লোকে যে সকল বাগারকে ধর্মের সহিত কনিষ্ঠ সম্পাকিত ( ছথাঃ পারিবারিক আইন বা দারভাগ ও ওয়াক্ ক সংক্রান্ত আইনগত প্রস্ক) বিভারর করা মনে করে, কেবর সেওলিই ধর্মীর আইন অনুবারী বিচারের করা ধর্মীর বিচারের করা বারীর বিচারের বারীর বারীর

ভাইন অনুষায়ী কণাদা কৈ একজন আদৰ্শ জীব্দ বাগ্যকারী ও শারীভাতের বিধান সন্দৰ্কে গুৰু ওয়াকিংকংগাল সুসন্ধিৰ মনীৰী হুইতে হুইবে ৷ আদিতে অধিকাংশ ৰাষ্ণ্যীয়ে এখনও

দাবী করা হইত যে, রায়-এ খাবহার্ব বিষয়সমূহ সন্দর্কে কালে কৈ মুজ্তাহিল (ইজতিহালে প্র.) হিসবে মূল উৎস হইতে স্বাধীনভাবে আইন উভাবনের যোগাতা রাখিতে হইবে। পরবর্তীকালে অবশা কাহাকেও আইনের নিজয় ব্যাখ্যাদানের উপযুক্ত বিবেচনা করা হইত না। বিচারপতিরা ওধু মুকালিদ হইতে গারিতেন, ভাঁহাদিগকে পূর্বের প্রামাণিক ইমাামদের সিদ্ধান্ত খানিয়া চলিতে হইত।
মূতরাং কালে কৈ রায় দানের সময় তাঁহার মাম্হাবের কিক্ই প্রছে যে সকল নিয়ম জিভিত আছে, কঠোরভাবে ভাহার অনুসর্গ করিতে হয়।

মুসলিমদের জন্য বিচার ব্যবহা একটা ধর্মীর কর্তব্য বলির। বিবেচিত হয়। প্রত্যেক জিলায় উপযুক্ত কর্তৃ লক্ষ একজন উপ-ধ্যেসী লোক বা কণাদে ী নিমুক্ত করিতে বাধা। আইনত বিচারকের গদের উপযুক্ত ভগসন্পন্ন বলিয়া বিবেচিত হইতে পারেন, মদি এরাগ একজন মার লোকও ধাকেন, নিমুক্ত করা হইতে ভিনি ঐ পদ প্রহণে বাধা। এমন কি কর্তৃ পদ্ধ বিদি তাঁহাকে উহা রাদান করিতে অনীহা প্রদর্শন করেন, তাহা হইতে তাঁহাকে উহা বাচিরা প্রহণ করিতে হইবে (হিদারাঃ, কিতাব্রু আদাবিশ্বন-কণ্যাণী)।

কণাদশীকে সঠিকভাবে আইনে নির্ধারিত নিয়ম সুতাবিক তাঁহার আদালত চালাইতে হয়। উত্তর পক্ষকে তিনি সর্বরকারে সমান বিবেচনা করিতে বাষ্য! বিবাদী বাদীর কথা সত্য বিবার মানিয়া লইলে অন্য প্রমাণ নিজ্যুরোজন। পক্ষান্তরে বিবাদী অভি-যোগের যথার্ঘতা বীকার না করিলে বাদীকে প্রমাণ প্রয়োগে তাহার উল্লিব সমর্থন করিতে হয়।

বিচারকের পক্ষে নিরপেক্ষতা রক্ষা করা অবশ্য **কর্তব্য।**আদালতে উপস্থিত মামলা সন্দক্তিত ব্যক্তিদের নিকট হইতে
কোন উপহার গ্রহণ আইনত নিষিদ্ধ। ব্যক্তিগভভাবে **মোমভা**নামধের মধ্যবতী লোকের মারকতে ব্যবসারে লিশ্ত হওরা বিচারকের
জন্য অবৈধ: কেননা তাহা হইলে লোকে কারবারে বিশেষ সুবিধা
দিরা তাহাকে নিজেদের পক্ষে টানিয়া লওরার চেল্টা করিতে পারে।

নিৰ্ভুত বিচার বাবছা লাডের জন্য এই সকল এবং আছও বহ বিধান থাকাসহ খুলাফাা-ই-রাশিদীন-এর গরবর্তী খুন গুনীতি-গরারণ কথাদে দৈরে অভিছও দেখা থার। কোন কোন কোন বিচার বিভাগের উপর খানখেরালী বাদশাসের হুভজ্জেও গরি-লক্ষিত হয়। কথাদে রি পদ গ্রহণের বিরুমে হুবছত খুহাশ্রীশ (স) ভরুতর সতর্কবাণী উচ্চারণ করেন বিশ্বা হাদীছে সহিন্ধিছে। আবৃ হানীফাঃ (র) প্রমুখ ধাষিক ফাক হিণাপ কাল দি আই কাল করিছে অবীকৃতি ভাগন করেন (See also A. J. Wenninck, The Refused Dignity, in the E. G. Browne Memorial Volume, Cambridge 1922. p. 479; গ.; হিলালাঃ, কিতাবে আদাৰ কাল ।।

' অতীতে বহ বংসর পর্বন্ধ আইনের নৌলিক তত্ত্বত চাহিদা পুরবের হত মুসলিব কালে । আই নাই র তাজনা মুসলিব পরিভেরা হৈ কোন গদীনশীন সুসলিব কালে হৈ তথ্ কালি 'দ'-দারেরাঃ বা দারেরী (অগত্যাগভো) কালে বিবাদি বিবাদনা করিরা আসিয়াহেন। অগেকাকৃত ভাল কালে বিবাদনার অভাবে লোক তাঁহার নিকট আইতে বাধ্য হয়।

কাল নি পদ ও কাল দৈর সপর্কে গ্ল. R. J. H. Gotthell, The Cadi, the History of this Institution, in Rover des Etudes ethnographiques et sociologiques, i. (1908), p. 385—393, E. Tyan, Histoire de l'Organisation judiciaire en pays d'Islam, 2 Vol. Paris 1938—1943, The History of the Egyptian Cadis as compiled by Abu Omar Muhammed al-Kindi, ed. by R. J. H. Gottheil. New York 1908 (with an introduction), g. The Governors and Judges of Egypt of el-Kindi, ed. by R. Guest (GMS, xix.), 1912, and also the important remarks on the office of kadi in Cordova by Ribera in the introduction. [क्रांक्य क्रिकार क्रिकार

প্রত্যেকটি বিশেষ মুকাখানার ছাালিছা (হাকাম) নিরোগ ডির লাহিলী 'আরবদের বিবাদ শিটাইবার আর কোন উপায় ছিল না (তু. Tyan. ch. i.) । হ্যরত (স') ও তাঁহার প্রাথমিক খলীফাগণ অনেক সমর নিজেরাই বিচার করিতেন। তাঁহাদের শাসনকর্তাগণ এবং বিভিন্ন প্রদেশে জিলার কর্তার্থক তাহাই করিতেন। মুসলিম দেশসমূহে অনেক সমর ছানীর কর্ত্ত্ পক্ষ বিচার কার্ম নির্বাহ করিতেন। ইহাকে সময় সমর নাজার কি'ল-মালাগালিম বলা হইত (আল-মাাওয়ার্দী, গু. ১২৮ প., H. F. Amodroz, The Mazalim Jurisdiction in the Ahkam Sultaniyya of Mawardi, JRAS, in 1911, p. 635 প., Tyan, Vol. ii., 141—288).

হবরত উমার (রা), হবরত উছ'মান (রা) এবং তাঁহাদের উন্তরাধিকারীরা বিশেষ কর্মচারীদিগকে বিচারক (ক'।।দ'ী) নিযুক্ত করেন। এই সকল কণাদ'ী ছিলেন সাধারণত ফাক'ীত প্রেপীভক্ত। শাসনকর্তাদের বিরাসভাজন হওয়ার আশংকা উপেকা করিয়াও তাঁহারা কুরুলান-হণদীছের জালোকে বাধীনভাবে বিচারকার্য পরিচালনা করিতেন। করে পরবর্তীকারে খামখেয়ার শাসনকর্তাদের আমলে অনেক সমগ্রই ভাঁহাদিগকে পদগ্রত হইতে হইত। ত. for. example Autobigor. d'Ibn Khaldoun, tr. M. de Slane, Paris 1844, p. 103-110 (JA, 4th Scr., iii. 328 91.) 1 মুকাদামার মারসালাঃ ভিন্ন কাাদাীকে ওয়াক্কে এবং য়াতীম ও জড়বৃদ্ধি বা কমবৃদ্ধিসন্দম ইত্যাদি ধরনের লোকের সন্দত্তি পরিচারনা করিতে হইত। কোন শ্রীলেমকর পুরুষ আন্দীর না থাকিলে তাহার বিবাহে অভিভাবকত্ব করাও ছিল তাঁহারই কর্তব্য । রাজধানীর প্রধান কণাদণী হইতেন একজন উচ্চপদহ কর্মচারী (জাল-মাক্'রীবী, আল-খিতা।তি', বুলাক' ১২৭০, ১খ. ৪০৩)। পর্বদেশসমহে তাঁহাকে কণাদি 'ব-কুণ্যণাত ও দান্তাতা দেশসকৰে ক'াদি'ল-জীমা'জাঃ বলা হইত (Dozy, Suppl. aux Dict. Arab., ii. 3636)। পরবর্তীকালে ক'াদি'ল-'আসকারও ছিলেন একজন উচ্চপদস্থ কর্মচারী (প্র. কণলকাশালী, भारता अपना अप, ७७, Autobiogr. d'Ibn Khaldoun, p. 102 Tyan, vol. ii, 289-306; J.V. Hammer, Des Osmanischen Reichs Staatsverfassung, ii. 378 প.)। **ৰয়েৰজন ক'াদ'ী ছিলেন সাম**রিক নেতা।

ষে-সব বড় নসরে বিভিন্ন কিকৃংহী মার্ংহাবের বহু সংখ্যক অনুসারী একরে বাস করিতেন, সেখানে প্রয়োজন হইলে প্রত্যেক মার্ংহাবের জন্য এক-একজন কণাদণী নিযুক্ত করা হইত। নৃশ্টারন্থলে শেষ যুগে কায়রেণত চারিন্ধন কণান•ী ছিলেন (Quatremere, Hist. des sultans mamlouks, i. I, p. 98, note, Gaudefroy—Demombynes, La Syrie a l'epoque des Mamelouks, Paris 1923)।

প্রস্থাকী ঃ ফিক্ত প্রস্থার ক'দিশার অধ্যায়সমূহ; (১) আল-ৰাস্ত্ৰত্বাস্ত্ৰ, আদাব্'ল-কণাদ'ী; (২) D. S. Margoliouth. Omar's Instructions to the Kadi (JRAS, 1910, i. 307-326), (৩) আল-মাওয়ারুদী, গৃ. ১০৭ প.; (৪) আশ্-गाउकानी, नाबव'व-वाष्ठणात (वृवाक ১२৯৭) ৮; ८৯৫ भ.; (८) আদ-দিমান্ক', রাহ'মাতু'ল-উম্মাঃ সৌ ইখ্তিলাফি'ল-আইশ্রাঃ (वृद्धांकः ১७००) १. ১०৮ १.; (७) जान्-मा'तानी, जात-यीवात्व-कृवज्ञा (काञ्चला ১২৭৯), २४, २১১ भ, ; (१) हेवृत भावमन, खाव-मुकाचित्राः, ७व व्यथाव, ७১, (৮) C. Snouck Hurgronic, Mekka, i. 182 গ., (৯) ঐ লেখক, Anzeige von Sachau's Muhamm, Recht, in ZDMG, liii. (1899). p. 138, 154 প., (১০) ঐ লেখক, Mohammedanism, New York 1916. p. 110 প.; (১১) ঐ বেশক, The Achehnese, i. 94 প.; (১২) I. Goldziher, Muhamm. Studien, ii. 39 n., (50) A. von-Kremer, Culturgesch. des Orients (Vienna 1875), i. 415-419, (58) H. F. Amedroz, The Office of Kadi in the Ahkam al-Sultaniyya of Mawardi, in JRAS, 1910, p. 761-796, g. 1909, p. 1138-1146, (Sc) Th. W. Juynboll, Handb. des islamischen Gesetzes, p. 309 %., (5%) Bergstrasser, Grundzuge des islamischen Rechts (Berlin-Leipzig 1935), p. 108 9. (59) E. Sachau, Muhamm. Rocht nach schafiitischer Lehre. p. ix-xi., 696 a., (db) E. Lane, The Manners and Customs of the Modern Egyptians, Chapt. on Government: (35) Ph. Vassel. Uber Marokkanische Processpraxis, in MSOS, 1902, V., 2nd Sect., p. 170 7., (20) M. d'Ohsson, Tableau general de l'empire othoman, ii. (Paris 1790), 267-283, (28) J. v. Hammer, Des Osmanischen Reichs Staatsverfassung und Staatsverwaltung (Vienna 1815). ii. 372 7. 1

Th. W. Juynboil (S.E.I.)/তঃ এম. আবদুর কাদের
কারকোবাদে, মহাকবি ( ১৮৯১ : কারকু বাদে) (১৮৫৭—
১৯৫১ খু.) জন চাকা জিলার সদর (দক্ষিণ) মহকুমার অন্তর্গত
নওয়াবদঞ্জ ধানার আগলা-দূর্বগাড়া গ্রামে ১৮৫৭ খুস্টাব্দে। ভাঁহার
প্রকৃত নাম মোহাত্মদ কাজেন আল-কুরায়ণী। কারকোবাদ ভাঁহার
কলমী নাম এবং এই নামে তিনি সাহিত্যক্ষেরে পরিচিত।

কারকোবাদের গিতার নাম শাহ্যত উরাহ আল-কুরারণী ওরকে এমদাদ আলী। করিদপুর জিলার গোড়াইল তাঁহার নিক প্রায়। তিনি চাকায় ওকালতী করিতেন এবং এইখানেই হারীভাবে বসবাস করেন। কবির মাতার নাম জরীফুলিসা খাতুন। কবি ছিচ্ছেন গিতা-মাতার জ্যেষ্ঠ সভান। তাঁহার অগর দুই লাতা ছিচ্ছেন আবদুর খালেক ও আবদুর বারী। আবদুর খালেক সাব-ভেশুটি বাছিলেট্ট ও আবদুর বারী চাকা ফিটফোর্ড হাসগাভালের হাউস সার্জন ইইয়াছিলেন।

প্রামে পিতার নিকট থাকিরাই তিনি জেখাগড়া গুরু করেন। পরে তিনি চাকা পগোজ কুলে ভর্তি হন। কিন্তু তাঁহার এগার-বার বংসর বরসের সময় পিতা ও মাতা উভয়েই পরজাক সমন করিলে তাঁহার পড়াগুনার বিশেষ ব্যাঘাত ঘটে। তিনি জাগলা প্রামে মাতুরালয়ে চলিয়া যান।

এক বংসরকাল সেইখানে অভিবাহিত করিবার পর ভিনি
পুনরার চাকায় আসেন এবং পিতার হিতেমী বছুদের সহারতার
সরকারী চাকা মাদ্রাসায় ভতি হন। মাদ্রাসার ওখনকার প্রধান
কিক ছিলেন বাবু রাজেল চল্ল দভ এবং সুগারিনটেনভেন্ট ছিলেন
স্যার হণসান সুহ্রাওরাদীর পিতা মওলবী 'উবারদুল্লাহ আল'উবারদী সুহরাওরাদী। হোসেন নহীদ সুহ্রাওরাদীর পিতা আজিস
লাহিদ সুহ্রাওরাদী এই মাদ্রাসায় কারকোবাদের সহপাঠী
ছিলেন। চাকা মাদ্রাসায় কারকোবাদ এপ্রাণস পর্যন্ত অধ্যয়ন
করিরাছিলেন। ছার জীবনেই তাঁহার দুইটি কবিতার বই প্রকাশিত
হর। বই দুইটির একটির নাম 'কুসুম কানন' ও অপ্রটির নাম
'বিরহ বিলাপ'।

ষাণ্রাসার শিক্ষা জীবন শেষ হইলে কারকোবাদ বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হন এবং কর্মজীবনে রবিষ্ট হন। তিনি ডাক বিভাগে চাকুরী প্রহণ করেন এবং ১৯১৯ খৃ. চাকুরী জীবন হইতে অবসর প্রহণ করেন।

কারকোবাদের জীবদশায় ওঁহোর নিস্নরিবিত কাবাওরি প্রকাশিত হয়ঃ

- ১। 'অণুচমালা', খণ্ড কবিতার বই, ১৩০২ বসাক। এই বই প্রকাশের সাথে সাথে তাঁহার কবি খ্যাতি ছড়াইরা পড়ে। সেই বুগের স্থানাথকা কবি নবীনচন্ত সেন 'অণুচমালা' গাঠ করিয়া ২ এরিল, ১৮৯৬ ইং তারিখে আলীপুর হইতে কারকোবাদকে অভিনক্তন জানাইরা পর বিধিয়াছিলেন।
- ২ : 'মহাশ্যশান', মহাকাব্য, বাংলা ১৩১১ । তৃতীর গানি-গথের মুছে যে সমত বীর ও বীরালনা আত্মবিসর্জন দিরাছিলেন তাঁহাদের বীরত্ব গাথা ও কতিগর নারক-নারিকার কলিত প্রেম কাহিনী এই কাব্যের প্রথান উপজীব্য । এই কাব্যেই তিনি বাংলার মুসল্যানকে আসর্থীর প্রথম বাণী ওনাইরাছিলেন । বেমনঃ

"পড়ে নাকি মনে সেই অভীত গৌরব ?
সুদুর আরব ভূমে যেই বীর ভাতি
নথাকে নার্ডত প্রার প্রচত বিরুবে
থাইত ছুটরা কত দেশ দেশাবরে।
আরিকার মরুভূমে বালুকা প্রবের
বিস্তিরা আত্মপা কেসন বিরুবে
ভালিরহে ধর্মরাত্য 'আলা' 'আলা' রবে
আত্মিও ধ্বনিত সেই নীজনল ভীরে।"

"বহাণস্থান" বহাকার্য কারকোরাক্তে মহাক্রির মর্যাসা দান করিরাছে। ১৩১১ সালের ২৫নে জ্লেছার্থ ইছার প্রথম সংক্রমণ প্রকাশিত হয়। কার্যানি ও বতে সমাশ্ত। ইহার ৬ট সংক্রমণ প্রকাশিত হুইরাছে।

৩। "নিব যশির-কাষ্য", ১৩২৮ বাং। ভাওরারের জনৈক মুসলমান অমিদার-সভানকে ভদীর হিন্দু নারেব কুমে কেরিরা হভ্যা করে এবং ভাহার উপর 'নিব মন্দির' নির্মাণ করে, ইফ্ট্ এই কাব্যের মূল বিষয়বস্তু। অমিদারী আক্ষাণ করার জন্যই এই নৃশংস হত্যাকাও সংঘটিত হইরাছিল।

- ৪। 'অমিয় ধারা', খণ্ড কাব্য, ১৩২৯ সালের ১লা ফাল্ডন। এই কাব্যের 'আজান' কবিতা খুবই জনগ্রিয়তা অর্জন করিয়াছে।
- ে। 'মহরম শরীক' বা আত্মবিসর্জন কাব্য, ১৩৩৯ বসাত্ম। কারবালার হাদর বিদারক ঘটনা অবলয়ন করিয়া **অসিয়াকর** হন্দে লিখিত, ৩ থণ্ডে সমাণ্ড।
- ৬। শমশান-ভগ্ম-কাব্যোপন্যাস, ১৩৪৫ বাং, ৩০ জৈচি। কবির মৃত্যুর পরে 'প্রেম পারিভাত', প্রেমের ফুল', 'প্রেমের রাধী', ও 'ম্পাকিনী ধারা' প্রভৃতি কাব্য চাকা হইতে একাশিত হইরাছে।

১৯২৫ খৃ. ২ সেপ্টেম্বর, 'নিখিব ভারত সাহিত্য সংম' কার-কোবাদকে 'কাব্যভূষণ', 'বিদ্যাভূষণ' ও 'সাহিত্যরম' উপাধি ঘারা ভূষিত করে। মহাকবি মাইকেল মধুসূদন দত প্রবৃত্তিত অমিয়াকর ছন্দে কবিতা লিখিয়া হশমী হইরাছিলেন বলিয়া তাহাকে 'নাইকেল দি সেকেণ্ড'-ও বলা হয়। তিনি বাংলাদেশে মুসলিম ভাগরণের কবিদের অন্তেম।

১৯৫১ খৃ. ২১ জুলাই (৪ প্রাবশ) সহাক্বি কার্কোঝাদ চাকা মেডিকাার করেজ হাসপাভারে ইন্ভিকাল করেন। আজিমপুর পুরাতন পোরশানে তিনি সমাহিত আছেন।

প্রস্থানীঃ প্রবাজর উপকরণের অধিকাংশ করির নিকট হইতে সংগৃহীত। ইহা ছাড়া ৪. (১) দেওরান আবপুর হামিদ, ছোটদের কবি কারকোবাদ, আহমস পাবরিশিং হাউস, চাকা, (২) ঐ লেখক, কারকোবাদ সমরদিকা, Burcau of National Reconstruction, Dhaka.

দেওয়ান আবদুল হামিদ

কারনুকা। [ ু।ই: ই কারনুকা। (বানু)] রাছ্রিবের (মদীনার) তিনটি রাহ্দী গোরের একটি। ইহা 'আরবী নাম হইতে কিছুটা পৃথক ধরনের অথচ ইহাতে হিছু ভাষারও কোন চিল্ল পাওরা যার না। ইহাদের রাছ্রিবে আগমন সম্বন্ধ নিশ্চিতভাবে কিছুই আনা যার না। সেহানে তাহাদের কোন ভুসন্পত্তি ছিল্ল না, তথু ব্যবসার খারা জীবিকা নির্বাহ করিত। তাহাদের যে সম্বত্ত ব্যক্তিবাচক নাম আমরা আনি তাহার অধিকাংশই 'আরবী। কিত্ত ভাহাতেও তাহাদের উৎপত্তি সম্বন্ধে তেমন কিছু ভাত হওরা যার না। এমন কি তাহাদের রাইবেলী নামগুলি খারাও কিছু জানা যার না। কিত্ত ভাহাদের রাইবেলী নামগুলি খারাও করিবার কোন খুলিসঙ্গত কারণ দৃণ্ট হর না।

রাহ্'রিবে তাহারা শহরের দক্ষিণ-পশ্চিষ অংশে শুসালারি নিকট ওয়াদী বুত্'হ'।ান-এর সেতুর কাহাকাহি এজাকার বাস করিত, সেধানে তাহারা রাহ্'রিবী বৈশিশ্টাস্ত্রক দুইটি দুর্দের অধিকারী হিল। অন্যান্য ব্যবসারের মধ্যে তাহারা হর্ণকারের করেও করিত। আল-বুবারী (ফারস্'ল-বুব্স, বাবি ১) প্রসল্পত্রের বানু ক'রানুক'।' বোলের একজন হর্ণকারের নাম উল্লেখ করিরাহেন। তাহারা মদীনা হইতে বহিত্ত হইলে তাহাদের পরিতাক সমরার ও মরগাতিওজির এক-পঞ্চমাণে বারত্'ল-মান্তে হ্লা দিরা বাকী অংশ বিতর্গ করিয়া দেওরা হয়। তাহাদের বুজোনবোসী লোকের সংখ্যা ৪০০ ইইতে ৭৫০ পর্বত উল্লিক্তি হুইবাহে।

রাভ্'রিবের কর্ডু রাধ্দীদের হাত ঘইতে বানুক'রেলা-র হাতে চলিরা গেলে বানুক'ারনুক'াা' খান্রাক সোঁতের সহিত কছুড় সূত্রে মিলিত হয়। মুহ'াল্মাদ (স') যে সানাদে মুসলিম ও মদীনার জন্যান্য সম্পুদারের সহিত সম্পর্ক নির্ধারণ করিয়াছিলেন (ইব্ন হিশাল, পু. ৩৪১ প.) ইহাতে যানু নাদ'ীর (৪.), কু'রারজণাঃ (৪.) এবং ক'রেনুক'াা'-এর কোন পোরই তাহাদের অ ব নামে উলিখিত হইল না, বরং নাজ্জার, হ'াারিছ', সাাইদাঃ এবং জুশাম গোরের রাহুদীসপরেপে (ধারা ২৬—২৯) অর্থাৎ খাব্রাজদের বিভিন্ন শাখার মির গোরুরপে তাহাদের উল্লেখ হইরাছিল ।

য়াহুদীরা উক্ত সনদের শর্ত জন্ধ করিয়া মুসলিম সম্প্রদারের বিরুদ্ধে গোগন ষড়বন্ধে লিপত হইল। কায়নুকাল গোলসীর য়াহুদীরা এক 'জারব মহিলাকে জগমানিত করিয়া এক ধত যুদ্ধের স্টি করিয়া বসিল । রাসুল (সা) বিবাদ মিটাইতে চেল্টা করিলেন, কিন্ত রাহুদীরা হঠকারিতা প্রদর্শন করিল। তাহারা বলিল, "বদরের বিজয় তোমার স্পর্যা রহি করিয়াছে '''।" বানু কায়নুকাল প্রকাশের মদীনার সনদ নাকচ এবং মুদ্ধ ঘোষণা করিল (মুরকানিনী, ১ম খণ্ড, প্. ৫২৯)। বানু কায়নুকলা গোর শহরের জভাতরে বাস করার ভাহারা অধিকতর বিগজ্ঞানক হইয়া উঠে। এই পরিছিতিতে হযরত (সা) তাহাদিসকে উল্লেদ করার উদ্দেশ্যে সঙ্কবত দিতীয় হিজরীর ৩ শাওওয়াল/এপ্রিল, ৬২৪ ভাহাদের এলাকা অবরোধ করেন।

১৪ দিন অবরোধের পর বানু কায়নুকার্য আছসমর্পণ করে। অতঃপর তাহাদিগকে নির্বাসিত করা হয়। ইহারা প্রথমে মদীনার উত্তর দিকে ওয়াদি'ল-কুরার য়াহুদী বস্তিতে আলয় প্রহণ করে এবং পরে সেখান হইতে সিরিয়ার আয়৽রি আতে চলিয়া য়ায়।

প্রম্বার্কী ঃ (১) ইব্ন হিশাম, গৃ. ৩৮৩ গ., ৫৪৫ গ., (২) আল-ওয়াকিন্দী, আল-মাখামী, ed. v. Kremer, p. 177 গ. (=abbrev. transl, by Wellhausen entitled Muhammed in Medina, p. 92 গ.); (৩) আত-তণবারী, ১খ, ১৩৫১ গ.; (৪) আদ-দিয়ারবাক্রী, তা'রীখু'ল-খামীস (কাররো ১২৮৩), গৃ. ৪০৮ গ.; (৫) আল-হণালাবী, সীরাঃ (কাররো ১২৯২), ২খ, ২৭৩ গ.; (৬) এবং মুহাম্মাদ (স')-এর জীবনী প্রশ্নমুহ, L. Caetani, Annali dell' Islam, i. 520 গ.; (৭) A. J. Wensinck, Mohammed en de Joden te Medina (Leyden 1908), p. 39, 146—151; (৮) R. Leszynsky, Die Juden in Arabien zur Zeit Mohmmeds (Berlin 1910), p. 60 গ.; (৯) Muller, Der Islam im Morgen-und Abendland, i. 96—119.

A. J. Wonsinck (S.E.I.) আ কা মুহত্মদ আদম্দীন কায়ুসানিয়াঃ (الكرسائية ) নাম সর্বপ্রথম কুফার মাওয়ালী দী'আদিগের সমজে বাবহৃত হয়। কায়সান আবু 'আম্রা-র নেতৃত্বাধীনে এই মাওয়ালীদিগের য়ার্থেই আল-মুখতাার-এর আন্দোলন পরিচালিত হইয়াছিল। পরে আল-মুখতাারের অধীনছ দী'আদিগের সমমতাবলয়ী সকলের প্রতিই এই নাম প্রযুক্ত হইতে থাকে এবং পরবর্তীকাল পর্মত ইহার প্রসিদ্ধি বর্তমান ছিল। ক্রমে মধন কায়্সানের নাম আেকে ভুলিয়া পেল তখন তাহার নাম আলম্মতাারের উপনাম বলিয়া পরিগণিত হইতে লাগিল। সেজ্ন্য আদি কায়সানীলণ মুখ্লারিয়াঃ ও কায়সানিয়াঃ উভয় নামেই পরিচিত। অন্য এক সূত্র অনুষায়ী কায়্সানিয়াঃ নাম ছম্বত আলী রাঃ-এর আবিত ব্যক্তি কায়সান হইতে উৎপন্ন হইয়াহে:

তিনি সি কৃষ্ণীনের বুছে নিহত হন ( আত্ -তাৰারী, ১খ. ৩২৯৬ )। ক্ষিত আছে, তাঁহার প্রভাবেই আছ-মুখতাারের মতবাদ সড়িয়া উঠিয়াছিল। সাঙ্রাধীসৰ অর্থার প্রশান বা কাঠ-জঙ্গ ব্যবহার ক্রিত। এইজনা তাহাদের "খাশাবিয়াঃ" নাম কাঃসাানীদিসের প্রতিও প্রযুক্ত হইত। এই লগুড়ভাল "কাাফিরকুবাাত" ( ক্লুফির মারা লঙ্গ) নামে পরিচিত ছিল। আৰু মুসলিবের জনুচরদিপের মধ্যেও এই নামের ব্যবহার হইত।

সমসাময়িক কার্সাানীগণ ভার-মূখভাারকে বিশেষ ভানের অধিকারী বজিয়া পণ্য করিত। কথিত আছে যে, কেহ কেহ তাহাকে কতৰুটা নীয়ৰ মনে করিত। তাহাদের মধ্যে এক বিশেষ ধর্মীর অনুষ্ঠান প্রচলিত ছিল। রামানের সাবাই নামে পরিচিত কোন কোন গোল্লের মধ্যে বিশেষত এই অনুষ্ঠান প্রতিপালিড হইত। এই অনুষ্ঠানে হষরত 'আলী (রা)-এর আসন বলিয়া পরিচিত এক আসনের আরাধনা করা হইত : এই আসনকে রাহ্দীদিপের ধমীয় সিন্দুকের সহিত তুলনা করা হইত এবং দৈব বাণী লাভের উদ্দেশ্যে ইহা ব্যবহৃত হইত। হয়রত হ'সারন (রা)-এর পরে মহণ্যমাদ ইবন্'ল-হণনাফিয়াাঃ তাঁহাদের ইমাাম বলিয়া শ্রীকৃত হইয়াছিলেন। খাওয়াানী আন্দোলনের নেতা আল-মুখ্ডাার ডাই ইব্নু'ল-হণনাফিয়ার নামকে মুখপার হিসাবে ব্যবহার করিয়াছিলেন। শাহরাস্ত্রানী বঙ্গেন, কায়সানীপ্রপ মনে করিত হে, মুহণাম্মাদ ইব্নু'ল-হণানাফিয়াঃ সকল ভানের আধার ছিলেন এবং হ্যরত হণসান (রা) ও হ্যরত হসায়ন (রা)-এর নিকট হইতে মা'রিফাডের নিগ্র তত্তান লাভ করিয়াছিলেন যাহার ফলে জড় ও আধ্যাত্মিক জগত সমন্ত্ৰীয় বাবতীয় জান তাঁহার জায়বাধীন হইয়া-ছিল। যখাক্রমে কায়সাানীপণ হয়রত হণসান (রা) ও হয়রত হণসায়ন (রা)-এর উত্তরাধিকার অভীকার করিয়া ইব্নু'ল-হণনাফিয়াঃ-কেই হযরত 'আলী (রা)-এর অব্যবহিত পরবর্তী উত্তরাধিকারী বলিয়া প্রহণ করিল। প্রমাণস্থরাপ তাহারা এই হ'াদীছ' উপস্থিত করিল যে ,উট্টের যভে হবরত 'জালী (রা) শৃহাদমাদ ইব্নু'ল-হানাফিরার উপর পতাকা রক্ষার ভার দিরাছিলেন, তাহাদের এই মত সভবত ইম্যামী এবং বায়দী শীব্দাঃদিগের মতের প্রতিকূলে উদ্ভূত হইয়াছিল ৷

ইব্নু'ল-হণনাকিয়ার মৃত্র (৮১/৭০০) পর কারস নিশিপ বিভক্ত হইয়া পড়ে। কেহ কেহ তাঁহার পুর 'আলীকে ইমাম মনোনীত করিল, আবার কেহ কেই তাঁহার অপর পুর আবু হাানিমকে ইমামত দান করিল। এই দেখোক ব্যক্তিগণের ধারণা ছিল বে, তিনিই (আবু হাানিম) তাঁহার দিতার তক্তানের উত্তরাধি-কারী হইয়াছেন। তাহারা হাানিমী নামে পরিচিত। আবু হাানিমের মৃত্র পর (১৮/৭১৬-৭ অহবা ১৯/৭১৭-৮) তাহারা উত্তরাধিকারের প্রন্নে করেকটি দলে বিভক্ত হইয়া গড়ে। এই সময় 'আব্যাসীপপ প্রচার করিতে লাগিল বে, মৃত্যুর পূর্বে আবু হাানিম তাঁহার ইবাামতের অধিকার মৃত্যুল্যাদ ইব্ন 'আব্যাসের প্রতি অর্পণ করিয়া সিয়াছেন।

কাল্সানীলবের লধ্যে একদল মুহান্মাদ ইব্নুল-হানাফিলার মৃত্যু হইরাছে এ কথা বিশাস করিত না৷ তালারা মনে করিত মে, তিনি রাগ্ওরা পর্বতমালার এক গিরি-সকটে আবসোপন করিরা আছেন, বথাসমরে অনুচরবর্গসহ ইনাম মাতৃদীরকে ব্যক্তির ছইরা আসিবেন এবং পৃথিবীতে নাার ও ধর্মের প্রতিঠা করিবেন। কারলানী কবি আল-কুছারিয়ের (মৃ. ১০৫/৭২৩) এবং আস-সারিস্থাল- হি দ্রারী (মৃ. ১৭৩/৭৮৯) তাঁহার সিরি-সমটে অবহান বর্ণনা করিরা কাল্য রচনা করিয়াছেন। এই কাব্যের মূল বজবা হইল-তাঁহাকে ভাবী রাগকভারেশে বর্ণনা করা। তাঁহার আজনোদন
(মুক্তি) এবং পুনরাসমন (মুক্তি) সম্মীয় মতাবলী আবু কারিব
(কুরার্ব) নামীর এক ব্যক্তির প্রতি আরোগ করা হয়। তাঁহার
অনুসর্গকারিগণ কারিবিয়াঃ (কুরারাবিয়াঃ) নামে পরিচিত।

শাৰ্রাজ্যানীর মতে কার্স্যানীগণ মনে করিত বে, ক্রিকিবিশেষের প্রতি আনুষ্ঠা প্রদর্শন করাই ধর্ম। ক্লগক ব্যাখ্যা বারা এইক্লণ ব্যক্তিকে ধর্মীর অনুশাসনের উৎসক্রপে বর্ণনা করা হইত।

কারসানীগণের মধ্যে এইরেগ মতবাদও প্রচলিত ছিল যে, বিশেষ জবছার ওপে কোন বিশেষ বিষয়ে আজাাত্র দেওরা মীমাংসার রদবদর হইতে গারে (المالية বাদাা' দ্র.)। জর্মান্ড ইমান্সর পুনরাগননে বিহাসকারী হাড়াও আজার পুনর্জনেম (المالية لالمالية للمالية للمالية المالية ا

ইমামীয়াঃ ও হাষ্ট্রদীয়ালনের সহস্থাময়িক হিসাবে অভিদ বজায় রাখা কারুসানীগণের পক্ষে সম্ভব হয় নাই। ইবন হ'াখম কারসাানীসপকে একটি ছয়িক দল বহিয়া অভিহিত করিয়াছেন। ইমামের অভ্যান ও প্নরাগমন সম্বন্ধীয় যে মতবাদ প্রচলিত ছিল তাহা সভবত কারসাানীগণের প্রভাব হেতই মায়দীয়াগণের সমর্থন-পুষ্ট 'আরী-পৃষ্টাদের প্রতি আরোগ করা হয়। কণরমাতী মতবাদের দৰীল বলিয়া কথিত একটি প্ৰসিদ্ধ দলীলও সম্ভব্ত কাছসাদীখৰ কর্ক প্রচারিত হইয়াছিল। ইহাতে আহ'মাদ ইবন মহ'া-মাদ ইৰ্নু'ল-হণনাফিয়াঃ ( অথাৎ মহণ≠মাদ ইবন'ল-হণনাফিয়ার পর আহ্'মাদ) নামক এক ব্যক্তি মাহদী ও নবী ব্যৱসা উল্লিখিত হইয়াছেন (আত্'-ড'াবারী, ৩খ, ২১২৮ প.; ইব্ন'ল-আছ'ীর, আল-কাামিল, ৭খ. ৩১১ প. i de Sacy, Expose de la religion des Druzes. Paris 1838, i. Introd. p. clxxvii প. ), কিন্তু মূহণম্মাদ ইব্নু'ল-হণনাফিয়াার পুরগণের মধ্যে আহ'মাদ নামে কেহ ছিলেন বলিয়া জ্বানা যায় না ( প্র. ইবন সাদি, ডাবাকণাত, ৫খ, ৬৭; আহণমাদ ইবন আলী আদ-দাাউদী বাল-হ'সায়নী, উমদাতু'ড'-ড'াজিব ফী আনসাবি আবী-ছ'াজিব, বোষাই ১৩১৮, পু. ৩১৯ পু.)।

প্রস্থানী 2 (১) আত'-ড'বারী, ২খ, ৫১৮ গ. ; (২) আম-দীনাওয়ারী, আল-আথবাার'ত্য-ভিডয়ান (Loiden 1888) প. ২৯৮ গ : (৩) আর-মাস্টেদী, ৫ব. ১৮০ গ. ২২৬, ২২৭, ২৬৮, ৪৭৫. ৬খ, ৫৮; ৭খ, ১১৭; (৪) ইব্ন ক্'ডার্বাঃ, কিডাাব্'ল-কা'আারিক (ed. Wustenfeld), সৃ. ৬০০ ; (৫) আৰ-আগণানী, ৭২, ৬ প্. ৮২, ७२ न. : (७) चात-वाडशादियमी, माम्राजिब व-धेनम ( Leiden ১৮৯৫), न. २৯ न. : (१) 'जानमध-क'प्रवित आध-नाम'मामी, जात-মার্কা, পৃ. ১৬ গ., ২৭---৩৮, ৫৬ ; (৮) ইবৃন হাব্য, আজ-কাস্ত किक-विश्वास (कारारा) ३७३१-२३), ४४, ३८, ३८, ३५३, ३৮० ग्र. (১) খাৰু'ল-মা'আখি, বায়ানু'ল-আদ্যান (তেহরান ১৬১৫); (১০) चाम-नाध्याक्ती, किताक्"म-नी'चाः (Bibl. Isl. 4, Istanbul ১৯৬১), index e. ; (১১) ভাল-শাহ রাভ্যানী, পৃ. ১০৯-প. ; (১২) H. D. van Golder, Mohtar de valsche Profeet (Leiden 1888), p. 82 v. , (se) G. van Vloton, Recherches sur la Domination arabe, le Chittisme etc. (Verh. Kon. Ak. Amst., Afd. Letterkunde, i. no. 3. Amsterdam

1894), p. 41 %.; (58) Isr. Friedlaender, The Heterodoxies of the Shiites according to Ibn Hazm (JAOS xxviii., xxix.), g. Ind. under Keisan; (50) H. Banning, Muhammad ibn al-Hanafiya, Diss. Erlangen 1909, p. 46—53; (59) F. Buhl, Alidern's Stilling til de shifitiske Bevaegelser under Umajjaderne (Oversigt over det Kgl. Danske Videnskabernes Solskabs Forhandlinger, 1910, no. 5), p. 364 %.; (59) C. van Arendonk, De opkomst van het Zaidietische Imamaat in Yemen (Leiden 1919), p. 11—13; (50) A. S. Tritton, Muslim Theology, London 1948. g. Khashabi, p. 21 %.

C. von. Arendonk (S.E.I.)/মূহতমদ রেবাউর রহীয

কারসার (﴿﴿ ﴿ اللَّهُ ﴿ । আরবী ﴿ ভাষায় প্রচনিত পূর্ব-রোম সম্রাটের উপাধি। ইহা প্রীক Kaisa: শব্দের প্রতিশব্দ। ইহা আরামীয় ভাষার মধ্যবভিতায় 'আরুবীতে প্রচলিত হইয়াছে (v. Fraenkel, Die aramaischen From dworter im Arabischen, Leiden 1886, p. 278 भ.)। कृप्तकारन এই শব্দের কোন উল্লেখ নাই, কিন্ত হ্যরত মুহ্শিম্মদ (সা)-এর জীবনীতে এবং বিশেষত হণদীছে ইহা প্রারাই দেখা বার। এই সব फाछ कारतजाब मध्य अक्टि नात्रवाटक नव्य दिजारन जगजाविक রোম সম্লাটের সন্দর্কে উন্নিধিত হইয়াছে। এই সৰুল বিবরুপের অধিকাংশ হ্যরত মৃহাশ্মাদ (সা)-এর বিবিত গরের অংশ। এই পর হবরত মহাল্যাদ (সা) কর্ত্র দিহ'রাঃ (রা) মারকত বুসরার শাসনকর্তা এবং তাঁহার মধ্যবতিভায় সম্রাট হিরাক্লিয়াসের নিকট প্রেরিড হয়। এই পর পাইয়া হিরাক্লিয়াস আব সক্ষয়ানকে এই নতন নবী সম্বন্ধে প্ৰস্ন করেন। আব স্ফ্রানি সেই সময় সেই সেবে অব্যান করিতেছিলেন ৷ এখানে এবং গণস্সান রাজ্যের শাসনকর্তা আল-হণারিছা ইব্ন আৰী দাবিরের (বিতীয়টির সভাতা স্পেহ্পূর্ণ, B. Noldeke, Die Ghassanischen Fursten etc., in Abhandl. d. kgl. Preuss. Akad. d. Wiss. zu Berlin, 1887. phil.-hist. Klasse. p. 53 %. of the reprint) निक्ड taिडिंड দৌতা সংক্ৰীয় বৰ্ণনার দেখা যায় যে, হিরাক্লিয়াস অভরে ইসভাবের প্ৰতি জনকল (পাৰুস্য সম্ভাট কিসৱাৰে বিপরীত ) মনোভাৰ পোৰণ করিতেন : ক্রি কেবল প্রভারন্দের ভয়েই তিনি প্রকাশাভাবে এই ধর্ম প্রহুদ করেন নাই। পরবর্তীকামে তিনি সামাজ্যের পাতিরে ইসলামের প্রতি বিরূপ হইয়া পড়েন এবং **সঞ্জিতভাগে শর্ভা** করিতে তৎপর হট্যা উঠেন। ইহারই করে মৃত্যান্ত্র কৃষ্ণ সংঘটিত হয়। হ'াদীছে ক'ায়সায় সহতে স্থাস্থ (ম')-এর কতকওলি তবিব্যবাদী আছে। বুবারিটে তাক্ষীরে সুরা ৬৬-এর বাাব ২ (Kr.--J., iii. 360 middle of page) আছে যে, হ্যারত মুখ্যাল্যান (সা) হ্যাল ভীমার (রা)-কে কিস্রা ও কারসারের সন্দের ভ্রনার ভাঁহার (রাস্ব্যাহির) দারিচ্যের জন্য দুংখ क्रमान कवित्रक प्रतिवाद्या विकारणावन, "स्त्रिन कि देशास जवन्ते नक् বে, দুনিরা ভাত্যদের ছন্য এবং আথিরাত আমাদের ছন্য?" থিখাল, খাৰ ১৬ (Kr.-J. ii. 2299)-তে দেখা নায়, "আমার <del>ॅॅं बाट्ड</del> कर्या शक्त व्य रेजनामक संगतनारतात सक्तत (ক্ৰস্ট্যস্ট্ৰেপ্ড) হামৰা করিবে ভাহাদের পাপ ক্ষম করা

হইবে।" আরমান, বাব ৬ ( Kr. J., iv. 259-1 )-এ আছে বে. রাস্ত (স') পূর্ব-রোম সারাজ্য এবং পারস্য সারাজ্যের পতনের ডবিষ্যবাণী করিরাহেন।

প্রস্থানী ঃ (১) আবু'ন-ফিলাা', মুখ্তাসাল তা'রীখি'ল-বাশাার, আংশিক অনুদিত ও সম্পাদিত, Fleischer as Abulfedae Historia antoislamica, p. 132; (২) ইমক'উ'ল-ক'ারস, দীওরাান, ed. Ahlwardt, No. 13, No. 20; (৩) ইব্ন হিশাম, প্. ৯৭১ (৪) ইব্ন সা'দ ১/২ব, ১৬; (৫) আল-বুধাারী, আস'-সাহাীহণ, আশ্ভক্লত', বার্বি ১৫ (ed. krehl-Juynboll, ii. 179); (৬) ঐ লেখক, আসাামী, বাাব ৮২, শিরোনাম (Kr. j., iii. 183, 16); (৭) ঐ লেখক, জিহাাদ, বাাব ৯৯, (Kr.-j., ii. 232), বাাব ১০২ (Kr.-j., ii. 233 প.); (৮) ঐ লেখক, তাফসীর, বাাব ৪ (Kr.-j., iii. 214—216) এবং ছা.; (৯) মুসলিম, সাহাীহ' (কাররো) ১৬২৭, ২খ, ৭৯-৮১; (১০) আত-ভিরমিশ'ী, সুনান (কাররো ১২৯২), ২খ, ১১৯-১২০; (১১) Wellhausen, Skizzen u. Vorarb., iv. 98; (৯২) Caetani, Annali, year 6 A. H. 50.

A. Schade (S.E.I.)/মুহত্মদ রিষাউর রহীম
কারামিতাঃ (এন বচন কারমাতা) শব্দের
বহারথ প্ররোগ হিসাবে কারমাতা) লক্টি 'জারব ও নাবাতিগণের
বিঘোষী সংঘণ্ডবির প্রতি প্রমুক্ত হইত। এইওলি ২৬৪/৮৭৭ সবে
বান্ত্দের (নিম্নোদের) দাসত মুক্তিযুদ্ধের গরে মেগোগটেমিয়ার
নিশ্নাকলে গঠিত হয়। এই সংঘণ্ডবি সামাজিক সামাজদ্রের
ভিত্তিতে প্রতিতিঠত ছিল এবং কেবল দীক্ষার মাধ্যমে ইহার
সভ্য শ্রেণীভূক হওয়া যাইত। সঞ্জির প্রচার দারা এই ভত্ত
সভ্যায় জনসাধারণ, কৃষককুল এবং কারিসরগণের মধ্যে প্রসার
লাভ করিয়াছিল। ভাল-আহ্ত্সণাতে তাহারা বাসদাদের বলীফার
প্রভাবমুক্ত একটি ভাষীন রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠা করে এবং খুরাসানি, সিরিয়া ও
য়াবানে তাহারা অসভোবের হায়ী উৎসক্ষের রচনা করে।

ব্যাপক অর্থে কার্রমাজা নাম সমাজ সংকার ও ন্যারবিচানরের উদ্দেশ্যে সাম্যের উপর প্রতিন্ঠিত এক বিরাট আন্দোলনকে বৃষার। গৃণ্টীয় নবম হইতে হাদশ শতাব্দী পর্যন্ত ইহা মুসলিম জগতের উপর দিয়া বহিরা সিরাছিল। এই আন্দোলন সকল হয় নাই । উভাতিকারী ইসরাাইলী পরিবার ইহাকে তাহাদের নিয়ত্তণানীন করিরা কেরে। ভাহারা ২৯৭/৯১০ সাজে বিসরে বাসদাদের প্রতির্বাধী ক্যাভিশ্মী বিজ্ঞাক্ষাত প্রতিষ্ঠা করে। ক্লুসেড্ বুজের প্রতিক্লাক্ষমধ্যে পূর্বে ক্যাভিশ্মী বংশের সঙ্গে সঙ্গে এই আন্দোলনও বিজ্ঞীন হইরা বার।

এই আন্দোলনের করেকটি বৈশিষ্ট্য পরিলক্ষিত হয় ঃ ভাষা ইভিনৃত্তের ক্ষেত্রে কতিপর বিদেশী ভাষার (বিশেষত শ্রীক) প্রায়োগিক
অবদানের সঙ্গে 'আরবী ভাষার অভিযোজন; Noo-Platonic,
psoudo-Hormotic এবং Sabacan সাহিত্য ইহার উদাহরণ।
রাজনীতির ক্ষেত্রে এই আন্দোলনের ফলে, বিলাফাতে 'আলী বংশীরগলের পুরুষানুক্রবিক অধিকারের দাবীকে একটি ওপত যড়বল্লের
ঘপকে অবস্থাবার করা হয়, আন্দোলনের সর্বাধিনারকের নাম
কথনও প্রকাশ করা হইত না। উপাসনার ক্ষেত্রে, এই আন্দোলনের
ফলে, সুত্রজ্ঞান হইতে নংক্রিত রূপক আকারে সুবিন্যক্ত একটি
প্রয়োভরিকা ব্যক্ষর করা ইইত যাহাকে সকল ধর্ম বিহাস, সকল
ভাতি এবং সকল প্রেণীর উপযোগী করা হইয়াছিল। এই আন্দোলন

যুক্তিবাদ, নিজেদের সধ্যে সহনশীলতা এবং সাম্যের উপর প্রতিতিঠত ছিল। ইহাতে দীক্ষা গ্রহণ প্রণানী পর্যারক্রমিক ছিল। ইহার
আনুষ্ঠানিকতা বণিক সংঘ এবং বিষবিদ্যাজয়সমূহের আবির্ভাবের
অনুকৃষ ছিল। সনে হয়, ইহাই পাশ্চাত্যদেশে নীত হইয়া
মুরোগীর সংঘ এবং ক্লী ম্যাসন (সহযোগিতা ও প্রাত্তির আন্রেশি
শাসিত তপ্ত সমিতি) প্রতিশ্ঠার মৃধ্যে প্রভাব বিভার ক্রিয়াছিল।

ব্যুৎপত্তি ও প্রাথমিক ইডিহাস : **७ । भरक्त्र**ा কারমাত (কিব্রমিত অভন্ধ) শব্দের ব্যৎপত্তি সম্বন্ধে মতভেদ আছে। কারমাতাী বিরেছের প্রথম নেতা হামদানি কারমাতা-এর নামের বৰ্ণনামূলক বিশেষণ হিসাবে এই শব্দটি বাবহাত হইয়াছে (তু নুসায়ুরী লেখক, মায়মূন আত্'-ড'াবারানী কর্তুক উলিবিত একজন ধর্মরভেটর নাম 'আলী ইব্ন ক্রণরমাত')। Vollors ইহাকে প্রীক Gramaia শব্দের সহিত গমন্ত্রপুক্ত মনে করিয়াছেন। কিন্ত ইহাকে ওরাাসিতে র ( اواسط ) স্থানীর আরামীর ভাষা হইতে গহীত শব্দ মনে করাই অধিকতর সঙ্গত হইবে। সেখানে অদ্যাবধি কু রুমারণা শব্দের অর্থ মুদারিস বা সোপনকারী (Arabo-Aramaic dialect of the Midan, v. Anstaso, in Machriq, x. 1907, p. 857)। ২৫৫/৮৬৮ সাল হইতে সেই অঞ্জের বিলোহী যানুভী সৈন্যের মধ্যে কুরাভীয়াগপের সলে সলে "কু রুখাত ীরাঃ" নামক এক সৈন্যদলের উল্লেখ দেখিতে পাওয়া ষার (জাতা-তাবারী, ৩ব. ১৭৫৭, প্র. ৩ব. ১৭৪৯: রাশীদ কু-রমাভি ী)।

প্রচীন বিপি-বিভানে কারমাত নাম এক বিশেষ দ্রেণীর নাস্থী লিগি বুঝায়: ইহাছাড়াও একটি বিশেষ গোপন কার-মাতি বর্ণমালা আছে বাহাতে রামানী পুরুকসমূহ লেখা হয়, সম্পতি Griffini ইহার পাঠোঙার করিয়াছেন।

ওরাসিতেবর নিকটবতী অঞ্লে হণ্মদানে কর্তৃক কণর্মাত ী বিপ্রোহ আরম্ভ হয়। ২৭৭/৮৯০ সালে তিনি উহার দলভুক্ত ব্যক্তি-গণের জন্য কুফার পূর্বদিকে একটি দারে'ল-হিজ্রাঃ (পরিখা-বৈশ্চিত সুরক্ষিত আশ্রমন্থল) প্রতিষ্ঠা করেন। তাহাদের সকলের রেচ্ছাপ্রদত্ত সানে একটি সাধারণ তহবিল সমুদ্ধ হইত। এই স্কুল দানের মধ্যে ছিলঃ কিন্তুরাঃ (রামাদশানের সিংরামি ডলের পর দের অর্থ) আত্ররহুলের ব্যবহারের জন্য প্রদত অর্থ, খুমুস (খাবতীয়া আয়ের এক-পঞ্চমাংশ) এবং বুল্গা (সাধারণ ডোজন উৎসবে প্রদম্ভ অর্থ : Balgha ডু. নুসাররী প্রবন্ধ )। ভাহারা সাধারণ ব্যবহার্য সমস্ত বস্তুতে সকলের সমান অধিকার নির্ধারিত করিত। এই সমত বিদদ বিৰয়ণ বাহা আময়া সুদী সূত্ৰ হইতে প্ৰাণ্ড হুই, ভাহা সৰই সভ্য ৰমিয়া মনে হয়। ভোজ-উৎসৰভবিভে তাহারা বৈহেশ্তী রুটি জাহার করিতঃ সমসাময়িক ঘটনা আল-হালাাজের বিচার উপলক্ষে উলিখিত এই ফাটর যে বিভারিত বিবরণ পাওয়া বার, ভাহা সম্ভবত ওয়াসিতের বানদীরাদণের মধ্যে এচনিত পূভ স্লাটিরই (পহতা) বিবরণ (Mughtasila nasoraya তু., তাৰারী, ২৭৮ বর্ষ, নাসারানার কারজ ইব্ন 'উছ'মান ক'ার্যাত'ীয় সহযে। অথবা নাসু'রায়ে।ঃ )।

হানদানের সহিত,ভাঁহার কুটুর প্রাতা 'আবস্যানের ( মৃ. ২৮৬/ ৮৯৯) উল্লেখ দেখা বার । তিনি সম্ত পর্বারের দীক্ষা (বাজামানত আস-সাবা') সহজে একটি সারমভ্রে প্রশেতা হিলেন। তাঁহারা উভরেই প্রিচয় পোলনকারী নেতাখণের অধীন হিজেন বাঁহারা সাওয়াক

অঞ্জের বাহিরে বাস করিতেন। এইরূপ একজন নেতা সাাহি ব <del>আল-ভু</del>ংহর হ**ামদানি ও সাাহিংব আন-নাকাকে'' দীকি**ত করেন। সং।হিংব আন-নাকা 'জাবদানেকে পদ্চাত করিয়া তৎছলে ষি'করাওয়ায়ত্ আল-দিন দাানীকে নিৰুক্ত করেন। ২৮৮/১০০ সালে বি ক্রাওয়ারহ্ সিরিয়ার মক্তুমিতে বানু 'উলায়সের মধ্যে বাাপক কার্যাত ী বিগ্রেছের সংকেত দান করেন—এ যাকং মাহার <del>হরতি চলিতেছিল (বাহা ২৯০/৯০২ সালে বুরাসানে ঘোৰণা</del> করার কথা ছিল) এবং সাাহিণ্য আন-ন্যার্কণাকে নেতারুণে যোষণা করেন। তাঁহার ইস্মাসিলী রাজকীর নাম আবু 'আবদি-লাহি মুহ'াল্মাদ এবং বংশগত নাম "ফাাজি'মী''। স'।।হি'ব আন নাকিণ ২৮৯/১০১ সালে দামিশ্ক অবরোধকালে নিহত হন এবং তাঁহার প্রাতা সাাহি বু'ল-খাল ভাঁহার ছান প্রহণ করেন। তিনি ধৃত হইয়া ২১১/৯০৩ সালে বাসদাদে মৃত্যদণ্ড ভা•ত হন। নিশ্ন মেসোগটেমিয়ায় রক্তক্ষয়ী কারেয়াড়া ী আন্দোলন ২৯৪/৯০৬ সালে যি ক্রাওয়ায়ত্র যুতুরে পর একটা সক্রিয় রাজনীতিক শক্তি হিসাবে বিলুগ্ত হইয়া সায়।

কালক্রমে আল-অহ্'সায়ে এই আম্দোলন আবার শক্তি সঞ্স করে। (মৃত্যুর পূর্বে) সাাহিত্ব জান-নাাকণ আৰু সাজীদ হণসান ইৰ্ন বাহরামে আৰ্-জান্নাবেকৈ ২৮১/৮৯৪ সালে প্রতিনিধি হিসাবে প্রেরণ করিয়াছিলেন। 'আবদু'ল-কণয়স বংশের রাবী'ঈ ৰোলের সহারতার <del>আজ্-জান্নাাবী ২৮৬/৮৯১ সালে সম্ভ আল-</del> আহ্:সii অধিকার করেন এবং ইহাকে এ**কটি মাধী**ন রাষ্ট্রে পরিণত করেন। ইহা ক'রেমাড**ী শক্তির দুর্গবন্ধণ এবং বাস**-দাদী খিলাাফাতের ছাসহরূপ ছিল। তাঁহার পুঞ্জ এবং উভরাবি-ৰংরী আবু ড'াাহির সুলায়খান (৩০১-৩৩২/১১৪-১৪৬) নিলন মেসোপটেশিরার ধ্বংসলীলা ওক্ত করেন, হ'চ্ছে যাত্রার পথ অব-প্রোধ করেন এবং অবশেষে ৮ মু'ল-হিংক্ষাঃ ৩১৭/১১ জানুয়ারী ৯৩০ খু. তারিখে ম**রা দখল করেন। হ**র দিন পরে তিনি মরা হইতে "হ'াজার আসওরাদ" আল-আহ্'সারে লইরা যান। আৰু ড'াহির তাঁহার পিভার মত এই ৩০ত সংগঠনের প্রতি-নিধিমার ছিলেন অর্থাৎ ইহার বৈদেশিক ব্যাগারে ভারপ্রাণ্ড প্রতিনিধি হিলেন। তিনি প্রত্যাশিত ইনামের অভিযেকের সুযোগের ব্যবেক্ষার থাকেন। ইতাবসরে অভ্যন্তরীণ শাসনের জন্য সেখানে গোঞ্জীর প্রধানগণের একটি প্রতিনিধি সভা (সাংদাঃ) নিবৃক্ত করেন। কারমাত**ী**গণের সামরিক শক্তির **অবন**তির গরেও ৪২২/১০৩০ সালে এই সংগঠনটিয় অভিছ বিদ্যমান হিল। অস্টাদ্শ নভাজী পর্যন্ত ইহার খানীর বারতশাসন বজার হিল বলিয়া মনে হয়। এই সমরে মাকরামিয়াঃ নামক একটি নৃত্য ইস্মাাসীলী রাজবংশের উষানে ক'রেখাড'ী প্রচার কার্য আবার সঞ্জির হইরা উঠে। এই বংশের রাজধানী ছিল ভাজ-সু'বিনিস্তাঃ ( ﴿﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ রের নূতন নাম। বর্তমান অকৃষ এথানেই জর্মাছ্চ।

য়ানানে কারনাতা গ্রচার কার্ব ২৬৬/৮৭৯ সাল ছইতে নান্সুকাল-রামান ( রক্ত নান ইব্ন হাওলান ) কর্তৃক পরিচালিত হর। 'আদ্নাল্যা'আর নিকট তাঁহার সাক্রেল-বিজ্রাঃ ছিল। হানীর নারণী প্রধানন্দের প্রতিকৃত্তাবলত এই প্রচার কার্ব সকল হর নাই। কেবল জ্ল জুল করেকটি রাজ্য প্রতিতিত হয়। বেষন সানাআর সুজারহিব্যাঃ বংশ এবং নাজ্যানে সাক্রানিক্যাঃ বংশ (ভূ. van Arendonk, De opkomst v. h. Zaidietische

Imamaat in Yemon, Loidon 1919, p., 108 v. and the texts studied by Griffini):

বুরাসানে এই আন্দোলন ২৬০/৮৭৩ সনে 'রার' নহরে ধালাফ কর্তৃক গুরু হয়। তৎপর ইহা মার্উর-রূম্ণ গুরুজাানের তণালাকণানে বিভার লাভ করে। তণালাকণানের আমীর কণারমাতণী মতবাদ গ্রহণ করিয়া এ বিষয়ে একজন বিশেষক হইরা উঠেন। পরে দায়লামে এই মতবাদ সক্রিয় হইরা সড়ে (হান্দাসীন প্রবন্ধ দ্র.)। অবশেষে মুহণান্মাদ আন-নাসাকী জাল-বারাষণাই ব্যুক্ত দ্র ৩৩১/৯৪২) সাামানী শাসকবর্গকে দীক্তিক করিতে প্রবৃত্ত হবল তিনি বিচারাভার নিহত হইলে কণারমাতণীসপের রাজনীতিক আশা-আকাৎক্ষা চূর্ণ হইয়া যায়। নাাসির-ই-মুসরাও-এর রচনাবলী বাদ দিলে পূর্ব খুরাসানের কণারমাতণী কেন্দ্রগুলিতে মধান লেখীর সাহিত্য ব্যতীত কোন উচ্চাঙ্গের সাহিত্য সৃষ্টি হয়া নাই (Ivanow এই সাহিত্য অধ্যয়ন করিয়াছেন)।

সিরিরাতে সালামীরাই তাহাদের কেন্দ্র ছিল বলিয়া মনে হয়।
সেখানে ২৮৮/৯০১ সালের বিদ্রোহের পর কি ঘটন এবং এই
বিল্লোহে সর্বপ্রথম ভবিষ্যত ফাাভি মীয় খালীফাঃ 'উবারদুলাফ্ কি
অংশ প্রহণ করিরাছিলেন, এ বিষয়ে সৃষী বিবরণ কইতে যাহা
ভানা যায়, ইহা ব্যতীত আমরা আর কিছুই ভানি না। সিরীয়
কারমাত ী আন্দোলন এখনও গুমব। ইহার সম্যে কোন কর্মচঞ্চলতার কিংবা ইহাদের দূর সম্প্রীর ভাতি দুর্যদিনের সহিত
সংগ্রের কোন লক্ষণই নাই।

কুন্ত কুন্ত কারবাত ী সন্দারের মধ্যেই অন্যাবিধি কারবাত ।
পাঙ্গিপির সন্ধান পাওরা বার। কিন্ত সিরিয়ার রাশীদুপ-দীন
সিনানের (১৪শ শতাব্দী) রচনাবলী, ভারতীর মধ্যেকুদ কানীর
(মোবেদ শাহ, ১৭শ শতাব্দী) দাবিভানে এবং হরকীদের তুকী
ও ফারেসী রচনাবলী (১৫শ শতাব্দী) বাতীত এই সকত সন্দুদারের মধ্যে কারমাত ী মতবাদের সবিশেষ অনুশীবন হর নাই।

২। ফ্রাতি মীগণের তুলনাম কারমাত ীগণের অবস্থা ঃ ক্শারমাত ী মতবাদের ছাড়াবিক প্রবণতা হইন খিল ৷ ক্ষাড়ে 'আলী বংশীরগণের বংশগতভাবে ন্যায্য অধিকার আছে—এই ম্ভবাদকে অভা হিসাবে প্রহণ না করিয়া অনা অভা অর্ডনের উপায় হিসাবে প্রহণ করা। তাই বলা হইত বে, ইমাখোত বা ইস্লামী স্বাধিনায়কত পুরুষানুক্রমে হভাভরিত কোন বংশ বিশেষের একচেটিয়া অধিকার নহে। ইহা একটি প্রভাস্তক বৈশিণ্টা, একটি খুদাারী অভিষেক, একটি অনুভাব্রক আদেশ (স্রাতু'ল-আম্র) যাহা দীক্ষিতসংগর মধ্য হইতে জনৈক নূতন কুডবিদ্য ব্যক্তি। অভয়কে চকিতে উভাসিত করিয়া দিয়া ভাঁহার উপর অগিত (ভাকব<sup>া</sup>স<sup>-</sup>) হর। তবন **এইরুণ ব্যক্তি ভাঁ**হার পূর্ব-বতীয় হলবতী বা আধ্যাদ্বিক আছত হইয়া যান। লুব পুজকসমূহে দীকাস্ত্রের যে আলোচনা আছে, ভাষ্তে ক'রিমাড' দিশ কর্তৃ ক তথাক্ষিত প্রসানুক্ষমিক অধিকার হরণের সমর্থনে ইহাই বলা হইরহে। কারবাড়া ইতিহাসে আবশুলাহ্ ইব্ন মারবুন হইতে হণসান 'আজা বি'ক্রিহি'ন্-সালানি পর্যত ইনামি পরস্বার কেরে ইহাই অনুসূত হয়। ইবন মাসার্রা, ক্লমনী, ইব্ন হাানী এবং ইণ্ডরানু'স-স'াক্ষার জেভকলদের ন্যার বিশেষভগণ কর্তৃ ক ইবাবোড ৰা নেতৃত্বের যে সংক্রী দেওরা হইরাহে তাহার সর্ব হইন ইহাই। जलारे यवन २৮৮/३०० जाल जगारिय चान-साक्या अवर २३९/३०३

সালে 'উবায়দ্লাহ্ ফাাতি'মী বংশীয় উপাধি ধারণ করেন গুখন তাঁহারা কেহই খোলাখুলিভাবে 'আলী বংশীয় ইস্মাা'ঈলীদের সহিত তাঁহাদের বংশগত যোগাযোগের কথা প্রকাশ করেন নাই ( দ্র. আল-নাক্'রীয়ী, ইভি'আাজ', cd. Bunz. গৃ. ৭—১১)। খিলাফাতে 'আলী বংশীয়গণের দাবীর যৌজি কতা জনসাধারণকে প্রভাবাশিবত করার ব্যাপারে তাহাদের শদুদের নিকট কোন ওক্লম্ব থাকিলেও মনে হয় ইহা দীক্ষিতসগকে খুব কমই প্রভাবাশিত করিয়াছে। তাহারা ভুধু চাহিত একজন বিশেষভাবে দৈব উপায়ে নিমুক্ত আধ্যাভিক শক্তিসশন্ম নেতা। তিনি 'আলী বংশান্ত্ হউন বা না হউন তাহা লইয়া তাহারা মাখা ঘামাইত বলিয়া মনে হয় না।

প্রথম ফাভি'নী খানীফাঃ 'উবায়দুলাহ্র কাষী মাজিকী মাষ্'হাৰ অৰক্ষী আন-নু'মান ইৰ্ন আৰী হ'ানীকাঃ আত-তামীমীর যে সরকারী বিবরণ বিবিত হইয়াছে ভাহা ভূতিমূলক এবং অসতা রচনা। ইহা বিশেষভাবে বৃত্তমান্তহী আক্রমণের প্রত্যুত্তরে রচিত হয়। দুইজন কারমাতাী মতবিরোধী সুমী এ বিষয়ে যে বিবরণ দিয়াছেন তাহাও বিশেষ নির্ভরযোগ্য নহে। ভাঁহাদের একজন ৰুহণাদমাদ ইব্ন রিষামি আত'-তণাঈ, ৩২১ হি.-তে বাসদাদের সরকারী মাজণালিম বিভাগের সভাপতি ছিলেন এবং অন্যজন দামিশ্কের 'আ্লী বংশীয় মুহ'াদ্যাদ আাখ্যুহ'া-স্সিন ইৰ্ন 'আবিদ ৩৭৫ হি.-এর কাছাকাছি সময়ে মৃত্যুমুখে গতিত হন। S. de Sacy, Guyard এবং de Goeje মনে করিছেন যে, ইৰ্ন আন-নাদীম, আন-নুওয়ায়য়ী এবং আল-মাক্'ৱীষীয় মত **ভাঁহারাও এই লেখকদমের উপর নির্ভর করিতে পারেন। কিন্ত গোঁ**ড়া ইয়ামী মুহণাদিছ সপের ত'াবাকণাত বা জীবনী গ্রহসমূহে লাখমিক ৰূপরুমান্ত<sup>া</sup> প্রচারকসপের সম্বন্ধে বিশেষভাবে বিধিত বিবরণগুলির সহিত এই জেখকদমের বর্ণনার তুলনা করিলে দেখা যাইবে যে, ইহাদের বর্ণনা ভক্তরে প্রমাদপূর্ণ। মায়মূন ভার-কণ্ডাহে (মৃ. সম্ভবত ১৮০ হি. ) ছিলেন মাৰষ্মী (কু'রায়ণ) গোরের একজন আত্রিত ব্যক্তি (মাওলা), মন্তার অধিবাসী, একজন প্রসিদ্ধ ধর্মতত্ত্ত এবং १७ म ७ मर्ड हेमाम खाब-वाकिन्त ७ जाम-मनामिरकन्त मतकाती রাবি-ী। ভাঁহার পুত্র 'আবদুল্লাত্ ইমামে আস'-স'াদিকে'র সরকারী "রাষাী" ছিলেন এবং ইহা লইয়া কবি আবু'ল-'আলা। আল-মা'আর্রী ব্যালেকি করিরাছেন। 'আবদ্রায়হর মৃত্যু ২৫০ হি.–তে হয় নাই, সভবত ২১০ হি.-তে আল-মা'মূনের সমরে কৃষ্ণার কারাগারে ভাঁহার মৃত্যু হইয়াছিল। আহ্'ম'দ ইবনু'ব-হ'সায়ন ভাব-আহ'-ওয়াবী নাৰক একজন সুপরিচিত ইমামী লেখকের উপনাম ছিল দিব্দান (মারদান নহে)। ২৫০-২৭০ হি.-এর মধ্যে তাঁহার মৃত্য হয়। এই সমস্ত ঘটনার পরিপ্লেক্ষিতে উপরিউক্ত দুইটি সুখীসূর হইতে প্রাণ্ড বিবরণসমূহ, ষথাঃ 'আবদাানের ৩ণ্ড হড়া, 'উবায়দুলাহ্র দাৰীর অবৈধতা এবং যিংক্রাওয়ায়ত্-র স্ঘোষিত, পুর কর্তৃক ২৮৮-২৯১ হি. কাল ব্যাপী বলগুর্বক ক্ষমতা অধিকার, সাবধানতার সহিত প্রহণ করা উচিত।

আৰ-বাদ রিবের (জিউনিসিয়া) ফাাতি মী খিলাফাত ঘোষিত হওরার পর আৰ-আহ'স্যা, রামান এবং খুরাসানে ক'ারমাত' গৈণ সাধারণভাবে আশান্তিত হইয়া উঠিল। 'উবায়দুরাাহ্ কতু ক' স'াহি বু'ল-বাদ্রের ভণ্ড হত্যার (২৯৭/৯০৯) ফলে এই আশা অধি-কতর প্রকট হইয়া উঠিল, উদাহরণয়রণ আল-আহ্'সার কথা ধরা বাক, আবু সা'নদ্র প্রথম হইতেই সাাহিব আন-নাকিংকে খুমুস

বা এক-পঞ্চমাংশ কর দিতেন। তৎপর জনেক ওয়র দেখাইয়া তিনি ইহা আল-কাাইমকে গাঠান। বাসদাদ রাজসভার *চক্রা*ভের দরুন এইসৰ ওয়রের কারণ জানা যায় না। কিন্তু <del>খিলায়কাতে</del> আল্-কণাইম-এর ন্যায়সগত অধিকার সমক্ষে তাঁহার বিখাস এতই দুৰ্বল হিল যে, ৩১১/১১৩ সনে তিনি আৰু'ল-ফাদ'ল আম-যাকারী আত্-ভাষীমী নামক একজন উণ্মাদকে নেতৃত্বে অভিষিক্ত করেন। কিন্ত এই ব্যক্তি শীঘুই নিহত হন। ৩৪০/৯৫১ সালে ফাণ্ডিমী খালীকাঃ আর-মানসুংরের আদেশে কৃষ্ণ প্রস্তরটি কা'বার প্রত্যপিত হয়। ৩৬০/৯৭০ সালে কারমারণী এধান হণসান ইব্ন আফ্'মাস তাঁহার ৰুওয়ায়হী মিরগণকে একটি দলীল দান করেন। প্রথম ঞাাতি মী খলীফা তাঁহার বংশ পরিচর জাল করিয়াছেন—ইহা প্রমাণ করিবার জন্য দামিশকে জানুষ্ঠানিকভাবে দলীলটি পঠিত হয়। এই দলীল প্ৰদান করার জন্য হণসান তাঁহার দীক্ষাৰপথ ডঞ্চ হইল বৰিয়া মনে করেন নাই ৷ ৪২২/১০৩০ সাজে ছুখ লেখক মুকতানা' আজ-আহ্'সারে কণরমাড•ী সাদাঃ বা নেতৃত্বসকে ফাডি'মী আন-যণাবি– মের ধর্মানুষ্ঠান প্রতির অনুসর্প করিতে উৎসাহিত করেন। কিন্ত ইহাতে কোন ফল হয় নাই।

জন্যদিকে ক্লাভি মী বংশ কর্তৃক কারমান্ত । মন্তবাদ গ্রহণের পর্বাণ্ড প্রমাণ আছে। 'উবারদুল্লাহ থলীকারনে অভিবিক্ত হওরার পূর্বে কার্যাভা । সাাহি ব আল-বাব্ র কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত আল-মাসারিবের দারে 'ল-হিজ্রাঃ ইকিজ্ঞানে পলাইরা আজরকা করিরাছিলেন, আল-মুইহ্যের খুড় বাঃসমূহ (Guyard এভলি প্রকাশ করিরাছেন) এবং কাররোভে তৎকর্তৃক প্রতিষ্ঠিত দীক্ষানুর্চান সভা বা মাহ্বিবের (বর্তমান প্রচলিত দব্দ বাহ্ কিল তু.) রীতিনীতি সম্পূর্ণভাবে কার্যাভা । ডক্সবিশিষ্ট ছিল। দুব ধর্ম সোজা-মুজিভাবে কার্যাভা । মতবাদের একটি বিকৃত রূপ, 'উবারদ্ধাত কর্তৃক ভাষণানের শেষে "সালাভ 'আলাা'ন-নাবী' প্রবভিত হয় (ইব্ন হা শ্যাল in JA., 1855, p. 542)।

৩। কার্মাত ী মতবাদ ঃ ক্রমাত ী প্রতিপক্ষীয় সুরী রেখকগণ ইসলামে ধর্মলোহিগণের বিবরণ দানকালে কার্মাতী মতবাদের যে বিষরণ দিয়াছেন এখন আর তাহার উপর দূর্বের মত নির্ভর করা চলে না। আল-মাস'উদী বিভাতার সহিত বলিরাছেন যে, এইরূপ লেখকগণ পরক্ষর বিরোধী মত প্রকাশ করেন এবং তাঁহাদের কিখিত বিষয়ের মধ্যে কণরমাড়**ী**সণ তাহাদের শভবাদের অভিত্ব ঘীকার করেন না। জার-মারাতীর (মৃ. ৩৭৭/৯৮৭) ভান্বীহ কিতাবের মাত্র করেক ছত্তে নিভূতি বর্ণনা পাওয়া খার। ইহার পর খৃণ্টীয় ১২শ শতাব্দীতে আশ-শাহরাভ্যানীর কথেই জামরা একজন জেখকের সঞ্চান পাই খিনি আমাদিগকে স্ব উৎস হইতে যথার্থ কণরমাত । মতবাদের কিঞ্ছিৎ বিবরণ পরিবেশন ক্রিতে পারিরাছেন। এই সকল বিবরণের কোন কোনটি বেদ পুরাতন (ষেমন মারমূন আল-কণকাছি এবং আহ'মাদ আল-কার্য্যান সমমীয় বিবরণগুলি )। এই সকল মূল উৎসের নামোলেখ তিনি করেন নাই। কিন্ত কাখ্রু স-দীন জার-রামী (মাসাইলু'ল-'আশর) এইঞ্জিকে হণসান আসং-সংগ্ৰেবাহে'র ফুসূ'ল আয়বা'আঃ (সাবিয়া সম্বন্ধে ২খ, ৪৭-১৫৫, কাররো সংকরণ হি. ১৩১৭ ৪.) এবং আৰু জা'ফার সিজ্যী ইব্ন ব্যার (মৃ. ৩৭০/১৮০) সু'নওয়া-न्'ल-शिक्षाः (On Hellenism: ii. 155--193 of the Cairo edition of 1317) विविद्या त्रनाक कविद्यास्त।

সমস্যাট যথার্থরূপে অনুধারিত করিতে হইলে ইমানী বিতর্কমূলক সাহিত্য, বিশেষত প্রাহাদের মতের সমর্থনমূলক রচনাওলির
বিরেষণ হওয়া প্রয়োজন। এই রচনাওলিতে বিভিন্ন চরমগন্থী
দল তাহাদের মধ্যে প্রচলিত পারিভাষিক শব্দসমূহ অবলখন
করিয়া একে অন্যকে স্বমতে আনিতে চেল্টা করিয়াছে। সর্বশেষে
ইখওয়ান্'স'-সাফাার বিষকোধ সংগ্রহও কার্যাত'ী কতের বিরেষণমূলক উপলব্ধির জন্য অমূল্য সকল। Dioterici-র পরে ইহা
আর সম্যকভাবে অধীত হয় নাই।

তাহাদের মতে বিরক্তপত কতকণ্ডলি ঘটনান দৃশ্যাবলীর সমলিট। এইগুলি চক্রবৎ পুনঃপুনঃ সংঘটিত হইতেছে—সময়ের বিবর্তনে একই নাটকের বারংবার অভিনর মার। এই অভিনর বৃদ্ধির (intelligence) সম্মুখ প্রতিভাত হইরা ইহাকে সচকিত করিয়া তুলে, কলে বৃদ্ধির সম্মুখ আমাদের ইজিরলাহা অতৃ আবর্ষ কমে জমে উল্লোচিত হইতে থাকে—ইহা যেন একটি বহরাগী কণহারী মরীচিকা। এইভাবে একটি অভিতীর নৈর্ব্যক্তিক ভাবরাজ্যে ভান লাভ করিয়া বৃদ্ধি নবজীবন (থাল্ক হণানী) লাভ করে। এই ভান গছ, প্রভাসুলভ ও বৈশিস্টাপূর্ণ। এই ভাবরাজ্যই আলাহ্র রক্তরণ।

আল্লাহ্র ভাবসত অভিছের বাহিরে জড় বিরের স্কন্মুলক বিবর্তনের বিভিন্ন ভ্রগুলি চিনিতে শিক্ষা করাই প্রকৃত ধর্ম। আনুক্রমিক দীক্ষা পর্বারের মাধ্যমে এই শিক্ষা লাভ করা বার। ইহার ফলে দীক্ষালাশত ব্যক্তি বিবর্তনের ভ্রগুলি বিবর্তনের প্রতি-ক্রম অনুযায়ী আধ্যাভিক্তা সংক্রমণ প্রক্রিরার বিস্কৃত হইরা আল্লাহ্র ব্যক্তিভের মধ্যে বিজীন হইরা যার।

## (ক) সৃজনমূলক বিবর্তন

আদিতে এবং অতে বলাঁর সতা বা মহাজ্যোতি (নুর উলবাঁ) হইতে সর্বপ্রথমে নুর শাশাভানী বা বলকবিশিল্ট জ্যোতি এবং নুর কণাহির বা বিজয়ী জ্যোতি বিজ্বরিত হয়। ইহা হইতে সর্বভান ('আক'ল ক্রী) এবং জলদাভার (নাক্স) সৃষ্টি হয়। জলদাভা বিভিন্ন প্রণালীতে মানবীর ভানের সৃষ্টি করে। (এইরূপেই নবী, ইমাাম এবং বিশিল্ট ,ব্যজিগলের ভান সৃষ্টি হইরাছে, বাকী সকলের ভান নিতাত তুল্ছা। নুর শাশাভানী ভিতীয় পর্যায়ে "নুর ভুলালী" বা অনুকূল ভালো বিজ্বরিত করে। ইহাই হইল বত্ত যাহা ভড়, জেয় এবং অভর্ধানশীল; ইহা বিভিন্নরেশ আভ্রত্তাশ করে—বেমন মভোমভালে ভারকারাজিরণে (আফ্লাকে) এবং গৃথিবীতে ক্লগভারী বত্তরণে।

## (খ) তবুজান লাভের পর্যায়

নবীগণ, ইমানেগণ এবং তাঁহাদের যারা অনুপ্রাণিত ব্যক্তিগণের ব্যাঞ্চাতি "উজ্জ্জ জ্যোতি"র স্ফুলিল। এই স্কুলিল অচেতন অবান্তব স্পার্থপ্রপ অনুজ্জ্জ জালোর সধ্যে দর্শগত্ব প্রতিবিদ্ধের ন্যার চকিতে প্রজ্জ্জিত হইরা উঠে। ইহার পূর্বে তাঁহাদের বোধশক্তি দীক্ষাসুরে প্রাণত আলোক যারা বধ্যে মধ্যে আলোকিত হয়। এইরাপ ঐশী চেতনাসম্পন্ধ বোধশক্তির মধ্যে এক মুক্তিনানী প্রবৃত্তি জন্মনান্ত করে বাহার প্রভাবে ইহা সমন্ত আছাব্যাত্তর হারাইরা পঞ্চশীতক হইতে মুক্তিনান্ত করে। এই পঞ্চলান্তর হারাইরা পঞ্চশীতক হইতে মুক্তিনান্ত করে। এই পঞ্চলান্তর হারাইরা পঞ্চশীতক হইতে মুক্তিনান্ত করে। এই পঞ্চলান্তির হইন (১) আকাশ, বাহা পর্যাব্যক্তমে দিখারান্ত্র সংস্কৃতিক। (২) প্রকৃতি, যাহা কামনা ও অনুশোচনা আনে, (৩) বিধান, যাহা ভালেশ ও নিবেধ অবধারিত করে। (৪) রাষ্ট্র, বাহা শাসন ও

শাভি প্রদান করে এবং (৫) প্র<mark>রোজন, বাহা সানুষকে দৈনখিন</mark> কর্মে প্রহুড করে।

(গ) দীকা অভিষেকসমূহের (নুক্'লাঃ, তাকবাীদ', আদ্বিক ক্রম-পর্যায়

দীক্ষার আলোক বিক্ষিণত বোধশক্তিন্তরির মধ্যে এশী শক্ষিরসমূহ (যাহা আগাতবাতত্ত্যবিশিশ্ট) জাগাইয়া তোলে এবং এইভারিকে
সংহতি দান করে। এই প্রক্রিয়া দুইটি ক্রম-অভিসায়ী ধর্মভারিক
পর্যারক্রমে ঘটে। ইহাদের একটি হইল দীক্ষাদাভার (নাভিক্রসামিত, বাবি) পক্ষে করিকু রভাবসন্দার এবং অন্যটি দীক্ষি তের
(দাসি, হাজ্লার, ইয়ায়) পক্ষে বিধিকু রভাবসন্দার। ঐতিহাসিকভাবে তাহাদের উপাধিধারিসালের নামতালিকা সীবাবদ্ধ সংখ্যার
কতিপর চক্রে প্রথিত হয়। বোধশক্তিসমূহ অপরিবর্তনীয় সংখ্যার
এইয়প চক্র হইতে চক্রাভরে পরিগমন করে। এইয়প পরিসমনে
তাহারা আর তাহাদের ব্যক্তিক রূপই গুপু তাহাদের বছায় থাকে।

্থ) পরিগমন চক্রসমূহের গ্রহ মণ্ডলীয় আখ্যাবলী (আক্ওয়ার, আদ্ওয়ার, কি-রাানাভ )

উপরে উল্লিখিত চক্রগুলি তাহাদের বস্তুসত বৰনিকাসমূহ অর্থাৎ হহসমূহের আবর্তন, পর্যার্ডি এবং সংযোদসমূহ **অনুসারে পরিচি**ড হয়। ইহা একটি অতি সূক্ষা বিষয় বাহার সম্যক্ উপরক্ষি প্রয়োজন। ক'র্যাত'ীশৰ নামকরণের পঞ্চপাতীঃ কিন্তু নাম ঘারা কোন স্থিনিস **এভাবাশ্বিত হয় ই**হা তাহারা বিশ্বাস করে না। তাহারা সকলে একবাকো প্রকাশ করে যে, বোধশক্তিসমূহের উপর প্রহনিচয়ের কোন বাধাকারী প্রভাব নাই। যে ঐশী ইচ্ছা (কুন্) দীক্ষার আলোকের কথাওলিকে নিয়ন্তিত করে উহাই গ্রহণ্ডলিকে নাক্ষরিক পৰ্যার্ডিসমূহের সহিত মিলাইয়া দেয়। এই নাঞ্চনিক প্রাৰ্ডিসমূহ এই আলোক-চক্রণ্ডলির প্রক্ষিণ্ড ছাপ বা ছারা। ইহারই মধ্যে বোধশক্তিসমূহের নিজ নিজ কোঠী পাওয়া যায়। (ধর্মযতসমূহের বা মিলালের পরিবর্তন ভ্রতি ৯৬০ বৎসরে, সামাজ্যের পরিবর্তন প্রতি ২৪০ বৎসরে, সার্বভৌম রাজার পরিবর্তন ২০ বৎসরে, সংক্রামক ব্যাধির পরিবর্তন প্রতি বৎসরে এবং প্রকৃতির পরিবর্তন প্রতি বাসে এবং প্রতিদিনে), যথন কার্যের শেষ সমানিত কাল (বীকার-দারভুর হাদীছে বণিত সাম্ভুর) উপস্থিত হয় ভখন চক্র এবং দর্যার্তিকাল যুগগৎ শেষ হয়।

## (৬) ব্যক্তিগত দীক্ষার পর্যায়সমূহ

প্রচীন (গ্রীক ও মানিকীরান) এবং বর্তমান ক্লিমেসন প্রথালীর ন্যার ক'র্মাত' ট্রাক্লাদান প্রথালীতে শিক্ষাম্বীর প্রতি পর্যারক্রমে আলোকসন্দাত করা হইত । ঘলীর ইন্দার এক অবওনীয় ও অলার প্রভাব বা ডা'লীম হইতে ইহা নিলীত হর (এইজন্য আল-প'রাালী ক'র্মাত' সপকে ভা'লীমীরারঃ নামে অভিহিত করিরাছেন)। এই প্রক্রিরার দক্ষ শিষ্য (চতুর্য পর্যার) এক ঘোষণা বারা ইহার প্রতি আবসনর্গণ করে। এই ঘোষণা ড'ালাকি, মু'আলাক'সম্বন্ধিত একটি বাধ্যতাসূলক' চুক্তি, বাহার কলে ঘোষণাকারী প্রভিতা করে হে, রদি সে পোলনীর বিষয়ের প্রকাশ (ইফ্লাা' আল-সির্র) করে তাই এই চুক্তি ভঙ্গ করা ক্রার্মাত' মতানুযারী ব্যভিচার বা বিনারে স্বামা। Goldzibor এই ঘোষণা সুর্চী অনুনীলন করিরাছেন।

যানুজ বিচোহে ইহা প্রথম ব্যবহাত হইতে দেখা যায় (আত' তাবারী, ৩খ, ১৭৫০) এবং উসামাঃ তাঁহার বিবরণে ইহার উল্লেখ ক্রিয়াছেন। সুনী ইতিহাস লেখকসণ ৩, ৫, ৭, ('আবদাান এবং ইব্ন হ'ামদানে), অথবা ৯ পর্যায়ের কথা লিপিবস্থ করিয়াছেন। কিন্ত 'আবদ্'ল-ক'াহির আল-বাগদাদী ইহাদের ষে নামকরণ করিয়াছেন তাহার সতাতা সন্দেহপূর্ণ। এইডজি হইন ঃ তাফার্কুস, ভাবী সুদক্ষ ব্যক্তির পরিচায়ক যাহাকে উর্বরা অহবো অনুৰ্বরা মৃত্তিকা বলিয়া বৰ্ণনা করা হয়, ডা'নীস (বশীভূতকরণ), তানকীক (নিম্নমিত সন্দেহবাদের শিক্ষানবীশী), তা'লীক' (শগধ প্রহণ ), রাষ্ড ( যোগাহোগ ), তাদ্লীস ( রুটি রোপন ), তা'সীস (ভিডি ছাপন), খারু (উন্মোচন) এবং সাল্ড (সমাণ্ড)। সর্বোক গোপনীয় গাঁচটি পর্যায়ের কর্মসূচী অভাত। "আৰু ড'াহিরের নিক্ট 'উবায়দুল্লাহ্র প্রধানি'' একটি প্রক্রিণ্ড কৌতুহলোকীপক বস্তু (ইহা বর্তমান ক্লি-ম্যাসন পছতি বিরোধী ব্যতিগয় লেখার সহিত তুলনীর)। আল-বাস-দাদী ইহার বিলেমণ করিরাছেন। ইহাতে আলোচিত বিষয়সমূহের সধ্যে একটি হইল মধ্যমূপীয় রূপকথা De Tribus Impostoribus (ইহার প্রাচীনতম উল্লেখ, ভূ. RHR, Z 920)। অসুয়াদরবদ অধাসিকতার সংশোধনী নীতি-বাক্যের ছলে এই উপকথাওলি আলোচিত হইয়াছে। আল-কায়রোতে অনুষ্ঠিত "মাহ'বি'লের" যে উল্লেখ করিয়াছেন (do Sacy এবং Casanova যাহার অনুবাদ করিয়াছেন) ভাষাভে জানা ষায়, দীক্ষার ফলে ইহাই পরিস্ফুট হইড যে, সমস্ত অবভীৰ্ণ ধৰ্ম-প্ৰণালীর বাহ্যিক (জ'াহির) অনুষ্ঠান-ভলি তুলা, রূপকসমূহের অভরালে একই অভনিহিত (বাাতি ন) অর্থ বহন করিতেছে (এই কারণে কার্মাত ীগণ বাাতি নিয়্যাঃ ্রই অর্থসমূহ নেভিবাচক এবং রহস্যমূজ । নামে পরিচিত্ত)। पोक्षा **डाक्कियात जात रहेल अक धतरात पृतक्**षी पार्शनिक ठूकि-বাদ শিক্ষা দেওয়া, যাহা পরস্পর বিপরীত ধারণাযুগল ষেমন, 'আইন'' ও "পর আইন", "ভাওহ'ীদ" ও "ভালহ'ীদ" ইভ্যাদি উপ-স্থাপিত করে মার [ তু. প্রেষ ] বান্ধবক্ষেত্রে ইহাদের প্রভেদ বুঝাইয়া দেয় না। কিন্তু আমরা পূর্বেই দেখিয়াছি যে, ইহা কার্মাতাী-গণের মৌরিক প্রকাড়িত্তিক একত্বাদের একটি দিকমার।

৪। ইহার ইমামী পারিভাষিক শব্দগুণার; অন্য চরমপত্নী শী'জাঃ সম্পুদারগুলি (গু'লাাড)—এর সমালোচনা মুসলিম জগতের সুসড়া কেজগুলিতে ক'ারলাড'ী মতবাদের প্রসার লাভে আত্তহিত হইরা সুনী ইতিহাসবিদ্ধণ এই ইসলাম বিরোধী অভিযানের বিরুদ্ধে নিন্দামুখর হইরা উঠেন। তাঁহাদের মতে ইহার উৎস হইতেহে বিদেশী মাযদাক—মতবাদ, (খুর্রামীরা) মানী মতবাদ ইত্যাদি এবং জাভিতে বিঘেব, যাহার ফল হইল ইরামীর সহিত 'আরবীর এবং রাবী'আ গোরের সহিত মুদার গোরের খন্দ্ধ (গু'উবীরাঃ)। তাঁহারা জনুরূপ আলোচনা উদ্ভূতও করিয়াহেন।

কার্মাড সিশের সাাবিঈ উৎপত্তি সমজীর মতবাদ প্রমাণ সাপেজ। সূলী মুসলিম রাষ্ট্রে নাগরিক অধিকার লাভের উদ্দেশ্যে কার্মাড সিপ নিজেরাই ধারণাটি হড়াইরাছিল বলিয়া মনে হয়। নিজদিসকে সুসরআনে বশিত রহস্যময় সাাবিঈগণের ইব্রাহীমী (খালীলীয়াঃ) উত্তরাধিকারী বলিয়া পরিচয় দিবার উদ্দেশ্যে ইহা তাহাদের এক অপ-প্রচেচটা। সম্বত ইহাই হইল সাাবিঈ

কাহিনীর মূল ভাব। এই কাহিনীটি অনেকের মত আদ-শাহরাজাননীও তাঁহার পূজকে কয়েক গৃচাব্যাগী বিবৃত করির।ছেন। তিনি ইহা ক'ার্মাড' ইংগে প্রহাম করেন নাই। এই বিষয়ের দলীলাদির প্রেক্তিত হ'ার্মাড' সংল্ব সহিত হ'াররান বা ওরাাসিতে'র কল্পিত স'াবিষ্ট- গণের কোন সম্বন্ধ আছে তাহা প্রমাণ করা যায় না।

প্রকৃত্থকে কার্মাড়া পারিডামিক শব্দস্থ প্রীক্ষা করিরা দেখিলে প্রতীয়ান হয় যে, এই মতবাদ কুফার ইমাামী সন্দ্রায়ভলিতে হিজরী ভিতীয় লতক শেষ হইবার পূর্বে পঠিত হইরাছিল।
কার্মাড়া প্রভিত্তে বিভিন্ন বিশেষ ইমাামী শব্দমালা প্রচলিত
ছিল। এইওলি অন্যা চরমপন্থী সন্দ্রায়েওলি—ম্বাঃ ইসহাাকা রাঃ,
শারীক্রাঃ, নামীরীয়াঃ (নুসাল্রীয়াঃ), খাসাকীয়াঃ, হালাজীয়াদের
মধ্যে দেখা বার। উদাহরণত নুরানী, নাক্সাানী, রহাানী, জিস্মানী,
শাশাভানী, ওরাহ্সাানী, নাম্স, লাহ্ত, নাাস্ত, ভাবরত,
ফারদা, হালুর, জুহুর, জাওলাান, তাকবানি, লালবাহি, তাগরীদ
ইত্যাদি জাফরের (৪.) মতানুষারী ২৮টি বর্ণের রহস্যময় জর্য।
কার্মাড়া ইসনাদে শীকৃতিপ্রাণ্ড সর্বশেষ রক্ষণশীল ইমাামী
মৃহাধিছাগণ হইলেন মুফাদ্দাল ইব্ন 'উমার এবং মুহালমাদ
ইব্ন সিনানে আলা-জাহিন্নী (নুসায়রীমণ্ড ইহাদিগকে বীকৃতি
দিয়াছেন)।

প্রথম প্রকৃত কার্মাতা বিশ্বক ইইতেছেন আবু'ল-খাডাাব মুহাল্মাদ ইব্ন আবী যায়নাব আল-আসাদী আল-খাহিলী (মৃ. ১৪৫-৭/৭৬২-৪, কুফায়); তিনি প্রাথমিক শী'আঃগণ প্রদত্ত কু'রআানের ছুল ব্যাখ্যার পরিবর্তে এক ভাবমূলক রূপক ব্যাখ্যা দান করেন। বিশ্বের উৎপত্তি-তত্ত্ব বিষয়ক আলোচনায় তিনি অক্ষরের ব্যবহারের (তু. মুল' রাঃ) পরিবর্তে ভাহাদের সংলিল্ট সংখ্যা মানের (আফরের রহস্যপূর্ণ অর্থসমূহের) ব্যবহার প্রবর্তন করেন। মনে হয় তিনিই দীক্ষার গোপনীয়ভা সংরক্ষণের জন্য অগীকার প্রথার প্রবর্তন করেন। কারল তাহার শিষ্য খাডাাবীয়াগলই একমার ইম্যামীয়াঃ সম্পুদার যাহাদিগকে আল-শাফি'য় (কিভাাবু'ল-লাহাাদাতি) শপথ প্রহণ করিতে অনুমতি দেন নাই। কারণ ভাহার তাক' রাঃ (বা গোপনীয়ভার অপ্রয়োগ) প্রভিত্কে একটা বিশেষ নীতিতে পরিণত করে, যাহার কলে কোন তথ্য গোপন রাখার উদ্দেশ্যে বিশ্বা সাক্ষা সম্বর্থনযোগ্য হয়।

তাহার পরে আবু শাকির মারমূন আল-কামাহ আল-মাধ্যুমী (মৃ. ১৮০/৭১৬-এর কাছাকাছি) কারমাতা নির্গমনবাদকে একটি নিদিক্ট ধর্মনৈতিক রূপ প্রদান করেন। তিনি প্রাথমিক ও লাতদের সহকারী সৃষ্টিকর্তা পঞ্জান্তগামের (অবতার পর্যায়ে উন্নীত ঐতিহাসিক ব্যক্তিগপ বিশেষ) পরিবর্তে বিষ্ঠ প্রথম মূলনীতি-ওলির প্রবর্তন করেন।

তিনি খুদাারী সভার গুণাবলী অধীকার করিয়াছিলেন এবং "শাহত কুরআনিকে" ভানরাজ্যে হসীয় আলোক-সম্পত্তি বলিয়া অভিহিত করিয়াছেন।

কারমাত ী ধর্মীয় নীতিগুলির সহিত পূর্ববতী ইমাামী ৩৯৩ জির, বধা—তাহাদের বর্ত্তবাদ (ভাজসীম) ও ব্যক্তিগুলাদ (ভালাধ্যুক্ত) এবং তাহাদের 'আলী (রা) ও তদীয় বংশধরণণের প্রতি অবভায়ত্ব আরোপ ইত্যাদির তুলনা করিলে দেখা বার বে, এক জাতীর হইলেও ইয়া কারমাত ী নীতিসকুছে

বিষ্তিত (abstract) বন্ত রূপ প্রহণ করিয়াছে। পরিশেষে কণরুমাত ।
পপ কেবল পদ্মর্থাদা এবং বাহ্যিক কাজকর্মের হিমাবে হ্যুরত
মূহাত্মাদ (স')-কে হ্যুরত 'আয়ী (রা)-র উপরে ছান দান করেন।
ইহা হ্যুরত মূহাত্মাদ (স')-এর প্রতি তাহাদের অত্যথিক ভক্তিরসূত
মনোভাব নহে, চিরপ্রত্যাশিত দূত বা নাাতি ক' হিসাবে তাঁহার
পূর্ব নির্ধারিত কর্মধারার প্রতিই তাহারা পৃতিই রাখিয়াছে। তাহারা
মূহাত্মাদীয়াঃ নহে, মীমীয়াঃ (জাকরে উল্লিখিত ব্যাখ্যানুসারে মীমের
অর্থ নাম, ইস্ম, এখানে রাস্ক্রের উপর বতিত নাাতি কের কর্মভার)।
ইহার বিপরীত হইল 'আয়নীয়াঃ (জাকরে উল্লিখিত মতানুসারে
'আয়ন অক্সরের তাহদর' অর্থ, ব্যুর্গার, ব্যুহ্পতিপত অর্থ, ওত্ত
অর্থ, এখানে 'আয়ী (রা)-র অব্যক্তভাবে (ব্যাতি নী) নির্বাচিত
ইমাবের নীরব (সাামিত) ভূমিকা আদ্-দুসী এবং আন্-নাখ্নিও
এই মতবাদের প্রগোষকতা করিয়াছেন।

হিজরী তৃতীর শতক গর্মন্ত কুজায় ইখামৌ লেখকগণের মধ্যে ৰে বিতৰ্শ্যুৱৰ লেখা প্ৰচলিত ছিল, ভাহাতে কার্মাভাী লেখক আৰু'ল-খাড়ণাৰ, আল-ফায়্য়াদ এবং আন-নাহীকী মীমীয়া দলভুজ ছিলেন ৷ ভাঁহারা হ্বরত মুহণা≃মাদ (স')-কে নাাতি ক' ≕ 'আক'ব ≕ ৰশাইৰ = নাৰী ) হৰৱত 'আলীর (সণামিত = নাক্স = ওরালী = গুরাস'ী) উপরে স্থান দান করেন। 'আয়নীয়াঃ মত্বাদকে মাজিত করিরা বাদানুবাদের ধারার সহিত সামজসাসূর্ণ করিয়া নুস'ায়রী আল-খাসীৰী হ্ৰৱত 'আলী (রা)-কে (মা'নাা = ই্যাম) হ্ৰৱত মুহ'া≂যাস (त्रः) [शिक्षांव रुष्काः अवः जावयान (रेज्य = वाव)-अत छेन्दरः খান দান করেন। [হবরত মুহ'া¤মাদ (স') একটি "<del>আবর্দ"</del> যাহা 'আলীরাগ ঐবরিক আবির্ভাবকে অনারত করিয়াছে—নুসায়রী এই যুক্তিকে খণ্ডন করিয়া শুষগণ সমত কারমাত ী যুক্তিতে উত্তর দেব বে, "আবরণ" তথু ভার্ড করিয়া রাখে। হ্যরত ভারী (রা) ভাঁহার নীরবতা দারা যাহা করিয়াছেন হ্বরত মুহণাস্যাদ (স') তাঁহার বাক্য দারা ভদপেক্ষা সুচারুরণে আল্লাহ্র গরিচয় ভাগন করিয়াছেন। নুবৃঙগ্নাতের অবদানের ভ্রনায় অভ্যন্তরীণ পৰিয়তাকে প্ৰাধানঃ দেওয়া হয় নাইঃ পাপশুন্তার চেয়ে অঞ্জ-ভাকে অপ্রাধিকার দিভে হইবে। কারমাডাীরাঃ পণ্ডিভাল ভাঁহাদের ধরীর ধ্যান-ধারণায় আরও কয়েকটি জটিল, দুর্বোধ্য এবং বিভর্ক-মুক্ত বিষয়ের (মুখাঃ জনাভর চক্র, মানবীর ব্যক্তিসভার খুরুপ, প্রতীক বনাম ভাব<sup>ি</sup>ইত্যাদি ) অবতারণা করিরাছেন। এই সবের विवस्तपन्न क्या Shorter Encyclopaedia of Islam स.।

নুসায়রীশশ্ রীলোকদিগকে দীক্ষা দান করে না বা ভাহাদের অসরত ত্বীকার করে না। কিন্ত অন্যবক্তে কার্যাভাগিশ ইহা ত্বীকার করে (দুপ্তার আইনে "বিসালাঃ আন-নিসাা" ৪১)।

## ৫। গ্রীক দর্শনের সহিত ইহার সম্বন্ধ

কণারমাত বাদ কু'রজান ও অন্যান্য সূত্রে প্রাণ্ড প্রাচীন ইসলামী গারিভাবিক শব্দসমূহ সংরক্ষণ করিরাছে; হিজরী ওর শতকের পূর্বে এই সব পদের যে অর্থ ছিল, তাহা এখানে অক্ষু আছে (বেহন আবর, ভূ'ল, 'আবদ', কুন্, সাম, শাহিদ, বালাাদ', গণারাঃ, রাক'ীন, ইস্তিকণামাঃ, ইম্লাাস; রিদ'া, তাসলীম)। উক্ত সময় হইতেই কণার্যাত বিদা কোন কোন স্বস্যা সহজে অক্তঃ পোষ্থ করিও, সেই সম্সাধিন প্রবর্তীতে প্রকট হইরা উঠিরাছিল, বধাঃ ইয়ামীগণের স্থাঃ ইব্লু'ল-হণাকামের পরে এবং সূমীগণের হথে। আন-নাজ্যাদের পরে। এই সম্সাধিনর দৃণ্টার হইতেছে—

অনুকৃতির ধারণা, ধারণার উত্তব প্রক্রিয়া এবং অজ-রত্যজের সঞ্চালন ও ক্সারের ইক্সাজির ক্ষাে সক্ষর সাধনের রগ— এই তিনটি বিষয়ে কাার্যাতাীমণ ক্ষাব্যীরাগণের ন্যায় এক প্রকার অসুক্টবাদে অর্থাৎ অভ্ত নির্ভিবাদে বিদ্বাস দ্বাগন করে।

তীক দর্শনের সহিত ইসলামের সংক্রণাহত মুসজিম দার্শনিক চিভাধারার প্রথম উপেষ কার্মাত গৈপ কর্তৃক সূচিত হয়। মৃত্যিবিনীগণ জন্য এক ক্ষেরে ইহা করিরাছিলেন। কার্মাত গিশ মনুমাছের বাতজ্যবাধক 'আক্'ল (বৃদ্ধিবৃদ্ধি) দক্ষকে মুন্ত্রর প্রণানীতে ব্যবহার করিয়া ইহা সাধন করে। ইহাতে তাহারা মে কেবল উল্লিখিত যুজিপ্রধান বিমূর্ত রূপক ব্যাখ্যার সহিত পরিচিত হইরাছে তাহা নহে; বরং তাহাদিগকে সরাসরিতাবে বিভানের মূল ভিত্তিকে এবং সাধারণ প্রুবকসমূহকে বীকার করিয়া লইতে হইরাছে—হেমন, সাগিতিক তত্বসমূহ (৩, ৫, ৭, ৯ ইত্যাদি সংখ্যা) কার্যার জ্যোতিষিক সপনা (সুলীমতের বিদরীত নূতন চাল্ল বহসরসমূহ) সভব হয়, মৌলিক উপাদান চতুস্টয় এবং জীবদেহত্ব রসসমূহ (bumours—তাবাাইণ) যথায়থ উষধ ('আকণাকাীর) এবং চিকিৎসা বিদ্যার ভিত্তি ইত্যাদির আলোচনা।

ক'রমাড' । মতবাদ ইহার পরে আর অধিক দ্র অপ্তসর হয় নাই। ইখওয়ান্'গৃ'-স'ফা। যেমন প্রীক দর্শন সর্বসাক্চে। আরত করিতে প্ররাস গাইরাছিল—ক'রমাড' লৈও তাহারা অনেকের মনকে প্রীক-দর্শন অনুধাবনের উপযুক্ত করিরা ভূলিরাছিল। প্রীসের প্রাচীন দার্শনিকস্প (যথাঃ পীথাগোরাস, এশোডেরিস, রেটো) রুছক্ত সাধু (যথাঃ Agathodaemon) প্রমুখকে তাহারা নবী হিসাবে উপস্থানিত করিয়াছিল। ইহার কলে ক'রমাডা ভানিগাসু ব্যক্তিপণ উক্ত বিদেশিগণের পুক্কাদি কু'র-আনের মত অবাধ অধ্যারনে অনুপ্রাণিত হইয়াছিল।

কোন কোন কারিসী পুভক (ষেমন ভবিষয়ভা বলিয়া পরি-গণিত জামিআাস্পের "আম্শাস পান্দ" নামীর পুভকাদি) এবং অনেক পরে হিন্দু লেখকসংগর পুভকসমূহও গাঠ করিবার জন্য প্রায় অনুরূপ রাধীনতা দেওরা হইরাছিল।

৬। মুসলিম চিন্তাধারার বিকাশে কণরমাত ীদের প্রভাব

বিভিন্ন সূলী বতবাদী মুসলিম চিভাবিদগণের উপর ক'ারসাত'ী লেখকগণের বিশেষত 'রাসাইলু ইখওরানু'স'-সণকাা' নামক বিশ্বকাষের সবিশেষ প্রভাব আছে। ক'ারষাত' বিহৈদর প্রভাবে দর্শনে আল-কাারাবী এবং ইখ্ন সীনাার আদর্শবাদী ইলালাতের (ইস্তি'দাাদ জি'ন-নুব্ওরাঃ) রাজনীতিক মতের জল হর (আর-রাামীও এ বিষয়ে আল-কারাজের সহিত বাদানুবাদে জিণ্ড হইয়া-ছিলেন)। ইখ্ন সীনাার "দশ 'উক্লে"-এর নির্দ্যববাদের সূলেও ইহার প্রভাব আছে। বিখাতি ছতঃশিক্ষাপ্রণত হণার ইখ্ন রাক্ভাগান উস্বাচিত কণারশাত' উৎস হইতে উৎসম (ল. দুরুজ)।

'ইপ্ৰ কাৰ্যাৰেও কণ্ডৰাত বিগদ এইভাবেই প্ৰবেদ লাভ করিয়া-হিল : কুরজানের বিন্ত ক্লমক ব্যাখ্যা, ইব্ন হ'াাইত' ও ইব্ন রানুলের "ভানাাসুৰ" এবং "নুর মুহণাদ্যাদী" ইহার উদাহরণ।

সূম্মীবাদে সাধ্য আভ-তুস্তারী (৪.) হইতে আরেশোর আস-সূহরাওরাদী পর্যন্ত সূম্মীগণের মধ্যে এই প্রভাব আরও সূম্মট-ভাবে প্রভীরমান হয় (নুয় ক্যাহির)। যে সমস্ত সুমৌ কার- মাত বাদকে আক্রমণ করেন তাঁহারাও ইহার শব্দ-ভাভার ব্যবহার করেন (আল-হ'ারাাজ, আত-তাওহ'ীদী, আল-ব'ায়ালী ৪.)। আদ্দালুসিয়ার মহান সু'ফী ইৰ্নু'ল-'আরাবীর প্রতিদিঠত আন্দালুসিয়ার সু'ফী সম্পুদারের পুতকসমূহে ক'ারমাত'ী মতবাদ অবলম্বিত হইমাছিল। এ কথা ইৰ্ন তায়মীয়াঃ (র) যথার্থভাবেই দেখাইয়া দিয়াছেন। ইব্ন বায়্রাজাান, ইব্ন ক'াস্য়ী, এমন কি তাঁহাদের হায় ইব্নু'ল-'আরাবী (৪.)-৩ ইহাদের হায়া প্রভাবিত।

কু রজানে উল্লিখিত সাহানক (চুক্তি) এবং (মিরাজ সংক্রীয়)
"ক'ণাবা ক'ণ্ডসায়্ন"-এর প্রসঙ্গে সন্তার মূলগত একছের (ওয়াহাদাত'ব ওয়াত্দ অধৈতবাদী ব্যাখ্যাদানকালে ইবনু'র-'আরাবী স্কনমূলক
বিবর্তনের এবং জান সংক্রমণের গাঁচটি পর্যায়ের (আল-ফার্গণানী
সমসংখ্যক এবং 'আবদু'র-কারীম আল-জানী তিনটি পর্যায়ের)
উল্লেখ করিয়াছেন এবং আখাকে (রহেংকে) ভানের ('আক্ংরের)
সহিত একীভূত করিয়াছেন। ইহাতে তিনি প্রকৃতপক্ষে ক'ারমাত'ী
ব্যাখ্যাকে অধিকতর মাজিত আকারে প্রকাশ করিয়াছেন মার।

ক্ষেক্ট বিখ্যাত ব্যবসায় প্রতিষ্ঠান এবং মুসলিম বণিক সংঘের সূচনাও কণরমাত ীসণ কর্তুক হুইয়াছিল।

প্রায়ণ করি সাধারণ সূত্র সম্বন্ধে প্র. (১) L. Massignon. in Oriental Studies presented to E. G. Browne, Cambridge 1922, p. 329—38। (২) এবং বিশেষ করিরা রাসাটের ইষ্ওরাানু'স'-স'ফাা', বোছাই ১৩০৩ হি., ২খ, ৬০-৬২, ৮৩-৯১ , ৪খ ১৮২-২১৭ ইত্যাদি; (৩) হণ্যুষাঃ আদ-দ্রুষী, রিসালাঃ মন্তাকণীয়াঃ : (৪) ঐ বেৰক, বিসালাঃ দাামিগণাঃ (পুরুষ আইন সহছে), (৫) मुक्'लाना' जाप-मृत्यी, तिजाबालु'त्र-जिक्द ऐक्षा'ज-जापा: (प्रक्रय আইন সন্দর্কে); (৬) নিজগামু'ল-মূলুক, সিয়াসোভ নাামাঃ; (৭) আন-গণযানী, আন-মুস্তাজ'হিরী, (৮) ঐ নেখক, আন-কি'সভাাস'ন-মুভাক'ীম, কায়রো; (১) S. de Sacy, Essai sur les Druzes. Paris 1838, (56) S. Guyard in NE, xxii, i. Paris 1874, (55) E. Griffini, Die Jungste ambrosianische Sammlung, in ZMDG, 1915, Ixix, 80-88, (53) W. Ivanow, in JRAS, 1919, 1924, (50) de Gooje, Momoire sur les Carmathes (1st ed. 1862; 2nd ed., 1880), (58) Friedlander, in JAOS, 1907, (56) Asin Palacios, Abonmasarray su escuela, Madrid 1913.

কার্রাজিয়াঃ (১৯০০) সশ্দার আবু 'আব্দিরাাত্ মুহণালমাল ইব্ন কার্রামের নাম অনুসারে পরিচিত। আঁহার দিতার নাম কার্রাম, কারাম, কিরাম অথবা কির্রাম ; (৪. মীয়ানু'ল-ই'ভিদাল, ৩খ, ১২৭; আঁহার পূর্বপূরুষপণের নামের জনা ৪. ইবনু'ল-আছ্ ীর, ৭খ, ১৪১; কির্রামিয়াঃ শব্দের উল্টারণ তত্ত্বের জন্য ৪. Dict. of techn. Terms, p. 1266) । তিনি আস-সিজ্স্তাানী বলিয়া পরিচ্চ ছিলেন। আস-সাস্'আনী ভাঁহার একটা মোটামুটি জীবন চরিত জিয়য়াছেন (আনসাবে, পর ৪৭৬ খ, ৪৪৭)। ইহাতে বলিত হইয়াছে যে, তিনি নিযার গোলে উজ্ত হন, বারান্জ প্রামে জ্ময়হণ করেন, সিজিস্তাানে প্রতিপালিত হন এবং পরে খুরাসানে গমন করেন। সেথানে তিনি সুক্রী আহ্ মাল ইব্ন হাল্বর (মৃ. ২৩৪/৮৪৮)-এর বজ্তামালা প্রবণ করেন, বল্পে তিনি ইব্রাছীম ইব্ন য়ুসুক্র আল্মাকিয়ানীর (মৃ. ২৫৭/৮৭০), মায়ুবে 'আলী ইব্ন হাজারের (মৃ. ২৪৪/৮৫৮) এবং হিরাতে 'আব্দুলাছ্ ইব্ন মালিক ইবন

সুলারমানের বজ্তা ত্রবণ করেন। তিনি আহ'মাদ ইব্ন 'আবলুলাফ্ জাওবারৌ (মৃ. ২৪৭/৮৬১) এবং মুহ'াল্মাদ ইব্ন তারীর
ফার্রানানানী হইতে প্রাণ্ড অনেক হ'াদীছ' বর্ণনা করেন। কিন্তু তিনি
ফার্রানানানী হইতে প্রাণ্ড অনেক হ'াদীছ' বর্ণনা করেন। কিন্তু তিনি
ফার্রানানানী হইতে প্রাণ্ড অনুক্র হরণ অবগত হইতেন তবে তাহাদের নিক্তু
মাইতেন না; কারণ তাহারা প্রসিল্প হ'াদীছ' জালকারী হিলেন।
মন্ত্রার লাচ বৎসর কাটাইয়া তিনি সিল্লিসতাানে প্রভাবিত্ন করেন
এবং তাহার যাবতীর সম্পত্তি বিক্রয় করিয়া কেলেন। তৎপরে
তিনি নিশাপুর হালা করেন। সেখানে তিনি ভ্রথাকার শাসনকর্তা
মুহ'াল্যাদ ইব্ন ত'াহির ইব্ন 'আব্দিলাহ্ কর্তু ক (মতাভবে
দুইবার) করিলেক্ত হন। ২৫১/৮৬৫ সালে মুক্তিলাভ করিয়া
তিনি নিশাপুর ত্যাগ করেন এবং বায়তু'ল-মুক্তাভাস প্রমন করেন।
সেখানে ২৫৫/৮৬৮ সালে তিনি ইন্তিকাল করেন। এইবানে
তাহার পিন্তাগ্রের খান্ক'াহ্ ছিল। শত বৎসর পরে মুত'াহ্রার
ইব্ন ত'াহির ইহার উল্লেখ করিয়াছেন। আল-মুক'াভাসীও ইহার
উল্লেখ করিয়াছেন।

(ক) মৃত্যাদ : ভাঁহার মভামতসমূহ 'আষণাব্'ল-ক'ব্র বা কৰরের শান্তি নামক পুডকে জিপিবছ হইয়াছে। ইহা হইতে 'আৰ-দু'ল-কণাহির আল-বাগ্ লাদী তাঁহার আল-ফার্কণ বায়না'ল-কিয়াকি (কায়রো ১৩২৮) প্তকে (পু. ২০২---২১৪) কিছু কিছু উদ্বস্ত করিয়াছেন। আল-বাগু-দাাদী এই সন্দ্রদায়ের কোন কোন ব্যক্তির সঙ্গে যাদান্বাদ করিয়াছেন এবং তাঁহার পূভাকেই ইহাদের সক্রেক বিশদ বিবরণ আছে। ধর্মডত্ত সম্বন্ধে এই ব্যক্তির প্রধান মতবাদ এই ছিল যে, খ্দাায়ী সভা একটি মৌলিক পদাৰ্থ (জাওহার) তাঁহার কোন কোন শিষ্য এই পদার্থের বদলে শরীর (জিস্ম) শব্দের ব্যবহার করিয়াছেন। এই বঙ্টি মানবসুল্ড অল-প্রতাদ হইতে মুক্ত এবং 'আর্শের সহিত মুমাাস্সাঃ বা সমন্তম্ভ ( মুমাাস্সাঃ শব্দটি অধিকতর প্রীতিকর মূলাকিশাত শব্দ ধারা বদলান হইয়াছিল) এরং 'খারুল শুনেঃ অবভিত। এই মতবাদের জন্য তাঁহার সম্পূ-দায়কে মশাব্বিহাগণের অভয় জি গণ্য করা হইয়াছে। এই মত্বাদ কু রুঝানের "আলা'ল-আর্শিসভাওয়া" (৭:৫৫,১০:৩,১৩:২,২০:৫ ইত্যাদি) হইতে সিদ্ধার প্রহণ করা হইয়াছে বলিয়া প্রতীয়মান হয়। তাঁহায় মত্ত্বাদের অক্ষিস্টাংশ বাভবিকগক্ষে কু'রজানের সহিত এরিস্টটরীয় দুর্ননের কোন কোন অংশের বিশেষত বস্তু (Substance)ও আপাডনের (accident) এবং গতি (dynamis) ও শক্তির (energeia) ভেদের সামজস্য বিধানের প্রচেষ্টা মাছ: ইহার কলে ভাঁহার শিহালণ এই মত পোষণ করিতেন যে, কথা বলিবার প্রেই আলাহ বাৰুশক্তিসন্দর ছিলেন এবং 'ইবাাদাতকারী সৃষ্টির পর্বেই ডিনি 'ইব্যাদাত্যোগ্য হিলেন। কতকণ্ডলি সূক্ষা কৌশল খাটাইয়া কুণ্ডু-জ্ঞানের স্থিটতত্ত্বের সহিত বিষেয় অবিনশ্বরত্ব ( কণ্দীম ) স্ত-বাদের সামঞ্জস বিধান করা হইয়াছিল। তিনি বলিতেন : আলাহ মনন, উপল্থি, কথন, স্পূৰ্ণন—এইরূপ ক্তক্ণলৈ আপাত্তনিক বিষয়ের সঙ্গে সম্পর্কযুক্ত এবং এইসবের উপর তিনি ক্রমতাবান। বিদ এবং ইহার অভগত ব্রসম্হের উপর তিনি প্রভাবশালী নছেন । কারণ এইগুলি তাঁহার মননের দারা স্টিট হয় নাই, "কুন" ব্য ভারা সৃষ্ট হইয়াছে।

'ইল্ম কালান্মের পুত্তকসমূহে তাঁহাদের একটি স**্তর্জনের** উল্লেখ প্রায়ই দেখা যায়। ইহা হইল, শাহাদাঃ দু**ইটি একবা**র

উচ্চারণ করাই ঈমাান, ইহাতে প্রত্যয় এবং 'আমালা অপরিহার্য নহে: এই মত এক শ্রেণীর মুর্জি'জাঃগণের প্রধান প্রতিপাল্য ৰিষয় হইলেও ডিনিই প্ৰথম ইহা পোষণ করিতেন ব্লিয়া ক্থিত হয় (ইব্ন তায়্যিয়া)ঃ কিতাবে'ল-ঈযান প্রকে কায়য়ো ১৩২৫. পৃ. ৫৭, বিভারিত বর্ণনায় এই মত অশ্বীকার করিয়াছেন)। তাঁহার অন্য অভিমতগুলি 'ফার্ক'' পুস্তকে মেরূপন্তীবে পাওয়া যায় ভাহাতে মনে হয় মধ্যপন্থার দিকে ভাঁহার বোঁক ছিল। ভাই নবীৰবের অন্তান্ততা ( ১৯৯৯ ) বিশেষ বিবেষ সীমার মধ্যে পরিমিত করা হইয়াছে। যাঁহাদের নিকট নুৰুওয়াতের বাণী গৌছায় <del>নাই তাঁহাদিগকে কেন</del> নুব্ওয়াতে বিৰাস করিতে হইবে ইহারও একটি কারণ নির্দেশ ( কতেকটা ইব্ন জুকায়নের রীভিতে ) করা হইরাছিল। তাঁহার মতে, একই সময়ে দুইজন ইমাম থাকিলেও যুগপৎভাবে উভয়কে শ্বীকার করা তাঁহাদের কর্তব্য এবং এইয়াগ উভয় ইমামের মধ্যে মভবিরোধ থাকিলেও প্রভ্যেকেরই ডাহার অনুসরণকারিগণের নিকট হইতে আনুসতোর অধিকার আছে, हेनवांबी 'আইনের ফুরা' ( فروح )-এ তাঁহার বিদ'আতের উদ্বেশ্য ছিল ইহাকে অধিকতর নমনীয় করা।

(খ) ইতিহাস ঃ মনে হয় কার্রামী বতবাদ লখানত খুরাসিয়নে বিভার লাভ করে। ৩৭০/১৮০ সালে স্যাস্যানী সেনাপতি মৃহণ্দ্যাল ইব্ন ইব্রাহীম ইব্ন সীমল্রের স্ভুখে কিডাাবু'ল-<del>ফার্কে'র লেখক এই সম্</del>লারের <del>জনৈক ব্যক্তির সহিত ৰাদান্বাদ</del> করেন। পাব্নীর সুলভগান সুবুজগীন ভাঁহার সমসাকরিক এধান কার্রামী সুংকী আবু বাক্র ইসহাবিশ ইব্ন<sup>্</sup>মাহশ্লানাবের ( মৃ. ৬৮৬/১৯৬ ) প্রতি এছাবদত এই মতের জানুকুল্য করিতেন। কৰিত আছে যে, এই কার্রাামী সৃ'ফী প্রায় ৫০০০ বি'ভরীকে ইসলামে দীক্ষিত করেন। তাঁহার পুর মুহাল্মাদ কর্তৃক প্ররোচিত হইয়া মাহণ্যুদ ইব্ন সুবুজগীন বাাভিনীসণের প্রতি প্রবল নির্যাতন করেন। মনে হয় ইহারই ছভিঞ্জিরা সৃষ্টী আবু সাইদের ভীবনে (৩৫৭-৪৪০; সম্পাদিত Zhukovsky, 1899, i, 84-91) ঘটিয়া-হিল ৷ ইস্থাকি ইব্ন মাৰ্'সাৰাখি হ'ানাফী কাৰী লাউলের সহিত বিভিত হইয়া এই সুক্ষীর বিরোধিতা করেন। ঐ সমতে নিশাপুরে কার্রামীসপের সংখ্যা ২০,০০০ ছিল বলিয়া ক্ষিত আছে। ৪০৬ হিজরীতে উজ কামী মাহ্শুদ সাম্নাক্ীর নিকট কার্রামির্যাঃ-প্রথের ধর্মদ্রোহিতার অভিযোগ করেন। ইহার পূর্বে ভিনি হণাচ্ছে প্ৰন করিরাছিলেন এবং খালীকাঃ আল-কণাদিরের অনুপ্রহ লাভ করিয়াছিলেন। মুহণাশ্মাদ ইব্ন ইস্হণাক এই সময়েই কার্রাামী ষ্ট্বাদ <del>ভাঙ বলিয়া ঘোষণা করেন। কলে বাহারা প্রকান্য</del>-ভাবে ইহার অনুসরণ করিও তাহাসিককে দণ্ডিত করা হয়। তাহা সভেও নিশাপুরে অনেকেই এই সতবাদে বিহাসী ছিল। ইব্নু'ল-খাছ<sup>া</sup>র তাঁহার পুতকে, (পৃ. ৪৮৮) কার্যাামীগণ এবং হণনাকী ও শাফি'ইগণের মিনিত শক্তির মধ্যে এক সৃত্যুছের কথা বিশিবত করিরাহেন। রাজিণ্ড (৪. বিভিতান) একজন কার্রানী প্রচারকের উল্লেখ করিরাহেন বিনি হিছারী বর্চ শতকে শুরারানে জনপ্রিরতা অর্জন করিয়াছিলেন। হবরত 'আক্ষু'ল-কণাদির चौचानी (व) (मृ. ७५১ : ১১৬৫, धन्तीः कान्नरता ১२৮৮, ১४, ৮১) ভাঁহার সময়েও খুরাসানে বহু সংখ্যক কার্রামী ছিল বজিয়া উল্লেখ করিয়াহেন। ফাব্রু'দ-দীন তার-রাাষীর (মৃ. ৬০৬) সক্ষরেও ভাহারা হিল বলিয়া ভিনি বনে করিছেন (আসাস্'ড'-

ভাকদীস, কাররো, ১৩২৮ পৃ. ১৬—১৮)। ভাঁহার নিষিত জাবনী গ্রন্থে তিনি কার্রাাদীলদকে ভাঁহার উন্নতম বিপক্ষ দল বলিয়া উরেখ করিয়াছেন (ল. আর-রাাবী)। কিন্তু ইহাও হইতে গারে যে, চেলীবখানের সেনাগভিদশ বৰন খুরাসানে বাগক নরহত্যা চালাইতেছিল ভখন এই সম্পুদার প্রকৃত্যক্ষে নির্ভূ হইয়া যায়। পরবর্তীকালের শ্লেকস্প (ফেনন ইব্ন ভারনির্গ্রাঃ এবং মাওয়াাকিশকের লেখক) যখন ইহাদের সভ্যাদের উজ্জেখ করিতেন তখন তাঁহারা সঙ্জবত পূর্বভিস্থের পূভক্ষস্থুইতেই ভাহাদের ভয় আহরণ করিতেন (J. Riberts Disortacionos y opusculos, Madrid 1928 i. 380 গ.) কার্রাাদীক্ষর সুখ্যাতি করিয়া বলিয়াছেন যে, ভাহারা সংযনী ভাষন বাসনে উৎসাহ দান করিত এবং যাদ্রাসাঃ ছাগন করিত।

(প) সাহিত্য : ফার্ক কিতাবে বণিত হইয়াছে যে, এই সম্পুদার পরস্পর সহনশীল তিনটি শাখায় বিভক্ত ছিল। এইগুলির নাম হ্শক্'ক'াাকি'য়্যা ঃ (?), ত'ারাাঈকি'য়্যাঃ (?) এবং ইস্হ'াাকি'য়্যাঃ। শাহরাক্তানী ইহাদের বারটি ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র শাখা ছিল বলিয়া উলেখ করিয়াছেন। ইহাদের মধ্যে ছয়টির নাম তিনি বিপিবন্ধ করিয়াছেন, थथा---ইসহণাকি য়াঃ, 'আधिদিয়াঃ, নুনিয়াঃ, ষারীবিয়াঃ, ওয়াহি'-দিয়া। এবং হারসামিয়া। ইহাদের মধ্যে প্রথমটি নিঃসন্দেহে উপরিউক্ত ইসাহণাকের নামানুসারে পরিচিত হইয়াছিল। শেষাডাটি মুহণ=মাদ ইব্নি'ল-হায়সণাম নামক এক ব্যক্তির নামানুসারে **ক্ষতি হয়। মীষান পুস্তকে এই ব্যক্তিকে তাহাদের মুতাকান্তিম** ৰকা হইয়াছে। এই সমস্ত উপসম্পুদায়ের প্রতিষ্ঠাতাগণের মতবাদ-সম্মনিত সুক্তকাদি বিশেষ প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছিল বলিয়া মনে হয় নাঃ বায়াানু'ল-আদ্যানের জেখক (৪৮৫ , Schofer, Chrestomathie Persane, I. 152 text) পাষ্নীর অধিবাসী হইবেও প্রধান সম্পুদায়ের নামটিই **অধু জানিতেন। 'আবদু'ল–ক**ণাদির কারুরাামী কর্তা-ব্যক্তিগণের নামোরেখকারে প্রতিটিক্ষেটেই ভুব করিয়াছেন। এই সম্পুদায়ের প্রতিষ্ঠাতা বিধিত 'আৰ'াাৰ্'ল-কাব্র পুতক হইতে কিতাাব্'ল-ফার্ক পুতকে যে সমত অংশ উদ্ভ করা হইয়াছে ওধু সেইসবের মাধ্যমেই মনে হয় 'আৰ'াাবু'ল-ক'ৰ্র পরিচিতি লাভ করিয়াছে।

প্রস্থানী : উপরে উদ্ভ প্রহসমূহ ছাড়াও প্র. (১) আৰ-উত্বী, ভারীন প্রামীনী, দিলী ১৮৪৭, প্. ৪২৯ প. : (২) মাক রীবী, বিভগত ; ২খ, ৬৫৭; (৩) van Vloten, in Actes du He Congres int. d. Orientalistes, Paris 1899, 3th., Sect., p. 114; (৪) Horten, Die Philos. Systeme, p. 340 প.; (৫) Barthold, Turkestan, p. 306.

D. S. Margoliuth (S.E.I.)/मुशन्मन स्त्रसाठेत तशीम

কারামত ( راست । কারামাঃ ) সঠিকভাবে বলিভে গেলে 'কারুমা' (বাসক্তম অর্থ সদানায় হওয়া) হইতে ক্রিয়া বিনেষা; কিন্ত প্রচলিত ব্যবহারে ইক্ ইক্রামে ও তাক্রীমের (কাহারও প্রতি নিজেকে কারীমন্ত্রে প্রকাশ করা) অনুরুগ অর্থ বিবেষ্য (বিসানি, ১৫৭, ৪৫৬ শ.)। কুশ্রেজানে আল্লাক্ ও তাঁহার কার্যাক্রী সম্পর্কে কারীম শক্তি পূবঃপুনঃ ব্যবহাত হইলেও (আর-ব্যামিশ্ব আল-ইস্শ্বাহানি, আল-মুক্রাদাতে, ৫ম বিভ) কারামাঃ ক্ষের

উল্লেখ নাই। ইসলামের ধর্মীয় পরিভাষায় ইহার অর্থ দাঁড়াইয়াছে, আলাহ্ কতৃঁক কাহারও প্রতি সদাশয়তা বা অনুগ্রহ প্রদর্শন ও আত্রর বা সাহায্যদান (দ্র. জাল-বায়দণাবণী, ১০ : ৬২ আরাতের তাফসীর ed. fleischer, i. 419, ult.)। ওয়ালীগণের সম্বন্ধে ইহা একটি প্রাচীন কথা ; কার্যামাত (ব.ব.) দলে এইরূপ সদাশয়তার কার্যাবলী বুঝার, বিশেষ অর্থে কারা।মাতি শব্দে আরা।হ্ অবৌকিক দান ও দরা দারা ওয়ালী-দরবেশদের (জাল-আওলিয়াা') বেল্টন করিয়া রাখেন ও ভাঁহাদিগকে রক্ষাও সাহায্য করিয়া থাকেন ভাহা বুঝার। কুরেলানে বছ কামরায় মারয়াম ('জা<del>)</del>-এর নিকট অনৌকিক উপায়ে যে খাদ্য সাসিত সেই ঘটনা (৩:৩৭) এবং সুৰায়মান ('আ)-এর অনুজনামা সহচর কত্ ক মুহূতে রামান হইতে বিলকাসের সিংহাসন ছানান্তরের কাহিনীর (২৭:৪০) উপর কারামোতের ভিডি ছাপন করা হয়। মারয়াম (খা) বা সুলায়-মাান ("অা)–এর সহচর ইহাদের কেহই পরস'মোর ছিলেন না বলিয়া এইগুলি পরসামারীর প্রমাণ্ডাপক অলৌকিক ঘটনা (মু'জিয়াঃ) হইতে গারে না। আন-নাসাফীর 'আক'াাইদের (কাররো ১৩২১, পু. ১৩৪) উপর জাত-তাফ্ডাায়াানীর পূর্ণ আলোচনা প্র.। ওয়ানী-দরবেশদের জীবনের অসংখ্য অলৌকৃক ঘটনায় কারাামাতের মুরূপ প্রকাশ পাইয়াছে। সৰ সুলী মুসলিম এই সব ঘটনা সভা विविद्या चीकांत करत्न। अयन कि रेव्न चावम्यत्र नाम अल বড় দার্শনিক ঐতিহাসিক ( Quatromere, সম্পা. ১খ. ১৬১, ১৯১ প., slane-কৃত অনুযাদ ১খ, ১৯০, ২৭৭) এবং ইব্ন সীনাার ( Forget जन्मा. ইंगाजांछ, नृ. २०৯; २১৯, २२১) नाप्त अति-স্টটলপত্মী দার্শনিক পর্যন্ত এগুলির বধার্যতা দ্বীকার করিয়া থাকেন। কিন্ত মূ'তাবিজীরা মনে করেন ষে, প্রকৃতিতে কোন রহস্য নাই এবং ধর্মতত্ত্বের আলোচনায় প্রয়োজন <del>ত</del>থু যুক্তি-প্রমাণ প্রয়োগ। কেবল তাঁহারাই ইহার প্রতিবাদ করেন এবং এমন কি কুরজানেও এই প্রতিবাদের ভিত্তি শুঁজিবার প্রয়াস পান। প্রকৃতপক্ষে কু'র-আানের ডাখাকে অভ্যন্ত কন্ট-কলনা দারা ব্যাখ্যা করিয়া তাঁহারা মু'জিয়াঃ উড়াইয়া দেন। এইরূপ কল্ট-ক্ষিত ব্যাখ্যা ইংরাজী, বাংলা, উদ্ ভাকসারেও দেখা যায়। আৰ্-যামাখশারী সুরাঃ ৭২: ২৬, ২৭ (আল-কাশনাফ, Nassau Locs, সন্দা. ২য়, ১৫৩১ পু.) এবং পূর্ণ বিকাশ সন্দর্কে Goldziher, পু. జ. pp. 144 జ.। ধ্বনি, বাহপতি ও আর্থে এই সমুদর কারামাতে এবং প্রাথমিক গৃস্ট ধর্ম-সমাজের ( I. Cor xii. ) খারিস্মাভা ( Kharismata ) শব্দের সাদ্ধ্য অতীব বিস্ময়কর এবং আক্সিক্ত নছে। দুইটির গণ্চাভেই ধর্মনৈতিক ছাবধারা একরুগ; কিন্ত শাব্দিক সংযোগ লাল্ট নহে। পরিভাষার দিক দিয়া এরপ কারাামাাত হইতেহে খাওয়ারিকু"ল-'জাদোঃ জর্থাৎ প্রচল্লিত রীতির ব্যতিক্রম। যে ব্যতিক্রম প্রাকৃতিক নিয়মে আয়াহে যখন ইন্ছা ঘটাইতে পারেন। মু'জিযাঃ বা পদ্ধপালারীর সাক্ষ্যসূচক অনৌকিক ব্যাপার হইতে কারাামাতের পার্ছক্য এই যে, ইহা (কার্যাযাঃ) আল্লাহ্ কর্তৃ ক কোন পয়স ভারের জন্য ভাঁহার প্রতি নিদিস্ট প্রচার-কার্বের প্রমাণস্বরূপ নিজন নহে এবং কারামাতের সহিত দা'ওরাঃ, নুবুওরাঃ, বা তাহণদী অর্থাৎ পরসাহারীর দাবী বা অবিহাসীদের বিরুছে পাল্টা দাবী হাকে সা'উনার (সাহায্য) সহিত কারামোতের পার্থক্য এই যে, খ্যাউনাঃ প্রহীতা মুস্তিম হইজেও ভাহার কোন বিশেষ ধর্মীর অভিভতা লাভ হয় নাই। ইরহাাস (বা কোন নবীর নুৰ্ওয়াঃ

প্রাণিতর পূর্বে তাহার ছপকে যে মুজিয়াঃ সন্দাদিত হয় তাই। 
হইতে কারাামাঃ ছতর। ইসভিদ্রাজিও ইহাানাঃ হইতেও কারাামাঃ
পৃথক, বেহেতু ঐওলি অবিশ্বাসীদের প্রাথনাক্রমে ভাষাদিসকে পূমিরাতে বিপ্রথমানী ও আধিরাতে লজ্জিত করিবার উন্দেশ্যে সন্দর্ম
হয়। ওয়ালী তাঁহার আনৌকিক ব্যাপার সোপন রাখিবেন। ক্রি
পরসাধারকে তাহা দেখাইতে হইবে। ওয়ালী নিজ কার্যামাত
সন্দর্কে ওয়াকিকহণাল নাও হইতে পারেন; কিন্তু পায়সাধার
ভাহার মুজিয়াঃ না জানিরা পারেন না। তথাপি ওয়ালীর কার্যান
যাত তিনি যে প্রসাধারের জনুপানী সেই পরসাধারের পজে
নিজ্ম মুজিয়াঃ বরিরা পণ্য হইতে পারে। পরিশেষে ওয়ালীর
উচিত এই স্ব কার্যামাত হথাসাধ্য অপ্রাহ্য করা এবং উহ্বকে
বিশেষ ক্রমতা বিবেচনা না করিরা আল্লাহ্র পক্ষ হইতে পরীক্ষা
যিরারা পণ্য করা।

প্রস্থানী ঃ (১) আল-কু-লাররী, আর-রিসালাঃ, বুলাক্ষ ১২৯০, ভাষ্যসহ, ৪ব, ১৪৬ গ. (প্র. Richard Hartmann, Al-kuschai-ri's Darstellung des Sufitums); (২) Goldziher, Muhammed, Studien, ii. 372. গ., (৩) আল্-কর্জী, মাওয়া-কি-ক, বুলাক্ষ ১২৬৬, তৎসহ শার্হ ভ্রজানী, গৃ. ৫৭৮, গৃ. ৫৪৭ গ.; (৪) আল্-হর্লবারী, কালফু'ল্-মাহ'ভ্র, অনুবাদ, R. A. Nicholson, সূচী অনুসারে; (৫) আশ্-শা'রানীকৃত আত'-তাবাকান্ত্'ল-ক্র্রা; (৬) রুসুক আন্-নাবাহ্যানী কৃত আমি' কারামান্তি'ল-অভিরিয়া', কাররে। ১৬২১ (কিংবদতীর একটি বিরাট সন্দান); (৭) ইব্ন বাত্ত্ভার, তু'হ'কুতু'ন-নুজ্ভার; (৮) D. B Macdonald, Religious Attitude and Life in Islam, Lectures 3—7, 9.

D. B Macdonald (S.E.I.)/ডঃ এব. আবদুর কানের कांब्रामरु 'बांबी (کرامت علی कांब्रामरु 'बांबी), মাওৱানা, ভারতীয় সংকারক। জন্মের তারিখ অনিশ্চিত, সভবত ১৮০০ খৃ. জৌনপুরে এক শায়ধ গরিবারে। মুসলিম আমবে এই পরিবারের সেসমারা খাত<sup>া</sup>ব গদে অধিদিঠত ছিলেন। তাঁহার গিতা ছিলেন জৌনগুরের কালেক্টরের অফিসে সেরিস্তা-দার। ভিনি সে যুগের বিভিন্ন বিখ্যাত উত্তাদে, বিশেষত দিলীর মুৰ'বিছ' শাহ্ 'আবদু'ল-'আবীষের নিকট হ'াদীছ' ও অন্যান্য মুসলিম বিভান শিক্ষা করেন। শাহ্ 'আবপু'ল-'আমীৰ ছিলেন বেরেনীর সাম্মিদ আৰ্শমাদের (র)-এরও উন্তাদ। ১৮২০ ষ্টতে ১৮২২ ৰু.-এর সধ্যে সারিদে আহ্'মাদ বালালার ও উত্তর ভারতে **স**ম্প ক্রিরা একদল শিষ্য সংগ্রহ করেন। তাঁহার যুবক অনুচরদের মধ্যে কারামত 'আলী ছিলেন অন্যতম প্রধান বক'। খু.–এ আফ্রখান সীমাতে সায়িয়দ আহ'মাদ শিখদের বিরুছে যুদ্ধ করিয়া বালাকোটে শহীদ হন। কিন্তু কারামত 'আলী এই ৰুছে ৰোখদান বা কখনও আফগান সীমাতে ব্যন করেন নাই। সারিচদের রন্ধ উভাাদ শাহ্ 'আবদু'ল-'আবীৰ তখন ঘৰীকা হুইয়া ইসভাবের পুনক্ষনীবনের জন্য বিহার ও বালারার সক্রির প্রচার কার্মের খাক্ষা করিবেন, কারাামাত 'আলী এই শান্তিপূর্ণ প্রচারণার দ্রীক হইজেন। তাঁহাকে নিঃসন্দেহে একাধারে ইহার সক্ষতম খাখ্যানতো এবং সৰ্বাপেকা সফলকাম গ্ৰচারক বৰিয়া পণ্য কর বাইতে পরে।

উন্বিংশ শতাব্দীর প্রথম করেক দশকে পূর্ববঙ্গে কয়েকটি সংকার

আন্দোলন দেখা দের। এইসবে বাঁহারা নেতৃত্বদান করিরাইকেন তাঁহাদের কাহারও কাহারও মধ্যে বিদ্যা অপেকা উৎসাক্ষ্টিক অধিক। তামধ্যে হণাজী শারী আতুল্লাহ (কারাইদি আছি রবল র.) এবং 'আবদু'ল-জাব্লার উল্লেখনাথা। রিটিশ শাসনাধীন ভারত দাারু'ল-ইসলাম কি দাারু'ল্-হ্ণার্ক-প্রধানত এই বিবরে বাংলার সংভার আন্দোলনকারীদের মধ্যে মত-দার্থক্যের মৃত্তি হর। এই দেশে খুমু'থাঃ ও 'ইদের সাজাত আইক কিনা—এই প্রদের উত্তর উক্ত মত-পার্থক্যের আলোকে প্রদান করা হইত। বাঁহারা ভারতকে দাারু'ল-হণার্ব মনে করিতেন, তাঁহারা ভুমুআঃ ও 'ইদের সালোভ আদার করিতেন না। হণালী শারী আতুল্লাহ্র ফারাইদ' লালোলন হিল এই মন্তের পোবক, কির মাওলানাা কারামাত 'আলী এবং তাঁহার অনুসারিগণ ভির মত গোবক করিতেন।

১৮৫৫ খৃ.-এর দিকে উত্তর দলের মধ্যে মীমাংসার দিকে কতকটা অপ্রগতি সাধিত হয়; বরিশালে অনুষ্ঠিত সভায় কারাানাত 'আলী অপর আন্দোলনের প্রতিনিধি মাওলাবাট 'আবদু'ল-জাঝারের সহিত কয়েকটা বিবরে মতৈকো দৌছিতে সমর্থ হন। কিন্তু ভারতে জুমু'লাঃ ও 'ঈদের স'ালাাতের বৈধতার প্রন্ধে তিনি আবদু'ল-জাঝারের অনমনীর প্রতিকূলতা অম করিতে সমর্থ হন নাই। অগত্যা তিনি 'আবদু'ল-জাঝারের অনুচরদিসকে রসিকতা করিয়া বলেন, ''আপনাদের নেতা কড়িংকে ( বাহা হ'ারাাম খাদ্য ) প্রপার ( বাহা হ'ারাাল ) বলিরা ভুল করিতেছেন (হ'জ্লাত-ই-ক্যাতি 'আঃ, ২৯—৩২ পৃ.)।

কারাামাত 'আলীর জীবন ছিল বিষ্থী সংগ্রামপূর্ণ ৷ পূর্বদের ৰুমৰিমদের আচার-ব্যবহারে **ৰে সকল হিন্দু**ুরী**তিনীতি ও কুসং**-ছার চুকিয়া পড়ে, রখমত তিনি ভবিক্রছে সংগ্রাম করেন এবং তাঁহার বেখার এইঙলির নিশা করেন; এতডির এইঙলির বিরুছে তিনি রাখু'ল-বিদ্'আঃ নাষক একখানা পুভকও রচনা করেন। বিতীয়ত, তিনি নৃতন সংকার-বিরোধী দলঙলিকে একৃত ইস-बायर चांक्रलाई भूनहानस्त्रनंत्र बना क्रन्ती करहन अवर अरे प्रेमारय রক্ষকার হন। তাঁহার হিদারোভু'র-রাাকিদি'ন নামক কিবর পুরক এই বিষয়ের উপর জিখিত ; এতব্যতীত তাঁহার অন্যান্য বহু ব্রচনার 'লাহিব'দের অধিলভে উরোম তো হিমাই। সমাবার সুসমিস– দের সৃষ্টিত তিনি যোগালোপ রাজিতেন এবং বত নবর-নিয়াব পাইতেন ভাষ্যর সৰাই দরিল্লদের সধ্যে বিভন্নণ করিতেম। ভিনি হিমন্ একজন শিক্ষালাত কামে। 'ও নিসুপ ব্ভবিসিবিশালে । ভিনি ৬ স্থাৰীউ'হ'-হুণানী, ১২৯০/৩০ সে, ১৮৭৬ ইন্ভিক'ৰে করেন এবং বাংলাদেশের রংগুর শহরে সমাধিত হন। ভাঁহার পুত্র মাওলানা হ'াফিজ' আহ'নাদ ( দু. ১৮৯৮) এবং ছাতুস্ক বৃহ'নিন তাঁহার সংকার আন্দোলন চালাইরা বাইতে থাকেন। বাংখ্যাসংশর রার প্রভাবতী প্রানে তীকার সামরীল ছিল এবশং এবনও করেকটি কেবার ভীকার অসামান্য এভাব কিন্যুমার্থ রহিয়াছে।

রখনত তিনি উপূতি পুতক শ্বচনা করেন। রাহ'কান 'আবী উল্লে ৪৬খানা পুতকের তালিকা দিরাহেন; কিত ইকাই পূর্ণাল বিষয়া দাবী করেন নাই। তালার অন্যতন প্রত্ নিক্তাহ'ন আন-ভার কা সংভারণ প্রকাশিত ক্ইরাহে। উপস্থানেনে ইফা ইসআবী বিধি-বিধানের নিগুলি বিদর্গ করিবা পুরীত ক্ইরা থাকে। তালার লোকে চারিভাগে বিভাল করা বাইকে পারে। (১) বিক্তাহ'ল-ভারত প্রত্তি সাধারণ পুতক। (২) কু'ডলালের গঠন ও শাক্তিক ব্যাৰ্য এবং সাৰাত ও উদ্ সন্দায় প্ৰহাৰনী। (৩) ভাসাওউফ বিষয়ক প্ৰহাৰা। (৪) শানীবাভুনায়ন্, ছদুবিনা, ওৱাক্ষাৰীগণ গক্তিয়া সৰাব্যাহনাশূলক প্ৰহাৰকী।

সাধারণত বেহকের ধারণা, কার্যায়াত আবী হিমেন ওয়াত্– হানৌ (প্র. ওত্তাবীরাঃ)। কিন্ত তাঁহার সুকা<del>পরকাতে ই রাহ</del>ামাঃ নামক প্ৰছে প্ৰদত তাহার নিজৰ সতের বিজ্ঞ বিবরণ বারাই এই ধারণার খণ্ডন হইরা যায়। তিনি ভরাত্যাশী স**ভবাদের কো**ন পুতক ঘটকে দেখেন নাই। ভবে মুখে মুখে ঘোঁজ-বৰ্ম কইয়া জানিতে পারেন যে, ভাহারা এতই কঠোর সভাবলমী যে, (نبني) ষাহাদের সহিত তাহাদের মতের <mark>মিল নাই, তাহাদের সকলকেই</mark> মুশরিক বলিয়া অভিহিত করিয়া খাকে (৩৮—৯ পৃ.)। শির্ক হইতেছে ইসলামের অবীকৃতি আর বি**দ'**আঃ নিছ**ক ধর্মনীতির ছাভি** ( ৩৯ পৃ. )। তিনি ও তাঁহার শিষাগণ সাৰধানে **এই দুইটির মধ্যে** পার্থকা করেন। তাঁহার হ'জ্জাত-ই-কণাতি'আর তিনি কাাসিক' (গাগী) ও কাাফিরের (অবিশ্বাসী) মধ্যে সুস্প**ন্টরূপে গার্থক্য করে**ন এবং কালিমা পাঠকারী বেনামাাবীর জানাাবাঃ পড়িতে বাহারা অহীকার করে, তিনি ভাহাদিগকে আক্রমণ করেন ; ভাঁহার সতে অনুসলিমরা মুসলিম দেশ জন্ন করিলেও জুমু'আর সালাতি ও পুই 'ঈদের সালাত কেবল জাইয় নহে—বাধাতাৰ্ভকও বটে ( পৃ. ১৬ )। জীবিত শিক্ষকদের (পার ) যারফতে পর্যারক্রমে আগত তাসাও-উফের ভানের উপর তিনি অভ্যন্ত জোর দেন ; হ'ানাকী যাষ্'হাবের কিতাবভলি ছিল তাঁহার নীতির ভিত্তি (সুকাশাকাত-ই-রাজ্মাঃ, ৩৭ পৃ.)। ভিনি হ'াদীছে'র প্রামাণ্য পুতকসমূহ তাফসীর ও উজাদদের ব্যাঘাত আনুষ্ঠানিক আইনের নীতি (উসু:ল-ই-ফিক্:২) अवर छात्र १७ छेड ७ शीत-पूरीपीत नीचि धर्ण करतन । अमन কি সায়িদ আহ'মাদ বেরেরাব'ী (৪.)-এর আন্দোলনকেও তিনি হাদীছের উপর প্রতিষ্ঠিত করেন (৩২ গৃ.)। তিনি মত প্রকাশ করেন, ''প্রভোক দেশেই ধর্মের পুনর্ভাগরণের জন্য একজন মুজাদিদের জন্ম হয়। সায়িঃদ আহ'মাদ বেছেলাব'ী (র) ছিলেন ১৩শ শতকের এরূপ মুজাদিদ এবং ১৪শ শতাব্দীতে ভার এক-জুন শিক্ষকের অভ্যুদার না হওয়া পর্যন্ত ভাঁহার জনুসরণ করা উচিভ" ( ৬৪ বৃ. )।

কারাবিত 'আবীর বতবাদের বধাবধ ধারণা করিতে বইলে তাঁহার বিধিত পুতকসবৃহ গঠে করা দরকার। তাঁহার রধান প্রধান রচনার বিবরণ নিলেন দেওরা বইলঃ

(১) বিভ্যাহ'ল-ছায়াঃ, (কলিকাতা ১২৪৩ হি.)। (২) কালকাৰ-ই-মূররী (কলিকাতা ১২৫৬ হি.), 'আরবীতে বল জানসভাৰ বাজিগগের ব্যবহারের জন্য কু'রজানের অংশসন্ত্রে অনুবাদ লইরা এই গুভক রচিত। (৩) বার'আভ-ই-ভাওবাঃ (কলিকাতা ১২৫৪ হি., এই গুভকে গীরের হাতে ভাতবাঃ করা এবং জনান্য গীর-মূরীনী প্রধানন্ত্র সম্বিশ্ব হইরাছে)। (৪) বীদরভাত-ক'নিই, (কলিকাতা ১২৬৪ হি., কু'রজান গাঠের নির্বাহ্ববা)। (৫) কাল্প'-ই-'আল্লাঃ (কলিকাতা ১২৮২ হি., চিভাসুলক ধর্মভাত্রর সম্বে একটি নিকা। ইবাতে ভার্য আহ'বাদ সাম্বিলীর সভবাদের খ্যাথা। দান করা হইরাছে)। (৬) খ'জ্লাভ-ই-ক'নাডি''আ। (কলিকাতা ১২৮২ হি., হ'নিলী শারী'আভুলাত্র ও মূল্ব বিরার সম্পূর্ণমের বিশ্বতা বিরার বিশ্বতা বাজা গ্রাহ বাদ ক্রেজনা'। র

ৰুজাভালিয়া ত'াৱীক'ঃ বিষয়ক)। (৮) মুকাশাফাত-ই-রাহ্'নাহ্'নাহ (কজিকাতা ১২৮৬ হি., ইহাতে সায়িদ আহ'মাদ বেরেলাব'ীল জীবন ও কর্ম বর্ণিত হইয়াহে এবং ওয়াহ্হাাবীগণের সম্বন্ধ আলোচনা ও বিক্লছ সমালোচনা আছে)। (১) মীনাতু'ল-মুস'লে (কলিকাতা ১২৫১ হি., উদ্' ও স'লোত সম্বন্ধীয় উপদেশাবলী বিষয়ক)। (১০) মাাদু'ভ-ভাক'ওয়াা (কলিকাতা ১২৮৭ হি., ইসলাাম ও তাস'ডেউকের বিষাস ও ক্রিয়াক্ম বিষয়ক আলোচনা, ইহাতে নাক্'শ্বাপিয়াঃ গছভি সমর্থিত হইয়াছে। (১১) রাহ'মান 'আলী প্রণীত ভাষ্'কিরাঃ-ই-'উলামাা-ই-হিল (গৃ. ১৭১ লাখনো ১৮৯৪ খৃ.) নামক পুত্তকে কারাামাত 'আলীর পুত্তকসমূহের একটি (অসম্পূর্ণ) তাজিকা আছে। ইহাতে ৪৬টি বিভিন্ন পুত্তকের নামোজেখ করা হইয়াছে।

A. Yusuf Ali (S.E.I.)/ডঃ এম. আব্দুল কাদের
প্রস্থানী: (১) Sir W. W. Henter, The Indian
Musalmans, p. 114, (২) C. E. Buckland, Dictionary of Indian Biography, p. 229, (৬) Consus of
India, 1901, vol. vi., part i. (Bengal, p. 174, Calcutta 1902), (8) JAS of Bengal, vol. kiii., part iii.,
p. 54—6 (Calcutta 1894), (৫) Garcin de Tassy, Hist.
de la litterature hindoustanie, ii. 162 (Paris 1870).
Saiyid Nur-al-Din Zaidi, Tadjalli-i nur (biographies of the famous men of Djawnpur), p. 135—6
(Djawnpur 1900)

কারুন (ارون : কণারুন ) সুরাঃ ২৮ : ৭৬-৮২ ; ২১ : ৩৯: ৪০: ২৪-এ কার্নার উল্লেখ আছে। এই স্কল আয়াত অনুসারে কণারুন মুসাা ('আ)-এর বজাতি (কণওম), হ্যামানের ন্যায় ফির্'অঙনের সমকালীন একজন অত্যাচারী ব্যক্তি। সে ক্যাফির এবং বানু ইসুরা।ঈলের প্রতি অভ্যাচারকারী। সে'মুসা। ('আ)-এর প্রতি সর্বিত আচরণ করিও এবং বলিত যে, মুসাা যাদুকর ও মিখ্যা-वामी। भुदाः २৮-द्र वर्षना जनुशासी एत वाইবেলোক কোরাহ (Num. xvi)। অপরিমের ধনের অধিকারী হওয়ায় সে মুসা। ('আ)-এর অনুসরণকারিগণের সহিত উদ্ধৃত ব্যবহার করিত। সে মনে করিত, এই ধনরাশি সে তাহার ভানের জন্য লাভ করিয়াছে। সে জনসাধারণ সমকে জাঁকজমকে ভাহার ধন প্রদর্শন করিও। অবশেষে তাহার প্রাসাদসহ ছুমি ভাহাকে প্রাস করে। যাহারা পরকালে আহ্লাহ কর্তৃক লদত চিরহারী ধনের পরিবর্তে এ चभाउन नवन जन्ममस्य अधभाग मान कार्य, क्रांसन छाधारमन উপৰা। কামক্রন সম্মীর এই বর্ণনার সহিত নবীগণের কি'সাংসে'র (ব্যক্তিসমূহ) সংকলনকারিগণ এবং চীকাকারগণ একটি লঘা বিশক্ষাতী সংখ্*ত* করিয়া দিয়াহেন। গরটি তাঁহারা স্নাহ্দী ধর্ম-<del>যাক্তমের রেখা হই</del>তে সংগ্রহ করিয়াছেন। এই বিষয়ে স্লাহদী ধর্মসাক্ষকদের বেকার জন্য ল. Jewish Encyclopaedia, vii. 556 भ. अवर मुजबिमभरमञ्ज (तथांत्र स्रना प्र. (अस-अत (Sales) कु त्रवारनत चनुनारम्स हीकालग्र अवर व्याष्ट्र-श्रावानीत कि जाल । কাররো ১৬১৪, গৃ. ১২০ ইত্যাদি। কণাক্সনের কিংবদন্তীর দুইটি বিশেষ ধরন দেখা মায়ঃ (১) ধন এবং ভানেত্র কল্যাপে সে রসায়নশারের স্পর্শবনিভত্তের একজন প্রভিস্ঠাভা, ট্র. ফিহরিড (পু. ৬৫২ হয় ১ন-) আলকেমী সহতে প্রাথিক

মঙ্কা, আন-মাস্উদীও ইহার উল্লেখ করিয়াছেন ( মুরজু'ব'-বাহার, ৮খ, ১৭৭)। (২) বিসরে তাহার নাম হলসবুদের সহিত স<del>্পর্কিত</del>। তাই ফার্মে মোরিস হুদের অবশিস্টাংশ তাহার নামের সহিত বৃক্ত ( Baodeker, Agypten, 6, p. 184; Joanne, L'Egypte, p. 611; Herodotus, ii. 149)। कामराज्ञ । দক্ষিপাংশে ইবন ভাক্তবের মসজিদের নিকট বির্কাড়'ল-কিজের পাৰ্বে পূৰ্বে একটি বিৱকাত'ল-কণাক্রনও ছিল বাহার সহিত অনৌকিক কিবেদতী ভড়িত ছিল ব্লিয়া ভানা যায়। ভাল-মাক্-রীয়ী ইহার বর্ণনা করিয়া (বিভাভা ১৬২৫, ৩ : ২৬১ গ.) বিধিয়াছেন যে, কাাফুর ইহার পার্ছে তাহার বাসপৃহ নির্মাণ করেন, কিঙ তিনি জিলু দারা তথা হইতে বিতাড়িত হন। Zotonberg কত্কি সম্পাদিত 'এক সহল এক রজনীয়' যিসরীয় সংক্ষরণে (৬০৬-৬২৪ তম রুজনীতে ) ধীবর জুদারের গঙ্কে এই হুদ যাদু-করপণের এভাব ব্টতে প্রেভাদাপণের আত্রহদলরূপে যদিত হইয়াছে (ভ. NE., xxviii, i. 167 প.)। এই পৰের অনুবাদে এক চীকায় Von Hammer ইনিত কল্লিয়াছেন যে, কণারান এখানে মিসরীয় ক'াারনের (Choron) সহিত মিশিয়া সিয়াছে (Der Tausend und Einen Nacht noch nicht ubersetzte Marchon, etc., transl. Zinserling, ii. 32, transl. Trebutien, i. 291)1

প্রস্থা ঃ (১) ত'াবারী, তাক্সীর, ২০খ, ৬২ প.; (২) ঐ, ইতিহাস, ed. de Goeje, i. 517—28; (৩) রাষী, মাফাাতীহ'ল-গ'ারব, কাররো ১৩০৮ হি.. ৬খ, ৪২১ প.; (৪) ইব্নু'ল-ভাছ'ীর, আল-কামিল, কাররো ১৩০১ হি.. ১খ.৮৭ প.; (৫) A. Geiger, Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen?, 2nd ed., Leipzig 1902, p. 153; (৬) J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, p. 231.

D.B. Macdonald (S.E.I.)/মূহত্মদ রেষাউর শ্বহীম কালব (کلب) অর্থ সুকুর, ইসলামের দৃল্টিতে ইহা একটি নাগাক জন্ত। স্তরাং ইহার মাংস খাওয়া নিষিদ্ধ ( আন-नश्वाव ी, विन्हां क्' च च शांविवीन. Berg जन्मा. iii, ७১२)। হণাদীছ' অনুযারী ইহার সম্পর্কে কয়েকটি বিশেষ বিধান রহিয়াছে। দল্টাতহুলে কুকুরে যে খাবার চাটে তাহা নাগাক, উহারা উষ্র গানিতে স্থাদিলে ভাষা অগবির হয়, (আর-ব্রারী, উদ্', বাব ৬৩)ঃ কুকুরে চাটা পার সাভবার থৌত করিতে হর এবং শেষবার ম্ভিকা ছাব্রা মার্জনা করিয়া গরিকার করিতে হয়। যে গৃহে কুকুর থাকে, ফিক্সিল্ডা সেথানে প্রবেশ করেন না। হযরত মূহণাশ্যাদ (স')-এর এক হ'লরার একটি বাকা কুকুর বৃক্কায়িত ধাকার ভাঁহার নিকট জিব্রীল ('জা) জাসেন নাই ৷ হযরত (স')-কে খাকাটী বাহিত্য করিয়া হাষ্ট্রপ্রাটিতে পানি হিটাইতে হয়। গরিমার করা হুইলে জিবরীল (আ) অধ্যসন ( শুসলিম, লিবাাস, হুণদীহুণ, ৮১)। কোন কোন মড়ে সুকুর সালাতিরত মুসালীয় সমূৰ দিয়া অভিনাম করিছে সামাত নত্ত হয় (ইবন মাজাঃ, ইকণানাঃ, বাবে ৬০)। 'আর্র্য ভাষ্টকারেরা কিন্ত এই দ্বিনার ইয়ার ব্যাষ্ট্য দেন বে, কুকুর স্সাম্ভীকে ভীত-সম্ভ করিয়া ভাহার সালাতে ব্যাঘাত জন্মার (জ্ঞাস-সিম্নী উল্লুভ ইব্ন মাজার শর্থ, হণাশিকাঃ)। কুছুত্ব সাধায়ণত অনিস্টকয় ব্যৱহা মনে কয়া হয় (আন- নাসার, সারদ ওয়া'ব'-ষা'বাাইহ', বাব ৯-১৪)। ঋষু বিকার, গওপালন ও পাহারা দানের জন্য (আন-নাসাই, পূ. গ্রু.) কুকুর রাধার জন্মতি আছে। পক্ষাভরে কুকুরের ব্যবসার করা কঠোর-রূপে নিষিদ্ধ (আল-ব্যারী, উদ্', বাব ২৫)।

কিত্ত ইয়া অগবিত্র ও বিশক্ষনক হওরা সুন্তেও 'আরবগণ কুকুরের সদওপ ও উপকারের ক্রেটিত সমাদর করে। কোন জীলোক একটি তৃষ্ণার্ভ কুকুরের প্রতি সদর ব্যবহার প্রদর্শন করার হযরত মৃহণালমাদ (সা) ভাহার বেহেশ্তী হওরার কথা উল্লেখ করেন ( আল-ব্যারী, উদ্ণু, যাব ৩৩ ); আল-কারবণীনী (৪০৩ পু.) কুকুরকে একটি বিশেষ বৃদ্ধিমান এবং কুষার ও গাহারার ধের্যালীন অতি প্রয়োজনীয় জন্ত এবং বহরাপে ইহার বৃদ্ধিমতা ও বিশ্বজ্ঞতা প্রদাশিত হইরাছে বলিয়া বর্ণনা করিয়াহেন। আল-জাহিত্তের কিভাাব্ল-হণারাওয়ানের এক রহসংগি কুকুর ও মোরবের দোষওপের আলোচনার পূর্ণ। কুলুরজানে উল্লেখিত (১৮ ই ২১) নিরিত কুকুর ''আসহাাব'ল-কাহক'' ও "কি'ল্মীর ৪.।

প্রস্থানী ঃ (১) Wensinck, Handbook, ৪. Dogs;
(২) ক'ষব'ীনী, 'আজাইব্'ল-মান্ন্ৰণাত (ed. Wustenfold),
p. 403 গ.; (৬) আদ-দামীরী, কিতাবে হারাত্লি-হ'ারাওয়াান
আল-কুব্রা (কাররো ১২৭৫), ২ব, ৩২০-৬৬০; (১৬১৫), ২ব.
২৬০-২৫১; (৪) ইব্ন্'ল-মারব্রাান, কিতাবে কাদ'লি'ল-কিলাাব
'আলা কাছ'ীর মিল্মান লাবিসা'ছ'-ছি'রাাব (কাররো ১৬৪১ হি.);
(৫) Ch. M. Doughty, Travels in Arabia Desorta
(Cambridge 1888), ৪. Index; (৬) A. Musil, Arabia
Petraca, iii (Vienna 1408), ৪. Index; (৭) Julius
Euting, Tagbuch einer Reise in Inner—Arabien,
ii, 53 on dog's names. প্রাচ্য শহরভারতে কুকুর সম্পর্কে

ভ. Oppenheim, Vom Mittelmeer Zum Persischen
Golf (Berlin 1899—1900), i. 69—71.

কালাকারিয়াঃ (نَائِدُ وَلَهُ ) কালাকারী দরবেশদের প্রাথমিক ইভিহাস সন্দৰ্কে যে সকল তথ্য পাওৱা মাৱ, ভাহাতে ইহাই প্ৰতীয়মান হর যে, পূর্ব-গারসা হইতে প্রবৃতিত অন্যান্য দরবেশ সমাকের মত এই সমাজ সন্দর্কে আলোচনার বিশেষ প্ররোজন নাই; বরং এক প্রকারের ভবলুরে সন্নাসীদের সন্দক্ষেই আবোচনা করা বায়। ভাঁল্দের মানসিক ও দৈহিক জীবন যাগন পদ্ধতিতে তাঁহারা যে আদর্শের অনুসরণ করেন তাহা আল-মাক্:রীষী আল-বিত'াতে:র (ব্লাকি: ১২৭০) ২র খণ্ড, ৪৩২ পৃষ্ঠার ধর্ণনা করিরাছেন; কাররের কালাশারী খানেকাাহ সন্দকেঁ তাঁহার বিবরণের সংক্ষিণ্ডসারের चना de Sacy. Chrest. arabe, Paris ১৮২৬, ২৬৩-২৭৫) ল., এতদনুসারে এবং সূহ্রাওয়াদী বা জাামী (না≆াহ<sup>া</sup>াতু'ল-উন্সু, W. Nassau সন্দা. করিকাভা ১৮৫১) এবং যোদ সাদী তৎকারীন কারাদার দরবেশদের সন্দর্কে (ওলিভানে) যে বিৰৱণ দিয়াছেন, তাহাতে পৰ্যটক দরবেদদের কথাই আলো-চিত হইৱাহে, তাহাদের নাম মালাখোতী (তু. আল-খাক রীমী. আন-বিত'ত', ২ৰ, ৪৩২। পক্ষাবয়ে ব্রহ্যন-ই-কণাতি' **অভি**-ধানে ক'ালাকার শব্দের আলোচনার ক'ালাকার সালাবাতী ও সুংকীর মধ্যে চুলচেরা গার্থকা করা হইরাছে। তাহাদের কোন নিদিল্ট বাসছান বা তাহাদের সমাজের কোন নিদিল্ট নীতি ছিল না। তাহারা ধনীয় আইন বা সামাজিক শিক্টাচারের আদৌ

কোন ধার ধারিতেন না। আৰু সাসিদ ইবন আয়'ল-ৰায়াত্ত্বর রচিত ব্যৱসা ক্ষিত একট চতুলদীতে ভদানীত্তন প্রকৃত ক'াতা-मारतात সुम्मण्डे भाजपा भाषता बाद ( g. Sitzaungsbor. der Kgl. Bayr. Akad. der Wissensch., phil.-hist. Kl., 1875, ii. 157; Ign. Goldziher, Vorlouingen über den Islam, Heidelberg 1911, p. 172. F. Babinger, in Isl. xi., 1911, p. 66 প.)। অভএৰ বাহাকে সাধারণত তথাক্ষিত ক'ালাদার সমাজের প্রতিভঠাতা বলা হয়, স্পট্টত তিনি এই সম্পয় মতের একজন প্রবল সমর্থ**ক বৈ আ**র কিছুই নহেন**। স্পেণীয় 'আরব বলিয়া কথিত মুস্ফ স**ন্দর্কে (যাহাকে অনেক সময় ক'ালানারিয়্যাদের প্রতিভঠাতা বলিয়া অভিহিত করা হয়) এবং পারস্যের সাওয়া অঞ্জের শায়খ জামালু'দ-দীন সম্পর্কে ইহা নিশ্চিতভাবে সত্য ; ইবৃন বাস্তস্তু ভারে (১:৬) মড়ে জামা:লু'দ-দীন দ্মিয়েভায় বসতি ছাপন করিয়া সেখানেই মৃত্যুবরণ করেন। এখানে ইবৃন বাত্ তু তণার রাছে ব্যবহাত कूप्पुख्याः कथाहे। 'म्मन्हेल समूना' या जामर्ग विश्व जना किनूरे বঝার না। মধ্য এশিয়ায় উভাত হইয়া রূপলান্দারিয়াঃ ভারতীর ধারণার বিশেষভাবে প্রভাবাশ্বিত হন বলিয়া মনে হয়। ক'ালান্দার শব্দটাও ভারতে উৎপদ্ম বলিয়া প্রতীয়সান হয় [ J. P. Brown, The Dervishes (London 1868) দ.], তাহাতে স্বালানার গ্রন্থতি শব্দের আনমানিক অ-পারস্য উৎপত্তিও আরোচিত হইরাছে। এডডিম Dozy, Supplement, II, 340 ; এবং Der Islam, xi. 94, চীকাও প্র.। আল-মাক্'রীমীর (মৃ. ১৪৪২) মতে তাঁহার সময়ের প্রায় ৪০০ বংসর পূর্বে তাঁহার 'আরব দেশে আগখন করেন। ৬১০ হি. (১২১২ খু.)-এর কাহাকাছি সমর তাহাদের প্রথম ব্যক্তি দামিশুকে হাষির হয় (ভাল-খিত'তে, ২খ, ৪৬৬)। धवारन २२२/১७२२ जल्म शहरात्रात्र जावज्ञानिकः । मरवद नाहर হণসানের মৃত্যু হয়। সূত্তণানু'ল-মালিক আল-'আদিস কেড-বোগণর আমলে প্রসিদ্ধি লাভ করিয়া তিনি কামরোর অদরে একটা খানকণাত ছাপন করেন। সভবত পারস্যেই ক'ৰোন্ধা-রীদের সংখ্যা ছিল সর্বাধিক : এমন কি অৱত সম্তদশ শতাব্দীতেও তাহাদের অধিকাংশই সাফাব<sup>া</sup>দের শ<del>ক্তিকের আ</del>রদা-বীরে অবস্থান করিতেন বলিয়া মনে হয়। প্রাথমিক উচ্ছ মাা-নিয়া যুগ হইতে যোড়শ শতাব্দী পর্যত তাহারা আনাতোজিরায়, এমন কি ক্লবেলিয়ায়ও ওক্লভর বিলোহ ঘটাইয়া এবং কর্ত্-পক্ষকে আক্রমণ করিয়া বিশক্ষনক ভূমিকার অবতীর্ণ হয়। সারজ্ক আমরেও কারাদার অনুরূপ বিজ্ঞাহ পরিচালনা করেন বলিয়া মনে হয়। কালাকারী ও বেক্তাাশীদের মধ্যে গারকারিক সন্দৰ্কের বহবিধ জাভাসও পাওয়া বার। উহ'বানিক্যা সামাজ্যে ক''লাদারীদের সহছে অনুসন্ধান এখনও সন্দূর্ণ হয় নাই। (সাল্যানী দলের একটা সিবসিভার উভাদে হণফিজ খাওয়া-রিবমী ও উভাাস ব্ররাম সাবমাওরারীর মধ্যে জনৈক হণাজভী কালাকারের সভান পাওরা বার, তাহা হইতে জনুষান করা যাইতে পারে যে, কণরাকারীগণ পূর্ব তুকিস্তান হইতে এবানে আসে (Ms., Arundel Or 8, Brit. Mus., v. Rieu Turk., Mss., p. 239) L

ৰোড়ণ শভান্দী হইতে লেভাপ্টের প্রায় সমস্ত বিবরণেই কোন না কোনভাবে কালালারীদের উল্লেখ দেখা যার। এই সব উল্লেখ নামের বিকৃতি ঘটিয়াছে। তুলী একটি সুরেয় নামও কালালারী। 400

Babinger, in Isl., xi. 94 and the references given here; (a) also d'Herbelot, Bibliotheque Orientale (Paris 1697), p. 244; (b) के स्वयंक, (Maestricht 1776), p. 224, E. Calendar; (8) Adam Olearius, Persianischer Rosenthal, Book viii., 67; (c) वृज्ञसान-है-क गणि ; (b) J. P. Brown, The Dervishes.; (a) Dozy. Suppl., II. 340 and Isl. xi, 94 note.

F. Babinger (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের खाल-कातावाायः व (الكلاباذي) खाव् वाक्त्र गृराण्यान ইবন ইসহণাক প্রাথমিক বুলের তাসণাওউক সম্বন্ধে একজন সপরিচিত বিশেষত ছিলেন। তিনি সভাবত ৩৮৫/১৯৫ সনে ব্যায়াতে ইন্তিকাল করেন। ভাঁহার জীবনী সম্বন্ধে বিভারিত বিবরণ জানা यात्र ना । 'व्यावम्'ल-इ'श्चि व्याव-बायनाव' । इ'ानाकी काक' रिविश्वत ( আইনবিদদিপের ) ভালিকার তাঁহার নাম লিপিবন্ধ করিয়াছেন। ক্ষিত আছে, মৃহণাল্মাদ ইব্ন ফাদ্ণল নামক একজন উভাচেদর নিকট তিনি ফিক্'হ অধায়ন করিয়াছিলেন। বুখারোর কালাবোয অঞ্লের নামানুসারে ভাঁহার নাম কালাাবাায•ী হইয়াছে। তিনি দুইটি প্রস্থের প্রণেভা ছিজেন , প্রস্থ দুইটি অদ্যাধি বিদ্যমান আছে, যথাঃ (১) কিতাাৰু'ভ-ভা'আরক্লফ বি মাষ'হাবি আহ্রি'ভ-ভাস'াওউ**ফ**। এই পুত্তকে ৭৫টি অধ্যায়ে সু ফীদিগের মতবাদ ও আধ্যাত্তিক অভিজ-णात्र कथा वर्षमा कन्ना हरेनारह । 'आवाउँ'म-मीम कू'नाव'ी (मृ. १२৯/ ১৩২৯) এই পুরুকের একজন চীকাকার। আল্-মুস্তাম্নীও ফার্সীতে ইহার চীকা বিশিয়াছেন। ৭১০/১৩১০ সালের পূর্বে ইহা প্রকাশিত হয় এবং ১৯১২ খুস্টাব্দে লাখনৌতে ইহা লিখোগ্রাফ করা হয়। এই দুইখানি ছাড়া অভাতনামা এক ব্যক্তির বিখিত একটি চীকাও আছে। ভূলবৰত ইহাকে আস্-স্হরাওয়াদী আল-মাক্ত্ল কৃত মনে করা হয়। কিভাবে ভ-ভা আরুক্তফ ১৯৩৪ খুস্টাব্দে কায়ব্রোতে প্রকাশিত হইয়াছে এবং এ. জে. আরবেরী ইহার ইংরাজী অনুবাদ করিয়াছেন (কেমব্রিজ ১৯২৫ খু.)। (২) তাঁহার দিতীয় পুস্তক বাহ'ক্ল'ল-ফাও-স্লাইদ ২২২টি হ'দৌছে'র সু'ফী মতবাদানুরায়ী চীকা। কিতাাবু'ত-ভাজারককে উলিখিত অনেক কবিতাও বচন এই পুডকে প্ন-ক্লিখিত হইয়াছে (B. GAL<sup>2</sup>, i. 217 suppl. i. 360) t কালাবাায় ী প্রধানত ক্লাপ্লিসের প্রামাণিকতার উপর নির্ভর করিয়া ভাঁহার বজব্য বর্ণনা করিয়াছেন। ইহার ফলে আল-হাচ্চাজের (৪.) যে সমস্ত উজি তিনি উদ্বত করিয়াছেন তাহা বেশ চিভাকর্থক হইরাছে। আর-হালাজকে তিনি অতি সাবধানতার সহিত ওধ একজন মহান স্কৌ বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। তাঁহার কিতাৰ ত-তা আৰুক্তফ লিখার উদ্দেশ্য ছিল ইসলামে প্রচলিত মতবাদ ও সংফী মতবাদের মধ্যে বিভেদ দ্র করা। হারাজের মৃত্যুত এই বিভেদ ভীব্রতর হইয়া উঠিয়াছিল। এই কারণেই ভাঁহার পুতকে যে সময় অধ্যায়ে তিনি সুংফীবাদ সম্বন্ধ আলোচনা করিয়াছেন সেখানে ভিনি ইমামি আবু হ'ানীফা (র)-এর প্রতি আরো-পিত আন-ফিক্'হ'ন-আকবার (২র) কিতাবি হইতে 'আক'াইদ বা ধর্ম-বিদ্বাস সম্ভীর কথা উভ্ত করিয়াছেন। সু'ফীবাদের প্রাথমিক ইভিহাসের মূল উৎস হিসাবে ভিনি (ভাল-কালাবাায•ী), चाग्-जात्र्याच, जाव् छ'।बिर जाब-बाक्की, जाग्-जुबामी अवर আল-কু শায়রীর সমত্রেণীভুক্ত বছিয়া গণ্য হইবার যোগ্য।

প্রস্থাপারীঃ প্রবাদ্ধ হ'াওয়ালোঃ উলি খিত আছে।

A. J. Arberry (S.E.L)/यूरूमन द्वयाउँ त दरीय कालाम (کلام) काल, बूक्तिमृतक धर्मणत्। बाकितभ-বিদরণ কালাম শব্দের সংভা নির্দেশ করিয়াছেন, 'বর্ষসম্বলিত ক্রতোভারিত যৌগিক শব্দমালা"—ইহা একক শব্দ নহে। ইহা অর্থমুক্ত হইবে এবং সেই বাবহারোৎপন্ন ( 🛶 🞳 ) হইবে च्छावचाछ (طبم ) নহে, ষধাঃ হর্ষ, বিষাদ বা বিসময় ইত্যাদি आरवजगृहक कानित्र नात रहेरद ना। Dict. of the Techn. Terms (পৃ. ১২৬৮—১২৭০) পুদ্ধকে কালাম এবং ইহার বিভিন্ন অংশের ধ্বনিসত, ব্যাকরণগত, অভিধানগত এবং অলংকারসত बुक्तिमूज्ञक चारताठना चारक्। चात्रक छ. Anthol. Gramm.-পুত্তকে De Sacy বিখিত মূল 'আরবী গৃ. ৭৬, ৯৩ ও চীকাবলী। অভিধানিক্তাৰে "কালাাম" শক্টি ব্যাপক অৰ্থবাচক বিশেষ্য পদ এবং ইহার অর্থ "ক্ৰা"--ভাহা অল্লই হউক আর বেশীই হউক (আল-লাওহারী, সি:হণাহ', এবং লিসাান, ১৫খ, ৪২৮)। সর্ব-প্রকার কথার (১৯ ১৯ ১৯) প্রতি ইহা প্রযোজা (ইব্ন 'আক'ীল)। কিংবা ইহা বোধগম্য অর্থসম্বলিত ধ্বনি পরশ্বরকে ( আস'ওয়াভি )-ও বুৰায় (আল-ফায়্যুমী, আল-মিস্'বাহি ) 'আরবী ভাষার "১-১-৫" ধাতু এই অর্থেই ব্যবহৃত হয়। তাই হয়রত মুসাা ('আ)-এর প্রতি আলাহের বাদীতে "বি-কালামী" (৭:১৪৪) কথাটির অনুবাদ হইবে আল-বায়দণাব'ীর (ed. Fleischer. i, 343 infra) মতে "বি-ভাক্লীমী ইয়্যাকা" অর্থাৎ ভোমার প্রতি আমার বাক্য উকারণ ৰায়। ৪৮ ঃ ১৫ আয়াতে ব্যবহৃত "কালাম" শব্দটি আল-বায়দ াবে ীর মতে তাক্লীমের বিশেষ্য পদ। অপর দুই ক্ষেত্রে মধ্যে এক ক্ষেত্রে ( স্রাঃ ২ ঃ ৭৫ ) "কালাম্'লাহ'' কথাটির দুইটি অর্থ হইতে পারে: (১) মুসাা ('আ)-এর সহিত আল্লাহর কথাবার্তা অথবা (২) ঐশী বাণী (তাওরাতে ও ইন্জীর)। অন্যপক্ষে ৯ ঃ ৬ আয়াতে "কালাামুদ্ধাহ্" পরিকারভাবে ইসলামের বিধানাবলী ও আলাহের বাণী কুরুআানকে বুঝাইতেছে। কালামা ( کلم ) ক্রিয়ারপটি কাহারও সহিত 'কথা বলা' অর্থে কু'রআানে প্রায়ই ব্যবহাত হইয়াছে, যাহাকে বলা হয় (ব্যাকরণ জন্-সারে ) কর্মকারকে তাহার উল্লেখ থাকে । যথাঃ كُلُّم اللَّهُ مُوسَّىٰ (আল-আৰ্'ভারী, কিতাব্'ল-ইবাানাঃ পুডকে হায়দরাবাদ পু. २१] विविद्याद्य त्य, जाक्वीत्मद्र अर्थ المشافهة بالكلام)। "কাল্যাম" হইতে উদ্ভ । ঠেই ক্রিয়া রূপটি কুরেজানে চারিবার অকর্মকভাবে "কথা বলা, কহা ও আলোচনা করা" অর্থে (১১ : ১০৫; ২৪:১৬; ৩০: ৩৫; ৭৮: ৩৮) বাবহাত হইরাছে। এইরূপ ব্যবহারের কোন কোন ক্ষেব্রে 😛 যোগে আলোচিত বস্তর উরেখ দেখা হায়, হথাঃ ১৬ ৯: ১৬ জায়াতে ( ১) اتكلم بهذا) ভাকার্য শক্টি ঘূণাবাঞ্কভাবে "মুখে আনা" অর্থে ব্যবহাত হইরাছে ( তু. Dozy, Suppl., ii. 486a)। পর-

"কালাাম" শব্দের বিশেষ অর্থে ব্যবহার সত্তবত সর্ব প্রথম "কালাামূল্লাহ্" (اللهم الله) শব্দে হয়। ইহা "কু'রআান" অথবা "বচন" অর্থে আলাাহ্র ওপ (المِنْة) বিশেষ। এইরূপ ব্যবহারের

বতী প্রয়য়ে 'কালাম' শব্দ ''প্রকা সম্বলিত উজি'' অথবা অনুরূপ

উক্তির "সমর্থক মৃক্তি"র অর্থ পরিপ্রত্ করিয়াছে। এইরূপ কালামের

প্রয়োগকারীকে ''মৃতাকারিম'' বলা হয়।

আরভ কু'রবাানের উপরিউড' আরাতগুলিতেই হইরাছিল। এইরাগ বাবহারের ক্রমবিকাশের ধারা কি এবং কিসের দারা ইহা প্রভাষাশ্রিত ररेशाहित, यता पुकरा। मूजितम ठिखानिप्रमण निरम्बर विस्ताधित দারা প্রভাবাশ্বিত হইরাছিলেন বলিয়া মনে হয় : (১) মোটাৰুটিভাবে থ্রীক দশন ও ইহার ধারণাসমূহ, ত্রেণীবিভাগ এবং ুষ্ক্তি প্রয়োগবিধি ; (২) প্রাচ্য-খৃস্ট ধর্মমতের পশ্ডিতগণের সহিত ব্যক্তিগত সংস্রব ও আলোচনা এবং (৩) সভবত ভারতীয় দর্শনের কোন কোন মতবাদ। শেষোক্ত প্রভাবের কথা Horton প্রমাণ সাংগক্ষভাবে উল্লেখ করিয়াছেন, বিশেষভাবে তাঁহার Systeme পুডকের করেক ছানে ; কিন্ত ভিনি তাঁহার মতের সমর্থনে ভারতীয় সাহিত্য হইতে ৰখেণ্ট তথ্য বা অনুবাদ পেশ করেন নাই। তাই সকাব্য হইলেও ভারতীয় দুর্শনের গুড়াবের কখা একটি অনুমানমার। এ বিষয়ে আরও 🕿. Der Islam পরিকার Massignon কৃত আলোচনা, iii. 401 । যাহা হউক, আল্লাহ্র এই সিফাতের সহিত তাঁহার সবার সম্বন্ধ কি, সে সম্বন্ধে ধর্মতাত্ত্বিকদের মধ্যে মতভেদ রহিরাছে। সুলী ইসলামী মতবাদে "আলাহ্র ৩৭সমূহ আলাহ্র সহিত একামও নহে—আবার জালাাহ্ হইতে ৰতভও নহে", এই মতবাদে ইহা প্রজ্ঞানে যীকার করা হইরাছে যে, আলাহ্র সিংকাতের সহিত তাঁহার যণাতের সময় মানবীয় ভানের নাগালের বহিভূতি একটি बरुजा, खाबाब এই ७५प्रसूर खत्रुक्ड (غير معخلوق) अवर নিতাও(ুমুর্ট ) বটে। এওলিকে বাদ দিয়া আরাহ্র যণাতের ধারণা অসম্ভব। কিন্তু যুক্তিবাদী তথা মু'ভাষিনীগণ সভার সহিত সি-ফাতের অবিচ্ছেদ। সম্ভার কথা অধীকার করেন। এইসব অংলাচনায় আল্লাহ্র ওণসমূহের মধ্যে নিশ্চিতরূপে তাঁহার "কালামি" খণটি প্রকট হইয়া উঠে। কু'রঝান মারীদে কোখাও কালামকে আলাহের বিশেষণ ( 🚣 )-রাপে প্রকাশ করা হয় নাই অর্থাৎ আলাহিকে মুতাকালিমরূপে উল্লেখ করা হয় নাই। কিন্তু পরবতী যুগের ধর্ম-ভাত্তিকসণ বার বার তাঁহার সম্ভন্ধ "মুডাকারিম" শব্দ ব্যবহার করিয়াছেন। কুরুরানে তিনটি ছানে (২ ঃ২৫৩;৪ ঃ ১৬৪ ; ৭ ঃ ১৪৩) "কালাম" নন্দ আল্লাহ্র কথা বৃঝাইতে ব্যবহাত হইরাছে। আল-আশ্'আরী (আল-ইবাানাঃ, পৃ. ২৩) বিভিন্ন বিবরণ সম্বলিত দলটির বেশী আয়াত উত্মৃত করিয়া দেখাইয়াছেন যে, আল্লাহ্র অবিচ্ছেদ্য গুপ হিসাবে তাঁহার "কালাাম" এবং সেই গুলের প্রকাশ হিসাবে "কু র্ঞান" উভয়ই অসুস্ট। । লক্ষাভরে মুজিবাদী পণ্ডিত্রপ কালাম ওপের চির্তনতা এবং ইহার অভিব্যক্তি অর্থাৎ কুর্বানের ৰৱগত এবং একই সাথে ইহার অসুণ্ট হওয়া সভাবনা শীকার করেন না। আশ'আরীগণ এই ব্যাখ্যা দান করেন যে**, আলা**াহ্ ধিরিশ্ভাদের সহিত বেমন যাধ্যম ব্যতীত প্রত্যক্ষভাবে কথা বলেন, মেইভাবেই তিনি প্রভাক্ষভাবে মাধ্যম ব্যতীত মুখ্যা ('আ)-এর সহিত কৰা বলিয়াছিলেন। এক মানুষ অপর মানুষের কথা যিই ধারা ও পদ্ধতিতে অনিয়া ধাকে, মূসা ('আ) সেই ধারা ও পদ্ধতিতে আশ্লাহ্র কথা ওনেন নাই; বরং তিনি 🖨 কথা সকর দিক হইতে আসিতে ওনেন (আর-বারদণাব<sup>া</sup>), ভা**ক্সীর,** ৭ ঃ ১৪৩ <sub>ঃ</sub> ২০: ১২, ed. Fleischer, i. 343, 593)। অভতসক আল-আশ'আরীর ( আল-ইবাানাঃ, পৃ. ২৫ ) সময় পর্যন্ত ইহা बौक्क रहेबाहिन (४, जाबाहित कानाम ७१६ वितयन (💤 🕹)। ৰাৱণ ইহা একটি গৱিশূৰ্ণতাভাগক **খণ এবং বাকশুনাতা এই খ**ৰেৱ বিপরীত ও অসপূর্ণতাবোধক। সু'রজানি (১৮३১০১; ৩১३২৭) এবং হাণীছে (আৰ-ইবানাঃ, পৃ. ২৫) বলা হইরছে বে, কালিমাত্রাহ্ বা আরাহ্র কথাসমূহ অফুরত এবং অনাদিকাল
হইতে আরাহ্ কথা বলিতেছেন । আল-অল্আরী কুরআনের
আরাত সপর্কে "লাক্জ" (উচারিত) লব্দের প্রয়োদে আগতি করেন
(পৃ. গ্র, পৃ. ৪১), এমনকি তিনি বলেন, কুরআনে আরতির ক্রেডেও
ইহার প্রয়োগ সমত নয়। অনুরূপভাবে "লিসান" (১৫ ঃ ৪২৭)-এ
বলা হইরাছে : তুমি কুরআনকে কথনও "কাওলুলাহ্" বলিতে
পার না। পরবর্তী বুসের আল্আরীপণ মনে করেন বে, আলাহ্র
কালাম অর্থে মনের ভাব অর্থাৎ "কালাম-ই-নাক্সী" বা "হাদীছাই-নাক্সী" বুঝার। স্তরাং ইহা অক্রর অথবা দব্দের মাধ্যম বাতীতও
সক্র। বাহা হউক, আরাহ্র ঐ অসংখ্য কালি মাত হইল ওাহার
অকুরত্ত কথা বা স্পিট—যাহা ্রি-এর অভিব্যক্তি। কিন্তু আলাহ্র
কালিয়াত আযাদের মুখ-নিঃস্ত কথার মত নহে।

পরবর্তী যুগের সুমী ধর্মতান্ত্রিকগণের নিকট আছাাহ্র কালাম সম্পক্তিত মতবাদ সর্বজনস্বীকৃত ইজ্মাা' (৪.) দ্বারা ছিল্ল কইয়াছে যে, আলাহে নবীদিগের সহিত কথা বলিয়াছেন, অভএ্ব তিনি কালাম-ভণসন্দর মৃতাকারিম ( দ্র. তাফতাযোনী কৃত আকণাইদ নাসাকীর টীকা, কাররো ১৩২১, পৃ. ৭৫)। **এখানে আঙ্গাহ্র "কার্নাম" ওপের** অন্তনিহিত প্রকৃতির কথা বলা হইয়াছে। কিন্ত ইহা**র সহিত কালান্**-লাহ্ বলিয়া বণিত কু'রুআানের কি সম্ভ, তাহা তখনও ব্যাস্থ-ক্লপে নিরূপিত হয় নাই। আশ্'বারীগণ এই সম্বন্ধে নির্ধারণের চেস্টা করেন। কিন্ত হণছালীগদ বরাবরই ইহা হইতে বিরত থাকেন। ভাঁহাদের মতে "কালাামুলাহে" আলাাহ তা'আালারে অ-হন্ট চিরবন কথা,—ইহাই যথেপ্ট। যে বন্তর উপর কু'রজান লিখিত আছে, ভাহাকেও কেহ কেহ অ-স্ণ্ট বলিতে চেল্টা করিয়াছেন। বিভ মু'ভাষিলীগণের মতে মূসাা-('আ)-এর কর্ণকুহরে প্রবিষ্ট কথার মতই ইহা সূচ্ট। মাাতুরীদীগণ এ বিষয়ে ধর্মতদ্বের রহস্যবিনীর ক্ষেত্রে ভাহাদের অনুস্ত চির চরিত রীভিরই অনুসরণ করিয়াছেন। তাঁহারা দুইটি বিষয়কে গাণাগাৰিভাবে তুলিয়া ধরেন। আন্-নাসাফী লিখিয়া-ছেন ('আকাটিদ, ৭৯), ''আলাহ্র কালাম কু'র্বান আমাদের সুস্তকে লিপিবছ, আমাদের অভরে সুরক্ষিত, আমাদের মুখে আইউ এবং আমাদের কর্ণে দুল্ড হওয়া হিসাবে হুল্ট। তথাপি কালামি এই-সবের মধ্যে হিভিবান (হ'াার) নহে।<sup>গ</sup> ব্যাধ্যা**মরুণ অভ্-**ভাষভাষানী বলেন, এক টুক্রা কাগছের উপর **'আঙন' <del>নলটি</del>** বিখিলে তাহাতে দাহিকা শক্তি হৃতিই হয় না, তাহা কাৰ্ডটকে महन्छ करत्र ना।

আশ'আরীগণের রভিপাদ্য বিষয় যথাঃ আলাহ্য "কালায়" হইল প্রকৃতপক্ষে আলাহ্য চিত্তন। কিত ইহা সানুহের চিত্তাধারার ন্যার ছানকালের সহিত সংগ্রিকট নহে। কারণ আলাহ্য প্রতি 'বাক্ত (চিত্তন প্রক্রিয়া) আরোগ করা হইলে তাহাতে দার্শনিক ও শবের বুংগতিগত তাংগর্থসমূহ আলাহ্য প্রতি প্রমুক্ত হইলা গড়ে (তু. Mawakif, ed. Cairo, p. 541, ed Sorensen. p. 161, আল-বারদায়ে", সুরাঃ ২ঃ ৪৪, ed. Fleischor, ১: ৫৭)।

ধর্মতান্তর নাসকরণে ''কালাাম''-এর ব্যবহার এবং এই ক্ষেত্রক গুকুত্ব সন্দর্কে আভ্-ভাক্ডাাবাানী আট-দকাসহ লিভ যে কিছেবনটি দিরাহেন ( শার্ষ্ 'আকাাইদি'ন্-নাসাফী, পৃ. ১০ ) ভাষা নিন্নরূপ ঃ ১। ধর্মভান্তর কোন আলোচনায় প্রারত্তে ধর্মভাত্তিকদের বাৰুরীতি হইল: "অমুক মতবাদের সম্বন্ধ কালাম (বর্ণনা, মুক্তি) এই"—ইত্যাদি।

- ২ । এই শাস্ত আল্লাহ্র "কালা।ম" সম্বন্ধীর মতবাদের বিষয় বিশেষভাবে আলোচনা করে।
- ৩। দর্শনশারের আলোচনার মান্তিক বা ন্যায়শারের যে ওক্তব, ধর্মতত্ত্বে আলোহের কালামের সেই ওক্তব।
- ৪। কালামে বা বচন মাধ্যমে যে-লব বিদ্যা শিক্ষা দেওয়া হয়, তদমধ্যে এই শাব্র সর্বাধিক আবশ্যকীয়।
- ৫। এই শারের অধ্যয়ন এবং চিডা যত প্ররোজনীয়, তদপেক। বেশী প্ররোজনীয় বিতকিত বিষয়ে প্রতিদ্বিদ্যাপর মধ্যে আলোচনা।
- ৬। "কালাম" বা বচন মাধ্যমে যে সকল বিদ্যা শিক্ষা দেওয়া হয় তদমধ্যে এই শান্ত সর্বাধিক বাদানুবাদপূর্ব।
- ৭। ওরুত্ব হিসাবে একমার এই শারকেই আর-কারাাম (মূর বিবরণ) বলা মাইতে পারে। অন্যান্য বিদ্যার ক্ষেত্রে একথা বলা যায় না।

৮। ইহা ছেদনকারী ও প্রভাব উৎপাদনকারী বিদ্যা, কালামের এই অর্থ বাুৎপতি।হসাবে ক্রি—ক্র্ হইতে উৎপন্ন। ক্রি শব্দের বাুৎপতিগত অর্থ "বিদ্ধ করা, যথম করা"। ইব্ন ধালদূন এই বিষয়ে দুইটি মান ব্যাখ্যা দান করিয়াছেন : (১) 'ইল্ম কালামের আলোচ্য বিষয় "কালামে" বা বচন,—কার্য ('আমাল) নহে। (২) উপরিউক্ত (২)-এর অনুরস। আরও দ্র Haarbrucker কৃত শাহ্রাভ্যানীর 'মিলাল' পুডকের অনুবাদ, ১ : ২৬ এবং মন্তব্যসমূহ, ২ : ৩৮৮-৩৯৩। Wensinck, The Muslim Croed হছে দেখাইবার চেন্টা করিয়াছেন যে, দার্শনিক ধর্মতত্ত্ব অর্থ 'কালাম"-এর ব্যবহার 'আরবী ভাষা হইতেই হইয়াছে।

ধর্মতত্ত্বের নাম হিসাবে "কালাাম" শব্দের ব্যবহার ধীরে শীরেই বিবতিত হইয়াছে। প্রথম পর্যায়ে বুদ্ধিভিত্তিক (معقولات) ধর্মভল্প ও ধর্মীর ব্যবহারিক বিধানসমূহের সম্পিটকে ফিক্'হ (ভান) বলা হইত এবং কু'রুআান ও হ'াদীছে'র বর্ণনাডিতিক ( سنقولات) 😎 নকে "ইল্ম বলা হইত। দিতীয় পৰ্যায়ে ধৰ্মতত্ব বভভভাবে "রুহত্তর ফিক্'হ'' বা আল-ফিক্'হ'ল-আক্বার নামে অভিহিত হইতে থাকে। খেমন আৰু হ'ানীফাঃ (র) ও আল-মাতুরীদীর নামে প্রচলিত পুস্তকের নাম আল-ফিক্'হ'ল-আক্বার। ইহাতে বলা হইয়াছে: ১৯৯৫ : षर्शार "क्रक्रू في الدين افضل من الفقسه في العسلم হইতে কালাম القد ني الدين উৎস্কুট্ডর।" পরবঠীতে ইহাকে সোজা কথার বলা যাইতে পারিত, "الكلام افضل من الفقد!"। উক্ত পুস্তকে কেবল আলাহ্র বাকা বুঝাইবার উদ্দেশ্য হাড়া <del>'কালাায'' দক্টি</del> অন্য কোন অর্থে পরিডাষা হিসাবে বাবহৃত হয় নাই, সাধারণ অর্থে بُول-এর ব্যবহার দেখা যায়। জাল-**অান্'অরৌ ইবানোঃ পুতকেও ওধু** পরিক্ষদের শিরোনামা**র** অনু-ক্লপভাবে "কালাম" শব্দ ব্যবহার করিয়াছেন, কিন্ত ফিহ্রিভ কিন্তাহৰ (তু. পু. ৩৭৭-৪০০) "কালাহ্ম" শব্দ সাধারণ অর্থে 'বিবরণ' **ৰুবাইতে এবং পারিভাবিক অংগ ধর্মতান্ত্রের তাকালুম এবং মুতাকালিম শব্দন্তবিত্ত সানুষ্ঠিকভাবে ব্যবহাত হইয়াছে ; কিন্ত ফিক্'হ শব্দের স্বাবহার তথন হইতে বরাবর চলিতে থাকে** ব্যবহারিক আইন **ৰুঝাইবার জন্য। ইহার পর একটি শুন্ত পরিবর্তন আ**সে যাহার **ফলে 'ইল্ৰু'ল-কালা।ৰ ভারা ভঙ্ধৰ্মতভানাৰুঝাইয়া** পরমাণুবাদ-**বঠিত এক** দার্শনি**ক ধর্মতত্ত্ত ইহার মধ্যে সমিবিতট হয়।** তথন

মৃতাকাল্লিম লব্দ দারা প্রথমে সু'ভাষিলী এবং পরে ঐ সব **সুকী** ধর্মভাত্তিককে বুঝাইতে লাগিল যাহাদের ধর্মতত্ত্ব ছিল পরমাশুবাদ-মূলক; জড় জগতের মৌলিক উপাদান সমক্ষে এই ধারণা হে ইহা অন্তনিহিত (grained) প্রকৃতির, অনবভাবে ইহা বিভা**ছাও** নহে এবং অসীমও নছে; বরং আগবিক প্রকৃতিবিশিষ্ট। সুলী धर्मछाज्ञिकरमञ्ज अरे धात्रभात्र छक्रच वर्षना कवित्रा त्यस कता यात्र ना। যুরোপে ইহা সম্ভদন শভাবনী পর্যন্ত এরিস্টটলের প্রভাবে আব্দুর অবস্থার হিল। তৎপরে ইহা পুনরায় আত্মকাশ করে। প্র**থান** ত্তপৰাচৰুক্তপে ( Boyle and Newton ) এবং পরে পরিবাদ বাচৰু-রূপে (John Dalton)। এই মুম্নোদীয় পণ্ডিতগণের দরীক্ষাসূত্রক গবেষণার স্হিত ইসলামী ধর্মডাড়িকগণের কার্য-কারণ সম্প**র্কস্** চিরাধারার তুলনা কৌতুহলো**দীপক বটে। এইসব আলোচনা হই**ছে পরিস্ফুট হয় যে, একজন মৃতাকাল্লিম নিজেকে আব'আরী ুবলিলা অভিহিত করিলেও এবং আল-আশ'আরী হ'ানালী মার'হাবের অনুসারী হইলেও সেই মুতাকালিমকে রক্ষণশীল হ'াছালী-প্রথের অন্তর্ভুক্ত বলা চলে না। তাঁহাকে সুফৌদিসেরও অন্ত-ভূকে বলা যায়না। কারণ সূফীগণ নিজেদের মতবাদের ভিভি 'ইল্য ও তক্বিদ্যার চেয়ে ধর্ম সম্মীয় প্রত্য⊊ অভিভতার (মা'রিঞ্চাত , ছাড'ারাত এবং ওয়াস্যাবি'স, ফিছ্রিড, পৃ. ১৮৩) উপর ছাপন করা অধিকতর যুজিসঙ্গত বলিয়া প্রহণ করেনঃ আবার ঐ মূভাকালিখকে দার্শনিকদিপেরও (হ'কামাা') অভডুঁক করা যার না, কারণ ভাহাদের মতবাদের ভিত্তি ছিল এরিস্টটলীর ও নিউপ্লেটনীয় দর্শনের সংমিত্রণের উপর, অধচ প্রত্যেক আশ্-'আরী মুতাকারিম সুলী মতবাদের অনুসারী ছিলেন। অবদা এই আলোচনায় শী'আঃ পদ্ধতির কোন বিবরণ দেওরা হয় নাই। উহা হুইল ভা'লীম (শিক্ষাদান) মভবাদের ডিডির উপর ছাপিড মু'ভা-ষিলী যুক্তিবাদ। তা'লীম মতবাদে বলা হইয়াছে যে, মানুষের ভানের প্রকৃত ভিত্তি বিচারবৃদ্ধি নহে ; বরং উহা হইতেছে অভাত ইমামের প্রামাণ্য উপদেশ। এইরূপ ইমামি পৃথিবীতে সর্বদাই আছেন। মানুযের উচিত তাঁহাকে খুজিয়া বাহির করা এবং তাঁহার আনুগতা ধীকার করা ( দ্র. আল-গ'যাালীর মুন্কি ৰ', ১২০৩ সংকরণ, পৃ. ২৯ প., এবং Goldziher's Streitschrift des Gazali gegen die Batinijja-Sekte. হ.া)। সুকৌ মত-বাদের অবৈতবাদী পছতির আলোচনাও এখানে করা হয় নাই। ইহার পারিভাষিক শব্দ এবং ভাবগুলি ছাড়া আর কিছুই ইস-লামী নহে।

হিত্রিত কিতাবে দেখা যায় যে, গ্রন্থকার সমসাময়িক (৪র্থ/ ১০ শতাব্দী) মৃতাকালিমদিগকে পাঁচ শ্রেণীতে বিভক্ত করেন।
(১) মৃতাবিলী, (২) ইমামি ও যায়দী শী'আঃ, (৩) ছাব্রিলাঃ
(অদৃশ্টবাদী) এবং তাজ্সীমিলাঃ বা সদৃশ্যবাদী (যাহারা আলাজ্কে
মানুষের সদৃশ মনে করে, (৪) খাারিজী ও (৫) সৃ-ফী। এই
বিভাগকরণে বাধ হয় লেখক শী'আঃ মতবাদ এবং মৃ'তাবিলী
মতবাদ দারা প্রভাবাদিত হন। কাজেই তাঁহার মতে মু'তাবিলীগকই
প্রথম শ্রেণীর মৃতাকালিম এবং আল-আল'আঃরী তৃতীয় শ্রেণীভুক্ত।

ইসরামী পরমাশুবাদ মুতাকারিমগণের আনোচ্য বিদ্যার জনাভম বৈশিষ্ট্য হইলেও উহার ধারাখাহিক ইতিহাস লেখা এখনত সভবণর হর নাই। কিন্তু এ বিষয়ে Sal. Pines কৃত Beisrago zur Islamischen Atomlehro, Berlin—1936, শুভক- ষ্টির উল্লেখ করা যাইতে পারে। এই বিদ্যা বিষয়ে প্রাথমিক পর্যায়ের বাদানবাদে অংশ গ্রহণকারিগণের বক্তবোর সন্ধান এবং উহা হুইতে সংক্ষিণ্ড উদ্ভিসমূহ ব্যতীত আর কিছুই আমাদের হন্তগত হয় নাই। এমন কি আল-আশ'রারীর বে সমন্ত বেখা অদ্যাপি বিদ্যমান আছে ভাহাও এ সম্পর্কে বিশেষ আলোক-পাত করে না ৷ জাল আকি জাানীর আলোচনা এ বিষয়ে ফলপ্রদ হইতে পারে, বিশ্ব এগুলি এখনও অধীত হয় নাই। Horten তংকত Philosophische Systeme গুৰুকে অভাৰ অধাৰসায় সহকারে যে সমস্ত পরবর্তী লেখার ইংগিত ও উছ্তি সংগ্রহ করিয়াছেন তাহা হইতে এ সম্বন্ধে যাহা জানা যায় তাহা হইতে প্রতীয়মান হয় যে, মু'ডাখিলী **আবু'ল-হ**য়'ারল **আল-'আলা**ফে (মৃ. হি. ২৩৫ জন্ববা ২২৬; তু. Horten, p. 246 গ.) সর্ব-প্রথম প্রমাণুবাদের আজোচনা ধর্মগুরুর অন্তর্ভুক্ত করেন। এ বিষয়ে তাঁহার প্রতিপক্ষ ছিলেন অপর দুইজন মু'তাবিলীঃ হিশাম ইব্নু'ল-হণকাম হি.. (মৃ.) ২৩১ [?] ; जू. Horten p. 70 भ.) अवर আন-নাজ্'জ'াাম (মৃ. ২৩০/৮৪৪ i Horten, p. 189)। ইছা হইতে ৰুঝা যায় যে, পরমাণুবাদের ধর্মতাত্ত্বিক আলোচনা মু'তাযিলী-দের দারাই আরক্ত হয়। মৃ'তাষিলীগণের এই আরশ্ব আলোচনার ধরন (System, "আলাহ" শীর্ষক প্রবল্ধ র-) পরবাড়ী মূতা-কালিমগদের যুড়িশেলী কড়খানি অনুরাপ ছিল ডাহা নিশ্চিত করিয়া বলা যায় না। Horion-এর লেখার যে সমত ছানে ইহা বিলেষ-ভাবে আরোচিত হইয়াতে তাহার সন্ধান—বখা, পৃ. ২২ প., ৪২ প.; ১৭৮, ১৯১, ২৪৬ প., ২৬৬ প., ৫২৬, ৫৫১ র.। পৃ. ১৯৫, ২৬৫ এবং ২৩৬ হইতে পরিস্কার ব্বা যায় যে, কাল পরস্বাশুতে বিভাজ্য কিন্তু পল্পমাণু বিভাজ্য নহে এবং এই কারণে কালও অনভভাবে বিভাজ্য নহে। এই সকলের সহিত স্বঠোর মতানৈকোর কারণে ইব্ন হণৰ্ম তাঁহার "মিলাল" প্তকে ইহার বিভারিত বিবরণ দিরাছেন, মধাঃ ৫ : ১২ প. । কিন্তু আলোচ্য বিষয়ের প্রকৃতি দৃষ্টে ৰ্ঝা হায় যে, বিভৰ্কে অংশ প্ৰহ্মকারী প্ৰথম প্ৰয়য়কালীন পণ্ডিড-পদ ভাহাদের আলোচনা জিপিবছ করিবেন এমন সভাবনা ছিল না; ভাহাদের লেখার অনুলিগি তৈরী করার এবং বাহিরে প্রকাশের অবাধ অনুমতি দিবার সভাবনা হিল আরো কম। এই ক্ষেত্রে আমাদের সামনে খুব প্রকৃষ্ট উদাহরণ হইলেন প্রসিদ্ধ ধর্মতত্ত্তিস সুকী সাধক আন-জুনায়দ ( প্র. মৃ. ২৯৭/১০৮ )। ধর্মদ্রোহিতা জাতীয় সন্দেহের প্রতিবিঘটি কখনও তাঁহার উপর পড়ে নাই। অখচ তিনি রকালো বলিতেন ঃ ঐশী সভার পূচ্ তল্ব-সন্থানীকে রবত থাকিতে হুইবে ধর্মগ্রাহী আখ্যার কলঙ্গিত হুইবার জন্য (Goldziher, Vorlesungen, p. 175; खारता ह. जान-कृष्मासदी, सिमानाः. ষ্লাক ১২৯০, গৃ. ১৩৯ গ.)। ভাওহ ীদ অর্থাৎ আলাহ্য সভা সহত্রে জুনারদ ভাঁহার শিব্যস্থের সহিত আবোচনা করিতেন কুদ্ধবার ককে। এই বিষয়ক আলোচনার বিষয়বন্তর সহিত গাখানীর "রিসানাতু'ন-কু'ন্সিয়াঃ"-এর অথকা ভাষার রেখা "ভার-ইক্'তিসাদ"-এর অথবা এখন বি আন-নাসাকীর উপর আত-ভাক্ডাাযানীর লেখার কোন সন্দর্ক আছে—এইরাগ ক্রনাও আমরা করিতে গারি না। বরং প্রথমেতি আরোচনা জনেক বেশী গভীর। ইব্ন হাৰ্য অভাত ঘৃণার সহিত যে সকল ধর্মজারী মৃতাকারিসদিখনে তীহাদের ক্রছবার বাান্কণাধ্বনি क्रेंग्ड हेनिया वादित क्रिज़ाक्षित्र अवर डॉम्स्ट्रिय खारबाहनाड

ষরাগ উদ্ঘাটন করিরাছিলেন, প্রথমান্ত আলোচনার ধরন ইহাদের আলোচনার সম-দ্রেলীর। মৃতাকালিখনগ রাতিবাদে বলিতে গারিতেন যে, ইব্ন হাষ্য ন্যায়ের পতী অভিক্রম করিরাছেন এবং মৃতাকালিমদের উদ্দেশ্য বৃষিতে বার্থ হইরাছেন। মৃত্যামিনী লেখকশন তাঁহাদের লেখা প্রকাশে নিঠাবান ধর্মভাবিকদিশের অপ্রসামী হইয়া-ছিলেন। মৃত্যামিনী লেখক আবু রাশীদের লেখা "মাস্যাইল" এখনও আমাদের সামনে বিদ্যামান, তিনি উহা আনু মানিক ৪০০/১০০১ সালে লিখিয়াছিলেন ( Horten, Philosophio des Abu Raschid; Arthur Biram, Atomistische Substanzenichre)।

কিহ্রিজের (ed. Quatremore, iii. 27-43; Bulak 1274, p. 223-228, transl. De Slane, ii. 40-64) जाब চারিশত বৎসন্ন গলে ইব্ন খালদুনের (মৃ. ৮০৮/১৪০৬) মুকণ-দিনাঃ প্রত্<mark>রে আমরা ইহার বিকাশের আর একটি ধারণা পাই।</mark> Quatromere কত্কি বাবছতে পাৰুলিপিতে কু'রজানের মুডাশাবিহ্ আয়াতভলি সম্বক্ষে একটি প্রিচ্ছেদের সংযোগ দেখা যায়, বাহা অন্যান; পাভুলিপিতে বা ব্লাকে সংকরণের পুড়কে নাই। ঐ পাঙ্লিপিতে ইব্ন খাল্দ্ৰ "কালাাম"-কে একটি আমরকানুলক বিস্যারূপে গণ্য করিয়াছেন এবং কু'রুআানের মার্থবোধক আয়াত– ভলিকে বহলাংশে "কালাম"-এর উৎসম্ভক্তে পণ্য করিয়াছেন। ইহা হট্তে প্রতিপন্ন হয় ধে, দার্শনিক প্রভাব অপেকা কুরবানের ব্যাখ্যা প্রদানের তাকীদই 'ইল্মু'ল-কালামের উৎপত্তির অধিকতর প্রবল কারণ ছিল। ইহার মঞ্চে নিশ্চমই সভ্যতা আছে। আবার ইহাও নিশ্চিত বলিয়া মনে হয় যে, প্রাথমিক যুগের মুসলিম ধর্ম-তাত্ত্বিকপণ বিভিন্ন বিজাতীয় ভাবধারা কত্কি প্রভাবাদিবত হইয়া ঐ সমস্ত ভাবধারাকে ইসলামের ভিত্তিতে দাঁড় করাইবার জন্য এই দার্থবোধক আয়াতওলির ব্যবহার করিয়াছিলেন। খাহা **হউক**, আহ মাদ ইব্ন হণখাল এবং আল-আৰ'আরীর ন্যায় ইব্ন ৰাল্-দ্ৰও এই সমত আয়াতের কোন আখ্যা বা তা'ব'ীল অনুমোদন করেন নাই।.....সূরাঃ ৩ : ৭ আয়াতের ( প্র. আল-বায়দণাব ী, ed. Fleischer, i. 146) ব্যাখ্যা তিনি এই করিয়াছেন বে, কেবল-মার আল্লাট্ই মুভাশাবি**হ আ**লাতের অর্থ অবগত আ**ছেন, মানুষেয়** প্ৰে এ বিষয়ে অনুমানভিডিক ব্যাখ্যা প্ৰদান হইতে বিয়ত থাকা উচিত। অনুরূপভাবে বিবল্পগত সপলে তাঁহার ধারণা**র সাঁহিত যাহা** খাপ খার না বলিরা মানে করিয়াছেন এরাপ সকল **আয়াত সমজেই** ভিনি অনুরূপ মন্তব্য করিয়াছেন।

ফলে দেখা যায় যে, মুডালা।বিহাাতের ডাক্সীয় বা বাবাদান লানে এই দুরহতা বা সমস্যার কারণেও 'ইলব'ল-কারামের উৎপত্তি হয় এবং বিভিন্ন মডবাদের সৃশ্চি হয়। মুডালা।বিহু আয়াতভালিতে আলাহের সাটত সিক্ষাত সক্তম বানুষের সহিত সালুলা-(anthropomorphist) সূচক যে বচনগুলি ব্যবহৃত ইইরাছে, প্রন্থ ইইরা, সেই আলাভভালি কি আক্রিক (তাশবীহ, ডাল্সীম) আর্থ হহাীয় হইবে অথবা ঐভিনি কি আলাহ্র প্রতি বিশেষভাবে প্রযোজ এবং আবাদের অভাত (ভান্বীহ) কোন অর্থে গ্রহণীয় হইবে অথবা আলাহ্ সহছে অন্যবিধ বিবরণের বেলারও কি ভান্বীয় লবোলা হইবে যে বিবরণের অর্থ পরিকার এবং বাহাকে আক্রিক অর্থ প্রহণ সভব এই কারণে যে, সে বিবরণগুলি ইজিয়-প্রাছকে (Concrete) বাল দিয়াও কভেক ভাবের (ideas) প্রকালক? এই সমস্যা হইতে বিভিন্ন দলীয় মডবাদের উৎপত্তি

হয়। মু'ভাষিতীয়া তৃতীয় মতটির গোষক ছিলেন। এখম মতের ধায়ক ছিলেন"মানবসপৃশ"-বাদীয়া, এই মতবাদ অনুধায়ী আলা-হুয় ককে শরীরধায়ী হওয়া অনিবার্ষ হইয়া পড়ে। এই দুইরের

ৰধাছনে মৃথিরো অবহান করেন তাঁহাদের দাবী এই যে, তাঁহারা প্রাথমিক তিন মুগের (সু-স্কেন ছ'ালাহিণঃ) মতবাদের অনুসারী। তাঁহারা আলাহ্য সি-ফাাতগুলিকে মানুষের সি'ফাতের সাদৃশ্য ইইতে উর্দেষ রাখেন এবং সেই সঙ্গে উহার ভাবার্থ গ্রহণ করা হইতেও

বিরত থাকিয়া আছাাত্র পবিরতা ঘোষণা করেন। এইজন্য তাহা-দিগকে ভান্যীতগয়ী (আছাাত্র পবিরতা ঘোষণাকারী) বলা হয়।

এই পরিছিতিতে খাঁটি সুমী সম্পুদয়ে যুক্তিবহ প্রমাণের (আদিরাঃ আক্'বিয়াঃ ) ব্যবহার করিতে বাধ্য হন। এইরূপ অবহায় আল-আশ'আরীয় আবির্ভাব হয়। তিনি আক্'রী ও নাক্'লী দলীলের

সম্বয় সাধন করেন এবং তাশ্বীহ ("ফানবসপূদ"-বাদ) মত-বাদকে বাতিল করেন। ডিনি আলাাধ্র সভার ধারণা (ideas)

বাচক ওণাবলীর (ভান, শজি, ইচ্ছা, জীবন ) অভিছ প্রতিশ্ঠিত করেন এবং "সালাফ" তান্ধীহকে যে গঙীতে সীমাবছ রাখিয়া-

ছিজেন সেইভাবেই রাখেন । "দশন", "ত্রবণ" এবং "কালাম"-কেও তিনি মনে ছিত (আল-কণাইম বি'ন-মাফ্স) সিক্ষাতরূপে ছাগন কয়িলেন। তিনি মু'তাষিলীগগের সহিত তাহাদের নৈতিকতা-

মূলক বতবাদ, (আস্বাহ্, তাহ্ণসীন, তাক্ণীহা) পরকালতত্ব এবং পারলৌকিক পুশ্বভার ও শান্তি সমজে আলোচনা (তাকালামা) করেন। তিনি ইসামিয়াগণের রাজ্য পরিচালনা নীতি সক্ষেত্ত

আলোচনা কল্পেন এবং দেখাইয়া দেন যে, আল্লাহ্ কর্তৃক ইমাাম নির্ধারিত হওয়া ধমীর বিদ্যাসের অন্ধ নহে, বরং

রাপ্ট্র পরিচারিত হইবে জনসংগর স্বীকৃত সুবিধাজনক একটি রাষ্ট্র ব্যবহার। Goldziher তাঁহার Vorlesungen পুস্তকে, (পৃ. ১৯৯ প.) যাহা বিষিয়াহেন ভাষার সহিত উপরিউক আলোচনা তু.। আল-আশৃ-আরীর পরবর্তী প্রসিদ্ধ ধর্মতান্ত্রিক হইবেন আল-

বাাকি জানী (মৃ. হি. ৪০৩)। তিনি "কালাম"-কে একটি সমন্বিত রূপ দান করেন, ইহাকে প্রভাস্ত্রক ডিডির উপর ছাগন করেন এবং ইহার বুজিমালাকে সুবিনাস্ত করেন। অধিকত তিনি এই প্রস্কে প্রমাশু (আন-আওহারু ল-কারদ) এবং শ্নাতা

(আল-খালাা'-) প্রতিতিঠত করেন ৷ তিনি প্রমাণ করেন বে, একটি অনিত্য আনুষ্ঠিক (عرض) এর মধ্যে আর একটি অনিত্য আনুষ্ঠিক শ্বিতি লাভ করিতে গারে না, ইহা কারের দুইটি গরমাণুর মধ্যে বরাষর অবহান করিতেও গারে না। (অধিকত

ন্ন. ইব্ন খালপুন, od. Quairomere, গু. ১১৪; De Slane, গু. ১৫৭); কিন্ত এই নীতিখলিকে তিনি ধর্মবিখাসের বিষয়বন্তর অধক্ষন পর্যায়ভূক করিয়াছেন। কারণ তিনি মনে করিতেন বে, ন্যায়শাল জনসারে একটি বলির অসারতা প্রযাণিত হইলে সেই

ন্যারশার অনুসারে একটি বুলির অগারতা প্রমাণিত হইছে সেই
বুলি বারা প্রমাণিত ব্রটিরও অগারতা প্রমাণিত হয়। বিগরীতভাবেও ইন্থা সভা। পরিকার বুবা বার বে, ইব্ন দান্দ্রের
সংক্ষিণ্ড রচনার ঐতিহাসিক ওকস্থ বাাকি লাানীর শ্রেষার সহিত

শুক্ত হয়। তিনি ইব্ন হ'াব্য-এর আসৌ উল্লেখ করেন নাই। কিন্ত গ'াবালীর একজন শিক্ষক ইবাামু'ল-হ'ারাাধারন রচিত হুইট পুতকের নাম উল্লেখ করিরাহেন। দুখাত তাঁহার সুখাতির কারণে বাদিও কোন উল্লেখযোগা অবদান ভারার হিল না—ইব্ন

কাৰ্যুদেয় অন্যাহিত পথ শ্বৈতে ধৰ্মভান্তিকাৰণ বুনিতে পাছিয়াহিচান ( মৃ. ১

ষে, ন্যায়শাপ্ত চিত্তনের একট হাতিয়ার্মার, দশ্নশালের অংশ-বিশেষ নহে। ইহার কলে তাঁহারা নিজেদের মতবাদের ভিত্তিভালি পরীকা করিয়া যাহা অসমত মনে হইল তাহা পরিত্যাপ করিলেন। তাঁহাদের নৃতন প্রমাণসমূহ অধিকাংশ ক্ষেত্রে পদার্থবিদ্যা এবং দার্শনিক্সপের অধিবিদ্য হইতে সংগৃহীত হইতে থাকে। এইরূপে তাঁহারা এক নৃতন পদ্ধতি আরম্ভ করেন যাহাকে "তারীকাত্রিন

মুডাজাখবিরীন" বলা হয়। এই নূতন দলের নেতা হইলেন আল-লায়ালী (মৃ. ৫০৫/১১১১) এবং আর-রামী (মৃ. ৬০৬/১২০৯, ভাঁহার সম্বন্ধে বিশেষ করিয়া প্র. Goldziher, Islam, iii. 213-247)। ভাঁহারা উভয়েরই কিয়ৎ পরিমাণে প্রাতন সম্বার

213-247)। তাঁহারা উভয়েরই কিন্তৎ পরিমাণে পুরাতন পছার বিরোধী ছিলেন। ইব্ন খালদুন তা'ধ'ীল অনুমোদন করিতেন না। কিন্ত ইলাম রাামী নিয়মিতরূপে তা'ব'ীলের আলয় লইতেন.

তাঁহারা উল্লেখযোগ্য পরিমাণে দার্শনিকদের মতের বিরোধিতা করিতেন, ভাহা সন্তেও ইব্ন খালপুন দার্শনিকদের সমালোচনা পছতি

জনিবার জন্য আগ্রহী ধর্মতভ্রের হারকে গামালী ও রাানীর গ্রন্থ পাঠের নির্দেশ দিতেন। ...... কিন্তু বাহারা ধর্মতন্ত্রে ওধু (সালাফ) পূর্ববিভিগণের পদানুসরণ করিতে চাহিতেন তাঁহাদের

পক্ষে মৃতাকাজিমগণের প্রচীন পছতি অনুসরণ করা ছাড়া গতাতর ছিল না। বলা হয়, প্রকৃত 'ইল্মু'ল-কালামের সভান সেইখনেই গাওয়া যায়—বিশেষত ইমাানু'ল-হ'ারামায়নের 'ইরশাদ' পুত্তকটি

ভাঁহাদের গঠিতব্য। দৃশ্যত ইহার অর্থ এই হয় যে, আন-নামানীর সঙ্গে সঙ্গেই পরমাশুবাদী ধর্মডান্থিকদের পদ্ধতি পরিভাজ হয় এবং তৎপরিবর্তে এরিন্টোটনিয়ান নিও-প্লেটোনিক দার্শনিকমণের

মতবাদের শিক্ষা প্রথণ শুরু হয়। আল-গামাানীয় লেখাসমূহ হইতে নিশ্চিতভাবে এই সাক্ষ্য পাওরা মায়। আল-গামাানী এবং আল-রামীয় পরে ধর্মভব্ এবং দর্শনের পর্যপর সমজ নইয়া দ্বীর্তম বিশৃষ্ধনার স্পিট হয় এবং ইহার নির্সন হয় বধন

উভয়ের বিষয়বস্ত এক বভিয়া পণ্য হয়। তবুও মুতাকালি নগণ তাঁহাদের ধর্মকেজিক অবস্থানকে দার্শনিকদণের অধিবিদ্যা দর্শন-শাস্ত হইতে সুস্পত্টভাবে গৃষক করিয়া রাখেন। এই ব্যাসায়ে তাহারা আলাক্র প্রতিতিঠত নীতিসমূহের স্কলকলে একটি ভান-

দীশ্ত ব্যবহা অনুৰ্যন করেন। এই বিশৃশ্বকার উদাহরণ্যস্তুস

ইব্ন ৰাগ্দুন আল-বারদণাব'ীর (মৃ. ৬৮৫/১২৮৬) ত'ওয়াৰি' আমাদের সামনে তৃত্তিরা ধরেন এবং বারদণাব'ীর কু'রজানের ভাক্সীর বাঁহারা গড়িরা থাকেন, তাঁহারাই বৃত্তিতে পারিবেন ইব্ন

থাজগুন কী বঞ্জিত চাহেন। পারস্যের (আব্রানের) ধর্যতাত্ত্বিক্সপ ভাঁহদের সমস্ত রেখার বারদান ীর এই প্রতি অনুসরণ করিকা-ছেন। ইন্ন থাজগুনের সময় পর্যন্ত কালাদের মাহা অব্ধিক্ট থাকিল ইয়ার অস্ক্রতা ("ইহাামাতি") এবং ইয়ার খ্যাপকার্য

( "ইত্ আকেণাড" ) সমজে তাঁহার বিরূপ মত ছিল। ইহা খারা ভাঁহার মতে হণ্টিফর্তার গোষকভার গরিবর্তে বরং তাঁহার মর্বাদা ফুর হইত। তাঁহার মতে কারামের প্ররোজন কুরাইরাছিল। কারণ বে ধর্মপ্রেরীদের (মুম্বহিণাঃ) এবং যে অফেচুক নৃতনত্ব হণ্টিকারীদের

(মুৰ্ভাগি'জাঃ) বিজাহে ইহার ব্যবহার চলিত, ভাহারা ভখন বিজ্বুত হইরা গিরাহিল। ইবামে রামীর অভর্থনের গর জলোপণ শতাকী হইতে অণ্টাদশ শতাকী গর্মত 'ইল্মু'ল-কালামে কিশেব

কোন পরিবর্তন দেবা দের নাই। উনবিংশ শতাকীকে আর-কালগারী ( ছু. ১৮২১ খু. ) আধুনিক সুগের ব্যান-বার্থার কবিত সকতি রক্ষা করিয়া 'ইলম্'ল-কালাামকে এক নতন ছাঁচে চালিবার প্রয়াস পান এবং এতদুদেশ্যে "কিফাায়াড়'ল-'আওয়াান্ম ফী 'ইন্নি'ল-কালাম" ("ইলম'ল-কালাম সহছে সাধারণের পক্ষে যথেক্ট পরিমাণ) নামে একটি গ্রন্থ রচনা করেন। জনবর আল-বায়জরী (মৃ. ১৮৪৪ খু- ) ঐ প্রন্থের একটি চীকা লেখেন। উক্ত গ্রন্থটি এবং উহার চীকা উভয়ই আধ্নিক। এই গ্রন্থটিতে কেবলমাণ্ড যক্তিমূলক ('আক'নী) মতবাদ দেওয়া হইয়াছে। কু'রুআন ও হ'াদীছে' বণিত যুক্তির উল্লেখ করা হয় নাই। অধিকন্ত গ্রন্থটি ও উহার চীকা আগাগোড়া প্রমাণুব্দে সম্প্রকিত যুক্তির উপর প্রতিষ্ঠিত এবং ইহাতে পদার্থবিদ্যা এবং অধিবিদ্যা সম্প্রকিত দর্শনশান্তের যে সকল আলোচনা সন্নিবিষ্ট হইয়াছে তাহাও পরমাণ্বাদ অনুষায়ী করা হইয়াছে। এই প্রন্থ পাঠে ইহাই মনে হয় যে, ইহা আল-প্রায়ালীকত "ইলজাম্'ল-'আওয়াাদম 'আল-'ইলমি'ল-কালাাম্' ( "কালাাম বিদ্যায় জনগণের বাক-নিয়ত্তণ") হছের একটি পরিক্ষিত প্রতিবাদ ৷ কিন্তু গ্রন্থকার তাঁহার এই উদ্দেশ্য গ্রন্থের কোন স্থানেই ব্যক্ত করেন নাই। ইমাম আল-গায়ালীর যুগে সর্বসাধারণের সরল ধর্মবিদ্বাসকে কৃট যক্তি-তর্কের দারা যেভাবে আক্ষম করা হইয়াছিল আল-পাযাানী ঐ হাছে উহার নিন্দা করিয়া বিভাতার সহিত যে ব্যবস্থার নির্দেশ দেন তাহাকে আমরা বর্তমান যগেও মনভাঙ্কিক পছতি বলিতে পারি। কিন্তু তিনি প্রমাণুবাদকে দর্শন হিসাবে মীকার কয়েন নাই। তাঁহার পুতকসমূহে প্রতাকভাবে ইহার উল্লেখনা খাকিলেও ষেখানে তিনি ধর্মতন্তকে ভানের একটি শাখা হিসাবে আলোচনা করিয়াছেন (যেমন আর-রিসালাতু'ল-কু'দ্সিয়াঃ এবং আল-ইকু'-তিস্থাদ পভক দুইটি ). সেখানে তিনি ধর্মতভের দার্শনিক ভিত্তি ছাপন হইতে বিরত থাকেন যদিও ব্যক্তিগতভাবে ৰুদ্ধিৰভাৱ কল্যাণে তাঁহার পক্ষে ইহা সম্ভব ছিল। তবে (জনসাধারণের স্বার্থে) উল্লিখিত পুত্তক দুইটিতে যেমনভাবে ধর্মনীতিসমূহ যুক্তিগরশারা সহকারে সংক্ষিণ্ড আকারে প্রথিত করা হইয়াছে ভাহা সমর্থনযোগ্য ( আরবাস্টন, ed. 1328, p. 25 প.) বলিয়া মনে হয়। .....সম্ভবত যে শিক্ষাদান প্রথালী তিনি অন্যোদন করিতেন এবং ষাহা তিনি এবং সকল মুসলমান কাৰ্যত পালন করিতেন ভাহারই প্রভাবে তিনি তাঁহার অন্য প্তকসমূহে (দার্শনিক) পর্মাণ্ডাদের বিশদ এবং ধ্বংসকারী আলোচনা করিয়াছেন। ..... মৃত্যকালিমসপের প্রতি তাঁহার অনাভাবের জন্য আরও দ্র. আর-গংখালী, আর-বনকি-ব-পূ. ৮ এবং মিশকাত্'ল-জানওয়ার, কাছরো হি. ১৩২২, পু. ৪৭ প.।

বর্তনানে ইসলামী সংকার আন্দোলনসমূহ পরমাণুবাদী দর্শন হইতে বিভিন্ন হইরা সাধারণত ইব্ন সীনাা, ইব্ন রুশ্দ এবং এরিস্টটনের পদ্ধতির দিকে কিরিয়া নিয়াছে ; ইহা লক্ষ্য করিবার বিষয়, জামালু'দ-দীন আল-আক্ষপানী ( జ. E. G. Browne, The Persian Revolution of 1905-6, Cambridge 1910 chap. i. ; Goldziher, Die Richtungen der islamischen koranauslegung, Leiden 1920, p. 322 প.) এবং তাঁহার বন্ধু ও দিয়া মুহ'াল্মাদ 'আব্দুছ এই পুনরভাদরের প্রধান উদ্যোজা হিলেন। তাঁহারা আল-পানালীর অবহুবিত পদ্ধতি পুনরার প্রহণ করেন। তাঁহারা আল-পানালীর কেন্তেও তাঁহারা ইহার অনুসরণ করেন। ইতিপুর্বে পরমাণুবাদের ধারা দানা বাঁধিরা কঠিনত্য সৌড়ামীতে পরিপত ইইয়াছিল। বন্ধন ইহার উত্তর হইয়াছিল প্রমান কি তথনও মুভাবিলীসপের হাতেও ইহা গুছীত ধর্মকতের সমর্থনে

ব্যবহৃত হইত। প্রমাণ্বাদ অবাধ ড্ডানুস্কানের অন্ত হিসাবে কথনও ব্যবহৃত হয় নাই। তাই ইসলামের সহিত ইহার কোন সম্ভ নাই, কিন্ত ইহা সভ্য যে, প্রমাণ্যাদ সম্ভীর বর্তমান চিত্তাধারা ইহাকে নুত্নভাবে প্রাণয়ত করিবা ভূজিতে পারে। যাহা হউক ইহা কখনই বিস্মরণযোগ্য নহে যে, দর্শনশালের ইতিহাসে প্রমাণ্যাদ মুসলিম চিত্তাবিদগণের অন্যতম মৌরিক অবদান।

প্রস্তুপঞ্জী ঃ প্রবচ্চের করেবরে এতদসম্বন্ধীয় প্রস্কৃত্রে উল্লেখ করা হট্যাছে এবং "ভারাহে" প্রবন্ধের সম**ত প্রছগঞ্জীও মবোজা**। এতদ্বাতীত নিশ্নলিখিত প্রস্থলিও উহার সহিত ষোগ করা বার 🕫 (১) M. Th. Houtsma, De strijd over het dogma in den Islam tot op el-Ashari, Leiden 1875, (3) Goldziher, Vorlesungen uber den Islam ( Heidelberg 1910 ) चा.। বিশেষত ৩য় পরিকেন: (৩) ঐ, Islamische Philosophio des Mittelaiters, in Kultur der Gegenwart, i. 5, p. 302 n., (8) T. J. De Boer, Geschichte der Philosophie im Islam (Stuttgart, 1901), p. 56 4.; (c) Wensinck, The Muslim Creed, index, E., (b) A. S. Tritton, Muslim Theology, London 1947, (9) L. M.M. Anawati, Introduction a la Gardet et theologie, musulmane, Paris 1948, (v) Maimonides, Le Guide des Egares, ed. and transi. by S. Munk (Paris 1856-66), (a) S. Horovitz, Uber den Einfluss der griech. Philosophie auf die Entwicklung des Kalam, Breslau 1909 (Jahros-Ber. dos-jud.-theol. Som. Fraenckel'scher Stiftung, 1909), (50) wis-বাাকি স্থানী, কিতাাৰু ত-ভাম্হীদ, সন্ধা. , আজ-বাদ'ীয়ী এবং আৰু बीमा, कामाबा ১७२२/১৯৪৭: (১১) K. Lasswitz, Goschichte der Atomistik, Hamburg-Leipzig 1890, i, 143-152; (55) S. Pines, Beitrage zur islamischen Atomenlehre, Borlin 1936.

D. B. Macdonald (S.E.I.)/মূহত্মদ রেষাউর শ্রহীম कानक (کیٹی)—वर्थ উरण्यातन, जवर्ग् कि , कानारवध প্রধান ধর্মীর জীবনে (ভাস'ঙেউফ ) ইহা সু'ফীর নিকট আধ্যাত্মিক ব্ৰহুসা উপেষ্টিত ব্ৰৱাৰ অৰ্থাৎ ভাঁহার প্ৰিট্রাজের জেন্তে ব্যবহুত ব্যাণ্ক শব্দ : আরও সাবধানে বিয়েষণ করিছে ইহাকে সাধায়ণত ভিনভাগে বিভ্ৰু করা বায়ঃ (১) সুখ্যাদারাঃ, ইহাতে যুক্তি ('আৰু'ল) হইতেহে প্ৰমাণ (বুরহানি) দারা (কম্ম ) উপার 🖟 (২) मकाभाकाः. ইराए निकासक्य छान ( 'रेज्य ) स्रेएएर नगना ( বারাান ) ঘারা (লংখ) উদায় ; (৩) সুবাহিলাঃ, প্রভাক ব্যক্তিলত অভিভেতার (মার্শরকাঃ) নাধ্যমে (**রখ্য) স্থান। রখসটি অর্থাৎ** মহণাদ্যারাঃ ঘারা আসংহণাব'ল-'উকু'ল 'ইলস্'ল-রাক' নৈ পৌছিতে গারেন ; ইহা এখনও স্ক্রির গর্বারভুক্ত এবং প্রকৃতগকে কাশুক নহে ; বিভীয়টি অৰ্থাৎ 'স্কাশাকাঃ ছায়া আস্কেণাৰু'ল-'উল্ল' 'ভায়ন্'ল-রাক'নি গৌরিতে পারেন এবং তৃতীয়টি অর্থাৎ সুবাহালাঃ ঘারা वातृष्ट्रास्'व-वात्रिकाः द्राक्-कू-'त-त्राकः रेतः त्री एतः। त्यरक्षक्री হইতেছে স্থাস্তি আল্লাহর প্রতাক দর্শন এবং সময় সময় স্থায়ানাঃ ( अकृत উপৰব্ধি ) বৰিয়াও অভিহিত হয়। ৪. ভার-সুশার্মী, वाद-विज्ञाबार : बाक्दविद्यारः वाब-बान्जगादीत ७ वाब-'बाक्जीत ভাষাসহ বৃত্তাকে হাগা ১২৯০ হি., ২ খ. ৭৯ ই.। তু. হজব'ীরী, কান্কু'ল-সাহ জুব, ম. Nicholson, সৃ. ৩৭৩ ও সূচী, R. Hartmann, al-Kuschaeries Darstelleng des Sufitums (Turk. Bibl. xviii), 72 স. এবং সূচী।

প্রস্থানীঃ Dictionary of Techn. Terms, ২ৰ. ১২৫৪ হি.।

D. B. Macdonald (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুৰ কাদের জার-ক সেত ক্লোনী (القبطاريي) আৰু ব- আব্লাস আহ'-মাদ ইৰ্ন সুহণশমাদ ইৰ্ন আৰী বাক্র আল-আড ীৰ শিহাৰি দ-দীন আশ-শাকিন্ট, হ'দীছ' সন্দৰ্কে একজন প্ৰামাণিক ব্যক্তি ও ধৰ্ম-শারবিদ। ১২ বু বি-কণ'দাঃ, ৮৫১/২০ জানুয়ারী, ১৪৪৮-এ কায়রোভে জন্মগ্রহণ করেন ঃ সেখানেই ধর্মপ্রচারক হিসাবে তাঁহার স্থীবন অতি-ৰাহিত হয়; কেবল পুইবার কিছুকাল তিনি মন্ত্রায় অবছান করেন। ৭ মুহুণারুরাম, ১২৬/৩১ জানুয়ারী, ১৫১৭-এ তিনি পরকোক গমন করেন। ইরুশাদু'স-সারী কী শারহি''ল-বুখারী নামে অভিহিত বুখারীর সাহ'ীহ' (হ'াদীছ') গ্রছের বিস্তারিত ভাষ্টই প্রধানত তাঁহার সাহিত্যিক খ্যাতির মূল। ইহার বহু সংখ্যক পাণ্ডুরিপি ও মুদ্রিত ক্রি বর্তমান। শেষোক্তভালর মধ্যে ১২৬৭ হি. সনের বুলাকে সংকরণ সর্বপ্রথম ও ১৮৬১ খৃ. সনের লাশ্নৌ সংকরণ তৎপরবতী হইতে পারে। ১৩২৫/৬ হি. কায়রো সংক্রণে য়াত্'য়া আল্-আন্স'ারীর ও ১২৭৯ হি. সনের কায়রো সংক্ষরণে হ'াসান আল-'ইদব'ীর ( মৃ. ১২০৩/১৮৮৭) শব্দটীকা প্রদত্ত হইয়াছে। আল-যাওয়াহিবু'ল-আদুলিয়াঃ ফি'ল-মিনাাহি 'ল-মূহ'া মাদিয়াঃ তৎকৃত হয়রতের জীবন-চরিত মুসলিম রূপতে অত্যত জনপ্রিয়। ১৫ শা'বান, ৮৯১/২২ মে. ১৪৯৪ ইহা সমাণ্ড হয়; আস্-সুরুত ীর মতে তিনি এই গুরুকের মাল-মসলা অন্যান্য প্রস্থ হইতে প্রহণ করিয়াছেন। ইহার বহ সংখ্যক পাওলিপি বিদ্যমান আছে এবং কয়েকবার মুপ্তিত হইয়াছে। যথাঃ ১২৮১ সনের কায়রো সংকরণ; ইহার কয়েকখানা ভাষ্যও লিখিত হইয়াছে, ধথা: ১২৭৮, ১২৯২ সনে ৮ খণ্ডে বুলাকে মুদ্রিত আধ-ষ্রকণানীর ভাষা, বিখ্যাত কবি 'আবদু'ন-বাাক'ী তৃকীতে ইহার অনুবাদ করেন ( ১২৬১ হি. সনে ইণ্ডাদুলে মুদ্রিত )। বৈরুতের বিচা-রাব্যের সভাপতি আন্-নাৰ্হ্যানী আল-আনওয়াকে'ল-মুহণস্মাদিয়াঃ মিনা'ল-মাওয়াাহিবি'ল-লাদুলিয়াঃ (বৈক্লড ১৩১০-১৩১২) নামে ইহার একখানা সংক্ষিণ্ড-সার প্রণয়ন করেন। এডডিল হ'াদীছ', কু রেলানের পাঠ, সু ফীবাদ ও অনুরূপ বিষয়েও তিনি কয়েকখানা ক্ষতর গ্রন্থ রচনা করেন।

প্রস্থা (১) আস্-সাধাবি , আদ'-দ'ড'উ'ল-লামি', ২খ, ১০৩, (২) Wustenfeld, Die Geschichtsschreiber der Araber, No. 509, (৩) Brockelmann, GAL<sup>2</sup>, ii. 87., (৪) Suppl., ii. 78.

সরবে আল-বায়দণাবা দেখাইতে চেল্টা করিয়াছেন বে, نخسال বাবের ক্রিয়াগদে কর্তার সহিত ঐ ক্রিয়ার সন্দর্কের উপর অধি<del>কতর</del> জোর দেওয়া হয় : সুতরাং কাস্য ও ইক্তিসাবে অনেকটা একই আংশ ব্যবহাত হয়। কাস্বের দুইটি পারিভাষিক বিশিষ্ট ব্যবহার आहर: ১। देश आन्'वादीलंद रेक्छिजात्वत जूता। जुन्हे कीरव व কাৰ্ম আলোহ্ কত্ঁক সৃশ্ট, উত্ত ও উৎপন্ন: কিন্ত ইহা সৃষ্ট জীব কর্তৃক অজিত (মাক্সূব) ; ইহার অর্থ এই যে, ইহা তাহার শক্তি ও ইন্ছার সঙ্গে সন্পর্কমুক, কিন্ত কালটি ভাহা ঘারা প্রভাবাশ্রিত হয় না কিংবা তাহা ৰাবা কাৰ্টির অভিছও সূচিত হর না ; (ওধু এইটুকু বুৰার যে,) সে হইভেছে ইহার সংঘটনের ছল (মাহ'াল্) (জাল-ইজীর মাওয়াকিক সন্দর্কে ভাল-জুর্জানী, বুলাক ১২৬৬ হি. গৃ. ৫১৫)। সভবত ব্যক্তিগতভাবে অর্জন ও প্রহণের অর্থে আন-গামানৌ "ইক্তিসাবি" বন্দ ব্যবহার করিতে সমধিক গসন্দ করেন ; ইহ'রা' লড়ে তাঁহার বর্ণনা ( আল্-সুর্তাদ'াা আব-যাবীদীর ভাষাসহ সন্দাদিত, ২খ., ১৬৫ প.) এবং তৎসম্বন্ধে বিশদ ভাষ্যসমূহ छ.। আর-রামী ২ ঃ ২৮৬ আরাতে (ed. কারবো ১৩০৮, ২ ঃ ৩৮৮) শব্দ দুইটি সম্পর্কে একাধিক মত প্রকাশ করিয়াছেন । আস্-সান্সী তাঁহার मुक्गिषमात्र (ed. Luciani, p. 68 भ. २७९ मृ. हीकाउ) ইক্তিসাবে শব্দটি মান্ত দুইবার এবং স্পল্টত কাস্ব-এর নাায় একই অর্ধে ব্যবহার করিয়াছেন। তাঁহার বর্ণনা আল-জুর্জাানীর বর্ণনার পরিবর্ধন মারঃ সম্ভ মুসলিম কালামিশাতে ইহাই সর্বাপেকা জটিল লল ( দু. আদাক্ ক মিন্ কাস্বি'ল-আশ্ আরী); তবে ইহা অনুমান করা যাইতে গারে যে, নির্বাচন স্বাধীনতা সম্বন্ধে আমরা যে সচেতন ওধু তাহাই আল-আৰ্'আরী ব্যাখ্যা করিতে চাহেন এবং তাঁহার বাাখা৷ এই যে, আল্লাহ্ মানুষের অন্তরে এই সচেডনতা পৃথকভাবে সৃষ্টি করেন। ভাঁহার মতে মানুষ একটি বড় ফরের অংশক্রপে আত্মচেতনাসম্পন্ন এবং স্বয়ংক্রিয় বক্তমার। পরবর্তীকালের মৃতাকাল্লিমগণ, বিশেষ করিয়া মাাতুরীদিয়াঃ পদ্ধতির প্রতাবে ইহাকে ভিলরপ দান করেন। দৃহ্টাতহুলে ( মাাতুরীদিয়াঃ ) আন-নাসাফীর 'আকণাইদ সম্পর্কে আড-ভাক্ডাামাানীর ভাষ্য, কাপ্পরো হি. ১৩২১, পু. ৯৮ জু.। (২) সৃষ্ট জীব স্বেচ্ছার (ইণ্ডিয়ারী) পরোক্ষ কর্মি-কারণের (আস্বাবি ) প্রয়োগ থারা যে ভান ( ইল্ম) লাভ করে ্যথাঃ (ক) বিচারবৃদ্ধি ও সাধারণ প্রতিষ্ঠা হইতে অবরোহ প্রণানীতে গৃহীত সিদ্ধান্ত এবং (খ) কোন ধানি গুনিয়া ইন্দ্রিয়ানুভূতির করে সেই দিকে চকু কিয়নো ] ভাহাকে কাস্বী এবং ইক্তিসাবী ভান ৰলা হয়। কাছেই কাস্বীও ইক্তিসাৰী ভান ইস্তিদ্লালী ভান হইতে অধিক্তর বাাপক; কারণ ইস্ভিদ্লাানী ভান বনিতে বধু প্রমাণ প্রয়োগ-লখং ভান ৰুষায়। দ'ারারী 'ইল্ম (যতঃসফূর্তনা জনিবার্ষ জান ) কখনও ইক্তিসাবী জানের বিপরীতরাগে এবং কখনও বা ইস্ভিদ্লালী ভানের বিপরীভক্সপে বাবহাত হয়। কেহ কেহ ভানের বিভিন্ন গর্বায়কে এইভাবে সাজাইয়া থাকেন। সৃষ্ট জীবে ভান দুই প্রকারেরঃ (ক) দশররী ও (খ) ইক্তিসাবী। ইক্ডিসাৰি ভান লাভের আসৰাাব তিন প্রকারেরঃ সুছ ইল্লিয়, বিশ্বস্ত বিবরণ ও খৃক্তিসম্মত বিচার-বিবেচনা ( নাজ্'র ) ৷ নাজ্'র पूरे शकारत्रतः **डांश्क्रभिक** श्रेष्ठाक्त छान (बानीहो) अवर रेत्र्छिन्-লালী, অবল্লোহ সম্বতিতে সাধারণ প্রতিকা হইতে পৃহীত সিদ্ধান্ত ( আন-নাসাফীর 'আকণাইদ সক্ষর্কে আত-তাফ্ডাায়ানী, ৩৯ গৃ. ও আল্-মাওয়াাকিণ্ফ সন্দৰ্কে আল-ভুৰুজাানী, পৃ. ১৬, ২১ )।

প্রস্থানী: হণভরালা প্রকলের মধ্যে দেওরা হইরাছে, আরও ভ. (১) Dict. of Techn. Terms, p. 1243 প.; (২) F. L. Bakker, De verhouding tusschen de almacht Gods en de zedelijke verant-woordelijkheid v. d. mensch in de Islam, Amsterdam 1922; (৩) A. J. Wensinck, The Muslim Creed, ভ. Index.

D. B. Macdonald (S.E.I.)/ড: এম. আবদুর কাদের কাহিন ( کامن কাহিন, ব. ব. কুহ্হাান অথবা কাহানা।ঃ ন্ত্ৰী, ক্যাহিনাঃ, ব. ব. কাওয়াহিন, ক্ৰিয়া বিশেষা কিহানাঃ) গৌভলিক আরবদের মধ্যে ভবিষাদ্ভা বা গণকের নাম। ইহা হিন্দ কোহেন, আরামীয় কাহেন, কাহনা। (পরোহিত) শব্দের অনরূপ। ইহা মু'আরুরাব (অন্য ডাষা হইতে পৃহীত) শব্দ নহে;বরং প্রাচীন 'আর্থী ভাষার মৌলিক দব্দ সমষ্টির একটি (ভিন্নমতের জন্যে প্র. Noldeke, Neue Beitrage zur semitischen Sprachwissenschaft, p. 36, note 6 ), कान्रण ग्राहमी कार्यन, कार्यन আরব কাাহিন হইতে চরিরপতভাবে সম্পূর্ণ পৃথক। প্রথমোজটি যদিও সম্ভবত পূর্বে ভবিষ্যদক্তা হিসাবেই ব্যবহৃত ছিল, পরবত্তীকালে ইহা ভবিষ্যদাণীর ব্যবসায়ী এবং বিশেষভাবে কু রবাানীদাতা ও ভাও-রাতের শিক্ষককেই বঝাইও। অন্যদক্ষে ইহা প্রমাণ করা যায় না যে, 'আরব কাাহিন, যাহারা কোনকালেই পরেহিত ছিল না, (von Kremer-এর বিপরীত; দ্র. নিস্নত্ব প্রত্যাপ্ত পূ. ৭৪ প., এড্ৰড়তীত Wellhausen, p. 134 ও অন্যৱ ) 🕏 সমন্ত কাৰ করিত না কিংবা সে স্থায়ীভাবে উপাসনা বা কোন উপাসনালয়ের সহিত সংশ্লিক্টণ্ড ছিল না ; বরং সে তাহার কার্যে সন্দর্গ স্থাধীন ছিল।

কাাহিনদের উৎপত্তি সাধারণত যাদুকর, চিকিৎসক ও প্রেত-পুজকদের মধ্য হইতেই হইয়া থাকে। কিন্তু আমরা প্রাচীন আরবী পরে, হ'াদীছে' এবং কদাচিৎ জাহিলী কাব্যে তাহাদিগকে যেভাবে প্রথম দেখি ভাহা হইন ভাহাদের প্রেড-প্রকের পর্যায় অভিক্রান্ত অবহা, ভাহাদের ভবিষ্যত সম্ভীয় ভান ভাবোশ্মাদনাভনিত, তাহার৷ রাত্রিকালে স্বপ্নও দেখে এবং তাহাতে তাহারা ভবিষ্যতের ও অন্যান্য এমন অনেক বিষয়ের ভানলাভ করে যাহা সাধারণ মান্মের অভাত (ভাল-মাস'উদী, ৩খ, ৩৭১, ৩৯৪ প.: Sprenger: ১৭৬ প.), কিন্তু ভাষারা প্রকৃতপক্ষে ভাবদ্রল্টা নহে-ভাষাদের প্রেরণা ভিন্ন হইতে কথা। জিল্ল ও শারতণানকে তাহাদের ভাবি' (অনুসারী), সণাহিত্ব (সলী), মাওল্যা বা ওয়ালী (বছু), কখনও কখনও রাঈ বা রিঈ (প্রভী) বলা হয়। তাহারাই ভাহাদের মধ্যস্থতার কথা বলে। ভাহাদের ভাবোশ্যাদনার এই বহিঃপ্রকাশের জনা ভাহাদিদকে শ্যাণ্টর (অবস্ত) বা জিল্ল ভারা অনৈসঙ্গিক ভান প্রদন্ত ববিয়া ধারণা করা হয়। এই জিল্ল জনেক সময় নিজকে 'আমি' ও ক্যাহিনকে 'চুমি' বলিয়া প্রকাশ করে। কাাহিন পরিফারভাবে তাহার আগমন উপর্যাধ্য করিতে গারে, ভাহার গদাঘাতের আঘাত অনুভব করে এবং দুর হইতে ভাষার কর্তমার অনিতে পার (Sprenger, পু. ৪., Holscher, p. 85)। এই জিলভুলির নিজৰ নামও আছে। (ক্সবিদের পরিচিত जित्तवत नाव ; ष्ट. ब्राक्ट्रिक, पूर्वाप, od. Wustenfold, iv. 914 প. ও আল-জাহি জ', হায়াওয়ান, ৬ : ৬১-van Volten. WZKM, viii. 65)। কাহিনগণ সাজ্'-এর আকারে অর্থাৎ তুর বাৰ্জবিশিল্ট হন্দোবন্ধ গগে ভাহাদের ভাৰ প্ৰকাশ করিত। ইহাতে প্রতি চরণের দেবে অথবা পর্যায়ক্রমে হন্দের বিদ্ধ থাকিত। 'ভারবীতে

ইহাই ছিল জিল প্রভাবিত ও কালু-ক্ষের ভাষা ( খুব কমই নির্মিত কবিতা বাবহৃত হইত, দ্র. আালগানী, ১১খ, ১৬১)। সাজ্' ছাড়া মান্যানাঃও কাহিনদের ভাব প্রকাশের বাহন ছিল। ইফাএক প্রকাশ রহস্যাময় ওজন ( ইব্ন হিশামে, ১খ, ১৭১ ও ২খ, ৫৮), এই ছিলাবে সাজ্' শব্দটি আদিতে ঘর্ ঘর্ বা কাকলি বা দৈত্যের ক্ষত্তমন্ত প্রথা বাবহৃত হইত। এমন কি শব্দটি কবুতরের কুজন অথবা উটের আর্তপ্রয় অর্থেও বাবহৃত হইত ( ইসাইয়ঃ, ২১: ৪)। অধিকাংশ কাহিনকেই ডও মনে করা হয়। তাহারা রামই অশ্বন্ত ও ছার্থ তামার নিজেদের মনোভাব প্রকাশ করে এবং পৃথিবী, আকাশ, সূর্ব, চন্তা, নক্ষর, আলোক, অক্ষকার, সক্ষ্যা, প্রাত্তকাল, বিভিন্ন প্রকার উদ্ভিদ ও প্রাণীর শপ্থ করিয়া তাহাদের বজব্ব জোরদার করে (উদাহ্রণত প্র. Holscher, p. 87 প. 95 প.। আল-মাস'উদী, ৩খ, ৩৮৭; আল-ইব্শীহী, ৬০ অধ্যায়, আগানী, ১১খ, ১৬১)।

কাাহিনপথ জনসাধারণের সমাজ ও ব্যক্তিগত জীবনে অভ্যন্ত গভীর প্রভাব বিভার করিও। যাবতীয় গোরগত ও রাজীয় ব্যাগারে. বিশেষত যুদ্ধাভিযানকালে তাহাদের পরামর্শ চাওরা হইত : এই সমন্ত কাজে তাহার। নিজেরাও অংশ প্রহণ করিত, এমন কি সমরে সময়ে এই সবের পরিচালনাও করিত : তুলনীয় ওচ্ড টেস্টামেন্টের Deborah। সূতরাং রাজা বা রাগীগণ এই সমন্ত শুকুষ বা দ্রীকে নিষ্জ করিতেন ( D. H. Muller, Die Burgen und Schlosser Sudarabiens nach dem Iklil des Hamdana, i. 74, ত'বারী, ১খ, ৭৬২**)। গোরসমূহও এক-একজন কাাহিন** অথবা কাাহিনাঃ, কবি ও বক্তা রাখিত। ব্যক্তিগত জীবনে কাাহিনগদ বিশেষভাবে সর্বপ্রকার আইনঘটিত প্রশ্নে ও বিবাদ-বিসম্বাদে বিচারকের কার্য করিত। এইজন্য কাাহিনের ধারণা অনেকটা হণকাম (বিচারক)-এর ধারণার সহিত সংশ্লিষ্ট হইত (al-Hutaia, No. xvii, 7; जात-ट्रेन्नीरी, कांब्रखा दि. ১७२১, २४, ९७)। छादास्त्रब সিদ্ধান্ত কতকটা ঐশী সিদ্ধান্ত বলিয়া ধরিয়া লওয়া হুইত ও উহার বিরুদ্ধে আর কোন আপীর চলিত না। এই সঙ্গে ভাছারা স্বর্গের ব্যাখ্যা দান করিত, হারানো উটের সন্ধান দিত, বাভিচার গ্রহাণিত করিত এবং অন্যান্য অপরাধ--বিশেষত চুরি, নরত্তা প্রছতি স্পন্টভাবে প্রকাশ করিয়া দিত। এই সমস্ত বিচারকার্মে ভাছারা কিছুটা নিশ্নভরে, বেমন 'জার্রাফ বা মু'ভার্রিকের পর্যার नामिश्रा जारत ( ह. १४,4 'ल-जार रीत्र, जान-निरुप्तश्राः, 8४, 80 : আৰ-জাহিন্দ্ৰ, হণরাওয়ান, ৬ৰ, ৬২ ; আল-সাস'উদ্**ৈ ৩ব. ৩৫২**)। তাহাপের এই সমত কাজের জনা ভাহারা পারিত্রনিক পাইত, বদিও এইরাপ পারিশ্রমিক হাদীছে নিমিছ---( হ'লওরান ; আল-वशाही-ed. krehl-Juynboll, ii. 43, 55, शाहर शा.)। অবন্য পারিশ্রমিক দিবার পূর্বে লোকে ভার্নদের ভবিষ্যুদানী করিবার ক্ষমতা গরীকা করিতে চাহিত।

এই সৰভ নারী ও পুরুষ কাাহিনের প্রভাব বভাবতই খুব বেশী ছিল এবং অনেক সমর তাহাদের নিজেদের গোরসীযা অতিক্রম করিত,। তাহারা সব সমর যে ওয়ু সমাজের নিশ্নভরের লোক হইতেই উভ্ত তাহা নহে; বরং অনেক সমর উচ্চ বংশ-সভ্তও হইত। বহ ছেলে গোরগতি নিজেই গোরের কাাহিন হইত (Lammons, 204, 257; আল-জাহিজ, ৬ঃ ৬২ = van Volton, WZKM, vii. 184; also Wollhausen, p. 134; ভিনি জবল্য ভূল করিয়া বলিরাছেন যে, এই সমস্ত কাছিন বংশনুক্রমেই হইড)। তাহারা মোটের উপর গোলের নেতৃহানীর ব্যক্তি কিংবা পণ্ডিত ব্যক্তি হইত ( দ্র. আল-জাহি জের আল-বার্মান ক্রহের 'আসমাা'উ'ল-কুহ্হান ওরা'ল-হ'ক্কাম ওরা'ল-মুভানা' ওরা'ল-উলামা।' মিন কাহ'ডগান'' অধ্যার ( ১, ১৬৬ প. আরও দ্র. ১১৬, কাররো সং ১৩৩৬, ১খ., ১৯২ ড. ১৫৯ )।

বঞ্চার কাঞ্চিরগণের কেহ কেহ হয়রত মুহ'াল্মান (স')-এর রাভি কাহিন হওরার অপবাদ দের। কিন্ত তিনি তাহা অবীকার করেন, কু'রজানেও এরেগ ধারখার কঠোর প্রতিবাদ করা হইরাছে (৫২ ২৯; ৬৯ ঃ ৪২; ৮১ ঃ ২২ প্রভৃতি)।

ইসভাষ উহার একত্বাদ, হ্যরত যুহণ্ড্যাদ (সুণ)-এর ইন্তিকণালের পরে ওয়াহণয়ি আসা বন্ধ হওরার মতবাদ এবং কিক'হের সাহায়ে যাবতীয় সামাজিক আচার-ব্যবহার নিয়ন্তণের ঘারা ক্রমণ এই প্রকারের পণক ও ডবিযাঘন্ডার উচ্ছেদ সাধন করিরাছে। অবশ্য ১৩২ হিজরীতেও একজন কাছিনের কথা লোনা যার (ত'াবারী, ৩খ, ২১। আধুনিক আরবে ভাগ্য গণনা ব্যবসারের জন্য প্র. Landberg, La langue arabe et ses dialects, p. 70; উত্তর গল্ডিম আফ্রিকায় নারী কাাহিন সম্বন্ধ e. Doutte, p. 32 প.)। কু'রআানে জিল ও শয়ত'ানিগণ ক্তুকি প্লাদ্য সংবাদকে মিখ্যা ও বিভাতিকর বলা হইয়াছে (৭২: ৮; ৩৪:১৪; ৬:১১২; ইবন হিলাম, সীরাঃ, ১৭,১৬১)। রাসুর কারীম (সা) ভাহাদের নিশা করিয়াছেন এবং গণকদের নিকট খাওয়া ও ভাহাদের দারা ভবিষ্যদাণী করান নিষেধ করিয়াছেন ( আস-সুয়ুভাী, আল-জামিণ আসা-সাসাীর, মানু আভাা কাহিনান ; আজ-বুখারী ২খ, ৪৩, ৫৫ ; ইবন 'আকামসর মন্তব্য--। : তোমরা ভবিষ্যদাণী হইতে সতর্ক হও ; বামাধ-শারীর কাশ্শাফ, ৩১ ঃ ৩৪ আয়াতের ভাক্সীর ) ।

প্রস্থারী ঃ (১) .Wollhausen, Reste arabischen Heidentums, p. 134 n., 143, 206 n., (2) Sprenger, Das Leben, und die Lehre des Mohammada, i., especially p. 255 %.; (6) von Kremer, Studien zur vergleichenden Culturgeschichte, vorzuglich nach arabischen Quellen, iii, and iv. (Sitzungsb. der phil-hist. Kl. der Wiener Akademie, cxx. No. 8), p. 73 m.; (8) van Vloten, Damonen, Geister und Zauber bei den alten Arabern. Mitteilungen aus Djahitz, Kitab al-haiwan, in WZKM, vii, 169 4., 233 n., viii. 59 n., '(c) Goldziher, Abhandl. zur arab. Philologie, i. 18 4., 69, 107 4.; (4) Lagrange, Etudes sur les religions semitiques<sup>2</sup>, p. 218 %.; (9) Doutte, Magie et Religion dans l'Afrique du Nord. p. 28 w.; (b) D. B. Macdonald, The Religious Life and Attitude in Islam, p. 25-33 et Passim: (a) Holseher, Die profeten, Untersuchungen zur Religionsgeschichte Israels, p. 79 %.; (50) Lammons, Le breceau de l'Islam, i. 204 %, 257, (55) Schrieke, Die Himmelsreise Muhammeds, in Der Islam, vi. 22 ব. , (১২) আল-জাহিংজ', কিতাব'ল-হ'।য়াওয়ান,

Johs. Pederson, The role played by inspired persons among the Israelites and the Arabs. in Studies in Old Testament Prophecy presented to Th. H. Robinson, Edinburgh 1950, p. 126—142, (১৩) A. Guillaume, Prophecy and Divination among the Semites. London 1950, (১৪) আৰ-মাস'উদী, মুক্লজ, ২খ, ৩৪৭ ব., (১৫) আৰ-ফাৰ্ক'নি, 'আজাইবু'ল-মাখ্লুক'নি, ed. Wustenfeld, গৃ. ৩১৮ গ., (১৬) ইব্ন খালদুন, মুক'ন্দিমাঃ, সম্পা Quatromore, Not. et Extr., ১৬, ১৮১ গ.; অনু. De Slane, ১৯, ২০৬, কামবো ১৩২৭, গৃ. ১১২ গ.; (১৭) আল-ইব্ৰীমী, আল-মসভাভ বাক, ১૫ গৱিশেল।

A. Fischer (S.E.I.)/जा. का. मूरण्यत जानवृत्तीन कि छ की त ( قطائير ) উপাখ্যানে বাইবেলের Potiphar-এর নাম। কি:ভ্:कोর "কিভ্কীরের" বিকৃত রূপ, যেমন সাবা (سبأ)-এর রাণীর বিজ্ঞাীস নাম নিকাউলিস (in Josephus, Ant, viii., vi., 2, 157)-এর পরিবতিত রূপ কিংবা বেমন মূসুফ উপাধ্যানে 'আরনাম বা হ'ারনাস শব্দের রূপাত্তর মুপ্পিম হ'ণ্পিম। কি'ভৃ'ফীর আরও বিৰুত হইয়া ইড়াফীর—সাধারণত ডাবারী এবং হ'।'লাবীতে ইত ফ্রীন ( মাক রীষী ) রূপ লাভ করে কেবল আগতিকভাবে বাহার जामना चारह Gen. R. lxxxvi-s Photiphae's-अन्न Putinan নাষের সহিত এবং নেহারেত অপরিচিতরূপে কি'ড্'ড'ীন ( ড'াবারী ১৯, ৩৭৭) এবং কিত'ত কীনে (ত'বোরী, তাফসীর, ১২ ঃ ৯৮)। অপরপক্ষে আল-কিসাটে সব সময় ব্যবহার কয়েন কু:ডি'ফার (সভবত ফ্তি'ফার শব্দের লিগি প্রমাদ ) যাহা গোতিফার হইতে সরাসরিভাবে পৃথীত। মিসরবাসীদের মধ্যে যিনি যুসুককে 🚁 করেন কুরুলানে তাঁহার নামের উল্লেখ নাই, তিনি ওধু ক্রেডা (১২:২১) অথবা গৃহস্থামী (১২:২৩) হিসাবে উলিখিত। তাঁহাকে আন-'আৰীৰ (১২ ১৩০, ৫১ ) নামেও অভিহিত করা হইয়াছে अवर मंजिमाती माजक चार्च अहे नारम वात्रवात क्'त्रवारन উत्तरव করা হইরাছে। প্রসঙ্গত উল্লেখ্য যে, যুসুফ ('আ) যথন মিসর রাজ্যের খাদ্য সংরক্ষণ ও বিতরশের ভারপ্রাণ্ড হইয়াছিলেন তখন ভাঁহার সম্পর্কেও আল-'আয়ীয় আখ্যা ব্যবহার করা হইয়াছে: কারক্রমে-ভাল-ভাষীৰ common noun-রূপে "শক্তিধর বা শাসক" ভর্মে ব্যবহাত হইতে থাকে। অনুরাপভাবে উপরিউক্ত পদে অধিদিঠত হইবার পর যুসুককেও তাঁহার ভাতাগণ আল-আযীয় নামে অভিহিত করে (১২: ৭৮,৮৮): কাহারও মতে কি তৃফীরের জীবদশার কি ত ফীরের বর্থান্ডের পর অন্যদের মতে তাঁহার মৃত্যুর পর মুসুক খাদ্য সংবৃদ্ধকের পদ লাভ করেন। কালক্রমে আল-'আমীৰ প্রায় ব্যক্তিগত নামে পরিণত হয়, ষেমন আব্'ল-ফিদাা' (cd. Fleischer, p. 28 )-তে বণিত হইয়াছে যে, আল-'আষীয় নামে পরিচিত মিসরের খাজাঞ্চী রস্ক্রকে ক্রম্ন করেন। সূতরাং ফির্দাওসীর কাৰো-Shahin'-এর Genesis-book-এ ''য়সফ-ষরায়খাা'' তিনি 'আষীয় নামে অভিহিত হন ; শাহীন ফিব্লদাওসীকে অনসরৰ करत्रन (Bacher, Zwei judisch-Persische Dichter. Schahin und Imrani, পু. ১২০ )। Moriscos-এর উপাধ্যমনত তাঁহার এই নাম দেখা যায় ( Grunbaum, Gesamm. Aufsatee, পু. ৫৭৪)। পরবর্তী মুসনিম কিংবদন্তীতে ক**ীত ফীরের পি<del>তার</del>** নাম ক্রহারব বা রাহীব বলিয়া উরিখিত হয় (ছণা'লাবী)।

গ্রন্থ পাঁ ঃ (১) তাবারী, ১খ, ৩৭৮, ৩৮১, ৩৮২, ৩৯১, ৩৯২, (২) দাদশ সূরার তাফসীরসমূহ ; (৩) ছা'বারী, কি'সাস্'ব-আন্বিয়া', কায়রো ১৩২৫, পৃ. ৭৪-৭৬,৮০ ; (৪) আল-কিসার, cd. Eisonborg, পৃ. ১৬১, ১৬২, ১৬৪, ১৬৮ !

B. Heller (S.E.I.)/আৰু বৰুর সিদীক কিত্মান ( দু. তাক ীয়া: )

কি ত মীর ( قطمير ) আস্ হণাবু'ল-ক।হ্ফ ( দ্র.)-এর সরী কুকুরের নাম। এই নাম কু'রজানে নাই। কু'রজানে এই শব্দের অর্থ ঋজুরি বীজের উপরিম্ আবরণ (নিফাাফ) (সুরাঃ ৩৫:১৩ বায়দাাবণীর তাফসীর)। কুকুরটি কিত্মীর নামে অভিহিত ছিল--- এই উল্লি ইবন 'আব্বাসে (রা)-এর বিবৃতিতে পাওয়া ষায়। কুকুরটির জন্যান্য আরও নামের উল্লেখ দেখা যায়। উহাদের কতকওলির মধ্যে সামঞ্জ্য আছে (কিণ্ড্'মারি, ক'ান্ড্'র, ক'াত্ম্ন, হ'ামুরাান, নাসীফ ইতাাদি)। আস্'হ'াবু**'ল-কা**হ্ফের নামঙলি হণদীছ-রূপে কথিত যে সকল বর্ণনার পাওরা যায়, তাহাতে কুকুরের এই নামগুলিও পাওয়া যায়। আসলে এই বর্ণনাগুলি হাহুদী সূত্রে প্রাণ্ড। কি'ড্'মীর নামক কুকুরটি এক শ্রেণীর সরল বিয়াসী মুসলিমের মনের উপর প্রভাব বিভার করিয়াছে। উদাহরণযুক্তপ বলা যায়, ইরানে যদি কেছ কোন কুকুরের ডয়ে ভীত হয় তবে সে ১৮ : ১৮ আয়াত ("এবং তাহাদের কুকুর সম্মুখের পদময় প্রসারিত করিয়া গুহা দারে উপবিল্ট'') পাঠ করে (Masso, Croyances et Coutumes persanes, Paris 1938, 7. ২০৫)। কি'তু'মীর নামটি কোন কোন অঞ্চলে এক প্রেণীর লোক বরকত ও অনৌকিক রক্ষাব্যবহার জন্য ব্যবহার করে। এই কারণে রাশিয়ার তাতারগণ এবং ককেসাসের মুসলিমগণ চিঠি-পরের উপর এই নামটি লিখিয়া দেয় যাহাতে তাহা হারাইয়ানা যায়, ইহা রেজিস্টার্ড চিঠির মত গণাহয় (তু. Weyh in ZDMG, lxv, গৃ. ২৮৯)। এই একই প্রকার ব্যবহার ইন্দোনেশিয়াতেও দেখা যার।

প্রস্থান্ধী : (১) আছ'-ছ''বাবী, 'আরাাইশ, কাররো ১২৮২ হি., গৃ. ৪৬২, (২) আদ-দামীরী, হ'ারাাতু'ল-ছ'ারাওরাব, কাররো ১২৭৫ হি., মৃ. কারব।

J. H. Kramers ( S.E.I. )/আৰু বৰুৱ সিদ্দীৰ
কি ব্লাঃ ( قَبِلَة ) মঞা শারীকের দিক (বা সঠিকভাবে কাৰাঃ
শারীকের দিক)। সালাতের সমর যেদিকে মূখ করিতে হয়।

অতি প্রাচীনকাল হইতে উপাসনার সময় দিক নির্ধারণ শাম বংশীয়দের ইচ্ছাধীন ছিল না। এ সম্পর্কে রাজাবলী ১-এর ৮ ঃ ৪৪ চরণে ইজিত রহিয়াছে এবং দানিয়েলের রতাত হইতে জানা যায় য়ে, তিনি (দান, ৬ ঃ ১১) জেরুমালেমের দিকে মুখ করিয়া দৈনিক তিনবার উপাসনা করিতেন (ইহা আজও য়াহূদীদের কি'ব্লাঃ হিসাবে প্রচলিত)। এসেনীয় (Essones) সম্পূদায়ভূতুসপ সূর্বের উদয়য়লের দিকে এবং সিরিয়ায় খৃষ্টানস্থ পূর্বদিকে মুখ করিয়া প্রার্থনা করিত (Ancient Syriac Documents, ed. Cureton, p. 24, 60; Acta Martyrum occid., ed. Assemani, ii. 125)। সালাভ ফরম হওয়ায় সঙ্গে সজেই য়ায়্ল কারীম (সা) কি'ব্লাঃ নির্ধারণ করিয়া লইয়াছিলেন বলিয়া অনুমিত হয়। ইহা নিশ্চিত য়ে, হিজ্রাতের গয় মুসলিমপণ জেরুমালেমের দিকে মুখ করিয়া সালাভ পড়িতেন। জেরুমালেম য়াহুদীসপেয়ও

কি ব্লাঃ ছিল। হি. ২ সালে রাজার বা লাঝান সাসে হিজ্রাতের ১৬ বা ১৭ মাস পরে কা'বার দিকে কি'ব্লাঃ পরিবর্তনের আদেশ কু'রুআানে দেওয়া হয়, কারণ ইহাই হয়রভ ইয়ুরাহীয় ('আ') কতৃকি প্রতিষ্ঠিত বিষেৱ সর্বপ্রথম এ**ক আলাহ্য 'ইবাদাতগৃহ**। কা'বাঃ শারীফ ধনীয় কেন্দ্র হিসাবে বিশেষ প্রাধান্য লাভ করে এবং হণজ্জরত পালন করা মুসলিম ধর্মীয় কার্যে পরিণত হয়। **এই ঘটনা**-প্রবাহ এবং চিঙাধারার মধ্যে কি'ব্লার দিক পরিবর্তন অপ্রধান ব্যাপার নহে। এই সম্পর্কে <del>কু</del>রেজানি শারীফের ২ **ঃ ১৪২ আরা**ড এবং তৎপরবর্তী আয়াতগুলি উল্লেখযোগ্য: "লোকদের সধ্যে নিৰ্বোধ লোকগণ বলিবে: কিসে তাহাদিগকে তাহাদের প্ৰের কি'ব্লাঃ হইতে ফিরাইয়া দিল? তুমি বলিয়া দাও, আলাহ্রই পূর্ব এবং পশ্চিম, ভিনি ষাহাকে ইচ্ছা ভাহাকে সভা পথ প্রদর্শন করেন।' এই হিসাবে আমরা তোমাদিপকে সর্বত্রের্চ সম্প্রদায়-রূপে সৃষ্টি করিয়াছি, যেন তোমরা মনুষ্য জাতির প্রতি (হিদায়োভের) সাক্ষী হও এবং রাসুর (স') যেমন তোমাদের প্রতি (হিলায়াতের) সাক্ষী হন। [হে নবী! (স')] পূর্বে যে কিংবুলাঃ অবলম্বন করিয়াছিলে তাহা ওধু এইজনাই নিধারিত করিয়াছিলেন যে, আমরা ষেন জানিতে গারি যে, কে রাস্ল (সা)-কে অনুসরণ করে এবং কে তাঁহাকে অবীকার করে, ইহা আলাহ যাহাদেরকে হিলায়াত করিয়াছেন তাহারা ব্যতীত অপর সকলের জন) অত্যন্ত কল্টকর। আল্লাহ্ তোমাদের সংকর্মসমূহ নল্ট করেন না। নিক্রই আল্লাহ তা'আলো গরম করপামর ও দরালু। [হে নবী ! (স<sup>.</sup>) ] আমি আকাশের দিকে (ওয়াহ-য়ির অপেক্ষায়) ভোমার মূখ ফিরানো দেখিতেছি। তুমি যে কি ব্লাভে সন্তুল্ট, সেইদিকেই আমি ভোমার মুখ ফিরানো মান্জুণর করিতেছি। সূতরাং তুমি (সালাতের সময়) তোমার মুখ পবির (কাবাঃ) মসজিদের দিকে ফিরাও। এবং (হে মু'মিনগণ :) তোমরা ষেখানেই থাক না কেন, সেইদিকেই মুখ ফিরাও। তুমি কিতাাবীগণকে সকল রুক্মের প্রমাণ দিলেও তাহারা তোমাদের কি ব্লার অনুসরণ করিবে না"—ইত্যাদি।

এই সমত বৰ্ণনা হইতে পরিকার বুঝা যায় যে, হয়রত মৃহ'াম্মাদ (স') যে পরিবর্তন আনত্তন করিলেন তাহা বিশেষভাবে ওঞ্ছপূর্ণ। হয়রত মুহণদমাদ (স:) রাহ্দীদের ধর্মের বিধি-নিষেধের উপর নির্ভর করেন বলিয়া য়াহ্দীদের অবভাস্চক সম্ভব্যের কারণেই কিব্লার গরিববর্তন করা হয়, (তণবারী, ed. de Goeje, ১ ঃ ১২৮০) এইরাণ মনে করার প্রয়োজন নাই। কার্প কাবাঃ ছিল হযরত ইৰ্রাহীম ('আ)-এর কি 'ব্লাঃ, (ত'াবারী, তাফসীর, ১ : ৩৭৮ : ২:১৩)। এইখানে আমরা হযরত মুহণদ্মাদ (সা) প্রচারিত ধর্মের রাজনৈতিক দিক সম্পর্কে একটি যথার্থ সভ্যের আভাস পাই। একটি হণদীছা মতে (বু**খারী, সালাত,** বাবে ৩২ ; তাজ্সীর স্রাঃ ২ বাবে ১৪) উপরিউলিখিত কুরেলান শারীফের আয়াত-সমূহ কু'বায়ে ফজরের স'াধাতের সমর অবতীর্গ হয়, তখন ইব্ন 'উ**ৰার সে সণলাতে উপছিত হিলেন**। অন্য এক বৰ্ণনায় আছে বে, হয়রত সুহাশ্যাদ (সা) যখন বানু সালিমাঃ মসজিদে দু**ই রাক্'বাত ভূ'হর স'ারাাত ছামা''সা**াতের সহিত আংশিকভাবে সমাপন করেন তখন ভিনি মভা শারীফের দিকে মুখ ফিরান ; সেই সময়ই এই আয়াতসমূহ নাামিল হয় (বায়দাবাৰী, তাকসীয় ২:১৪৪, ১৬১)। সেইজন্য উক্ত সস্কিদের নাম ''মাস্কিনু'ল-কিব্লাভারন' বা দুই কিব্লার সসজিদ বলা হয়।

🛲ৰ সন ৰইভেই হযরত মুহ'াদমাদ (স') এবং ভাঁহার **উম্মান্ত সামার্মিকের** সমর জেরায়ারোমের দিকে মূখ করিতেন**ঃ বিজ্যাতের পূর্বে তাঁহার কি'ব্লাঃ কি ছিল এই সহজে নানা** প্র<del>কার বার বার । কাহারও কাহারও বতে হবরত মুহ</del>াদ্যাদ **(ম') বকার ক্র'বাঃ শারীককে কি'বলাঃ** বিবেচনা করিভেন (ভণবারী, ভাক্সীর, ২: ৪; ৰামদণাবণী, সুরাঃ ২: ১৩৮); বিতীয় শাট শলা অবহানকালে সৰ সময় জেরাথালেমই কি'ব্লা: ছিল (ভাৰারী, ভাৰ্সীর ২: ৩, ৮; সংকরণ de Goeje, ১,১২৮০, **ক্ষমে স্থা, স্ত্য: পৃ. ২), তৃতীয় মতে (ইব্ন হিলামি, পৃ. ১৯০,** ২২৮ ) হবরত বৃহাত্যাদ (সা) সভার সাবাতের সমর কা'বাঃ **এবং জেক্সবালেন উত্তরকেই এক সমে কি'বুলাঃ করিয় দাঁড়াই**ডেন। ভিৰৱীৰী 'আবদু'ল-মৃত্ ভণলিবের মত গোষণ করেন, প্রথম মডটি **শীন-ই-ইবস্থাহীস' এই ভদ্ব ধারা প্রভাবিত, যেহেতু হয়রত ইব্রা**।হীম (ভা) কাৰাঃকে কি ব্লাঃ হিসাবে নিদিন্ট করেন (হণামাসাঃ, ১, ১২৫)। যদি ছিত্তীয় মতের ঐতিহাসিক কোন ভিত্তি না থাকে তাহা ষ্ট্রে ইহা কিভাবে সমর্থনীয় হয় কিছুতেই বুবা যায় না। কারণ হমরত মুহণশ্মাদ (সা) যে স্নাহ্দীদের রীভির উপর নির্ভর করিডেন হ'লীহ' ভাহা দীকার করে না। আসলে কি'ব্লাঃ স'ালাতের <del>একটি আবশ্যকীয় অস । এইজন্য আল্লাহ্র আদেশে কি</del>'ব্লাঃ ৰীকৃত হয়। স'ালাতি এবং নিদিল্ট দিকে পায়ের আঙুলগুলি রাখার জন্য তথু কি'বুজারোখ ঠিক করা হয় নাই (বুগারী, স'ালাত, বাবে ২৮ , আয়ণান, বাবে ১৩১ , নাসাস, সাহও, বাবে ২৫ : তাত বীক', বাব ৯৬), দু'জার জন্যও (বুখারী, হ'।জ, বাব ২৯), বা মধ্যম জাম্রাতু'ল-'আক'াবাঃ-তে প্রস্কর নিক্ষেপ করার পরও (বুখাারী, হ'াজ্জ, বাবি ১৪০-১৪২), কেবল তাই নয়, ষ'াব্ছ' করা প্রাণীর মুখ কি'ব্লার দিকে করা এবং মৃত ব্যক্তিকে মন্ধা শারীফের দিকে মুখ করিয়া কবর দেওয়া হয় (Lane, Manners and Customs, chap. 28. Snouck Hurgronje, Verspr. Geschr. vi/i. 243, v. 409)1

হ'াদীছ' শারীফে (বুখাারী, উদ্', বাব ১১; মুসলিম, ত'াহাারাঃ, হ'াদীছ' ৬১; নাসাারী, ত'াহাারাঃ, বাব ১৮-২০), পায়খানা ও দেশাবের সময় মঞ্চা শারীফের দিকে মুখ করা নিষিত্ব আছে। তবে মঞাকে পিছনে করিয়া এই কাজ সমাপন করা জাাইষ আছে কিনা সে সম্পর্কে মতানৈক; দেখা যায় ( ৪. বুখারী, উদু', বাব ১৪; খুম্স, বাব ৪; স'ালাত, বাব ২১; মুসলিম, ত'াহাারাঃ, হ'াদীছ' ৫৯, ৭১ প.; আবু দাাউদ, ত'াহাারাঃ, বাব ৪)। মঞ্চার দিকে রোখ করিয়া কাহারও কাশিয়া বুক হইতে লেখ্যা নির্গত করা উচিত নহে (বুখারী, স'ালাত, বাব ৩৬)।

হ'াদীছ' অনুষায়ী স'ালাতি সমাগনের সময় এবং পশু ৰ'াৰ্ছে'র সময় কি'বলাঃমুখী হওয়া মুসলিমের ধমীয় মাণকাঠি (বুখারী, স'ালাত, বাব ২৮; আদ'াহ'ী, বাব ১২)। সুমী মুসলিমগণের এক নাম আহ্লু'ল-কি ব্লাঃ। এই শব্দ কম্পাসের নিদিল্ট ছানের নাম হিসাবে দেখা যায় অর্থাৎ কোন ছান হইতে মক্কা শারীফ যে দিকে খাকে সেই দিককেই কিব্লাঃ বলা হয়। সুতরাং কি'ব্লার অর্থ মিসন্ত এবং ফিলিছানৈ দক্ষিণ দিক, মাগরিবের পর্ব দিক।

মসজিদে সালাতের দিক সিহ্নাব (৪.) দারা নির্ধারিত থাকে। এ প্রসঙ্গে হণদীছে এই শব্দের উল্লেখ নাই। কি ব্লাঃ বলিতে মস-জিদের যে দেওয়ালের দিকে মুখ করিয়া দাঁড়ান হইত তাহাই বুবাইত। মিগর দেশে কি ব্লাঃ ঠিক রাখার জন্য বিশেষ ধরনের তৈয়ারী ক্ষুদ্র দিক নির্ণয় যত্র ব্যবহার করা হয় (Lanc, গু. শ্র., ২২৮)। ইহা বিশেষভাবে লক্ষ্য করা উচিত যে, জনেক মসজিদ সঠিকভাবে কি ব্লাঃমুখী করিয়া নির্মাণ করা হয় না। দিক হিসাবে মাত্র মোটামুটী কি ব্লাঃমুখী করিয়া নির্মাণ করা হয়। কোন কোন সময় দেখা যায় যে, গরে রেখা দিয়া বা সূতা টানিয়া এই সকল গ্রুটি সংশোধন করা হয়। বিশেষ আলোচনার জনা মাক্ রীয়া, বিভাতে, ২খ, ২৪৬ গু., দ্র.।

कि द्वा: जन्मकिल नियम-कानुन এইখানে খুব সংক্ষেপে দেওয়া হুইল। ইহা শাফি'ঈ মতে, বাহা শীরাামীর কিতাাবু'ত-তান্বীহ-এর (ed. Juynboll, পৃ. ২০ ) মধ্যে দেওয়া হইয়াছে তপনুসারে নিখিত হট্ল। সালাতের বৈধতার জন্য কি'ব্লাঃমুখী হওয়া বিশেষ প্রয়ো-জন। বিপদের সময় অপারগতায় কি'ব্লাঃমুখী হওয়া সালাভের শর্তনর, কিন্ত বলি কেন্ত ভূমির উপর দেখায়মান হয় অথবা তাহার অশ্বকে ঠিকভাবে ঘুরাইতে সঞ্চম হয় তাহা হইনে তাহাকে ইহ্ রামে, রুকু' এবং সুজ্দের সময় কি'বৃলামুখী হইতে হইবে। নৌকা, জাহাজ বা অপর কোন বানবাহনে, যথা ট্রেনে নাফাল সংলোতে দভারমান হওয়ার সমর কি ব্লাঃমুখী হওয়ার পর ঐ সমস্ত বাহন অন্যদিকে ঘুরিয়াপেলে তাহাতে কোন হৃতি হয় না। প্রত্যেককে ঠিকভাবে কি ব্লাঃমুখী হওয়া উচিত। যে কা'বার নিকটে থাকে তাহার সঠিকভাবে কি ব্লামুখী হওয়া উচিত এবং যে কাৰোঃ হইতে দুরে থাকে তাহার পক্ষে যতটুকু বিবেচনা করিয়া করা যায় তাহাই করিতে হইছে। অন্যদের মতে দুরবর্তীদের বেলার সাধারণ দিকটাই (জিহাঃ) লহ্ষ্য রাখা উচিত। মহার বাহিরে মসজিদের মিহ্রাবই কি ক্লাঃরোভ করিয়া নিমিত হয়। যখন কোন মসন্তিদ থাকে না তখন বিষয় লোকের অনুসরণ করা উচিত। একমার যিনি জন-মানবহীন মরুভূমিতে থাকেন, তিনি নিজে কিছু নিদর্শনের সাহায়ে দিক ঠিক করিয়া লইবেন। নিয়মা-দির বিশদ বিবরণের জন্য গ্রন্থপঞ্জী প্র.। কি'ব্লাঃ-র একটি গৃচ অর্থ কুন্মআন শারীফ্র হুইতে বুঝা যায়। হযরত ইবরাহীম ('আ)-এর বালী এইরূপে বলিত হইয়াছে—"নিশ্চয় আমি সম্পূর্ণ সভ্যাত্রয়ীরূপে (হ'ানীফান্) তাঁহার দিকে উংমুখ হইলাম যিনি আসমান-যমীন স্পিট করিয়াছেন এবং আমি অংশীবাদিগণের অবর্গত নহি" (৬ \$ ৮০)। "তোমরা পূর্ব দিকে কিংবা পশ্চিম দিকে মুখ কিরাও ; ইহা পুণা নহে। কিন্ত পুণা তাহার---যে আরাহে, পরলোক, ফিরিশতাস্থে, কিতাবে এবং নবীসণে বিশ্বাস ছাপন করে এবং সন্দদের প্রতি মোহ সত্ত্বেও তাহা নিকট-আছীয়কে, জনাথদিগকে, পश्चिक्तक, जिक्क्षिप्राक अवर माजगुजित जन। मान करत अवर যে সালাভ কায়েম করে, অঙ্গীকার পূর্ণ করে এবং দুঃখও বিপদে এবং যুদ্ধে ধৈর্মশীল। ভাহারাই সত্যনিষ্ঠ এবং ভাহারাই ধর্ম-পরায়ণ"(২:১৭৭)। ইহাতে কি ব্লার দিকে উন্মুখ হওয়ার প্রকৃত অর্থ যে আল্লাহের দিকে একাগ্রচিত হওয়া, তাহা স্পক্ট প্রতীয়েখান হয়।

প্রকৃতী ঃ (১) কু রুজান, সূরাঃ বাকারার ১৪২ ও তৎ-পরবর্তী আরাতগুলির বাখা; (২) A. J. Wensinck, Mohammed en de Joden te Medina, Leiden 1908, p. 108—110, 133—135; (৩) Caetani, Annali dell' Islam, iii., index; (৪) Th. W. Juynboll, Handleiding tot de Kennis van de Mohammedaansche Wet, Leiden 1925, P. 67, not. 5, (৫) আন-নাওয়াব'ী, মিনহাাজুভ'-ভ'ালিবীন, ed. van den Berg, i. 69-73, (৬) আল-ফাভাডেয়া আালাম-গীরীয়া:, কলিকাভা ১৮২৮,১য়, ৮৬—৮৯; (৭) আল-মুহ'াক'-কি'ক' আৰু'ল-ক'াাসিম, শারাাই' আল-ইসলাম, কলিকাভা ১২৫৫, বৃ. ২৮-৩০; (৮) আল-খালীল, মুখ্ডাস'ার, গাারিস ১৯০০, বৃ. ১৬ প. 1

A. J. Wensinck (S.E.I.)/আবু বকর সিদীক কিয়ামত (১০ : কিয়ামা:) (পুনরুখান দিন) মানুষের পুনরুখান এবং আস-সাা'আঃ (বিচার দিবস), পরিভাষাগতভাবে ধর্মভব্বিদেশন ইহাকে আল-মা'আাদ অর্থাৎ প্রভাবর্তন বা মৃতার পর পুনরুখান বলিয়া থাকেন। তাঁহারা এইভলিকে আস-সাম্'ঈয়াত (শুভ বিষয়সমূহের) অর্থাৎ কু'রুআান ও হ'দীছে'র উপর প্রতিভিঠত বিষয়সমূহের অর্থ্যত ধরিয়াছেন (আল-ইজী, মাওয়াকি'ফ, বুলাকে, ১২৬৬ হি., প্. ৫৪৪ প.)।

ইসলামী পরকালতারে কি শ্লামাতের ঘটনাসমূহের ক্রমিক বর্ণনা এইরূপ : (১) বিশ্বের সমাশ্তিস্চক ্লক্ষণসমূহ, বিশেষত দাজ্-জাানের (৪.) আবিভাব ় দাজ্জানে প্রায় সকল মানুষকে ভাত পথে চালিত ক্রিবে। অতঃপর 'ঈসাা ('আ) অথবা মাহ্দী ('আ). মতাবরে উভয়ে আগমন করিবেন। তিনি (ঈসাা) দাক্জানিকে হত্যা করিবেন। ইহার পর ঈমানের যুগ প্রতিদিঠত হইবে। (২) শিরায় প্রথম ফুৎ-কার, তখন সমন্ত জীবিত প্রাণীর মৃত্যু ঘটিবে। তৎপর বিরামকান, তংগর শিলায় বিভীয় ফুংকার, তখন সমত প্রাণী আবার জীবিত হুইয়া উঠিবে এবং সম্মিলন ক্ষেত্রে (মাহ্পার ) একরিত হুইবে। সেখানে আল্লাহ্র সমীপে দীর্ঘকাল দ্বারমান থাকা (আল-মাওকি ফ) এবং ঘর্মান্ড হওয়া (আল্-'আরাক')। (৩) বিচার আরত ও কর্মজিপি ('আমালনামাঃ) ; সরাসরিভাবে আলাহ প্রত্যেককে জিভাসা করিবেন ও তাহারা জবাবদিহি করিবে, কৃতকর্মের পরিমাপ হইবে। মানুষে মানুষে এবং মানুষে পভতে বছুতা ও জন্যায় কার্যের প্রতি-ফল দান করা হইবে। (৪) **জাহারামের উপর দিরা জারা**তে, গমনের সেতৃপথ ( আস'-সি'রাতি' ), রাস্ল (স')-এর শাফাা'ঝাঃ ( দ্র. শাফ্ষান্ডাত্ ) ; রাস্ল (সা)-এর হাওদা (দ্র.)। (৫) জাহালাম (৪.), জানাত (৪.) এবং আ'রাফ ('কাহারও কাহারও মতে) 'ভাল-গ'যোলীর ইহ'য়া, কামরো, ১৩৩৪ হি., ৪৭, ৪৩৬—৪৫৩ : ইভহণাক, ইব্'মারি শারহ্' ১০খ, ৪৪৭-৫৩০।

কুরুলানে মা'আদে শব্দ একবার মার (২৮:৮৫) উল্লেখ করা হইরাছে; ইহা যেমন কি রাামাঃ অর্থে গ্রহণ করা ঘাইতে পারে সেইরূপ মুহ'।শ্বাদ (স')-এর পার্ধিব প্রত্যাবর্তন ছল 'মঙ্কা' অর্থেও প্রহণ করা ঘাইতে পারে (বারদ'।বে ।)। এই শব্দের ক্রিরারূপটি বহু আরাতে ভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হইরাছে, যথাঃ ১০:৪,৩৪; ২১:১০৪; ৩০:১১,২৭;৮৫:১৩-তে শব্দটি আল্লাহ কর্তৃক্ মানবের প্রথম স্ভিটর (১৮)) বিগরীত তাহার পুনংস্কন অর্থে ব্যবহৃত। ৭১:১৭—১৮ তে ক্রিটি শব্দের উল্লেখ রসলে ২৭:৬৪; ২১:১১ এ গৃথিবীতে স্ক্রী শব্দের উল্লেখ রসলে ২৭:৬৪; ২১:১১ এ গৃথিবীতে স্ক্রী শব্দির জানগ্রের প্রবর্গন স্বরার মুভিকার মিশিরা যাওরা অর্থে এই ক্রিরাপদ ব্যবহৃত হইরাছে! আল-কিম্বানাঃ শব্দটি ব্যবহৃত হয় নাই; বয়ংকেবল "রাওমু'ল-কিম্বানাঃ" এই

বাক্যাংশে ৭০ বার উল্লিখিত হইয়াছে, যথা ২: ৮৫, ১১৩, ১৭৪, २७२ : ७ : ७७, ११, ১৪১ : ७৮ : ७১ ; अवर प्रवंत्यय १७ : ১, ७। কি য়ামা: শব্দের অর্থের জন্য দ্র. রাঙ্গিব আল-ইস্কাহানীকৃত মুক্রাদাতি, গৃ. ৪২৯ ছর ২ গ.। আ**স-সা'আঃ লব্দটি কি** শ্লামান্ত অর্থে কু রজানে ৪০ বার ব্যবহৃত হইরাছে। যেমন ৬ : ৩১, ৪০; ৭ : ১৮৭। ১২:১০৭;১৫:৮৫; ৪৭:১৮; ৫৪:১, ৪৬ এবং শেষবারের মত ৭৯; ৪২। আল-সাধানীকৃত ইহায়া' প্**ৰকে (৪:৪৪**০ প.। ইত্হ'াফৈ, ১০: ৪৬২-৪৬৫) কু'রআনে উদ্ধিতি অধ্বা কু রুঝানে বাবহাত বাক্যাংশ হইতে গঠিত কি য়ামা**ভের নামসমূহে**র এক দীর্ঘ তালিকা আছে ; তাহার মধ্যে এইওলি সম্ধিক উল্লেখ-যোগা: আল-কণারি'আঃ ( জাহাতকারী ), ১৩: ৩১, ৬৯: ৪, ১০১ ঃ ১, ২ ; জাল-পশাশিরাঃ (আক্ছমকারী) ১২ ঃ ১০৭ ; ৮৮ ; ১: আস'-স'াাখ্ধা:, (বধিরকরী) ৮০: ৩৩; রাওমু'ল-ফাস্'ল (পৃথকীকরপের দিনি) ৩৭:২১; ৪৪: ৪০, ৭৭:১৩.১৪: ৩৮: ৭৮: ১৭: আবল-ওয়াকি 'আঃ বিশেষ ঘটনা) ৫৬:১, ৬৯: ১৫; আল-হণাক্'ক'াঃ (অবলাঙাবী) ৬৯-১, ২ঃ ৩, য়াওমু'র-হি'সাবে (হি'সাবের দিন) ৩৮ ১৬, ২৬, ৫৩; ৪০ : ২৭; য়াওমু'ল-বা'ছ'; ( পুনরুখান দিবস ) ৩০ ঃ ৫৬, ভাল-বা'ছ'।ঃ (উখান) ২২:৫; য়াওম মুহ'ীত (পরিবেল্টনকারী দিবস্) ১১ ঃ ৮৪ ; রাওমু'দ-দীন ( কর্মফল দানের দিবস ) ১ ঃ ৪ ; ৮৩ ঃ ১১ এবং অন্যান্য বহু ক্ষেত্রে ব্যবহাত। কেবল আদ-দীন (৪.) অর্থাৎ বিচারের অর্থেও বহু বাবহাত।

আল্লাহ্ স্প্টিকর্তা। সুতরাং তিনি শাসনকর্তা এবং তিনি বিচার-ক্তাও। বিচারের জন্য প্রয়োজনীয় হইল পুনক্লখান এবং সমুদয় প্রাকৃতিক ব্যবস্থাই পুন্জীবন ও প্রত্যাবর্তনের সম্ভাবনা নির্দেশ করে। কি<sup>ং</sup>র্যামাতে কর্মফলের বিচা**রের প্রেক্ষিতে আব্দসমর্গণ** এবং তাওবার মাধ্যমে মার্জনা ভিক্ষা <del>করা কর্তব্য। আরবগণের</del> নিকট স্পিটতত্ অপেকা কি'রামাত তল্প অধিকতর দুর্বোধ্য ছিল। কু'রআনে স্থটিডব্রের মাধ্যমেই পুনকীবনের যথার্থতা প্রমাণ করা ইহরাছে। মুহ'লিমাদ (স') প্রচার করেন যে, পাদীপণ কবরে শান্তি ভোগ করিবে (প্র. মুন্কার-নাকীর) এবং প্ল্যান্তাস্থ ক্বরে শান্তি লাভ কবিবে অর্থাৎ কবর কাহারও জন্য হইবে প্রাথমিক ভাষালাম এবং কাহারও জনা প্রাথমিক ভালাত। ইহার পর কিম্মামাতের দিন আবার সকলের বিচার হুইবে। কবরের 'আষণাৰ সন্দৰ্কে সু-শ্বআনে সু-শ্ৰুট ভাষায় কিছু বলা না হইলেও ৬:১৩,১:১০৭,৪০:১১,৪৬,৭১:২৫ আয়াভভনিতে ভাহার ইরিত পাওয়া যার ( আল-ঈজী-র মাওয়াব্রি-ফ্ল, প্. ৫৯১ ; ভাত্-ণাক্তাাষাানী, 'আক'াাইদ নাসাঞী, কায়রো ১৩২১, গৃ. ১০৯; আল-ৰুখাারীতে কিতাানু'ল<del>-ছানাাইৰ, বাাব ৮৭</del>)। কবরুবাসি-প্রদের 'আয়'াবি বা শান্তি সম্পর্কে রাজুক (স:)-এর আনেক হাদীছা আছে (মুস্লিম, জালাঃ, হাদীছা ৬৩ গ.; আল-বুলায়ী, ভানাাইৰ্, বাবি ৮৭ গ. )। কুল্বভানে কিংয়াাখাতের নিক্রন্তা, আসমতা এবং বিগৰ্ককারী হাস বিষয়ক খুঁটিনাটস্ত ভয়াৰ্ছ অরিকুকের বিবর্গত ভাছে, উহার সঙ্গে পাশাপাশি ভারেছের বৰ্ণনাও আছে। কোন গাকাভ্য পণ্ডিড (Wellhausen) ব্ৰিক্সছেন বে, কু'রভানে ব্যক্তিগত বিচারের কথাই উল্লিখিত হ্ইয়াছে, সমল্টিগতভাবে কোন ভাতি বা গোল্টীর বিচারের কথা বলা হয় নাই ৷ 'লাণ্টভাবে বলা হইয়াছেঃ "কোন বোৱা বহনকারী

জন্মের যোঝা বহন করিবে না" অর্থাৎ একজনের পাপের জন্য জপরকে শান্তি দেওয়া হইবে না (৬:১৬৫)। কি:য়ামাতের বিচারের বিবরণের জনা কু:রুআানের নিম্নবিশিত স্থানওলি উল্লেখ-ফোরা:৬৫ ২২—৩১; ১৯:৬৬—৭৩;২২:১—২;২৩:৯৯: ৩৯:৬৮;৬৯:১৩—৩৭;৭৫:১—১৩:৮১;৮৪;৯১;১০১।

কু'রুআানে কি'য়ামাতের বর্ণনার মধ্যে এমন কতিপয় বিষয়ের ইনিত আছে ঝাহা হ'াদীছে' যথায়থ এবং বিভারিতভাবে উলিখিত হইয়াছে। হ'াদীছে'র এই সমস্ত বিবরণ হইতে 'আালিমগণ পরকাল বিষয়ক তথাদি সুশৃত্যকভাবে বিনাত করিয়াছেন। বিষয়গুলি হইল ঃ

(১) 'সি'রাতি'—শব্দটি কু'রুআনে তিনবার (১:৫, ৬: ৩৭ ঃ ২৩ উল্লিখিত হুইয়াছে। (ক) আস'-সি'রাত্'ল-মুস্তাক'ীম (১:৫ সরল পথ) এবং (খ) সি'রাতি' আল-লায'ীনা অন্'আম্তা **'আলায়হিম, তাহাদের পথ যাহাদিপের প্রতি তুমি অনুগ্রহ দান** করিয়াছ, (১:৬) (প) সি'রাাতু'ল-জাহ'ীম (৩৭:২৩, জাহান্নমের পথ ), সি'রাতু''ল-জাহ'ীমকে হ'াদীছে' জানাতের পথে জাহাল্লামের উপরে স্থাপিত সেতৃপথ বলিয়া বর্ণনা করা হইয়াছে, ( ম. Wensinck, Handbook-এ Bridge); বলা হইয়াছে ''তোমাদের প্রভ্যেকেই উহাতে (জাহান্নামে) অবতরণ (حتما مقضيا) कतिरात, जामात अजूत अवधातिज अञ्चला (واردها) ইহাই" (১৯: ৭১)। বলা হয়, "অবতরণ"-এর তাৎপর্ম জাহা-লামের উপরে হাপিত সেতুপথ অতিক্রম করা। ব্যারী, কিতাাবু'র-ব্লিকানক:-এর শেষ বাবের পূর্ব বাবের-শিরোনামে ("আস:-সি-রাতে" জাস্ক জাহারাম") ইলিত করিয়াছেন যে, সি'রাতি হইল জাহালামের উপরস্থ সেতু। তিনি এই অধ্যায়ে যে হণাদীছা নিপিবত্ব করিরাছেন তাহাতে রাস্ল (সা) বলিয়াছেন, "জাহামামের উপরে সেতৃপথ ছাপিত হইবে এবং আমিই সৰ্বপ্ৰথম উহা অভিক্ৰম করিব।" 'আ'ইশাঃ (রা) হইতে বণিত হইয়াছে: "আমি রাস্ল (সা)-কে জিভাসা করিলাম, 'যেদিন এই দুন্য়াা অন্য দুন্য়াতে ক্লপান্তব্নিত হইবে এবং আকাশসমূহও ( রূপান্তবিত হইবে ১৪ : ৪৮ ). ভখন খানুষ কোখায় থাকিবে?" তিনি বলিলেন, "সি'রাভে'র উপর ।" ্(সাহ'ীহ॰ মুস্লিম, মিশ্কাতি, বাাবু'ল-হণৰ্র )। (২) "মাওকি'ফ''—কি'য়ামিতে বিচারের জন্য দাঁড়ান অবছা প্রকাশের জন্য কুশ্বআনে মাওকি ফ শব্দ ব্যবহাত হয় নাই, কিন্তু চারি ছানে (৬ : ২৭, ৩০ ; ৩৪ : ৩১ ; ৩৭ : ২৪) ঐ শব্দের ক্রিয়াগদ ইত্যাদি যোগে কি-স্নামাতের দিন আলাহির সম্পূবে মানবের দণ্ডায়মান হওয়ার উল্লেখ আছে। আৰ-পণযাালী তাঁহার আদ্-দুর্রাঃ (ed. Gautier. 1878, p. 58, transl. p. 50 প.) পুস্তকে ইহার বিস্তারিত বিবরণ - 4 - 3 - 4 - 4 -शिवारक्त। (৩) সাকি: সুরা: ৬৮: ৪২-এ ماي ماي সিবারেন। কথাটির মধ্যে উল্লিখিত ساق এক) ইহার मान्तिक वर्ष अर्व क्या रहेर्व। र मिहिर (बूजिय, जेमान, হণদীছ' ৩০২ ; কিভান, হণদীছ' ১১৬ ; বুখাারী, কিভাাবু'ত-ভাওহ'ীদ, বাবে ২৪) "সাকে'' অর্থে আলাহ্র 'সাক' বলা **ক্টরাছে ভবে আলাহ**র সাকে উম্মেচনের অর্থ সীমিত ভানসন্সম মানুষের অভেয় । ( দুই ) সংকটপূর্ণ দিবসে ( কি'য়ামাতে ) মানুষ ষেম্মন পোশাক ভটাইয়া পলায়নপর হয় সেই অর্থে এই বাগধারার ব্যবহার হইরাছে। (৪) শিলার ফুৎকার—কিংয়ামাত প্রসলে শিলার মুৎকার দিবার কথা কুংরজানে অনেক ছানে উরোধ করা হইয়াছে: এই সকল ক্ষেত্ৰে সাধারণত কুটিন টিন ইটিন ইটিন

(সেদিন শিলায় ফুৎকার দেওয়া হইবে) বাক্যাংশ ব্যবহৃত হইটাই 60:62; 62:64; 60:50; 62:96; 94:94)1 এই আয়াত গুলির কোন কোনটিতে (৬:৭৩, ২৩: ১০১;৫: ২০) কেবল এতট্কু বলা হইয়াছে, "কিংয়ামাতে শি**ৰা**য় ফুৎকার দেওয়া হইবে।" ৩৯: ৬৮-তে বলা হইয়াছে যে, শিক্ষার ফুৎকার দেওয়া হইবে দুইবার। প্রথম ফুৎকারের ফলে আসমান ও ষ্মীনের সকলেই ষূর্ছাহত হইবে, তবে তাহারা নহে—যাহা-দিপকে আল্লাহ্ রক্ষা করিতে ইঞ্ছা করিবেন। আর **বিভী**য় ফুৎকারের ফলে সকলে [জীবিত হইয়া] দাড়াইয়া তাকাইছে খাকিবে। ২৭:৮৭, ৬১:১৩—১৫ আয়াতওলিতে প্রথম সূৎ-কারের পরবর্তী চিন্ন এবং ১৮:১১:২০:১০২; ৩৬: ৫১; ৭৮:১৮ আয়াতগুলিতে দিতীয় ফুৎকারের পরবর্তী চিত্র তুলি🗯 ধরা হইরাছে। শি**লার এখন ফুৎকারটি কি**'রামেতের 'আলামা<mark>তের</mark> অৱৰ্ত (মুসলিম, কিতাাবু'ল-ফিতান ওয়া আশ্রাাতু'স -সা'আঃ. হণদীছ', ১০৮ প. ১৩৩ )। (৫) "মীষান"—কু'রুলানে মীষান শব্দ ধেখানে একবচনে ব্যবহাত হইয়াছে সেখানে ইহার অর্থ नाम्नविচाद (8२:5५,৫৫:५—৯, ৫৭:২৫ **अ**वर **प्र. अ**हे আয়াজগুলির বায়দশাবশীকৃত ডীকা )। কিন্তু বছৰচন "মাওয়াবীন" শব্দটি ৭:৮—৯, ২১:৪৭, ২৩:১০২—১০৩, ১০১:৬**, ৯,** আয়াতগুলিতে কিংয়াামাতের দিন বিচারের তুলাদণ্ডে মানুষের পাপ-পূণ্যের পরিমাপ অর্থে ব্যবহাত হইয়াছে। (৬) হি'সাাৰ— আলাাহ্র দরবারে প্রত্যেক লোকের পৃথিবীতে সন্দাদিত পাপ-পুণোর ব্যক্তিগত বোঝাগড়া। কু'রআনে হি'সাবি শশ্টি বহবার ব্যবহৃত হইয়াছে। তাহা হাড়া অনা শব্দও এই অর্থে ব্যবহাত হ**ইয়াছে**। ত্ব. C. C. Torrey, Commercial—theological terms in the Koran, Leydon 1892, p. 9 প.। (৭) 'আমালনামাঃ— লিপিবছকারী ফিরিশতাগণের (সাফারা, কাাতিবূন ৮০:১১— ১৫;৮২:১০—১২; ৮৩:৭,১৮) विविज 'আমালনামা:। প্রত্যেক মানুষের জন্য ও।হার নিজ কৃতকর্মের ডালিকা। এইরূপ একটি কাৰ্যবিবরণী কি শ্লামাতে প্ৰত্যেক লোককে দেওয়া হুইৰে (50 : 45; 57 : 59. 58; 57 : 85; 45 : 55, 50, 30—9; ৮৪: ৭—১২)। কু'রুলানের বহ আয়াতে বলা হইরাছে আ**লাহ** নিজেই প্রতাক্ষ অবলোকনকারী (শাহীদ) : এবং ইহাও বলা হই-য়াছে যে, আরাহি সকলকে তাহাদের অনক্ষ্যে অবলোকন করি-তেছেন (৮৯:১৪; লাবি'ল-মিরসাাদ); তাহা সত্ত্বেও আইনসংখ-ভভাবে বিচারকার্য পরিচালনার জন্য এই কার্য বিবরণীর ব্যবস্থা আরাহ্ করিয়া রাখিয়াছেন। (৮) জাহায়াম—ইহাতে নানা <del>একার</del> শাস্তির<sup>্</sup>বাবস্থা রহিয়াছে: প্র. প্রবন্ধ 'জাহালাম''। (৯) **জালাভ** ইহাতে নানা প্রকার সুখ-ডোগের বাবছা রহিয়াছে, **প্র. প্রব**ছ "লামাত" । (১০) 'হ'ণ্ডদ' কাওছ'ার—কু'রআনে 'আল-কাওছ'ার'-এর উল্লেখ আছে (হ'াওদ' গু.)। (১১) শাফাা'আঃ-র বা সুগারি<del>ব -</del> প্ত. প্ৰবন্ধ "শাফা৷'আড় ৷"

কি'য়ামাতের 'আলাামাত বা পূর্ব লক্ষণসমূহ ঃ (১) কি'য়ারা-তের একটি পূর্ব লক্ষণ হষরত 'ঈসাা ('আ)-এর অবতরণ (নুষ্তা) এই বিষরের আলোচনার জনা 'ঈসাা'' এবং উক্ত প্রবজ্ঞ ক্রান্ত প্রস্থানীর সহিত ল. ল'হি'হিং মুগলিম, ঈমানি, হ'াদীছং ২৪২ প., ২৭৩; কিতানি, হ'াদীছং ৬৪ প.। (২) কি'য়ামাতের আর একটি পূর্বলক্ষণ হইল দাব্বাঃ মিনা'ল-আর্দ (মৃতিকাগর্ভ ইইতে উবিত আছে)-এর আবিভাব (তু. C. T. M., AV.)। কুংরআননে ২৭: ৮২-এ বলা হইয়াছে, ''আমার 'আষ'াবে সম্পক্তিত বাণী ষখন কার্যে পরিণত হইতে মাইবে তখন আমি ভূতল হইতে একটি জড় বাহির করিব, যাহা মানুষের সহিত কথা বলিবে" ( দ্র. প্রবন্ধ "দাকাতু'ন-আরদ·")। (৩) দাজ্জানের অবিভাবঃ কুরুআানে ইহার উল্লেখ নাই ; হণদীছে দাৰুলাল সম্বন্ধ বিভারিত বিবরণ রহিয়াছে (দক্ষাল প্রবন্ধ দ্র.)। (৪) "য়া'জ্জ ও মা'জ্জ''-এর আবির্ভাব—কু-রুআানে (১৮: ৮৩—১৮) বণিত আছে যে, যু-'ল-ক'রেনায়ন য়াা'জুজ ও মাা'জুজের গতিরোধের জন্য একটা দুর্ভেদ্য প্রাচীর নির্মাণ করেন। ইহা ভাহাদিগকে কি স্নামাতের পূর্ব পর্যন্ত অবরুদ্ধ করিয়া রাখিবে। অন্তর কিংশ্লামাতের প্রাক্লালে ইহা চুণীকৃত হইবে (১৮ : ৯৮) এবং তাহাদের জনা দার উদ্মুক্ত করা হইবে (২১ ১৯৬)। হ'াদীছে<sup>,</sup> কি'য়ামাতের এই লক্ষণের আলোচনার জন্য দ্র. সণহ°ীহু বুখাারী, ফিতান, বাবে ৪ ৷ সণহ°ীহু মুসলিম, ফিতান, হণাদীছ ১—৩ এবং জনানা।

ইসলামে কি'য়ামাতের যে সকল পূর্ব-লচ্চণ উল্লেখ করা হয় তাহার কতকণ্ডনি কুন্মজানে প্রত্যক্ষভাবে ও কতকণ্ডলি পংরাক্ষ-ভাবে বলা হইয়াছে। আর কতকণ্ডলি রাসূল (সা) কর্তৃক হ'াদীছে' বণিত হইয়াছে। এ বিষয়ে ধর্মতাত্ত্বিকগণ বিশেষ সাব-ধানতা অবলঘন করিয়াছেন। নাসাফী তীহার 'আকণাইদ পুডকে পাঁচটি মাত্র লক্ষণ বর্ণনা করিয়াছেন, যখাঃ (১) দাক্ষাালের আবির্কাব ; (২) দাব্যাতু'ল-আর্দ' ; (৩) রাম্ব্রিড় ও সাম্ব্রিজ-এর বাহিরে আগমন ৷ (৪) হ্যরত 'ঈসাা ('আ)-এর অব্তরণ এবং (৫) পশ্চিম প্রথন **ধই**তে সূর্যোদয়। এই অংশের ব্যাখ্যায় তাফ্-তাযোনী (পৃ. ১৪৫) দশট জক্ষণ বর্ণনা করিয়াছেন ঃ (১) ধূম। (২) দাব্দারে (৬) দাব্দাতু'ল-আর্দ ; (৪) পশ্চিম প্রথন হইতে সূর্যোদয়, (৫) স্বসা ('আ)-এর অবতরণ, (৬) স্থা'জুজ ও মাা'জুজ, (৭-৯) তিনটি সূৰ্যপ্ৰহণ—একটি পূৰ্ব দেখে, একটি গতিম দেশে এবং একটি 'আরব দেশে, (১০) য়ামান দেশে উবিভ একটি অগ্নিকান্ড বাহা জনগণকে ভাড়াইরা সদিমলন স্থানে লইরা বাইবে। সাহ ীহ' মুসৰিম, ফিডান, হণদীছ' ৩৯-এ অনুরূপ একটি ভারিকা আছে। মুসলিম, তির্মিষ'ী প্রভৃতি হণদীছ ক্রছে আল-ফিভান ওয়া আশরাতু 'স-সা'আঃ অথবা আয়াতু'স-সা'আঃ অথ'থে "দুর্ঘ-টনা ও কিয়ণানাতের লক্ষণসমূহ" শিরোনামে একটি পরিক্ষেদ আছে। মুসবিম সুফৌওতাপসদের বিৰিত পুতকাদিতেও খৃত্যু, কি স্নামাত, শেষ বিচার প্রভৃতির বিভারিত বিবরণ পৃষ্ট হয়। এই প্রসঙ্গে আল-পাষাানীর ইন্'রাা' (৪: ৩৬১--৪৬৯) প্রছের "ৰ্ত্যু ও পরকাল সমস্কীয় উল্লেখ" (বি-ক্রু'ল-সাওত ওয়া মাা বাদাহ) বিষয়ক অধ্যায়টি সবিদেৰ উল্লেখযোগ্য। দেৰের কয়েক প্তার তিনি জালাত, আলাহের দীদার এবং ভাঁহার জঙ্গীৰ রাহ'-মাতের কথাও বর্ণনা করিয়াছেন। এই বিষয়ে **বিবিভ** ভাঁহার কুণ্রতর পুঞ্জিকা, আদ-দুর্রাতু'ল-ফার্ষিরাতে ইহা অধিকর্তর সুস্পন্ট।

কিন্যাামাঃ সংক্রান্ত হণানীছ সমূহের মধ্যে ধর্মীয় ভাব সংক্রান্ত আলোচনায় দুই বিচারের কথা বলা হইরাছে—হোট বিচার মৃত্যুর পর করের এবং বড় বিচার কিন্যাামান্তের দিন। ইসলামী ধর্মালোচনায় এই বিষয়টি বেশ গুরুত্বপূর্ণ ছান লাভ করিয়াছে (নাসাফীর টাকায়, গু. ১১৪—২৯, তাক্তাাবাানীয় অভিষত)।

কুণরজ্ঞানের ক্তিপর আরাত (পূর্বে উরেখ করা ছইরাছে) এবং কবরের শান্তি বিষয়ক হণাদীছাসমূহ হইনেছে ইহার উৎস। এই বিষাস হইনে ইমান, 'আমার এবং (সাদারিয়া ও কারীরাঃ) ওনাাহ্সমূহের পারস্পরিক সম্বান্ধর প্রারে উত্তব হয় এবং ইয়ার ফরে নাজাত-প্রাণ্ড মুস্রিমসপের মধ্যে ব্রেথীবিভাষের এম দেখা দের। সমগ্র বিষয়টির জন্য ( দ্র. ইমান)। কির্মান্মতর দিন কতক মু'মিন বিনা শান্তিতে, এমন কি বিনা হি'সাবে আমাতে প্রবেশ লাভ করিবেন; এরাপ লোক সংখ্যার ৭০,০০০ (এই সংখ্যা আধিকা প্রকাশ করে অর্থাও অনেক) হইবেন (মুস্রিম, ইমান, হ'াদীছা, ৩৭০ ই.)। তৎপরে ওহাদাা' (শহীদেরণা, তীহাদের রহা তাঁহাদের শহীদ হওয়ার পর হইতেই জালাভ আছে (মুস্রিম ৬ ঃ ৩৮)। ইস্রামী ধর্ম বিষাসে কি'য়াসাতে লাকা-'ভাতের (দ্র.) প্ররুই স্বাংশেরা ওরুত্বর্ণ। হ'াদীছে ইহার বিভারিত বিবরণ দেওয়া হইরাছে।

কি রামাতের পূর্ব-লক্ষণ হিসাবে হাদীছে আইও ক্তিপ্ত বিষয়ের উল্লেখ পাওয়া যায়। য**ধাঃ পৃথিবীতৈ যখন "আলাাহ্",** "আলাাহ্" বলার কোন লোক থাকিবে না অর্থাৎ কিছুমাল ঈমানে থাকিবে না তখনই কি'য়ামাত ঘাটিবে, ( মুসলিম, ঈমাান, হ'দীছ' ২৩০)। ধর্মতাত্ত্বিক ফাক**ী**হ্গণ বলিয়াছেন যে, **এই**সব বিষয়, ষেমন সিরোভা, মীষাান, হাওদা ইত্যাদি সতা (হাক্কা)। এ সমজে আল-পাষালীর অনুস্ত পদার উল্লেখ করা ষাইণ্ড পারে। কি সামা: বিষয়ে তাঁহার মত অভত তিন প্রবারে বিভক্ত ঃ (১) ইহ্'রাা' গ্রন্থের শেষ খণ্ডে এবং দুর্বাঃ পুস্তকে তিনি কু'রজানি ও হাদীছে'র বর্ণনা অনুসারে কি'য়াামাতের ভয়াবহ ঘটনাওলির **উল্লেখ** করিয়াছেন। তবে ইহ্'য়াা' গ্রন্থেই কিতাাবু'ত-তাওবাঃ, ৪ঃ ২০ ইত্যাদি ) তিনি বলিয়াছেন যে, জাগতিক জড় বন্তর সম্বজ্ঞ ব্যবহাত শব্দসমূহ পারনৌকিক বস্তর সহছে মিছণালরূপে (উলাহণস্বরূপ) বাবহাত হইতে পারে। (২) কিন্ত তাঁহার ইক্'ডিস'।।দ ( কার্ময়া ১৬২০, প্. ১৬-১৮) পুরুকে তিনি প্রকৃত ধর্মতান্ত্রিকের ন্যায় ব্লিয়াছেন ষে, সীষানে ও সিস্থাত ওয়াহ'য়ি অনুধারী সভ্য (হ'ক্'ক'); ৰুদ্ধিও ইহা অশ্বীকার করিতে পারে না। (৩) ধ**র্মভাত্তিক বিশেষত**– গণের জনা বিভিড ভাঁহার মাদ'নুন (কামরো ১৬০৬) সুভকে তিনি এই বিবাসসমূহকে দার্শনিক ভিত্তির উপর *ছা*ভি**তিত করিয়া**-হেনঃ শাফাাব্যঃ (পূ. ২৮), হি'সাবি ও সিস্নার্ড (পূ. ৬৬) এবং জানাতের সুখ (পৃ. ৩৮ প.) এই সমস্ভ বিষয় ইজির থারা অনুতব্যোগা, কলনা থারা উপল**্লিখোগা এবং বুলি** ঘারা প্রতিপাদনযোগ্য । যাহারা ইসলামি **রহদের সুবোগ লাভ করি**তে। পারে নাই তাহাদিগকে ভাহারমৰ সেওৱা ন্যার্ডারত হয় না, অথচ ভাষাতে ছান বাভ করার **উপবোদীও ভাহারা নর। এইরা**গ ৰোকদিগের গারবৌকিক বাসছান ক্ষম কুর্মানে বণিত ভার-আরাফ (৭ : ৪৫–৪৭) । তিনি ইহার ব্যাখ্যার বলেন যে, খালাত ও আহালাদের মধ্যবতী এই উক্তস্থান হইতে ভার্যর অধিবালিগণ ভালাত ও ভাহান্সৰ এবং ইহাদের অধিবাসিগদকে অবলোকন করিবে।

আন-গানানী বানৰ ভাতিকে চারি বেগীতে বিভক্ত করিরাছেন। এজনা দ্র. ইহ্'রা', ৪খ, ২০-২৮; ইত্হ'াক, ৮খ, ৫৪৮-৫৭০; আ'রাকের অধিবাসিগণের বিষয়ে দ্র. তংক্ত করিলালু'ড-ভাকরিকাঃ (ed. কাররো, পৃ. ৭৫ প. এখং ইব্'রাা' ৪খ, ২৭ প.)। সমগ্র বিষয়টির জন্য দ্র. Miguel Asin, La, Escatologia musul-

ক্ষমের হয় la Divina Comedia Madrid, 1919, p. 99 গ. ।

ক্ষমেন ইয়া ভাঁহার মাওয়াকি ফ পুডকে গরকালতত্ব বিষয়ক বে

ক্ষমেন করিয়াছেন ভাষা বিলেম গাঙিত্যপূর্ণ। আল-দণ্যালীর

ক্ষমেন ভাঁহার কর্পনায় তিনি কি য়ামোতের মক্ষপসমূহের বাবহার

করেন নাই। একটি অভিভ্নীন বস্তু (মাদ্ম) আবার অভিত্রে

ক্ষিরয় আগতে পারে এই বিষয় কইয়া তিনি আলোচনা আয়ড়

ক্ষমেন্দ্রন এবং ধর্ম বিষাসবজিত বিভিন্ন দার্শনিক সম্পুদায়ের যুক্তি

ক্ষমেন করিয়া ক্ষমত প্রতিন্ঠিত করিয়াছেন। সুক্ষীগণের গরকালতত্ব

সক্ষেত্র ধারণাবলীর জনা ত্ত Louis Massignon, La Passion

d'al-Haliaj, Paris, 1922, ii. 644—698.

B. D. Macdonald (S.E.I.)/মূর্তমদ রেষাউর রহীম बत माज् पात وفياس مفاعلة क'गात्रा व्हेरल فياس ) कि'स्नात ধা ক্রিয়াবাচক বিশেষ। অর্থাৎ সাদৃশ্যভিত্তিক সিছার। এই শব্দটি বহু অর্থে ব্যবহাত হয়; শহ্মকোষসমূহ বিশেষ করিয়া Dozy. Supplement, (পরিশিণ্ট) দ.। কিন্ত এইখানে আময়া কি:ব্রাসেকে ক্রিক্'হের অন্যতম মূলনীতি অর্থাৎ কু'রুআান এবং সুয়াঃ হইতে সাদৃশ্যের ডিভিতে যুক্তি দারা আইনগত বিধি-ব্যবস্থার সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়ার উপায় হিসাবে আলোচনা করিব। হ্যরত মুহ'দ্মাদ (স')-এর মৃত্যুর পর ওয়াহ্'য়ি নাষিল বন্ধ হইরা যায়। ফলে রাজনৈতিক ও ধর্মীয় বিষয়ে সিদ্ধান্ধ প্রহণ করা মুসলিমদের পক্ষে অসুবিধাজনক হইয়া পড়ে। প্রথমত তাঁহারা আলাহের গ্রন্থ কুম্বআন এবং নবীর সুমাত-এর উপর নির্ভর করিতেন। কুরুলান এবং সুন্নাতই স্বাভাবিকভাবে মুসলিমগণের প্রথ-প্রদূর্শক ছিল। প্রাথমিক বুগের খলীফাদের আমলে রাজ্য বিস্তৃতি, ধনীয় এবং আইন সমজীয় আলোচনায় ক্রমবর্ধমান আগ্রহ ইড্যাদি কারণে ভানগত এবং বৈষয়িক ব্যাপারে সমগ্র নূতন জগতে অভাতপূর্ব বহবিধ প্রন্ন উবিত হইত। এই সমস্ত প্রশ্নের সরাসরি উদ্ভর কুকুৰানি এবং সুমাতে পাওয়া যাইত না, তখন লোকে প্ৰয়োজনের তাকীদে নিজেদের আচরণ বা কাজকর্ম পরিচালনা সম্পর্কে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করিবার জন্য নিজেদের মতের উপর নির্ভর করিতে লাগিল। প্রথম অবহার নিশ্চরই ইহা কেবলমার তত্ত্বত পদ্ধতি হিল না।

প্রথম হিজরীর শেষার্থে হণদীছের সজে সজে ফিক্'হের আলো-চনারও উন্নতি আরম্ভ হইল। পাশাপালি এই দুইটি বিষয়ের যুগগৎ উমতির কারণে ঐতিহাসিক এবং যুক্তিবাদী মতবানের মধ্যে অর্থাৎ ष्ट्रांच-रामीष: या जार्ल्'ब-'रेल्म अवः थार्ल्'ब-द्रा'ब-अब मस्ध প্রতিদ্বন্দিতা স্থিট হইল। মাষ্ত্বিসমূহের প্রাথমিক প্রতিষ্ঠাতা**-**পণ তাঁহাদের যে সব আইনল্লছসমূহ রচনা করিলেন সেইওলি ছিল হয় মৌখিক রিওয়ায়াড দারা—ধ্বাঃ ইমাাম আবু হণনীফাঃ (র) (মৃ. ১৫০/৭৬৭) অথবা বিশিতভাবে—যথা: ইমাম খালিক ইব্ন আনাস (র) (মৃ. ১৭১/৭৯৫) দারা। ই হারা সাধারণ্ড নীতির এম সম্বর্কে বিশেষ বিবেচনা করেন নাই। সম্বরত ইমাাম আশ-শাক্ষিস্ট (র) ( ১৫০—২০৪/৭৬৭—৮২০ ) প্রথমে ( আর-রিসালাঃ গ্রছে) কি**ক্'ৰে**র শূলনীতির (উস্'ল্'ল-ফিক্'হ) মোটামুটি সূত্র নিধারণ করেন এবং ইসলামে কুরআন, স্লাঃ, ইজমাা এবং কিরাসের ধ্রীয় এবং আইন সংক্রার মূল্য এবং প্রয়ো-জনীয়তার বর্ণনা দেন। তিনি বরেন, কু:রজানি বা সুলাঃ বা ইজ্মা'-তে কোন বিষয় আলোচিত না হইয়া থাকিলে তাহার সন্দর্কে কি রাসে ব্যবহার করা হয় (রিসালাঃ, গৃ. ৬৫)। তাঁহার

মতে কিংরাস এবং ইজ্ভিয়াদ (৪.) এই শব্দ দুইটি একই অর্থে ব্যবহৃত (ঐ, পৃ. ৬৬)। জারও বলা বার যে, কম কৌ এই ধরনের একার্থবাধক শব্দ আরও আছে। যেমন রায় শব্দটি কিংরাাসের একার্থবাধক হিসাবে প্রায়ই ব্যবহৃত হর, ইহার উল্লেখ করা হইয়াছে। কিন্তু রা'য় শব্দটি খাঁটি যুক্তি প্রয়োসের অর্থ পরিপ্রহ করিয়াছে। অপর দিকে কিংয়াসে অধিকতর সীমাবছ অর্থে অর্থাৎ মুক্তি প্রয়োগের একটি বিশিল্ট পছতির জন্য ব্যবহৃত হয়। অথচ উহা ফিক'ছের জন্যান্য উসু'লের ক্রেম্বেড হয়। অথচ উহা ফিক'ছের জন্যান্য উসু'লের ক্রেম্বেড প্রায়া উচিত। ক্যবেশী একার্থবাধক শব্দ হিসাবে ইস্-তিহ্'সান, ইস্তিস্লাহ (৪.) মাক্ষুম (নিশ্নে র.), ডাম্ছ'ীল (নিশ্নে র.) শব্দঙালি উল্লেখ করা হয়।

ইমাম শাফি'ই (র) যে পৃথিউজি সমর্থন করেন তাহা জ্ঞ-পিনেই তার আলোচনার স্থপাত করে। বিরোধীদের মধ্যে গাউস আজ্-জ্ঞাহিরীয় নাম উল্লেখ্যাগ্য। তিনি কি-রাাস প্রয়োগ পরিভাগ করেন। কিন্তু সাদৃশ্যভিত্তিক যুক্তির জন্য পবির প্রছের মাক্রমের উপর নির্ভার করেন।

ষয়ং লাকি'ই মাৰ্'হাবপছী আন-বুখারী তাঁহার হণদীছ' সংকলনে "লোককে কু'রআনি এবং সুমাতের অনুগত থাকিতে হ'ইবে" এই নামে একটি অধ্যায় সংযোজিত করেন। সম্তন বাবের শিরোনামায় তিনি আরম্ভ করেন, "রা'য় এবং কিশ্মাস প্রয়োগ পরিহার সম্পক্তিত হ'দৌছ'সমূহ", নবম বাবের শিরোনামাও সমভাবেই তাৎ পর্যপূর্ণ; তাহা এই, "নবীকে আমাহ্ মাহা শিক্ষা দিয়াছিলেন তাহা তিনি কিভাবে রা'য় বা তাম্ছ'ীর ব্যতীত মুসলিমগণকে শিক্ষা দেন।" রা'য় শক্টি আল-কাসত্থানানীর ব্যাখ্যায় কিশ্মাসরূপে অর্থ করা হইরাছে।

আদ্-দারিমী ভাঁহার সুনান রুছে কতকণ্ডরি হণদীছা সংক-জন করিয়াছেন। ঐসব হণদীছে: বলা হইয়াছে যে, রায় এবং কিয়ামের প্রয়োগ অনুমোদনবোগ্য নহে (মুকাদাযাঃ, বাাব, ১৬, ২১)।

অপরদিকে কিংরাসে সমর্থনকারিগণও হণদীছের উপরই নির্ভন্ন করেন। উদাহরণভ্রমণ বলা যায়, যখন হ্যপ্ত মৃহণ্শমাদ (সা) মু'আাষ' ইব্ন জাবাল (রা)-কে ক'াদি'ী হিসাবে যামানে প্রেরণ করেন, তখন তাঁহাকে তিনি জিডাসা স্বারিলেন, "বখন কোন সমস্যার উদ্ধব হুইবে ভ্ৰম কিছাৰে সিদ্ধান্ত প্ৰহণ কয়িবে?" তিনি উল্লয় দিলেন, 'আলাহ্র পবির গ্রহ মুডাবিক।'' 'হিদ আলাহ্র পৰিত্ৰ এছ মুভাবিক সমস্যায় সমাধান না হয় ?'' তিনি উভয়ে বলি– লেন, "ভাহা হইলে নবীর সুলাঃ অনুসারে।" "খদি আলাছ্র প্রেরিত এছ এবং সুলাঃ মুতাবিক সমস্যার সমাধান পাওয়ানা ষার?" তুদুরুরে ভিনি বলিনেন, "ভাচা হইনে আমি আমার বাজিপত বা নিজৰ সভ (أَجْهُدُ بِرَاثَى) অনুসারে সিদ্ধার প্রহণ করিব।" তথন আলাহ্য স্থাসূল (সা) মুক্ষায়েশ্র বুকে মৃদু করা-থাত্ করিয়া বলিলেন, "প্রশংসা আল্লাহ্র, যিনি আল্লাহ্র রাস্ক (স')-এর পূত ভারা এমন উতর দেওয়াইজেন মাহাতে তিনি সভক্ট হইলেন" (আৰুদাাউদ, আক্'দি'য়াঃ, বাাব ১১ , ভিরমিয়াী, আহ্'কাাম বাবে ৩, দারিমী, মুকণদামাং, বাংব ১৯)।

উরিখিত সমত বাধা-বিগতি সংগ্রও কিংয়াস উস্-লু'ল-কিক'ছের মধ্যে ছান করিয়া কইরাছে: আছিশারু'সং-সাহশাবাঃ অর্থাৎ সাহশা-বীদের রীতি উস্-ল হিসাবে কিংয়াসের উপর প্রাধান্য লাভ করি-রাছে এবং উহা সাধারণত ইত্যা'র (৪.) স্থান ছান পার। ইত্যুক্ত ওস্'ল্'ল-ফিক্'হের তৃতীর মূল এবং কি'রাস চতুর্ব ছান অধিকার করে।

এই সব বীকৃতি সত্তেও কিন্য়াস বাধা-বছনের মধ্যে সীমাবছ।
এখানে কয়েকটি উদাহরণ দেওয়া বায়। কিন্যাদের বিরোধিগণ
সূরাঃ ৪ : ৫৯ উল্লেখ করেন ঃ "এবং যদি তোমাদের মধ্যে কোন বিষয়ে
মতানৈকা দেখা দের তাহা হইলে আল্লাহ্ এবং তাঁহার রাস্ল (স')এর উপর নির্ভর করিয়া সেই সমস্ত বিষয়ের মীমাংসা করিবে।"
তাহাদের মতে আল্লাহ্ এবং তাঁহার রাস্ল (স') বুঝাইতে কুরুরাান
এবং সুয়াঃকে বুঝানো হইয়াছে। সুতরাং এই আল্লাত কিন্যাসকে
পরোক্ষভাবে পরিত্যাপ করে। বায়দ্শাবশী এই আপত্তির জ্বাবে
বলেন, "মূল গুরাগির (কুরুজান ও সুয়াঃ) সাহাস্যে মতভেদের
মীমাংসা তাম্ছশীল (উপরে ৪.) এবং অনুমান অর্থাৎ কিন্মাাস
বারাই করা হয়।"

এই আয়াতটি তাফ্সীরকার ইমামে ফাশ্রু'দ-দীন আর-রাষীকে কিংয়াসের সীমাবদ্ধাবস্থা সন্দর্কে পূর্ণ ব্যাখ্যা দানের সুযোগ দিয়াছে । ভাঁহার মতে কিম্মাসের উপর কু'রআন এবং স্মাঃ-র প্রাধান্য সম্পর্ণ-ভাবে প্রতিশ্ঠিত। যখন এই সকর আস'র বা মূর প্রয়োগ অসম্ভব তখনই কি রাাস অনুমোদনীয় ৷ এই সম্পর্কে দ্র. মু আাষে র ইণ্দীছা (উপরে অন্দিত)। ইবলীসের উদাহরণও পেশ করা হয় যে, সে আলাহের হকুম পালন না করিয়া তর্ক করিয়াছিল। মূল কুপুলান তাওয়াতুর দারা প্রতিষ্ঠিত (তাওয়াতুর অর্থ কালপরস্বরায় নিরবচ্ছিম সত্য বর্ণনা, ষাহার যথার্থতা সম্ভ্রে সংসহের ভবক্রিশ থাকে না)। অথচ কি'য়াসে ওধু মাজ্'নুন (স্বকীয় অনুমান) এবং কাফিরগণই বকীয় স্থাম (অনুমান) অনুসরণ করিয়া থাকে (১০ ঃ ৬৬)। হাদীছে র যাখার্থা নির্ধারণের বেলায় যদি পবিস্কু প্রছের (কু'রজানের) প্রয়োজন হয় তবে কি'য়াামের বেলায় ভাহা আরও অধিক প্ররোজন। কু'রজান জালাহার বাণী, জার কি'রাাস मान्यात पूर्वत बुक्तिअन्छ कर्म (किक'र, माद्री'जाल এवং উস্'त श्रवकश्रीत छ. )।

**श्चन्न क्षेत्र क्षेत्र** থানোবা ী, কাৰশাক্ষ'ল-ইস্'তি'লাহ'াতি'ল-কান্ন, কলিকাতা ১৮৬২ ষ্., ২ৰ, ১১৮৯ প. ; (২) আশ্-শাফি'ই, রিসালাঃ ফী উস্'লি'ল-क्रिक्॰ इ. बबाक अ७२३ हि., १. ७৫-७७। (७) काश्क्र म-मीन আর-রাষী, স্বান্ধ্যাতীহ'ব-পারব, ব্রটক' ১২৮৯, ২খ, ৪৬৫ : (৪) E. Sachau, Zur alt. Gesch. des muh. Rochts, in S. B. Ak. Wien, Vol., 65 (1870), p. 699 v.; (c) C. Snouck, Hurgronje, Nieuwe bijdragen tot de kennis Van den Islam, in Verspr, Gescher, ii. 50-56, (6) क्षे रमधक, review of Die Zahiriten, by Goldziher in Vorspr. Goschr., 8 4, 20, (9) I. Goldziher, Dio Zahiriten, p. 11 4. 1(b) D. B. Macdonald, Development of Muslim Theology, Jurisprudence and Constitutional Theory, London 1903, p. 106 a., (a) Th. W. Juynboll, Handl, tot de kennis v. d. Moh. Wet, Leyden 1825, p. 41-44; (50) G. Bergstrasser, Anfange und Charakter des jurist.. Denkens im Islam, in Isl. xiv. 1924, p. 79, (88) D. Santillana, Istituzioni di diritto musulmano malichita, Rome 1926, i, 36-37, (5≥) H. Laoust, Essai sur les doctrines sociales et politiques de Taki-d—Din Ahmed b. Taimiya, Le Caire 1239, p. 133-216; (50) Schacht, The origins of Muhammadan jurisprudence, p. 98 %.

A. J. Wensinck (S. E. I.)/আৰু বৰুর সিম্মীক কিরাআতে ( قرامة: কিরোআ:) আর্ডি করিবার নিম্নে, মূল কুরেআন শারীফের যতিচিত্ত এবং স্বর্মুক্ত সঠিক আর্ডি। ইব্নু'র-ভাষারীর মতে আস্-স্মূত'ী কুরেআন শারীফের বিভিন্ন পঠনকে তিন শ্রেণীতে বিভক্ত করিয়াছেন:

১। সর্বজনবীকৃত কি রাাআঃ, ইজ্মা'উ'স্-সাহণাবাঃ এবং তাওয়াাতুর ( দ্র. তাওয়াাতুর ) হিসাবে আগত, ইহা হযরত 'উছ'মান (রা)-এর সন্দাদিত মূল গ্রহের সাতটি বৈধ পাঠ বলিয়া পৃহীত হইয়ছে। এই পাঠওলি আৰু 'আম্র ইব্নু'ল-'আলাা', হ'াম্যাঃ, 'আাসিম ইব্ন 'আামির, ইব্ন কাছ'ীর, নাাফি' এবং আল-কিসাাঈ হইতে বণিত। এইওলি ইব্ন মুজাহিদ ( মৃ. ৩২৪/১৩৬) প্রকাশ করেন ( আল-কি'রাাআাতু'স্-সাব্'আঃ; "কু'রআান" প্রক্ষ ১৮ অনুছেদ দ্র.)। দশ সংখ্যা প্রণের জন্য ই'হাদের সহিত য়া'কু'ব, ভালাফ এবং আবু 'উবায়দের নামও যোগ করা হয়।

২। যে কিংরাজাঃ নির্ভরেষাগ্য; কিন্ত যাহার তাওয়াতুর ছাড়া কেবল ইজ্মাা' আছে তাহাকে কিংরাজাতুশ্-শাষ্যাঃ বলা হয়। ইজা ইব্ন মাস'উদের এবং উবায়ার মাস্তাফা। ইব্ন শারাব্যা উক্ত মাস্তাফ দুইটি ব্যবহার করায় ৩২৩/৯৩৫ সনে দঙ্গ্রাণ্ড হন এবং এই ঘটনার পর ঐ দুই মাসাহ'াকের ব্যবহার নিষিদ্ধ করা হইয়াছে।

৩। পরবতীকালে উভাবিত কি রাাআত্'শ্-শাষ্যাঃ, ইহাতে খালাফ, আবু 'উবারদ এবং ইব্ন সা'দানি প্রমুখ ব্যাকরণবিদ ও সমালোচকের প্রভাবিত সংশোধনীসমূহ সংযোজিত হইয়াছিল। এইসব সংশোধনী ইখ্ভিয়াারপ্রসূত এবং হ'দৌছ'পরিপছী বিধার ৩২২/৯৩৪ হইতে নিষিদ্ধ হয়। ইব্ন মূক্'সিম আল-আলাারের কি রাাআঃও নিশিত হয়।

প্রস্থাপনীঃ (১) Noldeke, Geschichte des Qorans, (2 ed.) iii; (২) A. Jeffery, Materials for the History of the Text of the Qur'an, Loyden 1937; (৬) সুমূত ী, ইড্কণান, কাররো ১২৭৮, ১খ, ১৬; (৪) আৰ্দ্র-মাসীহ আল-কিনী, রিসালাঃ, পৃ. ৭১—৮৩; (৫) রাক্ড, ইর্নাাদ, ৬ খ, ৬০০ গ., ৪৯৯ গ.।

L. Massignon (S.E.L)/আৰু বকর সিন্ধক কি:সাাস (قباس) 'ক'।ওরাদ' নম্বের সহিত একার্থবাচক। অর্থ নাায়া বদরা বা প্রতিনোধ, হতাার জন্য (কি:সাাস কি'ন্-নাক্স- জানের বদরা) এবং মারাকক মহে এরল আথাতের জন্য (কি'সাাস কী খ্রা দুনা'ন-নাক্স)। সভায়ন জনারভাবে কেহ কার্থকে হত্যা করিলে বিনিমরে হত্যাকারীকে হত্যা করিলে বিধান রহিয়াছে ইসলানী গরিভাষার তাহাকেই কি'সামাস বলে।

১। কুরুরামনের ২ ঃ ১৭৮ আরাতে কি সাসি। সন্দর্কে বলা হুইরাছে: "হে মু'মিনস্থ। নরহত্যার ব্যাগারে তোমাদের জন্য কি সামের বিধান দেওরা হুইল। খাধীন ব্যক্তির বদলে খাধীন ব্যক্তি, ক্রীভদাসের বদলে ক্রীভদাস ও নারীর বদলে নারী, কিড হুদি কাহাকেও তাহার প্রভার গক্ষ হুইতে কিছুটা জনা করা হয়

তাহা হইলে প্রচলিত প্রথার অনুসরণ করা ও সদয়ভাবে তাহার দেয় আদায় বিধেয়। ইহা তোমাদের প্রভুর তদ্বন্ধ হইতে ভার বাঘব এবং অনুগ্রহ। ইহার পরও যে সীমালঙ্ঘন করে তাহার জন্য মর্মন্তদ শাভি রহিয়াছে।- (১৭৯) হে ভানসন্দন্ন ব্যক্তিগণ। কি'স'াসে'ই ভোমাদের জনা জীবন রহিয়াছে যাহাতে তোমরা সাবধান হইতে পার।'' এই অংশে ইহা বুঝা যায় যে, একজন স্বাধীন লোক যদি কাহাকেও হত্যা করে তবে তাহাকেই কি সাসে হত্যা করিবে। একজন দাস কাহাকেও হত্যা করিলে সেই দাসকে এবং একজন খ্রীলোক কাহাকেও হত্যা করিলে সেই দ্রীলোককে কি'স'গসে' হত্যা করিবে। কোন ৰাধীন লোকের হত্যাকারী ক্রীতদাস বা স্তীলোক হইলে ওধ্সেই ক্রীতদাস বা দ্রীলোককেই হত্যা করা যাইবে। কি'স'াস' সম্পর্কে আর একটি আয়াভ হইতেহে ৫:৪৫, ''আমরা তাহাদের (য়াহ্দী-দের) জনা ইহাতে (তাওরাতে) বিধান দিয়াছিলাম যে, জীবনের বদলে জীয়ন, চোখের বদলে চোখ, নাকের বদলে নাক, কানের বদলে কান, দাঁতের বদলে দাঁতে এবং ষধ্যের বদলে অনুরূপ ঘ্রুম ; অতঃসর কেহ উহা ক্ষমা করিলে উহাতে ভাহার পাগ মোচন হইবে।" হি. ৩-৫ সনে ৪ ঃ ৯২ এবং তৎপরবর্তী আয়াত নাখিলের সঙ্গে সলে ইব্ছাকৃত হত্যা এবং অনিকাকৃত ঘটনাক্রমে হত্যার মধ্যে পাৰ্থকা নিৰ্দেশিত **হইল** ৷

২। নবী (স')-এর জীবনী হইতে যে সমস্ত ঘটনা সংগ্রহ করা হইয়াছে সেই সব ঘটনা কি'স'গাসে'র বিধান সমর্থন করে। মদীনা যুগের প্রাথমিক অবহার আবঃসান্দুদায়িক চুক্তিতে এই বিধি প্রচলিত ছিল যে, ষদি কেহ কোন বিশ্বাসীকে হত্যা করে এবং হত্যাকারীর দোষ প্রমাণিত হয় তাহা হইলে কি'স'াসে'র ব্যবস্থ কার্যকর হয় বদি না নিহত বাজির ওয়ালী (কি'স'াসে'র দাবীদার) দাবী পরিভাগ করে। সকল বিশ্বাসীকে হত্যাকারীর বিশক্ষে বাইতে হইবে এবং তাহার বিরুদ্ধে অংশ প্রহণ করিতে হইবে। মনীনার রাহ্দীদের জনাও বিধান ছিল যে, একটি যথমের জনা কি-সাস প্রহণ করা হইতেও যেন কাহাকেও বিরত রাখা না হয়। উদ্মার ন্যায়নীতির বার্ষে কি সংগাসের একটা সীমারেখা নির্ধারণের প্রয়োজন হয়; যেমন কোন মু'মিন যেন কোন কাফিরকে হত্যা করার **কারণে কোন খু'মিনকে হ**ত্যা না করে। সভা বিজয়ের পর নবী (সা) একটি নিয়ম জারী করিলেন যে, কোনও খুনী অপরাধীও ইসলাম গুহণ করিলে সেই তারিধ হইতে তাহার কুফরকালীন অপরাধ ধর্তব্য হইবে না (ভূ. ফিক্'হ গ্রন্থসমূহের ক'ভ্র) ৷ ভিনি কি-সাসেন্র ব্যবস্থায় কড়াকড়িও করিয়াছিলেন এবং দুইবার হত্যাকারীকে আইনের নির্দেশ অনুসারে মৃত্যুদত দান করিয়াছিলেন, কারণ অপরাধের শুরুত্ব বিবেচনা করিয়া উভয় ক্ষেত্রে তিনি প্রতিশোধ প্রহণকারীকে কি সাাসের পরিবর্ডে ছডিপূরণ দাবী করার সুযোগ দেন নাই। একটি নির্ভরযোগ্য হাদীছা মতে জানা যায় যে, এক রাহ্দী একজন মুসরিম জারিরাঃকে (ক্রীতদাসীকে) প্রস্তরাঘাতে মন্তক চূর্ণ করিয়া হত্যা করিলে হয়রত মুহণাল্যাদ (সা) ভাষাকে ঠিক সেইডাবেই হত্যার আদেশ করিরাছিলেন ।

৩। শারী'আর নিয়ম অনুসারে কি'সাস' ফি'ন-নাফ্স ঃ বেআইনী হত্যার ব্যাপারে (প্রবন্ধ ক'াত্র-এর ১, ৫ এবং ৬ অনুছেদে উল্লিখিত বেআইনী হত্যাকাণ্ডের ক্ষেত্রে) কি'স'াস' কার্যকর হয় অর্থাৎ নিহত ব্যক্তির নিকটতম আন্ধীয়, য়াহাকে ওয়ালীউ'ক'অ'ব' (খুনের বদলা প্রহণকারী) বলা হয়, কণ্ডিগয় শর্ত সাপেকে অপরাধীকে হত্যা করার অধিকার লাভ করে।

কিংসাসা কার্যকর করিতে হইলে নিম্নলিখিত শর্তাদি পুরণের প্রয়োজন ঃ

(১) নিহত বাজির জীবন শারী'আঃ কর্ক রক্ষিত হইছে हरे(व (माक्र'ज्'-ज्'ल्र' छ.)। यूजिय, शि'म्यौ अवर यू'खारिम যতদিন পর্যন্ত দাকে'ল-ইসলামে অবস্থান করে ততদিন সে রক্ষণাধীন বলিয়া পণ্য। সুসভা'শীন (আভয়প্রাথী), সুর্ত্তাদ (ইসলামভ্যাসী)। এবং হ'ারবীর জীবন অনুরূপ রক্ষণাধীন নহে। বেআইনী হত্যার বিচার করাই ইহার উদ্দেশ। অমুসলিম মুস্তা'মিনকে হভ্যা করা বেআইনী, কিন্তু ভাহাতে কি সামে নাই। (২) নিহত ব্যক্তি হত্যাকারীর বংশধর অধবা তাহার দাস অথবা তাহার কোন বংশধরের দাস হইলে কি<sup>-</sup>স**াসে** বর্তাইবে না। (৩) *হত্যাকা*ণ্ডের সময় অপরাধীকে বিবেচনা এবং বিচার-বৃদ্ধি প্রয়োগের বয়সী হইডে হইবে। (৪) জন্যান্য শর্তের ব্যাপারে খডভেদ আছে ( নিশ্নে జ. )। ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করিলে পূর্বের হত্যাপরাধ হইতে মুক্ত হয়। অপরাধীর মন্তিক বিকৃতি ঘটিলে কি সণাস প্রয়োপ স্থগিত থাকে। ষদি হত্যাকারী কি সণাস প্রহণ করার পূর্বে মরিপ্লা হায় তাহা হইলে ইমাম আৰু হ'ানীফাঃ (র) এবং ইমাম খালিক (র)-এর মতে বদলা প্রহণকারীর দাবী শেষ হইয়া যায়, কিল্ত ইমাাম শাকি'ঈ এবং ইয়াম আহ্মাদ ইবৃন হণছাল (র)-এর মতে ভখনও ক্ষতি-পুরণ দাবী বলবৎ থাকে।

ইমাম মাজিক (র), ইমাম শাফি'র (র) এবং ইমাম আহ'মাদ ইব্ন হ'াছাল (র) দাবী করেন থে, উল্লিখিত শর্তসমূহ ছাড়াও কি'স'াজে'র পূর্বে ইসলাম এবং আায়াদীর দিক হইতে হত্যাকারী এবং নিহত ব্যক্তি ন্যুনগক্ষে সম্পর্যায়ের হইতে হইবে।

কেবল নিদিন্ট প্রমাণ আনয়ন করিবেই কি'স'।স' প্রয়োগ করা যায়। খুনের বিচারে প্রমাণপদ্ধতি অন্যান্য বিচারের সভাই। কি'স'।স' ফি'ন-নাফ্স-এর বেলায় প্রাচীন আরব প্রধাসত ক'াসাামাঃ প্রয়োগ করা হয় (ক'াসাম ৪.)। (ক'াসামাঃ ইসলামে এখনও প্রচলিত রহিয়াছে)।

কি সাস প্রহণ ওয়ালীর ইচ্ছার উপর নির্ভর করে। ইমাাম আবু হ'ানীফা (র)-এর মতে ভরবারি বা সেই ধরনের কোন অন্ত বারা শিরুছেদ করিতে হইবে, ইমাাম মাাজিক (র) এবং ইমাাম শাাফিক (র)-এর মতে কিছুটা বিধি-নিষেধ সাপেকে ষেভাবে নিহত ব্যক্তিকে হত্যা করা হইরাছিল অপরাধীকেও সেইভাবে হত্যা করিতে হইবে, এই উভয় সভই ইমাাম ইব্ন হ'াঘাল (র) হইতেও বণিত হইরাছে।

সাধারণত নিহত ব্যক্তির নিক্টতম কোন আছীয় (ওয়ানী) অথবা সে ক্রীতদাস হইলে তাহার মান্তিক দাবী করিলে কি সামস প্রয়োগ করা হয়। বিদ সমান সম্পর্কের একাধিক নিক্টতম আছীর থাকে তবে সকলকেই দাবী করিতে হইবে। তাহাদের মধ্যে একজন রেহাই দিলে সে রেহাই সকলের পক্ষে কার্যকরী হইরা থাকে।

৪। শারী আতের নিয়ম অনুসারে কি সণাস ফী মাা দূনান-নাক্স: বদি কেই ইন্ছাকৃতভাবে (আম্দের সঙ্গে কণাতল, কণাত্ল প্রবন্ধ ১: ৫ ৪.) এবং বেআইনীভাবে কাহাকেও এমন আবাত করে বাহা মারাম্মক নহে এবং বাহা আঘাতকারীর উপরও ঠিক অনুরুপভাবে হানা বার, ভাহা হইলেও অপরাধীর উপর কি সণাস

প্রমুক্ত হাইবে; (ইমাম মাজিক (র)-এর মতে কি'স'াস' দক্ত লোকের দারা প্রয়োগ করা উচিত)। তবে নিশ্নলিখিত পরিবর্তনসহ কি'স'াস' কি'ন-নাক্সের প্রয়েজনীয় প্রাণি বিদ্যান ধাকিতে হাইবে; ইলাম আৰু হ'ানীফাঃ (র)-এর মতে গরুক এবং জীলোকের মধ্যে অথবা দাসগণের মধ্যে কি'স'াস' ফী মাা দ্না'ন-নাক্স প্রয়োজ্য নহে। কিন্ত ইমাম মাজিক, ইমাম মাজিক (র)-এর মতে (ইমাম ইব্ন হ'ায়াল (র)-এর মতেও কি'স'াস' ফী মাা দ্না'ন-নাক্স) প্রয়োজ্য। ইমাম আৰু হ'ানীফাঃ (র) এবং ইমাম মাজিক (র) দ্বাধীন লোক এবং দাসের মধ্যে কি'স'াস' ফী মাা দ্না'ন-নাক্স অনুমান করেন নাই। ইমাম মাজিক (র), ইমাম শাফিক (র) এবং ইমাম আহ'নাই। ইমাম মাজিক (র), ইমাম শাফিক (র) এবং ইমাম আহ'নাই। ইমাম মাজিক (র), ইমাম শাফিক (র) এবং ইমাম আহ'নাই। ইমাম মাজিক (র), ইমাম শাফিক (র) এবং ইমাম আহ'নাই হ'লীকাঃ (র)-এর মতে এই কি'স'াস' একজনের জন্ম করেকজনের উপর প্রয়োগ করা যার কিন্ত ইমাম আব্ হ'ানীকাঃ (র)-এর মতে ভাহা করা যার না।

৫ । কি সাাস যদি প্রযোজা না হর অথবা ওয়ালী যদি খেছার তাহার দাবী ত্যাল করে তবে তাহা সন্ত্রেও ছাতিপূরণ দাবী করা যায়। একটি বেআইনী হত্যার জন্য রক্ত-পণ (দিয়াত প্র.) নিহত ব্যক্তির উত্তরাধিকারীকে প্রদান করিতে হইবে ; মারাজক নহে এমন অবৈধ বখমের জন্য ছেরবিশেষে সম্পূর্ণ 'দিয়াঃ' কিংবা একটি নিদিতট পরিমাণ 'দিয়াঃ' কিংবা আইন মৃতাবিক (আরশ্) 'দিয়াঃ' কিংবা বিচারক (হ ক্মাঃ) কর্তৃক নির্ধারিত 'দিয়াঃ' আহত ব্যক্তিকে দিতে হইবে । এই সব ছেরে আহত ব্যক্তি বা নিহত ব্যক্তিকে যাধীন লোক পণ্য করা হইয়াছে । যদি নিহত ব্যক্তি দাস হর তাহা হইলে তাহার নগ্রম্য মূল্য প্রদান করিতে হইবে । যদি অপরাধী দাস হয় তবে তাহার মালিককেই উক্ত 'দিয়াঃ' আদার করিতে হইবে : তবে মাজিক 'দিয়াঃ' হিসাবে উক্ত দাসকে প্রদান করিয়েও অব্যাহতি গাইতে পারে।

Heidentums, p. 186 ज., (२) Procksch, Uber die Blutrache bei den Vorislamischen Arabern und Mohammads Stellung zu ihr, (७) Zum altesten Strafrecht der Kulturvolker Fragen Zur Rechtsvergleichung, gestellt von Th. Mommson, Section v—vii., (8) Lammens, L, Arabic Occidentale avant l'hegire, p. 181 ज.—Wensinck, Handbook, ज. जा.—Juynboll, Handleiding, tot de Kennis Van de mohammadaanesche wet (3rd ed.), p. 299 ज., (৫) G. Bergstrasser, Grundzuge des Isl. Rechts, 1935; (७) J. Schacht, Origins of Muh. jurisprudence, ज्ञा.

জাল-কু দৃস (القدر ) মুসলিম মুগে জেরুমানেমের প্রচলিত 'আরবী নাম। প্রাচীন লেখকগণ ইহাকে সাধারণত বারতু'ল-মাক্দিস (কাহারও মতে আল-মুক'দ্দাস, তু. Gildemeister, in ZDMG, ৩৬ ঃ ৬৮৭ গ.; Fischer, ঐ, ৬০ ঃ ৪০৪ গ.) নামে অভিহিত করে। ইহা প্রকৃতগকে সুলারমানের সাস্ভিদের নাম। ইহা হিন্দু Bethammikdash-এর জনুবাদ (প্র. ইব্ন হিশাম, ed. Wustenfold, গৃ. ২৬৩)। পরবতীকালে এই নাম সমগ্র শহরের জন্য প্রযোজা হইয়া গিরাছে। সমর সমর ইজিরা।' নামও ব্যবহৃত হয়। এই নাম ১৩৫ গৃ.-এর গর প্রসন্ত রোমান নাম Colonia

Aclia Capitolina হইতে স্থীত, অধিকর তাহারা প্রাচান নাম জেরুমানেরও আনিত। তাহারা ইহাকে উরিপানির বা উরিপানাম বলিত (প্রাকৃতের বানান ভিন্ন, ed. Wustenfeld, ১৫, ৪০২)। মুকাদাসীর প্রছে আল্-বালাত নামত দেখা বার: এই নামের অর্থ অনিন্চিত। তবে নামটি গালাভিয়াম (Palatium) শব্দ হইতে গৃহীত, সভবত এই দব্দের অর্থ রাজপ্রাসাদ, অন্যান্য বন্ধ ব্যবহাত নাম সম্বন্ধে প্র. Gildemeister, প্. প্র.।

বহ পরগাখরের কর্মকের এবং চিরবিশ্রাম-ছল হিসাবে জেক-বালেম পূর্ব হইতেই ইসলামের দৃশ্চিতে অভিশর সম্মানিত ছিল। তদুপরি ইহাই ছিল ইসলামের প্রথম কিশ্বলা: । এডবাতীত আল-মাসজিদু'ল-আক্সা (অর্থাৎ জেকখালেম) হয়রত মুহণ্টমাদ (সা)-এর মিরাজি উপলক্ষে কুল্রআানে (১৭:১) উল্লিভিড হইরাছে।

'আরবগণ কর্তৃক জেক্লহারেম অধিকার সম্পর্কে দুইটি ডিয় মত দেওরা হইরাছে। সাধারণ দল্টিডঙ্গির দিক হইতে দেখা যায় যে, 'আরব সেনাপতি আব 'উবায়দাঃ ( ১৭/৬৬৮) হবরত 'উমার (রা)-কে তাঁহার প্রধান নগর জাাবিয়াতে আগমন করিবার জন্য আমন্তপ করিলেন। কারণ হযরত 'উমার (রা) নিজে আসিলেই জেরুবালেমের লোকপণ তাঁহাদের সহিত সন্ধি করিবেন । অন্যবিবরণ অনুসারে যাহা de Goeje, Memoire sur la Conquete de la Syrie. ১৮৬৪, পু. ১১০ প. যথার্যভাবে বিচার করিয়া বলেন যে, হযরত 'উমার (রা) জাবিরাতে নিজের ইচ্ছাতে বিজিত দেশসমধের ব্যবস্থা করার জন্য আসিরাছিলেন এবং সেখান হইতে (বালায়ারীর মতে. পু. ১৩৯) তিনি খালিদ ইবন ছ'াবিতকে জেরুয়ালেম নপর অব-রোধ করিবার জন্য প্রেরণ করেন এবং খাালিদ শহরের আখ-সমর্পপের যে সমস্ত শর্ত গ্রহণ করিলেন তাহাই হযরত 'উমার (রা) অনুযোদন করিলেন। এই শর্তসমূহ, খাহা বিভিন্ন ভাষার সংরক্ষণ করা হইয়াছে, (যেমন ত'াবারী ১খ, ২৪০৪ প.: বালাা-ৰু'রী. পু. ১৩১ ; রা'কু'বী, ২খ, ১৬৭ ; তু. de. Goeje, পু., జ., পু. ১২২ গ.) খুবই সহজ ছিল। খুণ্টান অধিবাসিগণকে তাহাদের জীবনের, সম্পত্তির, গিজার এবং ক্রুনের নিরা<del>গতা</del> দেওয়া **হইল** , কিন্তু রাহদীগণ তাহাদের সহিত বাস করিতে পারিবে না। গির্জা-ভলি আবাসসূহরূপে ব্যবহাত হইতে গারিবে না এবং এই সবকে ধাংস বা আরতনে ক্রাকার করিতে পারিবে না। বৃস্টানদের ধর্মীর ছাধীনতা রক্ষিত হইবে এবং পরিবর্তে ভাহাদিদকে ভিষয়াঃ কর দিতে হইবে এবং বারষ্যান্টাইন সেনাদল আক্রমণকারীদিখকে বিভা-ডিত করার নিমিত সাহাষ্য কল্পিতে হইবে। জেরুমারেম দখলের তারিখ সন্দর্কে মতানৈক্য আছে : উদাহরুবরুস তণবারী বলেন ১৬ হি. রাবীউছ'-ছণানী (১ ব, ২৪০৮)।

জেরুয়ানের দখনের পর হ্বরত উবার (রা)-এর আচরণ সম্পর্কে আরও বিবরণ বিভিন্ন খুপ্টান এবং সুসন্ধির নেখকসপ দিয়া-ছেন। Theophanes (ed. du Boor, i. 339) চাঁহার জন্টদ নভানীর শেকের দিকের রচনার ৬৩৭ খু.-এর বিবরণে নিখেন বে, খুস্টানদের সুবিধাজনক সর্ভে সন্ধির পর খলীকা পবির শহরে প্রবেশ করিলেন। দশন শভানীতে মিসরীর খুস্টান Eutychius (Annalos, ed. Pococke, ii. 285 প. and in Vincent and Abel, Jerusalem, ii. 243) কিছুটা বিভারিতভাবে বর্জন, ক্বরত উবার (রা) Rosurrection (পুনরুখান) নামক পিক্রির প্রক্রত সাল্লাভ আদার করিতে অবীকার করেন এবং তৎপরিকর্তে ক্রমণ

সিঁড়ির উপর প্রার্থনা করেন যাহাতে মুসলিমগণ গির্জাকে মসজিদে পরিপত করার জন্য তাঁহার এই কাজকে দলীল হিসাবে প্রহণ না করে। সেই মর্মে তিনি Patriarch Sophronius-কে একটি দলীলও প্রদান করেন। ভাঁহার অনুরোধে মন্দিরের নিকট ভাঁহার সসজিদের জন্য আবর্জ নাবৃত একটি প্রস্তর টিলা দেখাইয়া দিলেন। খুলীফা সঙ্গে সঙ্গেই আবর্জনা পরিকার করিবার কাজ আরম্ভ করিয়া গিলেন এবং মুসলিম-পণও তাঁহার অনুসরণ করাম্র শীঘুই টিবাটি বাহির হইয়া পড়িল। অভঃপর তিনি তাহাদিপকে মসজিদের নক্ষা এমনভাবে করিবার আদেশ দিলেন যাহাতে সণালাতের সময় প্রস্তর-চিলাট মুসণারীদের পিছনে থাকে। ইহা স্পত্ট যে, গিজার উপর খুস্টানদের অধিকার ষাহাতে বলবৎ থাকে এবং ষাহাতে গিজ'টি হভাভরিত না হয় তাহাই মহান খলীফার এই খীকুতি থারা নিশ্চিত করা হইয়াছে। সুসলিম ঐতিহাসিকগণ মধা ঃ দশম শতাব্দীর আর-মূশার্রাফ, নিহাাবু'দ-দীন व्याल-याक् भित्रो, भाषज् भ्-मीन व्याज-जुबूछ ी अवर भूकोक्न भ्-मीन (নিশ্নে র.) অপরপক্ষে ভিন্নভর বিবরণ দিয়াছেন। ভাঁহাদের সভে Patricius প্রথম অবস্থার হ্যরত 'উমার (রা) হ্যরত 'দাাউদ' ('আ)-এর মসন্তিদ দর্শন করিতে চাহিলে তিনি তাঁহাকে প্রতারণা করিতে চেক্টা করিয়াছিলেন। তিনি ভাঁহাকে Church of Holy Sepulchre এবং Church of Sion দেখাইয়া দিলেন, কিন্ত খলীফা তাঁহার এই চাতুরী ধরিয়া ফেলিলেন। কারণ রাস্ত্র (স<sup>.</sup>) তাঁহাকে ঐ ছানগুলি মি'রাজে যেইরূপ দেখিয়াছিলেন সেইরূপই বর্ণনা করিয়াহিজেন। পরিশেষে তাঁহাকে সেই মসজিদের নিকট লইয়া যাওয়া হইয়াছিল। তিনি সঠিক স্থান চিনিতে পারিলেন, কিন্ত প্রথমে ইহার ভগ্নাবশেষ পরিকার করার প্রয়োজন হইয়াছিল। ত'বোরী, ১ খ, ২৪০৮ ইহার কিছুটা অন্য রক্ষ বর্ণনা দিয়াছেন।

এই সমস্ত বর্ণনা গভীরভাবে পরীক্ষ। করিলে আমরা দেখি যে, ধ্যরত 'উমার (রা) পরিত্যক্ত মন্দিরের জারগায় মুসলিমদের জন্য একটি মসজিদ নির্মাণ করিয়াছিলেন—এই সম্বন্ধ সকলেই একসত। আমাদের এই মত যে অভ্তান্ত তাহা বিশপ Arculfus-এর Itinera Hierosolymitana, ed. P. Geyer, 1898, p. 229 a., v. Arculf, transl. by Mickley, 1917 p. 19 म.) वर्षना पाजा সম্বিত (৬৭০ খু.)৷ তাঁহার বর্ণনানুসারে মসজিদটি একটি সাদাসিধা অট্রান্তিকা ছিল। কিন্ত ইহাতে ৩,০০০ লোকের স্থান সংকুলান হইত। জেব্লুযালেম বিজয়ের ফলে যে অবস্থা উভ্ত হইয়াছিল মসজিদ নিৰ্মাণ ধারা তাহার বথারথ মীমাংসা হয়। খুস্টানদিপকে যে সকল সুযোগ-সুবিধা দেওয়া হইয়াছে উহার সহিত কোন প্রকার বিরোধের মুকাবিলায় না ষাইয়া খলীকা মুসনিম কর্তৃক পরিপণিত পবির স্থানটি লাভ করিলেন। কারণ খুস্টানগণ মন্দিরের কাছে পির্জা নির্মাণ করিত না। Eutychius-এর আরু একটি বৰ্ণনাম আছে: আমাদের সময়ের মুসনিস্পূপ (অর্থাৎ দলম শতাব্দীর প্রথমার্য ) হষরত 'উমার (রা)-এর নিরমাবলী বাতিল করিয়া দিখ্লাছেন। ভাঁহারা কন্স্টান্টিনিয়ান গির্ছার সামনের প্রাহণের প্রায় অর্থেকটি দখল করিয়া সেখানে একটি মলজিদ নির্মাণ করিয়াছেন, কারণ হযরত 'উমার (রা) সেখানে সালোভ আদায় কবিয়াছিলেন এবং ইহাকে উমারের মসজিদ বলা হয়। Schmalz ( Mater Ecclesiarum, p. 361.) মনে করেন—এই মসন্ধিদের ক্তিপর **ভভের ধ্বংসাব**শেষ এজনও বিদ্যমান**। সিরীর উৎস হই**তে প্রকাশিত প্রস্থ বারা জানা যায় যে, বহ 'আরব মু'জাবি-রাঃ (রা)-কে

সমর্থন করিবার জনা জেরুবারেশে একর হন। 'আরবী উৎস (ত'াবারী, ২৭, ৪; মাস'উদী, ৫৭, ১৪; ইব্নু'ল-আছ'ীর. ৩: ৬৮৮) ক্ইতে জানা বার বে, ৪০ হি. সনে জেরুবারেশে তাঁকর প্রতি আনুগঠা জানানো হয়।

খনীফা 'আবদু'ল-মানিক' (৬৫—৮৬/৬৮৫-৭০৫) (রা'কু'বী श्चवक, २ ६° ১৬৭ ; बालााबु की, तृ. ১৪७ ; साङ्गिक, जरकत्रव Wustonfeld, ২খ, ৮১৮ : ইবনু'ল-আছ'ীর, ২খ, ৩৯০ ) এই শহরের সম্মান প্রদর্শনের নিমিত প্রভাৱ-টিয়া বা সাধরার উপরে একটি গছুত নিৰ্মাণ করেন ৷ এই ছানেই হযরত সূহণাশ্মাদ (স') ভীহার ক'াদাম সুবারোক রাখিয়া সি'রাাজ সমন করিয়াছিলেন ৷ সু'ব্বাডু'স -সাধরাঃ (৪.) এবং ইহার চারধাশে তাওয়াক করিতে হয়, খনীকা ইহাকে ( মুকণাদ্ধাসী in BGA, iii, 159 ) Sepulchro পিৰ্জায় গঘুজ হইতে অধিকতার সুন্দর করিয়া তৈয়ার *ক*রিবার ই<del>ন্</del>ট করিরাছিলেন। জন্যরা ধলীকা প্রথম ওয়ালীদকে কু'কাডু'স্'-সাধ্রার প্রতিষ্ঠাতা মনে করেন। কিন্ত উৎকীর্ণ শিলানিশি ইবা সমর্থন করে না ঃ শিবাজিগিতে দেখা যায়, 'বাঝাাসী খলীকা আজ-মা'সুন 'আবদু'ল-মালিকের নাম পরিবর্তন করিয়াছিলেন, কিব এই পরিবর্তনের পরও রঙ-এর পার্থক্য এবং তারিব ৭২ (৬৯১) অপরিবতিত রহিয়াছে। পরবতী লেখকদণের মতে (ইব্ন তাপুরি-বিরুদী, 'উলায়মী ইভ্যাদি ) 'আবৃদু'ল-খালিক আক্'স'া মস্জিদত নির্মাণ করেন। পরবর্তী-শতাব্দীগুলিতে ক্লিরিডীন এবং সিরিয়ার অন্যান্য শহরের সহিত জেরুষালেমের ইতিহাস একই সূত্রে প্রথিত ছিল। উমায়্যদের পর ইহা 'ভাকাাসীদের, ৮৭৮—১০৪ পর্বত তু'লুনীদের এবং ৯৭৪-এর পর হইতে ইহা ফ্যাভি'মীদের অধীন ছিল। ১০০৯ খু. আল-হণাকিমের আদেশে Sepulchro গির্জা ধ্বংস করা হয়, কিন্তু ১০৩৮ সালের সন্ধির পর বায়ষ্যান্টাইন সমাট ইহাকে পুনরায় নির্মাণ করেন। ১০৭০ সালে ফ্যাভি'মীপণের নিকট হইতে সালজ্কাীগণ ইহা দখল করেন। ১০৭৬ সালে বিচোহে বহু লোককে হত্যা করা হয়। কাতি মী খলীকা <del>আন</del>-মুসভা'লী ১০৯৬ সালে ইহা পুনৱার দখল করেন ৷ ১০৯৯ (ভুলাই ১৫) ক্রুসেডারগণ কর্তৃক ইহা বিজিত হয় এবং পুনরায় হত্যাকান্ড সংঘটিত হয়। ক্রুসেডারগণ মসজিদগুলি দখল করিয়া উহাদিদকে খুস্টান সির্জার পরিপত করে।

১১৮৭ সালে সালাহি 'দ্-দীন পুনরার জেরুয়ালেম দখল করেন।
তথ্য এই দহর খৃস্টান বৈশিষ্ট্য হারাইয়া ফেলিল এবং খৃস্টার
চিহ্সস্থ দুরীভূত করা হইল। আক্'স'া মসজিদের পুনরুজার
কাজের জনা স'ালাহি 'দ্-দীন বিশেষ বছবান হইলেন।

১২২৯ সারে হইতে ১২৪৪ সাল পর্বন্ধ সরটে ২র ফ্রেডারিকের সহিত আরুবী আল-কাামিলের সন্ধির সর্ভানুসারে মুসলিমদের প্রির ছান হারাম ছাড়া জেরুথারেমের বাকী সব অংশ খৃস্টানদের প্রজ হিল। ১২৪৪ সালে ইহা পুনরার আয়ুবীদের অধিকারে চলিরা আসে এবং সলে সঙ্গেই ইহা সিরিরা এবং ফিলিন্ডীনের সহিত্ মান্লুক সারাজ্যের একটি অংশে পরিণ্ড হর।

১৫১৬ সালের পর ব্ইন্ডে জেরুবাবের তুর্ভ সামাজার অভর্তু তা ছিল এবং ইহার তথ্পরবর্তী ইতিহাস তেমন ঘটনাবহুল নর। ভশু মিসরের সুহাল্মান ভালী সামরিকভাবে ১৮৩১-১৮৪০ সাল পর্মছ ইহা স্থলে রাভিরাছিলেন। উনবিংশ শতাব্দীতে খুল্টান প্রভাব ক্রমণ বৃদ্ধি গাইতে লাগিল এবং ক্রিসিরার বুছের পর মন্দিরের

ভারগার অখুস্টানদের যে এবেশ নিষিদ্ধ ছিল তাহা রহিত করা ক্টল। ১৮৮১ সাল হইতে বেশ কিছু সংখ্যক রাহুদী এখানে ভালরপ্রাখী-রাপে ভাসে।

রখম মহাযুদ্ধের পর জেরুষালে । বৃষ্টিশ কর্তু ছাধীন ক্লিজিটানের রাজধানীতে পরিপত হইল। এই অবস্থায় ক্লিজেটানী 'আরব এবং রাজ্গী আরম্মার্থীদের মধ্যে যে সংঘর্ষ গুরু হর, তাহার কলে পবির জেরুষাজেমের সহিত বিশ্ব-মুসলিমের সম্পর্ক বিশেষভাবে দৃচ্ হইরা পড়ে। এমন কি ১৯৪৮ সালে ইস্রাাইল রাষ্ট্র পঠনের পরেও জেরুষাজেমের অবস্থা আজও জমীমাংসিত রহিরা পিরাছে (বিস্তারিত জানিত হইলে দ্ব. ইসলামী বিশ্বকোষ-এর 'আল-কু'দস' নিবছা)।

প্রস্থানীঃ (১) আন-মুশার্রাফ, কিতাাব ফাদাাইল বারতি'নমাক্ দিস ওয়া'ল-লাম ; (২) ইব্ন 'আসাফির, কিতাাবু'লআমি ই'ল-মুক্তাক'স'া। সী ফাদাাইলি'ল-মাক্তিদি'ল-আক্ সণা। ;
(৩) ইব্ন ফিরুকণাহ, কি তাাবু বাা'ইছি'ন-নুকুস ইলা। বিয়ারাতি'লকু দ্সি'ল-মাহ্ রুস ; (৪) অভাত প্রস্থার কর্তৃ ক তাারীখ ওয়া
ফাদাাইল কু শ্স-ই-শারীফ, কনস্টান্টিনোগল ১২৬৫ ; (৫) G.
Le Strange, Palestine under the Moslems, 1890 ; (৬)
Gildemeister, Die arabischen Nachrichten zur
Geschichte der Harambauten in ZDPV xiii, I গ, ; (৭)
R. Hartmann, Geschichte der Aksamoschee, in ZDPV
xxxii, 185 গ. and the bibliography of the article
কু কাতু'স'-সামরাঃ।
F. Buhl (S.E.I.)/আবু বকর সিনীক

কুন্ত (৯) একটি ধর্ম সম্মীয় পারিভাষিক দক। ইহার বিভিন্ন অর্থ আছে; কিন্ত সেই স্বের অন্তনিহিত ভাৎপর্য সম্বন্ধ অন্তিধানকারগদের মধ্যে মতৈকা নাই। 'বাকসংযমন', 'সণালাতের মধ্যে দু'আ৷ আলাহ্ ও ৰাভার মধ্যে দু'টা এবং সৃতিট সম্বন্ধে স্বিন্ধ আন্তান্ত ও 'দভারমান হওরা'—এই সম্বত অর্থ সাধারগভ অভিধানে প্রদত্ত হইরাছে এবং কু'রআানেও এই স্ব অর্থে ব্যবহৃত হইরাছে। দক্তি বিভিন্ন প্রস্তা বিভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হইরাছে। ক্রেন একটি নিদিন্ট অর্থ নির্ধারণ করা দুরুত ( ল. ২ঃ ১১৬, ২৬৮; ৩ঃ ১৭, ৪৬; ৪ঃ ৬৪; ১৬; ১২০; ৬০ঃ ২৬; ৩৬;

হণদীছা হইতে ইহার অর্থের স্পট্টতর সন্ধান পাওয়া যায়। 'রেট সণল্যাত হইল দীর্ঘ কু'ন্ড' (মুসলিম, সণ্লাাডু'ল-মুসা-ফিরীন , হাদীছা নং ১৬৪, ১৬৫, বাবে আফ্দাৰু'সা-সালাতি'ল-কু'ন্ত। তির্মিষ'ী, সালাতি, বাবে ১৬৮)। তাফসীরকারগণের সশ্মিৰিত অভিষত হইল যে, এখানে কু'ন্তের অৰ্থ 'দঙায়খান ধাকা'। একটি লসিভ হ'াদীছ' হইতেছে: ''আলাহ্র পথে জিহাদকারীর সমতুল্য হইতেহে ঐ ব্যক্তি, যে রোষা রাখে, ( সণলাতে ) দভায়মান থাকে এবং যে কণানিত বি আয়োতিয়াত্ (পুসলিম, ইমারোঃ, হাদীছা নং ১১০)। এখানে সম্বত কণানিত-এর অর্থ "দভারমান হইয়া আর্তি করা" ( ম. আৰু লাউদ, শাহ্র রাখাদণান, বাবি ১ ; "যে কু'রজানের এক গত জালাত বভাল-মান অবহার পাঠ করে সে কণানিভগদের অ**ঃভু'ক"**)। সাধারণভ <del>সু</del>শ্<sub>তি</sub> লব্দ অর্থের দিক হইতে দু'বা' শব্দের সহিত সন্সকিত ৰভিয়া মনে হয় । উদাহরণছরণ একটি ২ দিছের উল্লেখ করা খাইতে গারে—ৰাহাতে বলা হইয়াহে যে, ৰানু শ্লি'ল এবং বানু ষণক্ওরান করু কি বি'র মা'উনার কু'হ্যা**'গণ শহা**ল *কটা*ল ক্ষরেড

মুহণশাদ (স') এক বাস যাবৎ কল্কের সালাভের পর আলাহ্ব নিকট কু'ন্ত করিভেন (বুগারী, বি'ত্র বাবি—৭)। এই ছানে কু'ন্ত শব্দের বাাখাা রাদ'উ 'আলাা (কাহারও বিরুদ্ধে বদ্ দু'আা' করা) হইতে ইহার অর্থ সুস্পণ্ট হইরা উঠিরাছে (বুগারী, বিভ্রু, বাবে ৭; জিহাাদ, বাবে ১৮৪)। বুগারী, মাসামরী, বাবে ২৮ হ'াদীছে' ও; বাবে ২৮-এ উত্তে এই হ'াদীছে' এই অংক্ট্রু সংযুক্ত আছে: "এবং ভতদিন পর্যন্ত আমরা কু'ন্ত পালন করিভাস।" কেহ কেহ বলেন (৪. Goldzihor, p. 323) ইহা রাখাদশান মাসে ঘটিয়াছিল।

এই বিষয়ের অন্য হ'াদীছ'সমূহে কিরুপে ইহা **পালন ক**রা হইত তাহার সঠিক বর্ণনা আছে। বলা হইয়াহে যে**, কল**রের সংলাতে (বুখারী দাওয়াত, বাবে ৫৯) রুকুর দরে (বুখারী, বি'ত্র, বাবি৭) কু'নূত পড়া হইভ। আন-নালাই, তাত্'বীক', বাবি ৩২-এর একটি হ'াদীছে ইহা আয়ুও নিদিন্টভাবে বণিত হইরাছে, "ভিনি ভনিলেন যে, রাসুল (সা) প্রথম রাকাজাতের পর তাঁহার মন্তক উরোলন করিয়া বলিলেন, 'হে আলাহ্ ৷ অমুককে (অর্থাৎ কোন কোন মুনাাফিক'কে) লা'নাতপ্রক্ত কর।" ভখন ভারাাহ্ ওয়াহ্ য়ি পাঠাইলেন, "আরাাহ তাহাদের প্রতি অনু<del>কশ</del>। প্রদান করিবেন কিংবা তাহাদিগকে শাভিদান করিবেন ভাহাতে ভোমার কিছুই ব্লার নাই" (৩:১২৮)। কু'নুতের আর একটি উদাহরণঃ "বৰ্ণ রাসুল (সা) ফজ্রের সালাতে বিভীয় রাক'ঝাঃর পরে মন্তক উরোলন করিলেন তখন ভিনি বলিলেন, "হে আলাহে। ওয়ালীদ ইব্ন আবী ওয়ালীদ, সালিমাঃ ইব্ন হিৰাাম, আয়াাৰ ইব্ন আৰী রাবী'আঃ এবং মঞ্চার দূর্বলদিগকে ভূমি রঞ্চা কর। হে আরাহি। মুদারকে ভীষণভাবে পদদলিত কর এবং য়ুসুফের সমরের দুভিক্ষের ন্যায় তাহাদের উপর করেক বৎসর দুভিক্ষ প্রেরণ কর" (আন-নাসাঈ, তাড'বীক', বাবি ২৮)। আবু হরা**ররাঃ (রা**) হইতে প্রাণ্ড অন্য একটি হ'াদীছে'র মর্ম ( বুখাারী, আাষণান, বাাৰ ১২৬) अनुराती म्त्रतियमिश्यत करा मृखार ७ मक्रम अवर वाक्तित-**গণের জন্য বদ্-দু'আা'—ইহাই কু'ন্ত** ।

কু'ন্ত নিয়মিতভাবে কক্র ও মাগ'রিবের স'ালাতে গড়া হইত বলিরা কথিত হর (ভিরমিয'), স'ালাত, বাবে ১৭৭; আন-নাসাল, ভাড়'বীক', বাবে ৩০)। এই হ'টিছে'র চীকার ভিরমিয') বলিরাছেন ঃ ''কল্রের স'ালাতে কু'ন্ত পড়া সমজে 'আালিমগণের মধ্যে মতভেদ আছে। স'াহ'াবীগণের মধ্যে কেই কেই এবং শর্মতীন্ধ্রের 'আালিমগণের মধ্যে কেই কেই এবং শর্মতীন্ধ্রের 'আালিমগণের মধ্যে কেই কেই—বেমন সালিক ও শাক্তিমী (র) এই কু'ন্ত সমর্মন করেন।'' আহ'মাদ ইব্ন হ'বাল এবং ইস্হ'শক' (র) বলেন ঃ ''মুস্লিমদিগের উপর আভিস্তভাবে আপতিত বিগদের সময় ব্যতীত অন্য সমরে কাল্রের ম'ালাছেত কু'ন্ত গড়ার বিধান নাই।'' এইরূপ ক্লেরে ইবাফ মুস্লিম-সেকামাহিনীর অন্য দু'আ।' করিবেন। ছ'হর এবং 'ইশা'র স'ালাভেও কু'ন্ত অবর্তু ক' হওরার বিবরণ আছে (বুলারী, আার'নান, বাবে ১২৬ঃ নাসানি, তাত্বীক', বাবে ২৯)।

সালাহতের সধ্যে কোন দানে কুন্ত গড়িতে হইবে তাহা আনাস ইব্ন বাালিক (রা)-এর কথা হইতে সুস্পতীভাবে জানা বার, 'আাসি'ম আনাস ইব্ন বাালিককে কু'নূত সহছে জিন্তাসা করিয়াছিলে। আনাস (রা) বলিলেন, "কু'নূত গড়া হইয়াছিল।" . . . আমি কলিকান, "ক্লকু'র পূর্বে না পরে ?" আনাস বলিলেন, "কুকু'-এর পূর্বে।" আমি বলিলাম, "কিন্তু আমাকে আগনার নামে বলা হইয়াছে বে, রুক্'এর পরে।" জানাস (রা) বলিলেন, "ভবে তাহারা মিখ্যা বলিয়াছে।
রাস্থা (স') মাল এক মাসকাল যাবং রুক্'-এর পরেই কু'ন্ত
পড়িয়াছিলেন" (বুখারী, বি'ভ্র, বাবে ৭)। ইহাও বলা হইয়াছে
বে, কু'ন্ত বিদ্ভাত। আৰু মাালিক আল-আশজা' তাঁহার পিতার
মাধ্যম প্রাশত হ'াদীছ টি লিপিবছ করিয়াছেন: তাঁহার পিতা মুহ'াভমাদ (স'), আৰু বাক্র (রা), 'উমার (রা), 'উছ'মান (রা) এবং
ভালী (রা)-এর ইমাামাভিতে স'ালাভ পড়িয়াছেন। কিন্তু তাঁহারা কেহই
কু'ন্ত পড়েন নাই। তিনি বলিয়াছেন, "অত এব, বংস, ইহা বিদ্'লাভ''
(আন-নাসাাই, তাত্'বীক', বাবে ৩৩)।

এতদ্সভেও সালাতের মধ্যে যে দু'আ।' পঠিত হয় তাহা কু'ন্ত নামেই পরিচিত ৷ হ'াদীছে'র বিভাবসমূহে বি'ত্রের সালাাভে পঠিত একটি 'দু'আ' কু'ন্ত' দেওয়া আছে (ইহা বিভিন্ন আকারে দেখা ষার। কিপ্ত ইহা সব সময় কু'নুত নামে পরিচিত না হট্যা দু'জা।' ইত্যাদি নামেও পরিচিত হর ) ঃ "হে আল্লাই। তুমি বাহাদিশকে পথ প্রদেশন করিয়াছ তাহাদের মধ্যে আমাকে সংগধ প্রদর্শন কর এবং তুমি বাহাদিগকে ক্ষমা করিয়াছ তাহাদের মধ্যে আমাকেও ক্ষমা কর। তুমি যাহাদের অভিভাবক্য কর তাহাদের মধ্যে আমারও অভি-ভাবকত করঃ যাহাদিসকে তুমি কল্যাপ দান করিয়াছ ভাহাদিসের মধ্যে আমাকে বরকত ও আনিস দান কর ; কারণ তুমিই সব কিছু নির্ধারণ কর এবং কেহই তোমার সঞ্জে কিছু নির্ধারণ করিতে পারে না। তুমি যাহাকে সহায়তা কর সে কখনও হীনতাগ্রন্ত হয় না। তুমি কল্যাণময় এবং মহান, হে আমাদের প্রভু !" (তির্মিষাটী, ৰি'ভ্র, বাবি ১০)। নাওয়াৰ'ী কৃত মিনহাজেও এই দু'আ।' আছে। তিনি ঐ পুতকে সালাতের অংশ হিসাবে একই দুজাা'র উল্লেখ করিয়াছেন।

ইব্ন কুণামাঃ (জাল-মুগ্নী, ২খ, ১৫৩) জার একটি দুঝা। কুন্তও উল্লেখ করিয়াছেন। উহার অনুবাদ এইঃ "হে জালাহ্। জামরা ভোমার নিকট সাহায়্য প্রার্থনা করি এবং ভোমার নিকট ক্যা চাই এবং ভোমার উপর বিশ্বাস খাপন ও ভোমার উপর ভরসা করি এবং ভোমার প্রশংসা করি ও ভোমার নিকট কৃতভভা জানাই এবং ভোমার প্রশংসা করি ও ভোমার ভিন্ত ভামার করে আমরা ভাহাদিপের সংত্রব ভাগে করি এবং ভামারই পরিভাগে পরিভাগে করি এবং ভোমারই করি। হে আলাহ্। আমরা ভোমারই 'ইবাাদাভ করি এবং ভোমারই করা সালাভ আলার ও সিক্লাঃ করি এবং ভোমারই দিকে আমরা খাবিত হই, ভোমারই ক্পালাভের আশ্ব করি এবং ভোমার শান্তিকে ভর করি। নিশ্বের ভোমার শান্তি কাফিরপাদের উপর আপভিত হয়।"

প্রস্থা ঃ (১) I. Goldziher, Zauberelemente im islamischen Gebet, in Orient. Studien, Theod. Noldeke..., gewidmet, Giessen 1906, i., p. 323 প. and the references given there; (২) Wensinck, Handbook छ. হ'দৌছ' প্রহসমূহ, বাবু'ল-কু'ন্ড, ইব্ন কু'দামাঃ, আল-ম্প্নী, কায়রো, ২ব, ১৫৩।

A. J. Wensinck (S.E.I.) মুহত্মদ রেষাউর রহীম কু কাতু স্-সাধ্রাঃ (قَهَ الْمِحْرَةُ) জেরহালেমে অবহিত বছর গহুত অর্থাৎ একটি বছর টিলার উপর নিমিত গছুত্বিশিত্ট পূহ। ভুল করিছা প্রায়ই ইহাকে 'উমারের মসজিদ বলা হয়। প্রথমত, ইহা মসজিদ নহে। ইহা একটি হাজ্রাঃ বা ব্যক্তিগত

উগাসনা গৃহ, পৰিছ প্ৰস্তা টিলা বা সাখ্যার উপর নিসিত। ইকা জেকুবালেমের হারাম অঞ্চল ইতভত বিক্ষিপত সমুজবিশিক্ট আরও ক্তিপয় গৃহেরই অনুরূপ। দ্বিতীয়ত, ইহা হ্বরত 'উমার (রা) নির্মাণ করেন নাই, ইহা উমারাাঃ ছালীফা 'আবদু'ল-মারিক ইব্ন মারওয়ান কর্তৃক নির্মিত; রাহ্দী, গুল্টান এবং মুস্তিম্পদ সমভাবে এই পবিল্ল প্রভার টিলাকে শ্রছা করে। ইহাকে ভাহারা গৃথিবীর কেন্দ্র মনে করে। এমন কি ক্ষিত হয় যে, ইহা অন্যানা খান হইতে ছালাভের ১৮ মাইল অধিক্তর নিক্টবর্তী।

বদিও বাইবেলের Old Tostamont-এ সামরাঃ সন্দর্ক কোন
নিদিণ্ট উল্লেখ নাই, তবে তালমূদ এবং তারখনে ইবার উল্লেখ করা
হইয়াছে। সাখ্রাঃ সন্দর্কে যে কিংবদতী প্রচলিত আছে। মধাঃ
ইহা অর্গ ও মর্ড্যের মধ্যে বুলর অবছায় রহিয়াছে অথবা ইহা ভালাতের
একথও প্রশ্বর ইত্যাদির শারী ভাঃস্থত কোন দলীল-প্রমাণ নাই।

যথন হয়বত 'উমার (রা) জেরুয়ারেম অধিকার করেন তখন তিনি কাৰে আল-আহ্'বারে নাখক জনৈক শ্লাহুদী নওমুসলিবের সাহায্যে সাধ্রারি সন্ধান আভ করেন। তথন ইহা কদর্বভাবে আবর্জনা দারা আয়ুত ছিল। তিনি নাাবাতীয়গণকে (Nabatacans) উহা পরিকার করিবার জন্য আদেশ দেন এবং তিনবার মুখলধারে রুষ্টিগাতের পর সমস্ত সাখ্রাঃ পরিজ্ত হইয়া গেলে তিনি সেখনে সণনাশ্ত আদায়ের রীতি প্রচনিত করেন ( Le Strange, Palestine under the Muslims, প্ ১৩১ প.)। ৬৯-৭২/৬৮৮-৬৯১ সাবে 'আবলু'ল-মালিক ইব্ন মারওয়াান কু'কাডু'স'-স'াখ্রাঃ পুননিৰ্বাশ করেন। উক্ত কু-কাতু'স'-স'াখ্রাঃ নির্মাণের জন্য মিসর দেলের সাত বৎসরের রাজ্যের গরিমাণ অর্থ বরাদ্দ করা হয় এবং উহার কোষাগার্রুপে তাঁহার নিজ্য পরিক্লনা অনুষারী 'আবদু'ল-মালিক নিকটবর্তী হানে একটি অট্রালিকা নির্মাণ করেন তাহাই বর্তমান কু কার্তু স-সিল্সিলাঃ ( শৃ•খল গমুজ ) নামে পরিচিত। এই অট্রালিকা দেখিয়া তিনি এত সভক্ট হইয়াছিলেন যে, তিনি কু'কাতু'স'-স্পাধ্রাঃ এই নমুনায় পুননির্মাণ করিবার জন্য আদেশ দেন। সংখ্যার চতুদিকে আবলুস কাঠের আফরির পর্দা এবং বুটি ডোলা রেশমী পর্দায় আহত ছিল। এই সময় একটি মূল্যবান মূকা, ইবরা-হীম ('আ)-এর মেষের শৃষ এবং পারস্য সম্লাট খুস্রাড-এর মু<del>সুট</del> গঘুজের মধ্যবতী ছানে শৃঙ্গল দারা বুলানো ছিল, কিড 'আকাাসী দের আপমনের সঙ্গে সঙ্গে ইহা কা'বায় স্থানান্তরিত করা হয় (গালমার, জেক্ষালেম, পৃ.৮৬)। সে সময় আইানিকায় এত ধ্পের সুক্ষ প্রাক্তর যে, সেখানে কোন ব্যক্তি সমন করিলে তাহার সামের সুপন্ধি হারা ভংক্ষণাৎ ভাষাকে চেনা ষাইত। আর-মাক্'দিসী কু'কাছি'স'-সাধ্রাঃ নির্মাণের আর একটি কারণ উল্লেখ করিয়াছেন, "আবদু'ল-মালিক কু'মামে-এর গছুজের ( বৃস্টানদের এনসিটসিস দির্জা ; কু মামা কু মামা কি য়ামা হইতে বিকৃত দল, অৰ্থ মল ) 'আবদু'ল-মালিক ইহার জাঁকজমক দেখিয়া বিচলিত হইলেন। কারৰ উহা মুসলিম**গণের মনকে বিভাত ক**রিতে গারে। এইজন্য <del>তিনি</del> এই প্রস্তর টিলার উপ উহার হইতেও সুদর ও জীকলমকপূর্ব গমুক নির্মাধ করিলেন; উচা এখনও বিদাসান (Lo Strango. Pal Expl. Fund's 1887, ৮. খৃ. ১০৩)। কুংকার্ডার-স্পশ্রার একৃত প্রতিঠাতা ও নির্মাতা সন্দর্কে বহদিন বাকং মভানৈক্য চলিয়া আসিতেছে। ইহা 'আরবদের পক্ষে একটি অভি বিসময়কর ফুডিছ সনে করিয়া Forguson ধারণা করিছেন,

ইহা কন্স্টানটাইনের আমলে, বায়ষ্যান্টাইন স্থানিজের থারা নিমিত এবং পবিল্ল স্মাধির উপর অবস্থিত। Conder এই মতের প্রধান বিরোধী ছিলেন। সন্সেহাতীতভাবে বলা যার বে, ইহা নির্মাণে আবদু'ল-মাজিক গ্রীক স্থানিজের নিষ্কুত করেন। পারসিকগপ কর্তৃক বিষম্ভ গির্জার ক্ষংসভুগের মধ্যে প্রচুর গ্রীক-স্তম্ভ এবং গুভ-শীর্ষ গাওয়া পিরাছিল, এই অট্টালিকার নির্মাণে এই সব সংযোজিত হয়। Forguson-এর যুক্তি লাঙিপূর্ণ হওয়া ছাড়াও 'আরব ঐতিহাসিকগণের প্রামাণ্য বিবরণের প্রতিক্লা।

'আবদ'ল-মালিকই যে কু কাতুস'-স'গ্রাঃ নির্মাণ করেন তাহা হলুদ বর্গে উৎকীর্গ বিশ্বাত কুফী লিগি থারা এবং কানিসের উপর পর্যুজর নিশ্নভাগের চতুদিকের নীলবর্গের মোজাইক থারাই প্রকাশ পার। লিগিখানি এই : "আল্লাহ্র বান্দা 'আবদু'ল-মালিক আমীক'ল-মু'মিনীন ৭২ সনে ইহা নির্মাণ করিয়াছেন, আল্লাহ্ উহা কবুল ককন।" 'আক্রাসী থলীকা আল-মা'মুন মখন ৮৩১ খৃস্টাব্দে এই হানটি মেরামত করেন এবং অভটভুজ দেওয়াল নির্মাণ করেন তখন কতকওলি টালি অপসারিত হয় এবং এই থলীফার নামাছিত অপর কতকওলি টালি 'আবদু'ল-মালিকের নামাছিত টালির ছলে বসান হয়। কিন্তু এই চালাকি সহজেই থরা পড়ে, কারণ মোজাইক-খলি অধিকতর গাড় নীল রংয়ের এবং নামের অক্ষরতাল অধিকতর ঘন সন্নিবিভট (একটি chromo-lithographic facsimile পাওয়া বারু, দ্ল. do Vogue, ঐ., p. xxi.)!

ইতিহাস প্রহাদি হইতে কু কাতৃস'-স'াধ্রার ইতিহাস মোটামুটি ভালভাবেই জানা যায়। ইহা পরবতী শতা<del>ক্ষীণ্ডলিতে ক্য়েকবার</del> মেরামত করিতে হইয়াছিল। ১০৯৯ সালে ধ**ৰন খৃস্টান ক্রুসেডার**~ পণ জেক্লেখালেমে প্রবেশ করে, তখন ইহা দিতীয় বলডুইন কত্ঁক উৎসঙ্গীকৃত হইয়া Templum Domini বা ধর্মযোদ্ধাদের সির্জায় পরিণত হয় ; খুস্টান সন্যাসীদের চিন্ন এবং মৃতি দারা ইহার ভিতর এবং বাহির সঞ্চিত করা হয়। সাশ্রার উপর একটি মার্বেলের বেদী স্থাপিত হয় এবং একটি রুহৎ সোনালী 'ক্রস' পদুজের উপরিভাগে **ছাপন করা হয়। ফরাসী কারুকার্যখ**চিত চারি দরজাবিশিস্ট বৌহ নিমিত জাফরিষ্জ একটি প্রকাণ্ড বেস্টনী ভিতরের র্ভের ব্রন্থভারির মধে। স্থাপিত হইল। অতঃপর নিম্নের গুহাকে কুদ্র ভজনালয়ে রূপাভরিত করা হয়। লোকে ইহাকে পৰিত্ৰতম ৰলিয়া বিশ্বাস করিত এবং ইহাকে Confessio বলিত (Joannes Phocas, PPTS, p. 20)। অবশেষে এই প্রাসাদটি য়ুরোপে সিজা নিমাণের আদর্শ হইয়া পড়ে। সমুজটি শৃস্টীয় ধর্ম-যোদ্ধাদের প্রতীক হইয়া উঠে এবং উহাদের প্রধান দলপতির মোহরে (Grand Master's scal.) অব্দিত করা হয়। কু কাতুস'-সাখ্যার স্মারক বহভুজ আকারের একটি প্রাসাপ-চিত্র রাফেলের (Raphael) Marriage of the Virgin চিন্তে স্বাৰ্দীদের ধর্ম-যন্দির হিসাবে দেখানো হয় ( do Vogue, 🞝, p. 78, note )।

১১৮৭ সালে সুলতানি সালাছে দ্-দীন পৰিব্ন নদর অধিকার করেন এবং গছুতে সংযোজিত ধারতীয় খ্**ন্টীয় ব্রতীক অন্সারিত** করেন। গছুজের ভিতর ছাগিত উৎকীর্ণ নিপি-কলকে সালাছে দ্-দীন তাঁহার পুনক্ষারের বিবরপ লিপিবদ্ধ করিবাছেন (Text in de Vogue, ঐ., p. 91 প.)। তারপর হইতে আরও কয়েকবার উহা থেরাস্ত করা হয়।

প্রাসাদটি অস্টভুজ আক্ষারের এবং প্রত্যেক পার্য ৬৬ ফুট বছা ৷

উহার ভিতরের ব্যাস ১৫২ কুট । সমুজের সর্বনিশন অংশের ব্যাস ৬৬ কুট । কার্চনিষিত ১১ কুট উক্ত ব্যুক্তির বহির্ভাগ শীশার পাত ঘারা আর্ড আর ভিওরের সিকে চুক-বাজির কার করা। চুন-বাজির পলন্তরা সুন্দর ভারি বর্ণমন্তিত ও বিশেষ-ভাবে অলম্বত । কুরুআান শারীকের আরাভস্কুত অট্টামিকার সারি-দিক ঘিরিয়া ফিতা-বন্ধনীর আকারে সুন্দর ভুগু রাঃ বিনিত মোলাই করা হইয়াছে। অভ্যন্তরে চারটি ভারি গিলগা এবং বারটি ভার সাধ্যনিটির কেন্দ্রছল বেপ্টন করিয়াছে; গমুজটি এইভজির উপর অবস্থিত।

প্ৰায় ৫৬ ফুট লখা এবং ৪২ ফুটপ্ৰলভ সাখ্য়াটি আকৃতিতে প্রায় অর্থ-ইডাকার। ইহার বক্র চালু পার্ম পূর্বদিকে **এবং উচ্চ-**তর সোজা পার্ষটি প*নি*চম দিকে অবহিত। ভূ**-তত্তানুসারে ইহা** জেরুযালেখ মালভূমির অন্যতম কঠিন ধুসর মৃ**ত্তিকান্তরের। এই** প্ৰিল ছানে যিয়াবাতকারীদেরকে তাহাদের ডান দিকে স**াখ্যাকে** রাখিয়া চলিতে হয়, যাহাতে তাঁহারা কা'বার তণ্ওয়াকের বিপ-রীত দিক হইতে এই ছানের ত'ওিয়াকি করিতে পারেন। <mark>ইৰ্ন</mark> 'আবদি রাঝিহী (তাঁহার 'ইক্'দু'ল-ফারীদ, আংশিক **অনুদিত** by Le Strange, in Pal. Quart. Stat., 5559, 7. 33) বলেন, "যখন তোমরা সাখ্যায় প্রবেদ কর, তখন উ্হার ভিন-কোপে সালাতি আদায় কর এবং যে প্রস্তর খণ্ড গবিরতায় সাখ্-রার সমকক্ষ তাহার উপরও সালাতি আদায় কর। কারণ এই ঐস্তরখণ্ড আমাতের দরজাসমূহের কোন একটির উপর <mark>অবহিত।"</mark> এই প্রস্তর থণ্ড ব্যাবু'ল-জাঘাতের নিকটবতী মার্বেলের পাকা রান্তার অংশবিশেষ এবং কেই কেহ মনে করেন যে, এখানে হযরত ইলয়াসি (<sup>4</sup>আ) স<sup>-</sup>ালাতি আদায় করিয়াছিলেন। **জনেকের ধারণা—ইহা হ্যরত** স্লায়মান ('আ)-এর ক'ব্রা। যাহা **হউক সকলেই শীকা**র করেন যে, ইহা আসলে জান্নাতের অংশ ছিল এবং সাধারণত ইহাকে জালাতের পাক রান্তার প্রস্তর-ফলক (বালাভিণতু'ল-জালাঃ) বলা হয়। সাধরার দক্ষিণ-গণিচমে একটি দরগাহের মধ্যে **একটি** বিশ্চিম মার্বেল ভাভ আছে । এই ভাভের উপর **হয়রভের কাদা**ম মুবাারাক (পদচিহ্ণ) আছে 🛭 এইখানে দাঁড়াইয়া হৰরত (স.)আজ-বুরাকি (৪.)-এ চড়িয়া মি'রাজে পমন করেন। *ঐ সরকাহে* হ্বরত (স.)-এর দাড়ি যুবাারাকও সংরক্ষিত আছে । **রু দেডের সমর খৃস্টা**নরা ষ্মন কু-ব্যাঃভূ'স'-স'ষ্রাঃ দখল করে, ভ্যন ভাহারা ঐ পদ্চিত্তে থীওর পায়ের ছাপ বলিয়া **গ্রচার করে। জন্মর চিনার স্থাছতে** ষে গোলাকার ছিল্ল আছে তাহার ভিতর **দিয়া নবী (স') উচ্চে** উষিত হন বলিয়া ক্ষিত হয়। নি**কটেই আল-ৰুয়াকে'র জি**ন্ বলিয়া কতকণ্ডলি মার্বেল পাষরের **টুকরা দেখান হয় । এন্ডর চি**লার পশ্চিম দিকে হ্যরত জিব্রাঈজের হাতের হাণ ( কাক্ষু সারিটোনা। জিবরীর ) দেখান হয়। হয়রত সুহাশ্রাদ (সা)-এর সহিত মখন আস্'-সাখ্যাঃ উঠিয়া বাইতে চাইবা সেই সময় জিব্রীল ('জা) এইখমন হাত রাখিয়া **উহাকে নিরন্ত করে**ন। ইহার ঠিক বিপরীত সিকে হ্যরত মুহাল্যাদ (সা) এবং হ্যরত 'উমার (রা)-এর প্তাকা এবং হ্যরত হৃণান্যাঃ (রা)-এর চাল সংরক্ষিত রহিয়াছে। বে সকল বাজে এই সকল স্মারক রাখা হইয়াছে ভাহাতে ধুনা জমিয়া থাকো। শৎসরে ভার একবার খুব যদের সহিত এই ধুলা সংক্রম করিয়া অলৌকিক শক্তিসম্পন্ন সর্বরোগ নিবারক হিসাবে অভ্যাস পরিমাণে বিক্রয় করা হয়। প্রস্তার টিলার পূর্বদিকের **মেকেন্ডে একটি** 

সামান্য নীচু ছানকে হ্যরত ইদ্রীস ('আ)-এর পদচিক বিনরা দেখান হয় । উভয়-পূর্ব কোপের কুলুলীটি নবী ('আ)-দের কি'বলাঃ (কি'ব্লাঃ আল-আন্বিরাা') নামে পরিচিত । সেখানে করেকখানি প্রাচীন কু'রজানি শারীক এবং একটি খাট পর্দা রহিয়াছে । ইহা "তাক'বীদ সায়ুক 'আলী" ( ইম্রত 'আজীর তরবাারির নকল ) নামে ক্ষিত ।

কু কাড় স-সাখ্রার দক্ষিল-পূর্ব কোণে অবহিত "বাবি আল-খালারার" ভিতর দিয়া উহার নিশনছ প্রকাপ্ত গুহার প্রবেশ পথ এবং বিরারাভকারিগণ বিনয় সহকারে সুঝারমান ('আ')-এর দু'আা' নামে পরিচিত নিশ্নলিখিত দু'আা' পাঠ করিতে করিতে এগারটি সিঁড়ি অভিক্রম করে। দু'আা'টির অর্থ এই ঃ

শহে আয়াাত্! যে সকল পাপী এখানে আসে তাহাদিগকৈ ক্ষমা কর এবং দুর্সশাগ্রন্তদিগকে শান্তি দান কর।" তহার উচ্চতা গড়ে ৬ ফুট এবং উহার ছাদে হবরত মুহাদিমাদ (স')-এর পবির মন্তক্ষে ছাদ দেখিতে পাওয়া যায়। মেবে মার্বেল পাথরে পাকা করা এবং পার্মের দেওয়াল চুনকাম করা। ইহাতে ৬২ জন লোকের সংকুলান হয় ( ইব্ন আল-ফাক হি, in BGA ৫, ১০০ )। উদ্পত এক টুক্রা প্রভর প্রভর-টিলার জিহশ (লিসাানু'সা-সাখ্রাঃ) নামে পরিচিত। কারণ ইহা এক সময় হয়রত 'উমার (রা)-কে জিভনন্দিত করিয়াছিল। সেখানে যে লঘা ও সক্র ভঙ্ক দেখা যায় তাহা সাখ্রাঃকে ধারণ করে বলিয়া মনে করা হয়। দর্শনার্থীদের পথ প্রদর্শকরা ডান দিকে মিহারাাব সুলায়মাান, বাম দিকে মাকান্মুল-খালীল, উত্তর কোপে মাকান্মুল-খিলিগর এবং তার বিপরীত দিক মিহারাাব দাউদ দেখাইয়া থাকে।

সাধ্যার দক্ষিণ-পূর্বদিকে সোপানসমূহ থারা পদুজের উপরতলার প্রদর্শনী খানে পাওয়া যায়। সেধান হইতে চূড়ার অবস্থিত
অর্ধচন্ত্রেও পৌছানো সঙ্কা। মুকাদাসীর (BGA, ৩. ১৭০)
বিশ্বিত প্রশংসামূলক কবিতা আজও সমভাবে প্রযোজ্যঃ "প্রাতঃকালে প্রথম যখন সূর্যালোক পদুজের উপর পতিত হয় এবং ইহার
নিশনভাগেও আলোকোজ্জল হইয়া উঠে, তখন এই অট্রালিকা অতি
মনোরম দৃশ্য ধারণ করে। আমি ইসলাম জগতের জনা কোথাও
এরাপ দৃশ্য অবলোকন করি নাই।"

প্রস্থা : (১) K A. C. Creswell, Early Muslim Architecture, vol. I., Oxford 1932, pp. 42-94, with a Contribution on the Mosaics of the Domo of the Rock by Marguerito van Berchem, pp. 147-228. (3) R. Hartmann, Der Felsondom in Jerusalem, Strassburg 1909 (৩) আল-য়া'ৰু'বী, ডা'রীব. ed. Houtsma. ii. 311 . (8) H. Sauvaire, Histoire de Jerusalem et d' Hebron. Paris 1876 ( আংশিক অনুবাদ, মুজীক্র'দ-দীন কৃত ইনস্'ল-জালীর); (৫) ইণ্রীসা, ed. J. Gildemoister, in ZDPV 1885, VIII. 7; (b) Guyard. Geographie d' Aboulfeda, ii. 3 প.; (৭) ইবন ৰাজাতাতা:, ১খ. ৫২১; (৮) K.A.C. Creswell, The Origin of the plan of the Dome of the Rock, British School of Archaeology in Jerusalem, suppl. Papers, No. 2, London 1924; (a) E. T. Richmond, The Dome of the Rock, Oxford 1924, (50) Gaudefroy-Demombynes, La Syric a l' epoque des Mamelouks, P. 60 7., (88) Mariti, Histoire de

l' Etat present de Jerusalem, Paris 1853, p. 249 গ. (১২) নাগিত্ব-প্ররাধ, সাকারনাগার, গৃ. ৮৯ ই. (১৬) মুহ ক্ষাল আল-বাতানুনী, আর-বিহু লাডু'ল-হি আাহিলাঃ, কাররো ১৬২১ গৃ. ১৬২ গ., (১৪) Van Berchem, CIA, p. iii, v. 267, 754, (১৫) ZDPV, xliv. 34 গ., (১৬) C. D. Matthews, Palestine—Mohammedan holy land, New Haven 1949, p. 2 গ. (১৭) Strzygowsky, Felsendom und Aksamoschee, in Isl., ii. 79 গ., (১৮) Herzfeld, Die Qubbat al-Sakhra, ein Denkmal fruhislamischer Baukunst, in Isl., ii. 235, (১৯) H. Schmidt Derheilige Fels in Jerusalem, Tubingen 1933, (২০) T. Canaan, Mohammedan Saints and Sanctuaries, London 1927, p. 80—83, 213-14; (২১) G. Wiet, Repertoire Chronologique d'epigraphie arabe, Cairo, i. 7-11, 165-67.

J. Wakker (S. E.I.)/আৰু বকর সিমীক আল্-কু-রুআন (القرآن) আল-কু-রুআন আলাহ্র কালাস, বুসলিমগণের পবিত্র প্রছ। হষরত মুহাক্ষাদ (সা)-এর উপর অবতীর্ণ ওয়াহ্য়ি (প্রভাদেশ)-সমূহ ইহাতে সুনিদিক্ট আকারে লিপিবভ হইয়াছে।

১। কু'রুআন শব্দের উচ্চারণ, বৃংগতি এবং অর্থ সম্বচ্ছ বিভিন্ন মত আছে। কেহ ইহার উকারণ করেন 'কু'রানি' ( হামবাবিহীন-ভাবে ) এবং মনে করেন যে, ইহা ভাওরাভে ও ইনভীর শব্দের ন্যার একটি নামবাচক বিশেষ্য, 'কারানা' ( এক সঙ্গে মিরিত করা ) শব্দ হইতে ৰাুংগন। অন্যেরা যথার্থভাবেই ইহাকে 'কু'র'আান' (হান্তা-সহ) শব্দ বৰিয়া প্ৰহণ করিয়াছেন। তাঁহারা ইহার ব্যাখ্যার বলেন যে, ইহা 'আরবী ব্যাকরণ অনুযায়ী ক'ারাআ (পাঠ করা) ক্রিয়ার ক্রিয়াবাচক বিশেষ। ৭৫ ঃ ১৭, ১৮ আয়োতে ইহা ক্রিয়া-বাচক বিশেষা অর্থে ব্যবহাত হইরাছে (প্র. ত'বারী, ed. de Goeje, gloss , নিসানু'ল-'আরাব ও তাাজু'ল্-আরুস, 🖟 ভারে। ) কু'রআানে যেখানে এই শব্দ ব্যবহাত হইয়াছে সেইখানেই ইহার ষথার্থ বিশেষ্য বা বিশেষণ অৰ্থ পাওয়া মাইবে। ক'ারাখা ক্রিয়াপদ কু'রস্বাহন পুনঃপুনঃ ব্যবহাত হইরাছে। ১৭ ঃ ১৩ আয়োডে ইহার অর্থ 'শাঠ করা', কিন্ত ইহার বছল প্রচারিত অর্থ হইল---'আর্ডি করা' (ভিলাওয়াঃ)—বেমন আলাহ বলেন, ৭৫ ঃ ১৬, ১৭ ; তোমার জিহবা অতি ক্রন্ত সঞ্চালন করিও না ঃ ইহার সংরক্ষণ এবং আর্থি কবানোর দায়িত আমারই i' এই শব্দ হ্যরত মূহ'াশ্মাদ (স')-এর জারুত্তি সম্বন্ধেও ব্যবহাত হইরাছে। তিনি তাঁহার নিজের উপর জবতীর্ণ ওয়াহায়ি আইজি করেন (৭ : ২০৪ ; ১৬ : ৯৮ ; ১৭ : ৪৫ ; ৮৪ : ২১, ৮৭ : ৬) এবং মু'মিনদিপের আর্তি সম্বন্ধেও ব্যবহৃত হইয়াছে, ভাছারা সণলাভে ওয়াহ'য়ি আর্তি করেন (৭:২০৪; ১৬ ঃ ৯৮ । ১৭ ঃ ৪৫ । ৮৪ ঃ ২১ । ৮৭ ঃ ৬ ) এবং মু'মিনদিপের আবৃত্তি সমক্ষেও ব্যবহাত হইয়াছে, তাহারা সংলাতে ওয়াহ্'রি আবৃত্তি করেন (৭৩ ঃ ২০)। এইরূপে আমরা বৃথিতে পারি ছে. কু'রজান শব্দের অর্থ 'আর্ডি করা' অর্থাৎ যাহা হ্যরত মহাস্মাদ (সা) আলাহের নিকট হইতে প্রাস্ত হইয়া আর্ডি করিয়াছেন ('উহার ছাত্রতি জন্সরণ কর' ৭৫ : ১৮ : 'জাৰি ভোষা থারা আরুত্তি করাইব। ফলে ভুমি উহা ভুলিবে না', ৮৭ 1 ৬) এবং মানুষের সমকে ভাহা ভারত্তি *করিয়া*ছেন।

কুরুআন বলিতে সাধারণত হয়রত (সা)-এর উপর অবতীর্থ-ওরাফ্রি সমন্টিকে ব্বার, তবে কুরুআন শব্দটি রাগুর (সা)-এর উপর অবতীর্ণ সুথক গৃথক ওরাফরি (১০:১৫; ১২:৩; ৭২:১; ২:১৮৫) সমজে অথবা থতে অতে অবতীর্ণ (১৭:১০৬;২০:১; ৭৬:২৬; তু. ২৫:৩২;৫৯:২১) আল্লাফ্র ওরাফ্রি সমজে সাধারণভাবে বলা হইরাছে; উহা তিনি আল্লাফ্র নিকট হইতে প্লাশ্ড ফ্ইরাছিলেন (২৭:৬;২৮:৮৫):

আন-কিতাবে (ধর্ম প্রন্থ বা পুঞ্জ বা) শব্দটি আর-কুরেআানের প্রতিশব্দ হিসাবে একই অর্থে বাবহাত হয়। আন-কুরআানের নায় আন-কিতাবি সম্বন্ধেও বলা হইরাছে, "ইহা এক করাশমরী রারিতে (৪৪ ঃ ২) অবতীর্ণ হইরাছে" (৪০ ঃ ২; ৪৫ ঃ ২)। ১৫ ঃ ১ আয়াতে বলা হইরাছে, "এইগুলি আর-কুরেআান এবং সুল্পট অর্থবোধক আন-কিতাাবের জনৌকিক নিদর্শনসমূহ।"

বিষয়বন্ত হিসাবে কু'রভানিকে প্রারই 'যি'ক্র' যনা হইরাছে। এখানে ইহার অর্থ উপদেশ, সাধারণ বাণী (২১: ২৬, ৪২; ৩৮: ৮৭ই.)। বি'ক্রকে 'অবতীর্ণ' (১৫:১৬,২১:৫০,৩৮:৮) এবং 'মহান পবিল গ্রহ' (৪১ : ৪১) বলা হুইয়াছে। আবার ৩৬ ঃ ৬১ আরিতে কু'রঝান সছছে বলা হইয়াছে, "ইহা এক (भरान) यि क्त अवर जुल्लको क्षर्यायक कूप्तकारन।" २०३ ० আয়োতে আত্ৰু'ল-কিতাাবকে আত্লু'ব'-বি'ক্র বলা হইয়াছে। এই প্রসলে আল-হি'ক্মাঃ শব্দের উল্লেখ করা থাইতে গারে। ২ ঃ ১২৯, ১৫১; ৩ : ১৬৪; ৬২ : ২-এ আন-কিতাাবের সহিত হি ক্ষাঃ উলেখ করা হইয়াছে। ২ ঃ ২৩১ ; ৪ ঃ ১১৩-এ কুরুলানের সঙ্গে হি<sup>-</sup>ক্মাতের অব্তীণ হওরার উল্লেখ আছে। আল-কু-রুজানে আল-কু'রআনকে 'আল-কুরক'নন'-ও বলা হইরাছে (আল-কুর্কণান **छ.)। কু'রজানের একটি বিশেষ শব্দ হইল স্**রাঃ। ইহা 'ভারবী সূর ( নগর প্রাচীর ) হইতে গৃহীত একবচনভাগক 🛭 (ঃ) যোগ করিয়া গঠিত। আন-কু-রজানের এক—একটি নিদিন্ট স্বরংসন্পূর্ণ অংশকে সূরা: বলা হয়। মাক্কী ও মাদানী **উভয় যুগেই বিভিন্ন** সূরাঃ অবতীর্ণ হইরাছিল। আরও বিভারিত বিবরণের জন্য চ. প্রকল 'मुद्राध'।

স্থার ক্ল ক্ল নিদিন্ট অংশকে আরোত (আরোঃ) বলা হর (ব. ব. আয়াত)। হিন্দু 'ওত' দদের ন্যায় ইহা বিশেষ অর্থে নিদর্শন, বিখাসের নিদর্শন (২ ঃ২৪৮ ; ৩ ঃ ৪১ ; ২৬ ঃ ১৯৭), বিলেষত আলাহ্র অভিদ এবং ক্ষমতার নিদর্শন (১২ ঃ ১০৫ ; ৩৬ : ৩৩ ই.) বুঝার। ভাই ইহা মারা অলৌব্দিক ঘটনাবেও (মু'জিখাঃ) বুরায় (৩:৪৯:৪৩:৪৬)৷ হবরত মুহালমাদ (স·) যে আল্লাহ্র নবী ইহার প্রমাণবরূপ মন্তার সৌর্জিক্পণ তাঁহার নিকট অবৌকিক ক্রিয়া (স্'বিষাঃ) **দেখাইবার দাবী ক**রিত। তাঁহার নিকট প্রেরিত আলাাহ্য ওয়াহ'রিসমূহ হিল ভাঁহার অন্যভ্য भृष्टियाः (७ ३ ३८৮ । ९ ३ २०७ , २०३ **३७७ ; २৯ ३८० , ३**.) সেই কারণেই এইগুলির নাম আারাত **হ**ইয়া**ছে। আারাড়গুলি উর্মা**-অপত হইতে (২:১১; ২৮: ৮৭) আলাহ্র ন্বীর মিকট (২:২৫২, ৩:৫৮: ৪৫:৫) পাঠান হইত এবং ভাঁহার পূর্ববর্তী নবীপণের ন্যায় (২৮:৫৯) তিনি উহা লোকের নিকট আর্ডি করিয়া ওনাইতেন (২:১৫১; ৩:১৬৪;৬৫:১১)। আরও বলা হইয়াছে যে, আলাহি ভাঁহার আায়াতসমূহের ব্যাখ্যা

क्रजन (२:১৮৭): "म्'बिनभभ ताक्षिष्ठ देश भाठ क्रजन" (७: ১১৩); "একমার কাফিরগণই আমার আয়েশগুরের সত্যতা অৰীকার করে" (২৯ ঃ ৪৭ ই.)। আবার কো**ধাও ফোবাও আম**হান্তের ওক্ত বুবাইবার জনা, আারাতসমূহের প্রতি দৃশ্টি আকর্ষণ কর। **ব্টরাছে। ব্যাঃ বলা হট্যাছে,—''সুরার ভিতর সুল্মভট আরোভ**– সমূহ নায়িত্র করিয়াছি" (২৪:১); "একটি কিত্যাব বাহা আমি পাঠাইয়াছি, ৰেন তাহারা ইহার আারাতগুলি সহজে চিডা করিভে পারে" (৩৮ ঃ ২৯ ), "এইওলি হইন ভানময় কিতাবের জায়াত" (১০ : ১; ৩১ : ১ ); "এইঙারি সুশ্রুট অর্থবোধক কিন্তাবের আয়াত' ( ১২ ঃ ১ ঃ ২৬ ঃ ১ ঃ ২৮ ঃ ১ ) , "এইখনি আল-ব্নিতাবে ও স্পন্ট বিবর্ণদানকারী কুরেজানের আয়োত" (১৫ ঃ ১); "এইখনি আল-কু'রআন ও স্পল্ট বিবর্ণদানকারী" (কিভাবি) (২৭ ঃ ১)। "একটি কিতাৰে ষাহার আায়াতিওলি দুচুরূপে প্রথিত', (১১ : ১; ১৬ ঃ ১)। কিতাাবে সৃত্যুক্ত আয়োতসমূহ এবং বিভিন্ন অর্থবোধক আায়াতসমূহ আছে (৩ ঃ ৭)। যেখন, "এবং হদি আমি একটি আয়াত বাাতিল করিয়া অধবা বুরাইয়া দেই ভবে সেই ছানে তদপেকা উভয় অথবা অনুরূপ একটি আায়াভ আনয়ন করি" (২ 1 ১০৬)। "ষদি আমি এক আয়োত অন্য আয়োত ধারা বদল করি", ইত্যাদি (১৬ : ১০১)।

২। উপরিউক্ত বিবরণ হইতে হযরত মুহণম্মাণ (স')-এর উপর অবতীর্ণ ওরাত্'রির মূল সধকে ভাত হওয়া যায় ঃ ''উহা ৰুর্ভিত কলক বা লাওহ৷ মাহ্'ফুল্ল' হইতে অবতীৰ্থ হইৱাছে'' (৮৫ ঃ ২২)। "ইহা একটি সুরক্ষিত পুস্তকে রহিয়াছে" (৫৬ ঃ ৭৯)। "ইহা আছার নিকট মূল কিতাাবে রহিয়াহে" (৪৩ ঃ ৪ ঃ ৩ ঃ ৭)। আব-কুরআনি সমজে বলা হইয়াছে, "ইহা একটি উপদেশ-প্রস্থার বাহা সম্মানিত, উচ্চ মর্যাদাসন্দল এবং গ্রির প্রসম্হ মহান ন্যায়নিষ্ঠ লেখকগণের হন্তে নিপিবছ" (৮০ ; ১১-১৬ ই.) । ৫২ ঃ ৮২ আয়োতে বিভারিত পরে রিখিত কিতাবের শপধ করা হইয়াছে এবং ৬৮: ১-এ বলা হইয়াছে: "ক'লোৰ এবং খাহা ধারা লেখা হয় তাহার শপথ" এবং ৯৬ : ৪---৫-এ বলা হইরাছে <del>"ক'৷লাম মারা</del> তিনি মানবকে শিকা দিয়াছেন **বাহা সে ভানি**ত না।" তাঁহাকে আরও বলা হইয়াছে, "তোমার রাজ-এর কিতাব হইতে বাহা ভোমার প্রতি ওয়াব্'য়িরাপে পাঠান হইরাছে ভাষা গাঁঠ কর।" "আল্লাহ্র কথা কেহ পরিবর্তন **করিতে গারে** না" (১৮:२१)। 8:১७৪, ৪০:१৮-এ वता रुरेब्राप्ट (४, खाझार् ভাঁহাকে কতক নবীর কথা বলিয়াছেন এবং ক্তক নবীর কথা বলেন নাই। থাহা হউক, জাষরা রাস্ত্র আক্রাষ (সা)-এর উপর অবতীর্ণ ওয়াহ্'য়ি হইতেই উ**ন্দ্'ল-কিতাদের (৪৩ ঃ** ৪) বিষয়বন্ত সমজে ধারণা করিতে গারি। **উহা হইভেছে আলাা**হ্র সভা, বিহু সৃষ্টি—বিশেষত মানৰ স্থান, ভাল ও মন্দ আৰা-সমূহের স্পিট, শেষ বিচার, জালাভি, জাহালাস, পূর্যবড়ী নহী-দিসের অভিততা, আল্লাহ্র 'ইবাদিতি ও সামাজিক জীবন সম্মীয় ৰাবতীয় আইন-কণানুন এবং বিশেষ বিশেষ আইন (৪:১০৩,১২৭, ১৬৮; ७७ १ ७) रे.। वात्र मात्रत्र উद्धिष अम्रत्न (३ १७७) अवर ২২:৪-এ শারতান কর্তৃক মানবকে প্রলুখ্য করার প্ররাস প্রসঙ্গে বিশ্ব হলন-তত্ত্বের আভাষ দেওয়া হইয়াছে। তথু এই সমন্তই নতে; বরং বিষে যাহা কিছু সংঘটিত হইয়াছে এবং সংঘ**টিভ হইৰে** ভাহার সব কিছুই ঐ উম্মু'ল-কিতাাবে আছে (১০: ৬১;২২:

90; ২৭ ৪৭৫; ৩৪ ৫ ৩; ৬ : ৩৮.৫৯; ১১ ঃ ৬, তু. ২০ ঃ ৫১; ৪৪ ৪ ৯৯; ৯৭ ঃ ৫৮ ই.)। সুনাাকিক'দের তুল ধারদার প্রতিবাদে আন ক্ষৈতে বে, উহ'দ বুলে যে সমস্ত মুসজিম শহীদ হইয়া-বিজ্ঞান কলি জাঁকারা বুলে অংশ প্রহাধ না করিয়া পূহে অবহান করি-কলা তবুও জাঁকারা ভাঁহাদের মুঁতুরে জন্য নির্ধারিত হানে সমন কলিতেব (৬ ঃ ১৫৪); (F. Buhl, in Oriental Studies de-কলাবেব to Paul Haupt, 1926, p. 34)।

কিতাৰে ওরাহ্'রি অবতীর্ণ হইত এ বিষয়ে কু'রআানে বিশেষআন কিতু উরিখিত হয় নাই। বিষত হ'াদীহ' হইতেই আমরা
ক্ষেত্র কুলানাদ (স')-এর প্রতি ওরাহ্'রি নাবিল হওয়ার বিভিন্ন
ক্ষেত্রী জনিতে পারি (প্র. প্রবন্ধ মূহ'াশ্মাদ)। এ বিষয়ে প্রধান
ক্ষেত্রীর বিষর হইল, তিনি কি গুনিরাছিলেন। কারণ ওয়াহ'রি
ক্ষেত্র তিনি কাহা দেখিয়াছিলেন তাহার কর্দনাসমূহেও (৫৬:১১;
১৯:১৯) শোনার উল্লেখ আছে। ৫৩:৫৬ পরবর্তী আায়াতক্ষেত্র এবং ৮৯:২৩ এবং পরবর্তী আায়াত্রসমূহে তাঁহার দৃত্তী
ক্ষিত্রর উল্লেখ আছে। তাঁহার শুভ বিষয় ছিল কয়ং আলাহ্র
ক্ষা সেইজনা উহার মধ্যে আমরা' সর্বনাম প্রায়ই ব্যবহৃত
ক্ষা এবং 'কু'ল' অর্থাৎ 'বলিয়া দাও' কথাটি পর্যন্ত আলাহ্র
ক্ষা হিসাবে ঘোষনা করিবার জনা রাসুল (স')-কৈ নির্দেশ দেওয়া
ক্ষা

আল্লাত্র এই বাণী তিনি কখনও কখনও সরাসরিভাবে লবণ **করিরাছেন, আবার কখনও 'রেহ' অর্থাৎ ফিরিশ্**তা জিব্রাইলের **শবিদ্রন এবণ ক**রিয়াছেন (২ : ১৭) । 'বিশ্বত রুহু' (আর-রুহু'ল-আৰীৰ ) মুহ'শমাদ (স')-এর নিক্ট ওয়াহ্'রি আনরন করিয়াছেন' (২৬ ঃ ১৯৬ ই.); আলাহ্ বলেন. "আলাহ্কোন মানুষের সহিত **ক্ষেত্র ওয়াত্**'রিযোগে অথবা আড়াল হইডেই কথা বলেন অথবা **আলাহ্ কোন কিরিণতা পাঠান এবং সেই কিরিণতা আলাহ্ যাহা** ইব্ছা করেন তাহাই তাঁহার আদেশক্রমে জানাইয়া দেয় । নিশ্চয় আল্লাহ **মহান ও গ্রভাষর।** আর আমি নিজ ইন্ছাক্রমেই এইডাবে তোমার প্রতি ভরাহ্ রি গাঠাইয়াহি" (৪২ ঃ ৫১-৫২) ৷ "পবিত্র আন্ধা (আর-রহণ'ল-কুন্দুস) হবরত মুহ'াশ্মাদ (স')-এর প্রভু হইতে সঠিকভাবে ইহা আনয়ন করিরাছেন" (১৬ : ১০২)। "আল্যাহ্ ধাহাকে ইচ্ছা ভাহার নিকট তাঁহার রাহ' ( ওয়াহ'য়ি )-সহ ফিরিশ্তা প্রেরণ করেন" (১৬ 🕫 ২)। ''আঙ্শের প্রভু তাঁহার বান্দাগণের মধ্যে যাহাকে ইচ্ছা ভাহার **এটি ভাঁহার রহ' (ওয়াহ্'য়ি)** প্রেরণ করেন যেন তিনি (সেই বান্দা সানবকে) সতর্ক করিতে পারেন" (৪০ : ১৫)। দেষের আয়োভগুলিতে 'ক্লহ'' শব্দ অন্যান্য আয়োতের ন্যায় ফিরিশতা অর্থে ব্যবহৃত হয় নাই। **ইহা ওরাহ**ার বা কু'রজান অর্থ প্রকাশ করিতেহে। রাখাদ্যান মাসে কুৰীৰভানে অবতীৰ্ণ হইয়াছিল। তাই এইরাপ ওরুতপূর্ণ মাসকে **ইন্রানের অন্যতম ভড ( রুক্ন্** ) সি'রামে পারনের জন্য নির্ধারিত <del>করা হয় এবং এই মর্মেছাদেশ দেওয়া হয় (২:১৮৫)।</del> ভারও ক্ষা হইয়াহে, "সুস্পণ্ট অৰ্থবোধক কিতাবে এক কল্যাণময়ী ব্ৰজনীতে **অবতীর্থ ইইরাছিল"** (৪৪ % ৬ ই.)। আবার ইহাও বলা হইরাছে **হেছ, কু'রজান 'ক'াদ্রের রাজিতে' অবতীর্ণ হইয়াছিল—যে রাজিতে বিধীন্তানৰ এবং রূহ:** তাঁহাদের গ্রভুর আদেশে অবতর্গ করে। ব্যাপারে শান্তি বিরাজমান থাকে ; ( ৯৭ ঃ ১ প.)। ২০ ঃ **ኔኤይ , ዓ¢ ፣ ኔቴ ጘ. , ሁኔ ፣** 88 ዓ. , ኔዐ ፣ ኔሪ ፕ. , ዓ ፣ ২০७ ቋጀ

আমিতসমূহে দেখা যার মে, হয়রত মুহাত্যাদ (সা) তাঁহার প্রতি অবতাঁর্থ ওরাহ্রির বাভবভা ও সত্যতা সহরে বেমন নিশিত ছিলেন, তেমনি ওরাহ্রির বাভবভা ও সত্যতা সহরে বেমন নিশিত ছিলেন, তেমনি ওরাহ্রিরে হাহা প্রবণ করিতেন ভাহার মধ্যে এবং নিজ্য কথার মধ্যে প্রতেদ সহজেও সচেতন ছিলেন (৪. মুহাত্মাদ)। পূর্ববর্তী নবীগণের ন্যার (২২: ৫২) তাঁহাকেও শার্ডানের ভশ্ত মহলার (৭:২০০:২৬:১৭:৪১: ৬৬) বিরুদ্ধে আরাহ্র আরুর প্রথার জন্য নির্দশ দেওরা হয়। সেইরুগ আরাহ্র বাণী কুর্মানন গাঠের সময়ও আরাহ্র শর্প গ্রহণ করিবার নির্দেশ পান (১৬:১৮)।

৩। ওয়াহ্'য়িয়জির একটি বৈশিষ্টা হইল যে, এইওমি
লাওহ' সাহ'ক্ত্র'-এ একরে অবহান করিলেও (১৭:১০৬; ৭৬:
২৩) হয়রত মুহ'াশ্মাদ (স')-এর নিকট জবকে তবকে অবতীর্ণ
হইয়াছে। "অবিয়াসিসপ বলেঃ কু'রআান কেন সমগ্র আক্ষরে
ভাঁহার নিকট অবতীর্ণ হইল না? (ইহার কারণ) আমি ভোষার
অতরকে এইরুপেই শক্তিশালী করিতে চাহিয়াছি এবং ইহাকে
যথাযথভাবে বিনাত করিয়াছি" (২৫:৬২)! কু'রআান ক্রুল
ক্রুল অংশে অবতীর্ণ হওয়ার কারণ: মক্কার অমুসলিমগণের বিরোধিভার পরিপ্রেক্কিতে এবং মদীনার সামাজিক, নৈতিক ও রাল্টীর
ব্যবহার প্রয়েজন অনুসারে ইয়া অবতীর্ণ হইয়াছিল। কু'রআান
ধারাবাহিকভাবে ২৩ বৎসর ধরিয়া নামিল হইয়াছিল। প্রথম দিকে
আল্লাহ্র অভিত্ব, ভাঁহার এক'র, পরকালের নিশ্বরতা ইত্যাদি
বিষয়ক স্রাঃ অবতীর্ণ হয়। অবশেষে হিত্রাতের পরে অবতীর্ণ
স্রাঃওলিতে সামাজিক, নৈভিক, রান্টীয় ও আবর্জাতিক আইনক'নিনুন ইত্যাদি ক্রমে ক্রমে নাাযিল হইয়াছে।

আল-কুর্জানে ধর্মীর ব্যবস্থাসমূহ সম্বাজ কেবল মূলনীতিই বর্ণনা করা হইয়াছে এবং উহার বিশদ ব্যাস্থা, বিস্তারিত বিবরণ, অনুষ্ঠান গছতি ইত্যাদি রাস্থা (স')-এর বাণী ও কার্যের মধ্যে পাওয়া যায় । উদাহরণররপ বলা ঘাইতে পারে যে, হ'াজ্জ সম্বাজ কুরেআনে ইতস্তত বিক্ষিণ্ড কয়েকটি আলোচনামার আছে । হ'ালীছের বিবরণ বাতীত ওধুমার কুরেআনের বর্ণনা হইতে হ'াজ্জের অনুষ্ঠানাদি সম্পর্কে সম্যক্ ধারণা সভব নহে । এইরূপে অবস্থা হইতে বুঝা যায় যে, ইসলামের যাবতীয় রীতিনীতির মূলে হ'ালীছের ওক্রমুও প্রভাব মধ্যেক রিয়াছে । আরও উদাহরণয়ররপ স'ালাতের সময় নিদিণ্টকর্মনের কথা বলা ঘাইতে পারে । স'ালাতের পাঁচ ওয়াক্তের ইন্তিত কুরেআনে রহিয়াছে, কিন্তু উহা পরিজ্ঞারভাবে বলা হয় নাই । উহা হ'াদীছে হইতেই পরিজ্ঞারভাবে ভানা যায় ।

কু'রজানের মধ্যে জার একটি লক্ষণীয় বিষয় হইল—'আয়াত মুহ্'কামাত ও আয়াত মুতাশাবিহাতে। কু'রজানে (৩ ঃ ৭) বলা হইয়াছে ঃ "ইছাতে আয়াত মুহ্'কামাত ( স্পক্ট তাৎপর্য-বোধক আয়াতসমূহ ) জাছে। এইগুলি কিতাবের মূল এবং জনাতনের তাৎপর্য জম্পক্ট ( মুতাশাবিহাত )। যাহাদের অপ্তরে কুটিলতা রহিয়াছে তাহারা এই জম্পক্ট তাৎপর্যবোধক আয়াতগুলির আলোচনায় লিশ্ত হয়, কায়প তাহাদের উদ্দেশ্য হইল জ্পাত্তি কেইই ইহার সঠক বাাখ্যা দান করা; কিম্ব আয়াহ্ ব্যতীত কেইই ইহার সঠক বাাখ্যা জানে না! যাহারা জানে স্বৃদ্, তাহারা বলঃ আমরা ইহাতে বিশাস করি, সবই আমাদের প্রজ্ব নিকট হইতে স্মাপত।" এই উভয় প্রকার আয়াতের উৎস একই ওয়াহ্'য়ি! ক্ষেরবিশ্যের ওয়াহ্'য়ি! ক্ষেরবিশ্যের ওয়াহ্'য়ি! ক্ষারা তথ্ রাস্বলে পাক (স')-এর সূর্ব-

বতী নবীগণের উপর অবতীর্ণ ওরাত্'রিকেই রু<del>হিত করা হয় নাই।</del> বরং ভাঁহার নিজের উপর অবতীর্ণ পূর্ববর্তী কোন কোন ওয়াহ্ য়ি পরবর্তী ওয়াত্রি দারা রহিত ত্ইরাছে (২ ঃ ১০৬)। কিছ ইহা-দারা "শাষ্ড আসমাানী কিডাবে হইতে ওরার্'রি রাস্ত পাক (স')-এর উপর অবতীর্ণ হইত''—এই কথার সন্দেহ করার কোন অবকান নাই। কারণ এইরূপ রদ-বদল আ**লাাহ্ ভা'নালার ভারাই করা** হইয়াছে; এবং তিনি সর্বশক্তিমান (২:১০৬)। **ইহাই** নাাসিধ ও মান্সূৰ নীতি নামে পরিচিত, ( তু. A. Haqq, Abrogations in the Koran, Lucknow)। এই বিষয়ে 'আৰু'ল-কণালিম হিবাতুলাহ্ ইব্ন সালামাঃ (মৃ. ৪১০/১০১৯) এবং 'আবদু'ল-ক'াহির ইব্ন ড'াহির (মৃ. ৪২৯/১০৩৮ ) কর্ক বিশেষভাবে পুডক লিখিত হইয়াছে। এই প্রকার পরিবর্তনের কারণ হইল মানুষের ক্রমবর্ধমান সমস্যা, শিক্ষা ও মানসিক উল্লেখ্য ক্রমবর্ধ-মানতা ইত্যাদি । এক অবস্থার পরিপ্রে**ক্ষিতে একটি আদেশ দেও**য়ার পর অবছার পরিবর্তন ঘটিলে অন্যরূপ আদেশ প্রদত্ত হয় : কু'রেজানি ২:১০৬-এ বলা হইয়াছে, "আমি কোন আয়োত রহিত করিলে কিংবা বিসমৃত হইতে দিলে তাহা অপেকা উলম কিংবা ভাষার সমতুল্য আয়াত আনয়ন করি।" নাাসিধ মানসূধ সহজে মুসলিম 'উলামাার মধ্যে যতভেদ রহিয়াছে। প্রা**চীন লেখক আৰু যুসলিম** ইস্'ফাহাানীর মতে, কু'রজাান পাকের কোন আয়াতই মান্সুখ হয় নাই ( দ্র. তাক্সীর কাবীর ) ৷ তাঁহার মতে কুরুলান মাজীদে ২ ঃ ১০৬: ১৬: ১০১ আয়াত কোন কোন আয়োভ মান্সূথ হওরার' যে উল্লেখ রহিয়াছে তাহার ভাৎপর্ম এই যে, পূর্ববর্তী ভাওরাভ, যাবুর, ইন্জীল ধর্মগ্রের আদেশ কু'র**আনের হকুম মারা মান্সুখ হইয়াছে (৫.** ইসলামিক একাডেমী প্রিকা, ১৯৬২, পৃ. ১৬৯-১৭৭**)। মুশ্রিক-**গণের আর একটি অভিযোগ ছিল যে, হ্যরত মৃহণ্দ্মাদ (সা) আল-কু'রজানের শিক্ষা ও ভান যানুষের নিকট হইতে লাভ করেন (১৬ : ১০৩ ; ২৫ : ৪ ই. ; ৪৪ : ১৪ ) কিছ আৰ-কুরবানে পরিকারভাবে প্রতিপন্ন করা হইরাছে যে, ইহা আলাহ্ ভা'আলারার নিকট হইতে অবতীৰ্ণ বাণী (২ : ২<del>৩ -২</del>৪ : ১৬ : ১<del>৩ ১</del>৪ ; **১৭ :** ৮৮ )।

৪। ইসলামের একটি মহান শিক্ষা **হইব যে, কেবল হয়রত** মুহাদমাদ (সা)-এর নুব্ওয়াতই নহে, পূর্ববতী নবীসবের উপর অবতীর্ণ ওয়াহ্ রিসমূহ এবং য়াহুদী ও গৃস্টানদের ধর্ম-পুভকসমূহও মূল আস্মানী কিতাবের উপর প্রতিষ্ঠিত। **এই কারণেই আল**-কু'রআানের সহিত ঐওলির ছানে ছানে মিল দেখা যায় এবং এই কারণেই য়াহুদী এবং খৃফীনদিসকে আহ্লু'ল্-কিতাৰে ৰা কিতাৰি বলা হয়। আৰ-কু'রআন 'সুস্প**ন্ট' 'আরবী ভাষায় অবতী**র্ণ হইয়াছে এবং ইহার মূল শিক্ষা প্রাচীন প্রছসমূহে বিদ্যমান আছে (৮৭: ১৮)৷ ইস্রাাইলী গভিতগণ ইহার সমার ভাত আছেন— এই ব্যাপারই কি ইস্রাজিলী জনসাধারণের জন্য **একটি নিদর্শন নহে** ? (২৬:১৯৫ ই.)। পূর্বকালের অবতীর্ণ বাদীসমূহ কুরুলান সমর্থন करत्र (७:৮०,७:৯२,७৫:७১,८७:১२ প.)। "वावि তোষার নিকট ওয়াহ্'য়ি প্রেরণ করিয়াছি যেমন আমি নুৰ্'ও জীহার পরবর্তী নবীগণের নিকট প্রেরণ করিয়াছিলাম। আমি ইব্**রাহী**ম, ইস্মাপেল, ইস্হণাক', য়া'কূ'ব, য়া'কূ'বের অভিলাদ, 'ঈসা, আরুদ, য়ুনুস, হাারান এবং স্বায়খানের নিকট ওয়াহ'রি প্রেরণ করিয়া-ছিৰাম এবং দাাউদকে যাবুর দান করিরাছিলাম" (৪**ঃ ১৬৬**)। তাই প্রাচীন ধর্মপ্রস্থানির বিষয়বন্ত সকলে হ্যারত স্কাশ্যাদ (স')-এর কোন ডান হিল অথবা তিনি সেরতি পাঠ করিয়াছিলেন এখন কিছু ছানা বায় না। তিনি বাহা কিছু অবগঠ হন ও **বর্ণনা করে**ন স্বই আলাহ্র নিকট হইতে প্রাণ্ড হন। **ভিনি উহা কোন সানু**ৰ বা বিল্-এর নিকট হইতে শিক্ষা করেন নাই বা কোন পুরুক্ পাঠে অবগত হন নাই। এই দিক দিয়া আল-সু'রআ<mark>দনত্ত আফাঞ্চলি</mark> तान्व (त्र:)-अत म्'वियाः । भूछताः वता वात, क्'त्र**वास्य विविध**ष्ठ ইব্রাাহীমের উপর অবতীর্ণ পুত্তিকাসমূহ, ''এবং মূ<del>সারে উপর অবতীর্</del>থ किलाव" (৫७ १ ७७ ; ৮৭ १ ১৮ প.) अवर खन्ताना **मरीमरनत्र अ**ख অবতীর্ণ গ্রন্থসমূহের (৩৫ : ২৫) বিষয়বন্ত সমজে তাঁহার কোন পূর্ব-জান ছিল নাঃ রাসূল (স')-কে উপ্সী (নিরক্ষর) <del>অভিহিত করিয়া</del> কুরুলান স্পত্টত ইহারই স্বর্ধন করে। উস্মী শ**লের এচলিত** অর্থ একজন সাধারণ ব্যক্তি, যিনি নিখিতে পড়িতে জানেন না (২ঃ ९৮ ; ७ १ २०, ९७ । चात्र७ इ. উण्मी )। कू'त्रवादन व**वा स्ट्रसंस्ट,** 'নির্ক্স জনগণের নিকট ভাহাদেরই মধ্য হইতে একজনকে **জালাহ**্ রাসূলরণে পাঠাইয়াছেন—বিনি ভাহাদিগের নিকট আলাহ্র আলাভ পাঠ- করেন এবং তাহাদিসকে কিতাাব (ধর্মগ্রছ) এবং হি ক্ষাঃ ( ভান অর্ধাৎ হাাদীর<sup>:</sup> ) নিক্ষা দেন" (৬২ ঃ ২ )। "তুষি স্থানিতে না কিডাাব কি, অথবা ঈমান কি ?" ( ৪২ ঃ ৫২ ) । পূৰ্ববতী অবভীৰ্ ধর্মারছ যে তাহার বিকার সম্পূর্ণ অনুরূপ ছিল, মঞ্চার অবতীর্ণ ওরা হ্রিসমূহ আগাদোড়া এই ধারণার পরিপূর্ণ। মদীনার অবতীর্ণ ওয়া ইয়িসৰু হেও এই ধারণা অপরিবটিত আছে, কিন্ত এখানে কু রজানের শিক্ষা পূর্ববর্তী ধর্মগ্রহসমূহের শিক্ষাকে ছাড়াইয়া গিরাছে, ইহাই পরিস্ফুটভাবে বলা হইয়াছে। য়াহৃদীগণ কিতাাবের বিলেষ অংশ লাভ করিরাছিল (৩ ঃ ২৬, ৪; ৪৪)। তদুপরি ভাছদের ধর্মীয় আইনের কোন কোন ব্যবহা কেবল ভাহাদের জন্যই প্রখেজা , যেমন সাব্ত পালন (২ঃ৬৫,৪ঃ৪৭) এবং দণ্ডছরূপ নিৰিদ্ধ শাদাসমূহ (৪ ঃ ১৬০ । ৬ ঃ ১৪৭ )। পূর্ববর্তী ধর্মগ্রন্থার ভূজনার কুরআনের ত্রেচছ সহজে প্রধান বক্তব্য এই যে, রাষ্দীরণ তাহাদের পুরুকের কতক বিস্মৃত হইরা (৫:১৪), *কচক* গোপন করিয়া (২ ঃ ১৭৪ ; ৫ ঃ ১৫ ) এবং কতক গরিবর্তন করিয়া (৪ ঃ ৪৬) ইহাকে বিকৃত করিয়া ফেলিয়াছে, এবং খৃস্টানলৰ (ভাক্লের বৰ্ষভ্ৰের প্ৰকৃত মৰ্য বুৰিতে না পারিয়া ) হৰরত 'ইসা ('আ)-কে क्तीकर विभागमा करह (८ १ १२, १७, ১১७, ১১৭ ) अवर जन्माज **इथात्र हर्न्डन क्रत्र (** ७९३ २৮ ) ।

৫। অনুস্তিম সাশ্চাতা পণ্ডিত্রথ কনে করেন বে, ইবরত মুহাশ্মাদ (সা) এর্ম ও নীতি সহতে যে ধারণা গোলৰ করিতেন তাহা তিনি রাহ্দী ও খুস্টানগণের সংশার্শ আমিরা লাভ করিরাছিলেন। হয়রত মুহাশ্মাদ (সা) তাঁহার জীবদ্দার রাহ্দী ও খুস্টানগণের সংশার্শ আমিরা রাহ্দী ও খুস্টানগণের সংশার্শ আমিরাছিলেন সভা, বিশ্ব ভাষারা যে তাঁহার ধর্মওক ছিল ইচা মনে করিবার কোন করেব নাই। হবরত মুহাশ্মাদ (সা)-এর পূর্ববর্তী নবীগণ আলাহন্ত নিকট হইতে নুবুওরাত প্রাণ্ড হইরাছিলেন ইকা জীহ্নত ক্রিটার গোলে ইহা অধীকার করার কি কারণ আভিতে গারে। ওরাহ্বিতে বিহাস না থাকিলেও সাধারণ ভানেই দেখা বার বে, পূর্ববর্তী নবীগণ যে সমাজ-ব্যক্ষ রাখিরা গিরাছিলেন হবরত মুহাশ্মাদ (সা) তদাংগভা সর্বান্তব্য রোখিরা বিলাক্ষেত্র এক পরিপূর্ণ ও আদেশ সমাজ-বাবহা রাখিরা বিলাক্ষেত্র পূর্ববর্তী নবীগণ আলাহ্র নিকট হইতে ওরাহ্বির জিলা, ইকা

বীকৃত হইলে হযরত মৃহণাশ্মদে (স')-এর ক্ষেত্রে তাহা না হওয়ার কোন কারণ নাই। প্রকৃতগক্ষে মানব সভ্যতা একটি সদা প্রবাহিত ল্লোভধারার ন্যার। ভারাহে তা'আালা যানব সভ্যতার ক্রমোছতি সাধনের উদ্দেশ্যে যুগে যানব সভ্যতার পথের দিশারীছরাপ নৰীসণকে প্রেরণ করিয়াছেন। তাঁহারা সকলেই সেই পরম ভানময় আরাবি তা'ব্যালার দারা চালিত হইরাছেন। সুতরাং তাঁহাদের সকলের প্রদন্ত শিক্ষার মধ্যে একটা মূলগত ঐক্য থাকা ভাডা-বিক এবং ভাঁহাদের প্রদন্ত শিক্ষা একটি অবিদ্যির শ্রোতধারার নাম পূর্বাপর সম্ভাষ্ক । এই হিসাবে হযরত মৃহাদ্মাদ (স<sup>-</sup>)-এর প্রদত্ত শিক্ষা তাঁহার পূর্ববতিগণের প্রদত্ত শিক্ষার অনুরাগ ছিল--আল-কু'রআান এই কথাই প্রকাশ করিয়াছে। এই কারণেই ৰাইবেৰোক নবীগণকে কুল্লআনের শিক্ষা অনুসারে (২ঃ ২৮৫) মুসলিমগণ নবী বলিরাই গ্রহণ করেন। হবরত মুহণদমাস (স')-এর বৈশিশ্ট্য এই বে, তিনি ছিলেন খাতামু'ন্-নাবিস্ক্রীন' (নবীগণের শেষ) অর্থাৎ শেষ নবী বাঁহার সধ্যে পূর্ববভী নবীগণের প্রদত্ত শিক্ষা গরিপূর্ণতা লাভ করিয়াছে। হবরত মুহালমাদ (সা)-এর সৰসাময়িক 'আর্বগণ আল-কু'রুআানকে কাাহিন (ভবিষ্যদ্বজা )-**গণের বাণীর সমজাতীয় বলিয়া মনে করিত। আল-কু**রজানে ইহার প্রতিবাদ করা হইয়াছে (৫২ ঃ ২৯ ঃ ৬৯ ঃ ৪২ )। ভাহাদের এই ধারণার মূলে ছিল কু রজানের বাকধারার সহিত কাহিনগণের শপথ বিষয়ে বাকরীতির আংশিক সাদৃশ্য। প্রাথমিক সূরাঃগুলির প্রারতে বিশেষ বিশেষ বস্তুর নামে শগথ করা হইয়াছে, যেমন ভুমুরের শশৰ, জলগাইরের শগধ, সিনাই পাহাড়ের শগধ, নিরাপদ (মক্কা) নগরীর শপথ (৯৫ ঃ ১ ২, ৩ ), রাশিচক্র সম্বরিতভাকাশের শপথ (৮৫ ঃ ১); উষার শপথ এবং রজনী দশকের শগথ এবং মুগ্য ও অবুণেমর শূপথ (৮৯ ঃ ১ প. )। কু'রআানে ব্যবহৃত এই শূপথ-ভলির একটি বিশেষ তাৎপর্ম আছে। প্রতিপাদ্য বিষয়ের সহিত শপথ-স্ত ব্রসমূহের একটা নিবিড় সম্ম সবক্ষেত্রে দেখা যায়। ষেমন, সূরাঃ ওয়া'ত-তীনের ( ডুম্র জাতীয় ফলের ) শপথ, যায়ত্নের ( জল-পাইয়ের ) শপথ, সিনাই পাহাড়ের শপথ এবং নিরাপদ নগরীর (মঞ্চার) শপৰ করিয়া বলা হইয়াছে যে, আলাহে খানবকে প্রেচ উপাদানে বৃশ্চি করিরাছেন, কিন্তু সভ্যাত্ররী সংকর্মশীল ব্যক্তিগণ ব্যভীত সকলেই অধঃপতিত হয়; আর সংকর্মশীর ব্যক্তিগণ ক্রমাগত সুফল লাভ করিতে থাকিবে , ইহাই আলাাহ্ তা'আলাার ভানময় ব্যবহা। এখানে সূপ বজব্য হইল মানব জীবনের উখান-পতনের মূক সূরটি **একাশ করা। আবার হ্বরত মুহ**াল্মাদ (স')-কে আরবদের এক দল লোক কৰি বলিয়াও গণ্য কয়িত। কু'রজানে ইহারও প্রতিবাদ করা ফ্ট্রাছে (২১ ঃ ৫ গ.। ৩৭ ঃ ৬৬ গ.; ৫২ ঃ ৬০ গ.; ৬৯ ঃ ৪১)। **রকুতগকে কু'রজানের রচনা-শৈনীকে কোনক্রমেই কবিতা বলা চ**লে না। আল্লাৰ্ বলেন, ''আমি তাঁহাকে কবিতা শিক্ষা দিই নাই আর উহা তাঁহার পক্ষে সলতও নহে। ইহা উপদেশ এবং স্পণ্ট ঝুংরু-আন ভিন্ন আৰু কিছু নহে" (৩৬ ঃ ৬৯)। কুশ্রআনের প্রকাশভূজী সমসাময়িক আরবী কবিভার প্রকানভঙ্গী হইতে সম্পূর্ণ স্বতন্ত । অতি **শক্তিশালী প্রকাশভঙ্গীতে কু'রআানের আায়াতগুলি রূপলাভ করিয়াছে।** ইহার একটি স্বকীর বৈশিল্টা আছে যাহা আর কোখাও দেখা যায় না: ৰরং ইহাকে 'আরবী সমিল গদ্য বা সাজ'আর সহিত তুলনা <del>করা বাই</del>ডে পারে। বস্তত ইহাতে ষেমন কবিতার সুরলিত মিল সাধুৰ আছে, তেমনি দদ্যের সহজ সাবজীল গতি ও গাড়ীর্যও

র্থিরাছে। সাজ'আর ন্যার কু'রআানের আারাতগুদ্স**ন্**হের **ভারিত** ওলির অভবর্ণের মিল আছে। এককালীন অবতীর্ণ আয়োডসমূদের অভামিল একই। আয়াতসমূহ অবতীৰ্ণ হইলে আলাহ্<u>র **আ**লে</u> হযরত মুহণদ্মাদ (সা) ভাহাদের ৰ-ৰ স্থান নিদিল্ট করিয়া দিতেন। কু'রজানের স্বল ইহার রচনা-শৈলীর বৈশিল্ট্য রক্ষিত *হইয়াছে*। আবার ষেখানে সংখ্যা প্রকাশক শপ্সমূহ ব্যবহাত হইয়াছে সেখানেও কোঁখাও হন্দগতি কুল হয় নাই (যেমন উনিশ, ৭৪:৩০; আই. ৬৯ ঃ ১৭, দিবচন ৫৫ ঃ ৪৬ ই.)। কোখাও রচনাধারা কবিভার পৰ্বসিত হয় নাই। কুশ্বআনের রচনা-শৈলীর আর একটি বৈশিষ্টা হইৰ ইহার উপমাসভার। কু'রআান উপমা সন্সদে সমৃদ্ধ। আজচ্ছ উপমা দিতেছেন, এই কথা বহ ছানে উলিখিত হইয়াছে (১৪ ঃ ২৫। ২৪ ঃ ৩৫; ২৯ ঃ ৪৩; ৫৯ ঃ ২১ এবং বিদেষত ২ ঃ ২৬)। উপমাভলি সরল সুসলত ও ফলপ্রসূ(যেমন ১৩:১৫,১৭:২৪: ৩৯)। প্রাকৃতিক বিষয়সমূহ হইতে যে সমত উপমাসংগ্রহ কর। হইরাছে ভাহাতে বুঝা যায় যে, আল্লাহ্ বিশ্ব-প্রকৃতিকেও তাঁহার কুশ্রাতের প্রকাশক হিসাবে স্লিট করিয়াছেন (যেমন ৭ঃ৫৮; ১৩ ঃ ১৭ )। অধু সানুষ নহে, বিষেৱ সব কিছুই তাঁহার সৃ<del>ণ্টি-কৌনৰ</del> ব্যক্ত করিতেছে। এই জাতীয় উপমায় ইহাই সুস্পত্ট হইয়া উঠিয়াছে। ইহা ব্যতীত ঐতিহাসিক বিষয় হইতেও উপমা সংগ্রহ করা হইয়াছে। এই ক্ষেত্রে উপমার উদ্দেশ্য হইল সভকীকরণ অথবা অনুপ্রেরণা দান (৪৩:৫৭; ৬৬:১০ই.)। সুরা: নূর (২৪:৩৫)-এ একটি বিশিশ্ট উপমা আছে। অভনিহিত গুচু অর্থের দিক দিয়া ইহা তুলনা– বিহীন। সূরাঃ কাহ্ফের পঞ্ম রুকু'তে উপমাক্ষলে একটি ঘটনা বণিত হইয়াছে। অত্যাচারীর পরিণাম তাহার নিজের পক্ষেই ক্ষতি-জনক হয় ইহাই এখানে দেখান হইয়াছে।

৬। হিস্কাধে অঞ্লের মহাবাসীদের 'আরবী ভাষাতেই কু'র-আনি অবতীর্ণ হইয়াছিল। Vollers মত প্রকাশ করিয়াছেন যে, কথ্য ভাষাতেই কু'রআন অবতীর্ণ হইরাছিল, লেখ্য ভাষায় নহে ; লেখ্য ভাষার ব্যাকরণের বাঁধন কথ্য ভাষার মত তত সুনিদিল্ট নহে। কু'রআনি যে সুনিদিস্ট ব্যাকরণসম্মত ভাষা দেখা যায় তাহা পর-বতী যুগে পুনলিখিত হইস্লাছিল। Vollers-এর এই মত যে নিশ্চি<del>ত</del>-ভাবে ভুলও ডিভিইীন তাহা R. Geyer এবং Noldeke যথাৰ্থ-ডাবেই দেখাইয়া দিয়াছেন। হ'াদীছে' অথবা আল-কু'রআ্নের ভাষা বিচারে কোথাও Vollers-এর মতের সমর্থনে কোন তথ্য পাওয়া যায় না। অবদ্য আল-কুণরজানের কোন কোন শব্দ বিভিন্ন গোর ভারা বিভিন্নরূপে উচ্চারিত হইত এরাপ প্রমাণ আছে । রাসুর অক্রাম (স') বলিয়াছেন, "কু'রআন সাত হ'রোফে (আঞ্চিক উক্তারণ প্রণানীতে), অবতীর্ণ হইয়াছে। অতএব যাহা তোমার পক্ষে সহজ সেইভাবে ইহা পাঠ কর।" (মিশ্কাাত, বাবে ফাদণাইলু'**ল-কু**'রআনি)। কু'রআনের প্রাথমিক যুগের অবভীর্ণ অংশের রচনারীতি পরবর্তী যুগের রচনারীতি হইতে কিঞ্ছিৎ ভিন্ন প্রকৃতির। কারণ জোডাদের মানসিক অবছা বিবেচনা করিরা উপদেশ দান করা সমত । কু রেআানের প্রাথমিক আয়াতওলির ভাষা অভি সংক্ষিণ্ড ও রচনার পদ্ধতি বলিষ্ঠ ; শ্রোভাদের খানসিক অবস্থা কিছুটা পরিবতিত হইবার পর কু'রআনের ভাষাও সেই পরিবাৰে সরল, সহ<del>ত্ব ও মৃদুগতি হইয়াহে</del>। ইহা সত্ত্বেও সবই যে একই <del>টৎ</del>স হইতে আগত আর-কু'রআনের সর্বত্র ইহা সুক্স*ল*ট। মুসলি**মদের** অবিস্থাদিত বিষাস এই যে, আল-কুরআনের ভাষা নিখুঁত 🙃

অননুকরণীয়। ইহা আল্লাহ্ ভা'আালার নিকট হইতে আগত। ইহার মধ্যে হয়রত মুহ'দেমাদ (স')-এর স্বরচিত কিছুই নাই। আল-কু'রআানের এই অলৌকিক বৈশিস্টোর প্রভাবে ভাঁহার জীব-দ্শাতেই ইহা 'আরব মনে সুগভীর প্রভাব বিভার করিতে সক্ষম হইয়াছিল।

৭। রাস্ল (স')-এর মৃত্যুর অব্যবহিত পূর্বে সম্পূর্ণ কু'রআনি পুত্তকাকারে একই জিল্দে বিদ্যমান ছিল না। ঐ সময়ে আল-কু'র-আনির কতক অংশ চর্মে, কতক অংশ ককলে ও ক্তক অংশ প্রশস্ত অস্থিফলকে ও প্রস্তারে লিগিবদ্ধ **ছিল। রাসল (স**') তাঁহার জীবদশাতেই আল্লাহর আদেশে কুরুলানের সমুদয় আয়োতের বিন্যাস-শৃ•খল নিরাপিত করিয়া দিয়াছিলেন এবং স্বয়ং রাস্ল (স') ও বহু সাহায়ৰী ঐভাবে সম্পূৰ্ণ কুরুলান মুখছ করিয়াছিলেন। উহা সেইভাবেই বিভিন্ন উপাদানে লিখিত অবস্থায় একর করিয়া রাখা হইয়াছিল। আল-কু'রআানের যে অংশ যখনই অবতীর্ণ হইত রাসল (স') তখনই উহা তাঁহার লেখকদের কাহারও ঘায়া লেখাইয়া রাখিতেন। প্রত্যেকটি ওয়াই যি যাহাতে অবতীর্ণ হওয়ার সঙ্গে সংখ লেখা সম্ভব হয় এই উদ্দেশ্যে কতিপয় সাহায়বীকে এই কাজেরজন্য নিদিল্ট করিয়া রাখা হইয়াছিল। কাজেই ইহা অবিসম্বাদিত সতা যে, সম্পূৰ্ণ আল-কু রজান রাস্লুলাহ (স')-এর জীবদশাতেই লিখিত অবহায় ছিল। কিন্তু কু রআানকে একটি পুস্ত কের আকারে রূপদান করা তাঁহার পক্ষে সভব ছিল না। কারণ তাঁহার জীবদশায় কু'রজান ক্রমাগত অবতীর্ণ হইতেছিল।

কু'রআন যে রাস্ল (স')-এর জীবদশান্তেই লিপিবদ্ধ হুট্য়াছে সে বিষয়ে যথেণ্ট প্রমাণ আছে! কু'রআানকে কিতাবে বলা ছই-য়াছে। ক্রিতাাব শব্দের অর্থ পৃস্তক অথবা যাহা লিখিত হয়। হষরত 'উমার (রা)-এর ইসলাম গ্রহণের ঘটনায় বিরত হইয়াছে যে, তিনি ভাঁহার ভগিনীর নিকট হইতে কুরুুুুরুুাানের এক বিখিত অংশ লইয়া পাঠ করি:লম (ইবন হিশাম, ed. Wustenfeld, p. 226 প.)। ইতিহাস হইতে জানা যায় যে, সমসাময়িক আরব-দিগের মধ্যে রেখার প্রচলন ছিল (আল-বালামুরী, ed. de Goeje, p. 471, 473, v. Goldziher, Muh. Stud., i. 110), আল-আষরাক•ী তাারীখ মা≆াতে (ed. Wustenfeld, p. 102. ctc.) বলিয়াছেন যে, ইসলাম আগমনের পূর্বে মরায় দলীল-পন্ত, রসীদ, অঙ্গীকারপর প্রভৃতি বেখা হইত। কাঞ্চেই ইহা সনিশ্চিত যে, মক্কায় এবং পরবর্তী যুগের মদীনায় ওয়াহ য়ি লেখার লোকের অভাব হিল না। রাস্ল (সা)-এর সাহায়বাসপের মধ্যে এরপ লোক বিরল ছিলেন না। তাঁহার স্ত্রীগণের মধ্যে হ্যরত হাফ্সাঃ (রা) এবং হ্যরত উম্মু-কুলছ ম (রা) লিখিতে জানিতেন। খাচা হউক, বিনা বিধায় ইহা বলা ফাইতে পারে যে, ম≆ার ন্যায় আড-জাতিক যোগাযোগসম্পন্ন গুরুত্পূর্ণ বাণিজ্য কেন্দ্রে বহু লোকই নিখিতে জানিতেন। ব্যরত 'আইশাঃ ও উম্মূ সালমাঃ (রা) গুধু পড়িতে পারিতেন। কু'রুআানের লেখকরপে রাস্ল (স')-এর ৪২ জন সাহণাবী (রা)-র নাম উলিখিত হইয়াহে (Muhammad Ali, Holy Quran, xxxviii)৷ রাসূল (স')-এর কোন লেখার প্রয়োজন হইলে এই সমত লেখক দারাই তিনি তাহা লিখাইয়া লইতেন। কুসুজানে লেখা বাতীত সন্ধিপত্ৰ ও সনদাদি লেখার ব্যাপারেও তাঁহারা নিয়ো-জিত হইতেন (তু. also Wakidi, transl. by Wellhausen, p. 35, on the Nakhla letter), কয়েকটি হ'াদীছে' (ৰাজাযু-শ্লী,

পু. ৪৭২ প. আড'-ড'বোরী, ed. de Goeje, i, 1782 ) রাসুল (স')-এর সাহাাবীগণের মধ্যে মক্কা ও মদীনাবাসী করেকজনের নামেক্স করা হইয়াছে যাঁহারা রাস্ল (স<sup>.</sup>)-এর **লেখক হিসাবে কাল** করিতেন। ই হাদের মধ্যে দুইজন অতাত প্রসিদ্ধ, হষরত **ক্ষরায়্য ইব্**ন কা'ব (রা) এবং হ্যরত যায়দ ইবন ছাাবিত (রা)। রাস্**ল (সা)-এর** সাহাৰী কবি হ্যৱত হাসপান ইবন ছাৰিত (রা) কর্তুক কান্ত যুদ্ধের পরে লিখিত একটি কবিতা সম্পর্কে Hirschfeld বলেন. (Diwan, ed. Hirschfeld, p. 15) উহা মসুণ পৃঠার উপর ষাত্'তু'ল-ওয়াহ'য়িতে (ওয়াহ'য়ির অক্ষরে) নিশিত হইরাহিল। ওয়াহ য়ি যে বিখিত হইত ইহাও তাহার একটি প্রকৃষ্ট প্রমাণ ( See Noldeke, in S. B. Ak. Wien 1900 on Labid, Mu'allaka, verse 2) ৷ 'আমুর ইবন হার্মের নিকট লিখিত প্রে (ইব্ন হিশাম, পু. ৯৬১, জু. Sperber, Die Schreiben Muhammeds an die stamme Arabiens, in MSOS, vol. xix. 2,83) রাস্ত্র (সা) নির্দেশ দিয়াছিলেন যে, নাসক অবস্থায় কেহ যেন কু:রজান স্পর্শ না করে। রাস্ল (স:)-এর সময়ে কু রজান যে লিখিত অবস্থায় ছিল ইহাও তাহার একটি প্রমাণ।

৮। রসেল (সা)-এর মৃত্যুর পর আল্লাহ্র বাণী কু'রআনি এবং রাস্ল (সা)-এর স্লাঃ মসলিমদিপের নিকট একমার পথ-প্রদর্শকরণে রহিল। এই হিসাবে কু'রফাান ও স্মা:-র **ওরু**ছ ছিল অপরিসীম। ঘটনা-প্রবাহ শীঘুই কু:রআানকে গ্রন্থারে লিপিবছ-করণের প্রয়োজনীয়তা সৃস্পল্ট করিয়া তুলিল (প্র. Noldeke-Schwally, ii. 11 প.)। কু'রআনের হ'াাফিজ'গণ কু'রুরাা' (একবচন ক'ারী) নামে পরিচিত হইতেন। য়ামাামার যুদ্ধে মু<mark>সায়লামার</mark> বিরুদ্ধে যুদ্ধ করিতে গিয়া অনেক কু'রুরাা' শহীদ হইয়াছিলেন, ইহাতে হয়রত 'উমার (রা) কু'রআানের সংরক্ষণ বিষয়ে চি**ভাকুল** হইয়া পড়িবেন। এজন্য তিনি খালীফাঃ হ্যরত আবু বাক্র (রা)-কে কু রুআনের অংশগুলি একর করিয়া পূর্ণ গ্রন্থাকারে লিপিবন্ধ করিবার ব্যবস্থা করিতে সম্মত করিলেন। এই কার্মের ডার রাস্ল (স')-এর প্রধান লেখক হমরত ষায়দ ইবন ছ'াাবিত (রা)-এর উপর দেওয়া হইল। অনতর যায়দ ইবন ছ'াাবিত (রা) স্থাসূল (স')-এর বামানায় বিভিন্ন উপাদানে লিখিত অংশগুলিকে গ্রন্থাকারে লিপিবত্ত করিয়া আল-কু বুজানের একটি প্রতিনিপি প্রস্তুত করেন এবং উহা হযরত আৰু বাক্র (রা)-এর নিকট অর্পণ করেন। হযরত আবু বাক্র (রা)-এর মৃত্যুর পর ইহা পরবর্তী খালীফা: হখরত 'উমার (রা)-এর হাতে আসে এবং তিনি তাঁহার কন্যা হয়রত হ'াফস'া: (রা)-এর নিকট উহা গঞ্চিত রাখেন।

১। রাস্ব (স:)-এর জীবদনার কতিপর সাহা।বিঙি ব্যক্তিপতভাবে আল-কুরঝান লিখিয়া রাখেন, ভাঁহারা হইলেন হ্যরত উবারিয়
ইব্ন কাব (ইব্ন সা'ল ২য়/২য়, ১০৩ঃ ৩য়/২য় ৫৯—৬২),
'আব্দুয়াাহ্ ইব্ন মাস্উদ (৪. ইব্ন মাস্উদ), আবু মুসাা
'আবদুয়াাহ্ আল-আল'আরী (৪. আল-আল'আরী) এবং মিকুদাাদ
ইব্ন আম্র (রা) (ইব্ন সা'দ ৬য়/১য়, ১১৪-১১৬)। ফিহ্রিভ (cd.
Flugel, p. 26 ল.) এবং আল-ইত্কান (১,৮০-৮২) পুরুক্তরে
প্রথমাক দুইজনের আধিত প্রতিলিপি সম্বাহ্ম ববা হয় বে, ঐভান্ধ
হয়রত 'উছ্মান (রা)-এর সময় লিখিত কুর্লানের অনুরুক্ত
ছিল। কিন্ত হয়রত উবারিয় (রা)-এর প্রতিলিপিতে দুইটি মুক্তঃ
অতিরিক্ত ছিল বলিয়া ক্ষিত হয় এবং ইব্ন মাস্উদ (বা)-এয়

প্রতিনিধিতে সূরাঃ ১১৩ ও ১১৪ বিদ্যমান ছিল না। (তিনি এই সূরাঃ
বক্রকে কু'রজাানের অংশ মনে করিতেন না; বরং আল্লাহ্র আল্লয়
প্রার্থনার দু'জাাা' মনে করিতেন) । এইরু'গ গার্থকা তাঁহাদের ব্যক্তিগত

মতের কারণে হইরাছিল । কিন্তু হ্যরত 'উছ'মান (রা)-এর

আদেশক্রমে বিবিত প্রতিনিধিত্তি যাবতীর সাহ'াাবীর ইজ্মাা' ঘারা

বধার্থ বিনিরা পুরীত হয় । এইজনা তাঁহার পরে কু'রজাান সম্পর্কে

ক্ষমণ্ড কোনই মতভেদ হয় নাই । গরে উক্ত চারি সাহ'াাবীর

নিজ্য প্রতিনিধি বিনুশ্ত হুইরা যায়।

১০। কু'রজানের বর্তমান রাস রাস্ব (স') কর্তৃকই নিদিন্ট হইয়াছিল এ কথা পূর্বে বলা হইয়াছে। হ'াদীছ' হইতে জানা যায় বে, রাস্ব (স') প্রজ্ঞেক বংসর রামাদ'াান মাসে সমগ্র কু'রজাান জর্থাৎ ঐ সময় পর্বত জবতীর্থ কু'রজাান জিব্রীজকে একবার করিয়া এবং তাঁহার জীবনের শেষ রামাদ'াানে সমগ্র কু'রজাান জর্থাৎ ঐ সময় পর্মত জবতীর্থ কু'রজাান জিব্রীজকে পূইবার অনাইয়াছিলেন। ইহা হইতে শণন্ট বুলা যায় বে, রাস্ব (স')-এর ওয়ায়াতের প্রেই কু'রজাান মাজীদের স্রাঃ ও জারাতভালির কুমবিন্যাস নির্ধারিত ও নিদিন্ট জবহায় ছিল এবং যে সকল স হি'াবীর সমগ্র কু'রজাান মুশ্রহ ছিল এবং যে সকল স হি'াবীর সমগ্র কু'রজাান মুশ্রহ ছিল তাঁহারাও ঐ ক্রম জনুবারী মুশ্রহ রাধিয়াছিলেন।

১১। रेव्नु'ब-जाइ'रिवन (ed. Tornberg, iii. 86) वर्णनान-যারী পূর্বেটিভিভিত চারিটি কুরজান সংগ্রহ চারিটি বিভিন্ন ছানে প্রচলিত হর। যখাঃ হ্যরত 'উবায়িয় (রা)-এর সংগ্রহ দামিশ্কে, হ্যরত মিকুদাদ (রা)-এর সংগ্রহ হি ম্সে:, হ্যরত ইব্ন মাস্'উদ (রা)-এর সংগ্রহ কৃষ্ণার এবং হ্যরত আবু মুসাা আল-আশ'আরী (য়)-এর সংগ্রহ বসরায়। এখানে উল্লেখযোগ্য যে, শেষোক্ত দুইজন উদ্ধিখিত ছানম্বয়ের শাসনকর্তা ছিলেন। সম্ভবত এই সব বিভিন্ন সংস্কৃত্রে প্রভাবে বিভিন্ন ছানের মুসলিমগণের কুরুলান পাঠের মধ্যে কিঞ্চিৎ পার্থকা রক্ষিত ক্ইতেছিল। হ'াদীছে আছে যে, আর্মেনিয়া ও আযারবায়জান জডিয়ানের সময় মসলিম সৈন্যদের মধ্যে কু'রজানের প্রকৃত গাঠ লইয়া বিভেদ স্নিট হয়। ইহাতে সেনাগতি হ'হ'রিফাঃ (রা) খালীফাঃ হ্যরত 'উছ'মান (রা)-কে ইছার আন্ত প্রতিকারের ব্যবস্থা করিতে অনুরোধ করেন। খলীফা তাঁহার কথার বৌটিক্টা উপলব্ধি করিয়া হ্যরত হাফ্সাঃ (রা)-এর নিকট হইতে হ্যরত আৰু বাক্রের যামানার লিগিবছ প্রতিলিগিট জানাস: এবং হ্ৰৱত ৰাৱদ ইৰ্ন ছণাবিত (রা), হ্ৰৱত আবদুলাহ ইৰ্ন ৰ্ৰাৱর (রা), হৰরত সাউদ ইৰ্ন জাল-'আস' (রা) (ইবন সাদ, ৫ম, ১৯—২৪) এবং হ্যরভ 'আবদু'র-রাহ'মান ইবনু'ল-হ'াারিছ' (রা) ( ঐ, ৫ ঃ ১ )-এর প্রভি উহার কয়েকটি প্রভিত্তিপি লিখিবার ভার অর্গণ করিজেন। ডিনি ভাঁহাদিগকে এই নির্দেশ দিলেন, কুরজাান **লিখিবার সমর কো**ন অংশের কি'রাাআডের ক্লেব্রে মতবিরোধ হইলে কু'রা**রশী কি'রা|আঃ রীতিকেই** যেন গ্রহণ করা হয়।' অনন্তর কু'রজানের এই প্রতিজিপির সহিত যে সব প্রতিনিগির সম্পূর্ণ মিল ছিল না, তাহা খরীকার নির্দেশে পূড়াইয়া ফেলা হয় । বন্ততপক্ষে এডডিয় আর কোনও উপার ছিল না। সমুদয় সাহণাবীই খলীকার এই কার্য সমর্থন করেন। অভঃগর তিনি উক্ত প্রতিনিগির সাডটি প্রভিনিপি **লিখাইরা মকা, সিরিয়া, রামান, বাহ্**রায়ন, বসরা ও কৃফায় একটি করিয়া প্রতিনিধি প্রেরণ করেন এবং একটি মদীনায় রাখেন (ইত্ৰ'গন)। এই প্ৰভিলিপিরই প্রতিলিপিস্মূহ আজ পর্যর ইসলাম ক্ষণতের সর্বর একমার কু'রুলানরূপে বিদ্যমান রহিয়াছে।

১২। 'আপ-শাহ্ রাভানিনী বিশ্তাব্'ল-মিলাল ওয়া'ন-নিহ'াল ( cd. Cureton, p. 95 ग.) श्रद्ध विविद्यादन या. बाद्रिजीभागत अक्सब কু'রজানের স্রাঃ মুসুফ ( ১২শ স্রাঃ )-কে কু'রজানের অংশ বজির গ্রহণ করিতে অবীকার করিত। ভাহাদের মতে ইহা গ্রেম কাহিনী-মূলক এবং কু রজানের বিষয়বন্ত হওয়ার অনুপ্রকু। বলা বাহৰা বে, নিছক অঞ্চতাপ্রসূত এই মতের মূলে কোন সভা নাই। ক্ষিত আছে যে, এক শ্রেণীর শী'আঃ হযরত 'উছ'মান (রা) কর্তৃ 🖚 লিপিবছ সুশ্রস্থানের বিশ্বস্তায় সংক্ষে প্রকাশ করিয়াছেন। তাঁহাদের মতে হয়রত 'আলী (রা) ও তাঁহার বংশের ভ্রেচছ সম্মীয় আয়াতসমূহ এমন কি স্রাঃসমূহ কু রজানে হইতে বাদ দেওয়া হইয়াছে। যথাঃ স্রাঃ আন-ন্রায়ন, স্রাঃ আল-ওয়ালায়োঃ নাকি এইরূপ দুইটি স্রাঃ (E. Noldeke-Schwally, ii. 102 m., Goldziher, Die Richtungen der islamischen Koranauslegung, p. 271; Casanova, i. 17, 24)। হবরত উছ'মান (রা) কর্তৃ'ক কু'র-আানের প্রতিনিপি প্রত্তকরণ ব্যাপারে বিশ্বমার রদ-বদল করা হইরা থাকিলে তাঁহার বিরোধিগণ নিশ্চর উহার অভিযোগ করিতেন, কিড সমসাময়িক বিবরণসমূহে কে।থাও ইহার কোন চিহ্ন দৃষ্ট হয় না। অধিক্ত শী'আঃপণ বর্তমান কু'রুআানের উপর আজকান বিহাসী।

১৩। কুশ্মআনের স্বাঃগুলির একটিকে অপরটি হইতে বিস্মিল্লাহি'র-রাহ'মানি'র-রাহ'ীম ("পরম দ্যালু, অতি দ্যামর আল্লাহর নামে") দারা পৃথক করা হইয়াছে। নবম স্রা: (ভাওবাঃ) ব্যতীত প্রত্যেক স্বাঃ-র প্রারম্ভে ইহা উন্নিধিত হইয়াছে। হ'ানাফী মতাবলমী কাখক'ল-ইসলাম 'আলী ইব্ন মূহ'লমাদ আল-বায়দ'াব'ী ও অন্যান্য হণনাফী 'আলিম বলেন যে, ইহা কু'রআনের একটি আয়াত যাহা অধ্যায়সমূহের মধ্যে ব্যবধান নির্দেশের জন্য অবতীর্ণ হইয়াছে (মাদারিক, ১/৭)। ইব্ন 'আকাাস (রা) খালীফাঃ 'উছ'মানি (রা)-কে জিক্তালা করিয়াছিলেন যে, স্রাঃ আন্ফাাল (অস্টম অধ্যায়) এবং সরাঃ বারাজোঃ (তাওবাঃ) (নবম অধাায়)-এর মধ্যে তিনি কেন বিসমিল্লাহ বাৰুটে লিখেন নাই। তাহতে তিনি উত্তর দিয়াছিলেন<u>।</u> যে, হযরত মৃহণদমাদ (স') এই দুইটি গৃথক কিংবা একই অধ্যায়— কিছুই নির্দেশ করিরা যাম নাই। এইজন্য তাহাদের মধ্যে বিস্মি**ন**।হে লিখা হয় নাই ( আহ'মাদ, ভিরমিষ'ী ও আবু দাাউদ, মিশকাতে উছ্ত, পু. ১৯৪)। ২৭ ঃ ৩০ আয়োতে সাবারে রাণীর নিকট নিষিত সুনায়-মান (আ)-এর পরের প্রারতে ইহা উলিখিত হইয়াছে। কোন খুস্টান বেখক (Rodwell) विजयाद्य या. अटे 'विস्थिकार्य' वाकार्षि भूर्व सार्मी জাভির মধ্যে প্রচলিত ছিল। তৎপর উমায়াাঃ ইহা কু রায়শদিপকে निक्का দেন (Rodwell, The Koran, p. 19)। লেখকের বর্ণনার শেষ অংশ সত্য নহে। কারণ উমায়্যাঃ যাহার শিক্ষা দিয়াছিলেন তাহা 'বিইস্মিকা আলাাহ৺মা' (হে আলাহে তোমার নামে) 'বিস্মিলাাহি'র– রাহাসাানি'র-রাহাীম' নহে। ইহা কিতাাবু'ল-আগাানীতে ক্ষিত হুইয়াছে। হ'দায়বিয়্যার সন্ধি সম্বন্ধীয় উজিতে প্রমাণিত হয় 🔼 'বিইস্মিকা আরাহম্মা' বাকাটি রাস্ব (সː)-এর সময়ে পৌ**ডবিক** কু রায়শগণের মধ্যে প্রচলিত ছিল। আবার কেহ কেহ বলিয়াছেন যে, রাসল (স-) বিস্মিল্লাহ পারসিকদিগের নিকট হইতে গ্রহণ করিলাছেন (Sab, Introduction, p. 42)। কিন্ত এইরাপ যুক্তির কোন ডিভি নাই ৷ পারসিকদিপের লাচীন ধর্মপুত্তক আবেডায় ইহার সদৃশ কোন বাক্য নাই। ইসলাম এচারের পর পারসিকগণ মুসলিমদিপের জনু-সরপে ইহা প্রচলন করিয়াছেন। কু'র্জানের প্রথম স্রার পরে

পঠনীয় 'আমীন' বাকাটির উল্লেখ বাইবেলেও রহিরাছে। রাস্ত (স') তাঁহার চিঠিপর, সনদ এবং সন্ধি-প্রাদিতে 'বিস্ম্লাহি'র-রাহ'মানি'র-রাহ'ীম' লেখাইতেন (ইব্ন সা'দ, ২য়/১৯, ২০-৩৭; ইব্ন হিশাম, ed. Wustenfold, i. 341)।

আত'-ত'বারী ( প্র. ভাষ্সীর, ১ : ৩৩; ল. ZDMG, xxxv. 598 ) কর্তৃক উল্লিখিত একটি হ'াদীছ' অনুসারে রাসুল (স') বলিয়াছন যে, কু'রআনের অংশ বিভাগ এইরূপ: ভিতরালে (দীর্ঘত্র) সাতিটি স্রা: ২য়-৭ম এবং ১০ম , আল-মিউন ( শত আয়াজের স্রা:সম্হ ) , আল-মাছ'ানী (পুনঃপুনঃ পঠিত ) এবং আলম্ফাস্'াস'লে (৪৯ তম হইতে শেষ পর্যত কুল স্রা:অলি) । সাতদিনে কু'রআনে মাজীদ খতম করার উদ্দেশ্যে রাসুল (স') স'হে'াবিশিপকে কু'রআনে এইভাবে পড়িবার নির্দেশ দেন ঃ (১) স্রাঃ এক হইতে চার, (২) পাঁচ হইতে নয়, (৩) দশ হইতে যোল, (৪) সতর ইইতে পাঁচিশ, (৫) ছাকিশ হইতে ছ্রিশ, (৬) সাঁইরিশ হইতে উনপঞ্চাশ এবং (৭) পঞ্চাশ হইতে শেষ।

১৪ ৷ কু'রআনে ২৯টি স্রাঃ-র প্রথমে 'আরবী বর্ণমালার কতিপর অক্ষর বিচ্ছিন্নভাবে ব্যবহাত হইয়াছে। এইগুলিও আল্লাহ্র প্রত্যাদিপট, ইহাদের অর্থ রহস্যাবৃত ৷ ২য় ও ৩য় সূরাঃ ব্যতীত এই জাতীয় সমস্ত স্রাই আখেরী ময়া মুগে অবতীর্ণ। বর্ণমালার মোট ১৪টি জব্দর এইডাবে ব্যবহাত হইরাছে। অক্ষরগুলি কোধাও একটি এবং কোখাও দুই হইতে পাঁচ পর্যন্ত বাবহাত হইয়াছে। এইগুলির কোন কোনটি কেবল একটি স্রার প্রারম্ভে, কোনটি দুইটি স্রার প্রারম্ভে, কোনটি পাঁচটি সুরার প্রারভে এবং কোন কোনটি ছয়টি সুরার প্রারভে উলিখিত হইয়াহে। যথাঃ আলিফ-লাম-মীম্-সাদ, (৭ম), আলিফ-লাম-মীম্-রা (২৩৭), কাফ-হাা-ম্লা-জায়ন-সণাদ (১৯৭), তণা-হাা (২০৭), তণা-সীন (২৭৭), য়াা-সীন (৩৬তম), সণাদ (৩৮ তম), হ'াা-মীম-'আয়ন-সীন-ক'াাঞ্চ (৪২৭), ক'াাঞ্চ (৫০তম), নুন (৬৮ তম), ত'!-সীন-মীম ( ২৬শ ও ২৮শ ), আলিফ-লাম-রা। (১০, ১১, ১২, ১৪ ও ১৫ ), আলিফ-লাম্-মীম ( ২, ৩, ২১, ৩০, ৩১ ও ৩২তম ), হ'াা-মীম্ (৪০,৪১,৪৩,৪৪,৪৫ ও ৪৬তম)। ইহাদের প্রকৃত অর্থ সম্বাচ্চ মতভেদ আছে ( দ্র. ইত্কান, ২য়, ১০, ই.; ZDMG, xxxv. 603 প.)। মুসলিম 'আালিমগণের মধ্যে কেহ কেহ অনুমান করেন যে, এইগুলি কেবল বর্ণমালার জকরমার। ওয়াত্'য়ির সূচনার প্রতি রাসুল (স')-এর মনোবোগ আকর্ষণ করাই ইহাদের উল্লেখ্যে উদ্দেশ্য। কেহ 'আরবী বর্ণমালার সংখ্যা মান হিসাবে ইহাদের ব্যাখ্যা দান করিতে চেল্টা করিয়াছেন। আবার কেহ কেহ মনে করেন যে, এই অন্ধর কয়টি বারা আল্লাহ তা'আালা সমস্ত বর্ণমালার দিকেই মানবের দৃতিট আকর্ষণ করিয়াছেন। কেহ বিলয়াছেন যে, এক একটি অক্ষর এক একটি শব্দের সংক্ষিণত রাগ। তদনুসারে কাফি—হাা—ঝাা—'আয়ন—স'াদ-এল অর্থ কারীম, হাাদী, श्रांक ीन 'जालीम अवर माानिक' । अहे जब 🐨 🧀 'कानहिंहे ब्रह्मा প্রকাশে সমর্থ নহে। বরং ও সবই অনুমানমার। সভা**শরে সুর্ত**ীর ন্যায় লেখকগণও বলিয়াছেন যে, ইহাসের রহস্য কেবল আছাছে তা'আলা ও তাঁহার রাস্ল (স') ভাত আছেন।

১৫। কুর্রানের স্রাঃগুলির নামকরণ কোন কোন কেরে (যেমন ৭৩—১১১) স্রার প্রারণ্ডে উল্লিখিত শব্দবিশেষ হইতে এবং কোন কোন ক্ষেত্রে স্রার মধ্যে আলোচিত কোন বিষয় হইতে (যেমন আল-বাক'ারাঃ, ২ঃ ৬৭ প., আল-ইম্রান, ৩ ৫ ৩৩, হুল, ১১:৫০ ই.) প্রহণ করা হইরাছে। এই সব নাম আছাাত্র . আদেশে রাস্থ (স') ধারা প্রচারিত।

সূরাঃশুলি আায়াতসমূহে বিভক্ত, ইহা পূর্বে বলা হইয়াছে। আ।য়াত-শুলি সাধারণত অন্তাবর্ণের মিল হিসাবে শুবকে সঞ্চিত। কু:রুআানের আায়াতসমূহের দৈর্ঘ্য ও সংখ্যা সম্বন্ধে মতভেদ আছে (ইত্কান, ১খ, ৮৩ গ., Noldeko, Gosch, des Qorans, p. 300)।

১৬। হযরত উছ্ মান (রা) কু রআানের যে প্রতিনিপি প্রবত করাইরাছিলেন উহাতে যে লিখন পদ্ধতি অবলঘন করা হইরাছে তাহা সর্বসম্মতিক্রমে পৃথীত হইরাছে। ঐ লিখন দদ্ধতি এখনও প্রচলিত আছে। কু রজানের ঐ প্রতিনিপিতে নুক্তাঃ ও ছরচিহ্ন ছিল না, ফলে অনারবদের পক্ষে ঐ কু রজান তছভাবে পাঠ করা কঠিন ছিল।

১৭ ৷ এই অবস্থার প্রতিকারের প্রয়োজনীয়তা ক্রমণ অনুভূত হইতে বাগিল। পাঠের এই অসুবিধা বিদ্রিত করার জন্য কু'রজান গাঠের নিয়মাবলী—যাহা এতদিন মুখে মুখে প্রচলিত ছিল ভাষা এখন পুস্তকাকারে নিপিবছ করা হইল। কু'রজাান পাঠ, বা কি'রাজাঃ বিদ্যাবিষয়ক প্রথম পুরুক হাারান ইব্ন মুসা (মৃ. ১৮৪/৮০০) কর্তৃ বিধিত হর । পরে এই বিষয়ে যে **সমস্ত পুত্তক লিখিত হয়** তথ্যধ্যে আৰু 'উৰায়দ আল-ক'াসিম (মৃ. ২২৬/৮৩৭; Brockelmann, GAL\*, i. 105, Suppl, i., 166) প্ৰণীত প্ৰছ এবং ত'বোরীকৃত প্রসিদ্ধ আল-জামি' গ্রন্থ বিশেষ উল্লেখযোগ্য। হিজ্রী ৪র্থ শতকে তিনটি পুস্তক রেখা হয়। ইহাদের প্রতিটির নাম কিতাবে'ল-মাসণাহি'ফ। লেখকখণ হইতেছেন ইবন্'ল-'আন্বারী ( মৃ. ৩২৮/১৪০ ), ইব্ন আৰ্ডা ( মৃ. ৩৬০/১৭০ ) এবং ইব্ন আৰী দাাউদ আস-সিজিস্ভানী (মৃ. ৩১৬/১২৮**)। শেৰোক পুৰ কৰা**নি বিদ্যমান আছে এবং উহা A. Jeffory কর্তৃক Materials for the History of the text of the Qur'an, Leiden 1937, পুস্তকে প্রকাশিত হইয়াছে।

যাঁহারা কু'রআনে শারীফ বিশুদ্ধভাবে পাঠে পারদশিতা লাভ করিয়াছিলেন তাঁহাদিগকে কাারী বলা হয়। তাঁহাদের মধ্যে প্রধান ক'াারীসদের নাম ঃ নাাফি' ইব্ন কাছ'ীর, আৰু 'আম্র আল-'আলাা', ইবন 'আমির, আবু বাক্র, 'আসি'ম, হাম্যাঃ **এবং আল-কিসাটি** । ষুণ্টীয় একাদশ শতাব্দী হইতে এই সাতজন কণারীর গঠন গছতি প্রামাণ্যরূপে শ্রীকৃতি লাভ করে। কু'রআানের প্রামাণ্য পাঠ বিচারের মান কি হওয়া উচিত তাহা মৃহণশমাদ আল-আযারী (মৃ. ৮৩৩/ ১৪২৯ : তু. Brockelmann, GAL\*; ii. 257) এবং ভাঁহার অনুকরণে আস-সূর্ত'ী (ইত্ক'ান, ১খ, ১৪) বলিয়াছেন, "ৰাহা 'আরবী ভাষার সহিত সামঞ্চস্যপূর্ণ এবং হয়রত 'উছ'মান কর্তৃ'ক প্রবতকৃত কু'রআানের প্রতিনিপির সহিত ঐক্য**বৃক্ত এবং** যা**হা**র উৎস সম্মায় ঐতিহাসিক বিবরণ মুটিহীন—এইরূপ প্রত্যেক পঠিরীতিই প্রামাণ্য পঠি বলিয়া পুহীত। উহা সম্ভকাারী বা দৰ ক'ারীর গাঠ হউক অথবা অন্য কোন ইয়ামের গাঠ হউক, উহাকে অপ্লাহ্য করা ষাইবে না। কিন্ত উহা যদি এই ভিনটি শর্ভ অনুযারী। ওছ না হয় ভবে উহা সম্ভকারী অখবা প্রাচীনভর কোন কাারীর পাঠ হইলেও অন্তম্ম বলিয়া বর্জনীয়।"

গাঠ বিঢ়ারের এই মান অনুষায়ীই সম্ভকণারীর গাঠ ইসলামী সমাজে প্রচলিত হিল। বর্তমানকালে ই হাদের দুইজনের গাঠমার প্রচলিত আছে—"আাসিংযের রাাব"ী হণাক্সের গাঠ এবং নাাকিং- এর পাঠ। মিসর বাতীত আফ্রিকার সর্বন্ধ নাঞ্চি'-র পাঠ এবং মিসরে ও পৃথিবীর বাকী অংশে হ'াকসে'র পাঠই প্রচলিত।

১৮। কুর্পানের প্রাথাণা পাঠ সুনির্ধারিত রাধার জন্য উনায়াঃ
ব্লে 'আরবী বর্গমালার সমরাপী বর্গসমূহে বিভিন্নতাস্চক নুক'ত'।
চিক্ত (বিন্দু) প্রমুক্ত হয়। এতদ্যতীত বর চিক্তসমূহ ও তান্ব'ীন,
জীলিসসূচক অভা গোল তা (৬), আলিকের ব্যঞ্জনরূপ এবং ব্যঞ্জন
বর্ণসমূহের দিছবোধক চিক্ত (ভাশ্দীদ)-ও প্রচলিত হয়। অধুনা
আবিজ্ত প্রচীন মুদ্রা, উৎকীর্ণ লিগি এবং প্রচীন খাগড়ার কাগজ
(Papyrus) এই সম্পর্কে নৃতন আলোকসম্পাত করিয়াছে। এই সব
হউতে জানা যায় যে, খুস্চীর ৮ম শতাকীর প্রারজে নুক্'তার
প্রচলন ছিল্।

বরচিক্সন্ত এখনে বর্ণের বিভিন্ন ছানে নুক্তারূপে লিখিত হইত। অস্ট্রম শতাব্দীর মধ্যভাগে এই ব্যবস্থা পরিবতিত করিয়া আলিফ, ওয়াও এবং য়াা-এর অনকরণে বর্তমানে বাবহাত যবর, পেশ ও ষের প্রবৃতিত হয় (Noldoke, Gesch. d. Oorans. iii, 264 প.) । কেহু কেছু কু'রজানের লিপিতে এইডলির ব্যবহার সঙ্গত মনে করেন নাই। ইত্কশান, ২খ, ২০২ জনুসারে মদীনার মাালিক ইব্ন জানাস (মৃ. ১৭৯/৭৯৫) তথু ছালুসপের ব্যবহারার্থে কু'রজানসমূহে ইহার ব্যবহার অনুমোদন করিতেন। পৃথক পৃথকভাবে দেখাইবার জন্য প্রথম প্রথম নুক্তাভলি এক বর্ণের কালিতে এবং শ্বর্রিজভানি জন্য বর্ণের কালিতে লেখা হইত। এই সময়ে আয়োডের চিহ্ন ও সিজদার চিহ্নও প্রবর্তিত হয়। কু রজানে হযরত রাগুল (সং)-এর নির্দেশক্রমে জনেক সরার মধ্যে বিভিন্ন সময়ে অবতীর্ণ বিভিন্ন আয়োত বিষয়ের প্রতি লক্ষ্য রাখিয়া একর সমিবিল্ট হইরাছে। প্রাথমিক মুগের অবতীর্ণ সুরাঃ শেষাংশে ছান লাভ করিয়াছে। এইগুলি সাধারণত ছোট স্রা:। কিন্ত কু'র-আনের বিষয়বত্তর ঐতিহাসিক ধারা উপলব্ধির জন্য কুরুআনের কালানুক্রমিক পরশারা ভান বিশেষ প্রয়োজনীয়। কুরুজানর ভাষ্যকারগণ এই সমস্যা উপলব্ধি করিয়াছেন এবং তাহার সমাধানও করিয়াছেন। প্রধানত সমস্যা ছিল সুরাঃগুলি মস্কায় অবতীর্ণ ना मनीनात्र जवजीर्व किरवा माझी ও मानानी উভন্ন প্রকারের আায়াত সম্বৰিত তাহা নিৰ্ধারণ করা। এই সমস্যার শুঁটিনাটি বিষয়ে মত-ভেদ থাকিলেও মোটের উপর ইহার সমাধান হইয়াছে (দ্র. ইড্-ক'নে, ১খ, ১৪ গ.)। প্রায় সব আয়োতেরই অবভরণকাল নির্ধারণ করা হইরাছে। এই বিষয়ে নিশ্নলিখিত নীতিসমূহ নির্যারিত করা মাইতে পারে:

যে সমন্ত আয়াতে আয়াহ্র একছবাদ, মৃতের পুনরুধান বিষয়ক আলোচনা, রাসূল (স') বাদুকর, কবি অথবা জিল্লভ—এই সব অপবাদের প্রতিবাদ এবং নবলাত কন্যার জীবত প্রোধিত-করনের নিশা করা হইরাছে সেওলি মন্তার অবতীর্ণ বলিরা সাধারণত মনে করা হয়। করুকওলি প্রসিদ্ধ ঘটনার সহিত সংশ্লিভট বিবরণ বাত্তী আয়য়াতসমূহের অন্তর্গত ধরা যায়; যেমন সূরাঃ ৩০-এ উল্লিখিত পারুস্য জাতি কর্তুক রোমকদের পরাজয় (খ্.-৬১৪) এবং ভার্তের পরবর্তী বিজরের ভবিষ্যুদ্বাণী এবং সূরাঃ ৫৩-র সহিত সক্ষর্তুক আবিসিনিয়া হইতে প্রবাসী মুসলিমগণের প্রত্যাবর্তনের ঘটনা।

কু রজানে ব্যক্তিকত নাৰের উল্লেখ খুবই বিরল (১১১ ঃ ১ ; ৬৩ ঃ ৩৭)। কু রখানের অনুলিবিড় জনেক ব্যক্তিকত নাম হাদীছা হইতে क्षांना यात्रः

G. Weil সামী স্বাংখনি তিনভাগে বিভক্ত করিয়াছেন, Noldeke তাঁছার অনুসরণ করিয়াছেন, H. Grimme কিঞ্ছিৎ পরিবর্তন করিয়া Noldeko-এর পছতিরই অনুসরণ করিয়াছেন। কি**শু এইওলির কোনটিই সম্পূর্ণ প্রহণ**যোগ্য নহে। ইসলামের প্রধান শিক্ষা তাওছ<sup>া</sup>দ। ওরাহ্ য়ির সূচনাতেই মহান স্পিটকর্তা রাক্ত-এর নাম পাঠ করিবার নির্দেশের মধ্যে আছাাহর একত্ব-বাদের দিকে আহ্বান রহিয়াছে। ইহার পরে পরেই স্রাঃ ভার-মধ্যামমির (৭৬)-এর নব্দ আয়াতে স্পট্ডাবে ঘোষণা করা হয়, 'ঝা-ইঝাহা ইয়া হওয়া' (ডিনি বাডীড আর কোন উপাস্য নাই)। ইহার পরেই স্রাঃ ৭৪ ঃ ২ আয়াতে খখন বলা হয় 'ষ্টঠ ও সতৰ্ক কর'' ভখন রাস্থ (স') ''আল্লাহ বাতীত কোন উপাস্য নাই" ঘোষণা করিলে আবু লাহাব কটুজি করে এবং তাহাতে সুরাঃ ১১১ অবতীর্ণ হয়। ইহার অককাল পরেই সুরাঃ ১০৯-এ কাঞ্চিরগণের সহিত বিচ্ছেদের ঘোষণার নির্দেশ আসে এবং সূরাঃ ১১২-এ ডাওহ'ীদের ব্রুপ স্পট্ডাবে ঘোষণা করা হয়। কোন্ স্রাঃ সর্বপ্রথম অবতীর্ণ হইয়াছিল মুসলিম প্রিতগণ ইহার আলো-চনা করিয়াছেন। অধিকাংশের মতে (র. ইত্কান, ১খ, ২৯) সরা: ৯৬ : ১--৫, আায়াতভলিই সর্বপ্রথম অবতীর্ণ হয় ৷ কাহারও কাহারও মতে ১ম স্বাঃই সর্বপ্রথম অবতীর্ণ হয়।

মুসলিম তাঞ্সীরকারগণ ধাবতীয় সূরার অবতীর্ণ ক্রমবর্ণনা করিয়াছেন (ইত্কাান, প্রথম অধ্যায় ৪.)।

২০। মাদানী স্রাঃসমূহে সাধারণত রাহ্দী, খৃস্টান ও মুনাফিক্পিপের আচরণ, জিহাদের আদেশ, দণ্ডবিধি এবং সামাজিক
বিধান আলোচিত হইরাছে, যেমন ৮: ৪৭ গ.; ২৪: ১-১০; ৩৩:
৩১—৩৪। ইব্ন হিশামকৃত সীরাত্বন-নাবী হইতে রাসূল (সা)এর যুদ্ধ-বিপ্রহ, সন্ধি ইত্যাদির বিবরণের সাহাষ্যে মাদানী সূরাঃসমহ মোটাম্টিভাবে কালান্ত্রমে সাজান যাইতে পারে।

কু'রজানের কোন্ অংশ সর্বশেষ ওয়াহ্'রি ছিল এ বিষয়ে মতডেদ আছে (ইত্ক'ান, ৩৩ প.)। ১১০ম সূরাংকে শেষ ওয়াহ্'রি বলা হইয়ছে। কেহ কেহ ২: ২৭৮ অথবা ২৮১ কিংবা ৪: ১৭৬-কে শেষ আায়াত বলিয়াছেন। আবার কেহ ৫: ৩ আায়াতকে এবং কেহ ৯: ১২৮-১২৯-কে সর্বশেষ আায়াত বলিয়াছেন। কু'রআানের শেষ আায়াত ৫: ৩ হওয়াই সর্বাপেক্ষা বেশী সভাব্য মনে হয়। ইয়ায়াসুল (স')-এয় বিদায় হচ্জের সময় অবতীর্ণ হইয়াছিল। আায়া-তের অর্থ হিসাবে ইয়া শেষ আায়াত হওয়ার সম্পূর্ণ উপযুক্ত।

২১। মুসলিমগণের নিকট কু'রআনে তথু পবিত্র সহই নছে। বরং মহত্তর আরও কিছু। ইহা তাহাদের সামগ্রিকভাবে দৈনন্দিন, ব্যক্তিগত, সামাজিক ও রাষ্ট্রীয় জীবনের পথ-প্রদর্শক।

প্রস্থানী ঃ (১) মূল সম্পাদনা G. Flugel, Corani textus arabicus, Leipzig 1834 and reprints , (২) ইহার অনেক লাচা সংকরণ, িশেষত কামরো ১৩৪২ হি. সংকরণ আছে ; (৩) G. Flugel, Concordantiae Corani Arabicae, Leipzig 1869 and 1898—কুলুবানার ইতিহাস সম্প্রে , (৪) A. Jeffery, Materials for the History of the Text of the Quran, Leiden 1937.—অনুবাদ : On the first Latin translation of the Kuran by Robert of Chester, তু. U. Monneret de Villard, Lo Studio dell'

Islam in Europa nel XII e nel XIII secolo, Rome 1944, p. 5, II প.; (৫) মূল আরবী ও শার্হ সহ সর্বাপেকা বিখ্যাত লাতীন অনুবাদ হইল Lud Maracci-কৃত Alcorani textus universus, Padua 1698.—ইংরাজী: G. Sale, 1734 (and frequently since); (w) I. M. Rodwoll, 1876 (and afterwards Chronologically arranged), (9) E. H. Palmer. The Qur'an, in Sacred Books of the East, 1880, and reprints, (b) M. Pickthall, The Meaning of the Glorious Koran, London 1930; (3) Mirza Abul Fazl, Allahabad 1900 (Chronologically arranged). (50) R. Bell, The Quran, translated with a critical rearrangement of the surahs, Edinburgh 1937-39; (55) A. Yusuf 'Ali, The Holy Quran, Lahore 1934— দিনেমার: Fr. Buhl (1921, a selection chronologically arranged)—ফরাসী: Kasimirsky, Paris 1840 (and often afterwards): (53) E. Montet, Paris 1925, 1929; (50) O. Pesle et A. Tidjani, 1936, (88) R. Blachere, Paris 1947 n.—明新日: L. Ullmann, 1862 (and afterwards), (50) F. Ruckert, Der Koran im Auszuge 1888, (১৬) M. Henning, Leipzig (Reclam) 1901, (১৭) Klamroth, Die funfzig altesten Suren des Korans, in geroimter deutscher Uebersetzung, 1890; (১৮) আংশিক অনুবাদ: L. Goldschmidt, 1916. 1923.—ইভালীয়ান A. Fracassi, Milan 1914, (55) L. Bonelli, Milan 1929,— সুইডিব: Zettersteen, 1917. আরও দেশুন: (২০) A. Fischer, Der Wert der Vorhandenen Koran-ubersetzungen. in Berichte...Sachs. Ak. 1937.

পরিচিতি : (২১) জালাালু'দ-দীন আস-সূমুত ী, কিতাাবু'ল-ইতকণান ফি 'উলমি'ল-কু'রজান, কলিকাতা ১৮৫২--১৮৫৪; (28) G. Sale, Preliminary Discourse, etc. ( with his translation, তু. above), (২৩) L. Maracei, Refutatio Alcorani, 1698, (38) G. Weil, Historisch-kritische Einleitung in den Koran, 2nd ed., 1878, (3a) Noldeke, Geschichte des Qorans, 1860; (२७) 2nd ed., by Schwally, i., 1909, ii., 1919, (29) Bergstrasser-Pretzl, iii., 1926-35, (3b) E. Sell, The Historical Development of the Koran, Madras 1898 v. Schwally, in Sachau-Festschrift, 1915, p 321 n.; (33) Noldeke, Orientalische Skizzen, 1892, p. 21 v., (60) H. Hirschfeld, New Researches in the Composition and Exegesis of the Qoran, 1902, (ea) W. St. Cl. Tisdall, Original Sources of the Quran, London 1905: (62) Ahmed Shah, Studies in the Quran, I, Cawnpore 1905; (99) H. U. W. Stanton, The Teaching of the Quran, London 1919 (with subject index and comparative verse numberings); (08) R. Blachere, Introduction au Coran (Introduction to his translation), Paris. 1947 E.

মুহণালমাদ, প্রস্থপঞ্জী ১

তাফসীর বা ভাষা ঃ (৩৫) আত্'-ড'াৰারী, তাফসীরু'ল-কু'র-আন, ৩০ খণ্ড, কায়রো ১৩২১; (৩৬) আম-মামাখপারী আল-কাশশাফ, সম্পা. Lees, Calcutta 1856, Cairo 1318; (৩৭) আল-বায়দ'াাব'ী, সম্পা. Fleischer, 1846-1848, (৩৮) তাফসীক'ল-জালালায়ন, কায়রো ১৩০৫ ও পরে; (৩১) ফাখক'দ--দীন রাামী, মাঞ্চাতীহ''ল-গ'ায়ব, কায়রো ১৩০৭; এবং আরও অনেকে। (৩৯ক) J. Barth, Studien zur Kritik und Exegese des Qorans, 1915 (Isl. vi, 1916. p. 113 %.); (80) I. Goldziher, Die Richtungen der Islamischen Koranauslegung, 1920: পৃত্তিকাসমূহ: (৪১) A. Geiger, Was hat Muhammed aus dem Judentum aufgenommen (?), 1833. 2nd ed., 1902; (82) H. Hirschfeld, Beitrage zur Erklarung des Koran, 1886, (80) Schapiro, Die Haggadischen Elemente im erzahlenden Teil des Korans, 1907 (Heft i. only); (88) R. F. Gerock, Versuch einer Darstellung der Christologie des Korans, 1839, (86) E. Sayous, Jesus Christ d'apres Mahomet, 1880, (84) O. Pautz, Mohammeds Lehre von der Offenbarung, Leipzig 1898; (89) C. Torrey, The Commercial-Theological Terms in the Koran (Diss. Srassburg 1892), (8b) J. Horovitz. Koranische Untersuchungen, 1926, (82) J. Walker, Bible Characters in the Koran, Paisley 1931; (co) D. Siderasky, Les origines des legendes musulmanes dans le Coran et dans les vies des Prophetes, Paris 1932; (65) K. Ahrens, Christliches im Qoran, in ZDMG, 84 (1930), 15-68, 148-190; (ex) S. Frankel, De vocabulis in .... Corano peregrinis, Leiden 1880; (a.e.) A. Jeffery, The foreign vocabulary of the Qur'an, Baroda 1938 i

F. Buh! (S.E.I.)/মূহতমদ রিমাউর রহীম

কু রবানে (قربان) 'আরবী শব্দ। ইহার অর্থ উৎসর্গ। শব্দটি হিন্দু ভাষাতেও একই অৰ্থে ব্যবহৃত হয়। (ইহা কু'-র-ব এই ধাতু হইতে উৎপন্ন) ধাতুগত অর্থে ইহার অর্থ কৈকটা': আল্লাহর নৈকটা লাভের উদ্দেশ্যে যাহা উৎসর্গ করা হয় তাহাও কু'রবাান নামে পরিচিত। যেমন কু'রজাানে আছে (৫:২৭); "এবং তাহা-দের নিকট সভাভাবে আাদামের দুই পুঞ্জের কথা বর্ণনা কর যখন তাহার উভয়ে কুরুবাানী **করিয়াছিল তখন** একজনের উৎসর্গ কৰ্ল হইয়াছিল।" ইহা বাজীত আরও দুই ছানে কু'রবানি শব্দ উল্লিখিত হইয়াছে। যথা, ও ঃ ১৮৩ এবং ৪৬ ঃ ২৮: ৰানে 'কু'রবান' উৎসর্গ অর্থে বাবহাত হইয়াছে : কিন্তু শেষোক্ত ছলে ইহা নৈকটা অৰ্থে ব্যবহাত হ'াদীছে' দুই স্থানে এই শব্দ পাওয়া যায়। ''স'ালাভি হইল কু রবানে" ( আহ মাদ ইব্ন হণাছাল, মুসনাদ, ৩ : ৩২১, ৩১১ )। এখানে ইহা নৈকটা অর্থে ব্যবহাত হইয়াছে এবং যে জুমু'আর স'ালাাত আদায় করে সে ঐ ব্যক্তির সমান যে একটি কু'রবাানী (উৎসর্থ) করে। এখানে কু'রবান শব্দ উৎসর্গ অর্থে ব্যবহৃত (ঐ, ২:৪৯৯)। এই সম্পর্কে লিসাানু'ল-'আরাবে উল্লিখিত নিম্নোক্ত দুইটি হ'াদীছ'ও প্রদিধানযোগ:

- (১) "এই উদ্মাতের (অর্থাৎ মুসলিমগণের) বৈদিল্টা হইল যে, তাহাদের রক্ত তাহাদের কুরবানে অর্থাৎ আল্লাহ তা"আালার নৈকটা লাভের উদ্দেশ্যে তাহারা ধর্মহুদ্ধে রক্তদান করে।"
- (২) "সাবাত প্রত্যেক ধামিক মুসলমানের কুরবান" অর্থাৎ সাবাতের মাধ্যমে মুসলিম আলাাহ্র নৈকটা লাভ করে।

১০ খু'ল-হিংজ্জাঃ তারিখে 'ঈদু'ল-আদৃ'হ'াার দিনে ইসলামে যে পত্ত মাবৃহ্' করার প্রথা আছে তাহাও কু'রবাান নামে পরিচিত। এই দিন এবং পরবতী দুই দিন (১২ তারিখের স্থান্তের পূর্ব পর্যত) কু'রবাানীকে বায়রাম বলা হয় (য়. বায়রাম)। কু'রবাানীর উদ্দেশ্য সহছে কু'রবাান শারীকে বলা হইয়াছে যে, উহাদের (নিহত প্তর) গোশ্ত অথবা রক্ত তাহার নিকট পৌছে না, বরং তাহার নিকট পৌছে তোমাদের ধর্মভীক্রতা" (সুরাঃ হ'াজ্জ, ৩৭)।

'আরবীভাষী খৃস্টানগণ এই শব্দকে Eucharist (খৃস্টের শেষ নৈশ ভোজন) নামে অভিহিত করেন। কুরবান (বছবচন ক'ারাাবীন) শব্দ নৈকট্যসূচক অর্থে শাসনকর্তার পার-মিত্র অর্থেও ব্যবহাত হয়।

CL. Huart (S.E.I.)/মূহত্মদ রিষাউর রহীম কুরসী (کرسی) শব্দ আরামীয় কুরসেয়া৷ শব্দ হইতে গুহীত হইয়াছে (Hebrew : kisse, S. Frachkel, Do vocabulis peregrinis, p. 22, Jeffery, Foreign vocabulary, p. 249)। কু:রজানে দুই স্থানে ইহার উল্লেখ আছে (২:২৫৫; এবং ৩৮:৩৪)। ইহাদের মধ্যে প্রথম ক্রেব্রে কুর্সী শব্দের উল্লেখহেতু আয়াভটির নাম কুর্সীর আয়াত বা 'আারাতু'ল-কুর্সী' হইয়াছে। এখানে কুর্সী শব্দ দারা আলাহের কুর্সী খাহা সমস্ত আকাশ ও ভূমগুল পরিব্যাণ্ড হইয়াছে। ছিতীয় ক্ষেত্রে কুর্সী শব্দ সুলায়**মাান ('আ)-এর সিংহাসনকে বুঝাইতেছে**। আল্লাহ্র সিংহাসন অর্থবোধক দুই শব্দ আর্শ ও কুর্সী লইয়া প্রাথমিক ভাষ্ণসীরকারগপ বিব্রত বোধ করিয়াছেন মনে হয়। কেহ কেহ কুরুসীকে ব্যাদশাহের পদ রক্ষার নিমিত্ত সিংহাসনের সম্মুখে ছাপিত ক্ষুদ্র মঞ্চবিশেষ বলিয়াছেন. আবার কেহ ইহাকে 'আর্শ শব্দের প্রতিশব্দ হিসাবে গ্রহণ করিয়াছেন, আবার কেহ রূপক ব্যাখ্যা দান করিয়া বলিয়াছেন যে, আছাহের কুরসীর অর্থ তাঁহার ভান ( আত্'-ত'বারী, তাফসীর ৩ : ৭)। সুলারমান ('আ)-এর সিংহাসন ৰুঝাইতে কুরসী শব্দের ব্যবহার হইতে প্রতীয়মান হয় যে**, কুর্সী 'আর্**শ-এর প্রতিদশ।

A. J. Wensinck (S.E.I.)/মুহাত্মদ রিষাউর রহীম কু-রাম্নজ্ব: ( ইন্টেই) তিনটি রাহ্দী গোরের অন্যতম। রাছ্রিবের বানু নাদ রৈরে সহিত সম্পক্তি দুইটি সোর একরে বানু দারীহ নাম গ্রহণ করে এবং অন্য য়াহ্দীদের অনেক পরে য়াহ্রিবে বসতি ছাগন করে। 'আরবদের সহিত তাহাদের আসল ফিলিজীনী মূল কতটা মিপ্রিত হইয়াছিল তাহা বলা যায় না। কিন্তু আল-য়াকু-বীর বর্ণনা যে, উভয় পোর য়াহ্দী ধর্মে দীক্ষিত জুষণাম (কু-দণাতাঃ) ছিল, হাতি বিশ্বাস্যোগ্য নয়।

বানু কু রায়জাঃ বানু কা'ব এবং বানু 'আম্র এই দুই শাখা

লইরা গঠিত। তাহারা হাদাল পেরসহ নগরের বাহিরে দক্ষিণ দিকে ওয়াদী মাহ্যুর বরাবর বাস করিত। তাহাদের উওর-পশ্চিষে আওসুল্লাহ, উওর-পূর্বদিকে বানু 'আবদি'ল-আশ্হাল এবং পূর্ব-দিকে হ'ারাঃ অঞ্ল ছিল। জমির মালিক ও কৃষক হিসাবে বানু কু'রায়কাঃ কৃষির যথেতট উন্নতি সাধন করিয়াছিল এবং প্রগতিশীল জীবন বাদন করিত। হযরত মুহ'াত্মাদ (স')-এর মদীনায় আসমনেই সময় তাহাদের মধ্যে ৭৫০ জন যোজা এবং পর্যাণ্ড পরিমাণ যুজের সাজ-সর্জাম ছিল।

তাহারা বানু নাদ'ীরের ন্যায় বানু আওসের সহিত মিছতা সূত্রে আবদ্ধ হইয়া তাহাদের পক্ষে ব্'আছে' সমরে মুদ্ধ করিয়াছিল। এই মুদ্ধ হিজ্রাতের অন্ধ করেক বৎসর পূর্বে তাহাদের নিজেদের অঞ্জ সংঘটিত হইয়াছিল।

হ্যরত মুহাল্মাদ (স')-এর সামাজিক গঠনতত্তে অন্যান্য রাষ্দ্রী সম্পুদারের মত ইহাদিগের নাম উল্লেখ করা হয় নাই, কিন্ত আওস গোরের বিভিন্ন দলের মির হিসাবে ভাহাদিগকে ধরা হইরাছিল ( ধারা ২৫, ৩০, ৩১ এবং ৪৭ ) ।

প্রথম হইতেই অন্যান্য য়াহৃদী [পূর্বেলিখিত প্রবন্ধ ক'ায়নুক'া' এবং ইব্ন হিশাম, পৃ. ৩৫২, হযরত মুহ'াল্মাদ (স')-এর কু'রায়জ'ী শলুদের ভালিকা দ্র.] ন্যায় হযরত মুহ'াল্মাদ (স')-এর কু'রায়জ'ী শলুদের ভালিকা দ্র.] ন্যায় হযরত মুহ'াল্মাদ (স')-এর প্রতি তাহাদের মনোভাব শলুভামূলক ছিল। কিন্ত মদীনা অবক্রছ না হওয়া পর্মন্ত ( ফু'ল-ক'া'দাঃ, ৫ হি. ) তাহাদের সহিত কোন নির্দিণ্ট বিবাদ ঘটে নাই। কু'রায়জ'াঃগণ পরিখা খননের জন্য ওকে হইতেই কোনাল এবং ঝুড়ি সরবরাহ করিয়া সাহাম্য করিতেছিল। কিন্ত হঠাও ভাহারা এই সমর্থন উঠাইয়া লইল। বর্ণনা অনুসারে আব্ সুক্রান কর্তৃ ক হ'য়ার ইব্ন আশতাব তাহাদের প্রধান কাবে ইব্ন আসাদের নিক্ট প্রেরিত হইয়া ভাহার সমর্থন লাভ করিল, যদিও হযরত মুহ'াল্মাদ (স')-এর সহিত ভাহাদের লিখিভভাবে মিরভার চুল্লিছিল। নবী (স') সাপি ইব্ন মু'আাম', সাপি ইব্ন 'উবাাদাঃ (রা) এবং আরও দুইজনকে কু'রায়জ'াঃদের মনোভাব ব্ঝিবার জন্য পাঠাইলেন, তাহারা শলুক্লত সাক্ষাতের পর নিশ্চিত হইয়া ফিরিয়া আসিলেন যে, কু'রায়জ'ারা সম্পর্ক ছিল করিয়াছে।

ভাহারা কুরায়শ ও গণভাফাান গোর্ছয়ের সহিত একযোগে মদীনা আক্রমণের ষড়ষত্ত করিতেছিল, কিন্ত তাহাদের পরস্পরের প্রতি বিশ্বাস না থাকার উক্ত কার্য সম্পাদিত হয় নাই। তবে তাহারা মার এগার জন লোক বইয়া একটি বার্থ নৈশ অভিযান চালাইয়াছিল। কু-র।য়শপণ সামরিক সাহায়ের গরিবর্তে আশ্রয় দেওয়ার জন্য তাহা-দিগকে অস্থীকার করায় তাহাদের সহিত মতানৈকঃ ঘটিল এবং অব-নেমে তাহারা অভিযান হইতে বিরত হইল, ইহাই তাহাদিশের পতন দ্রুতত্র করিন। কুরায়জানের প্রকাশ্য শরুতা ও তাহাদের বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ অবছান (তাহাদের দিকে পরিখা ঘারা শহর রক্ষার ব্যবছা ছিল না। ফলে ঐ অংশে মদীনা সম্পূর্ণরূপে অর্ক্ষিত ছিল) এই দুই কারণে মুসলিমগণ নিরাপদ ছিল না। তাহা ছাড়া রক্ষা-ব্যহের সারিতে 'রাাজিজ্' নামক দুর্গটি একটি ( অভাতনামা ) য়াহ্দী সোল্লের হাতে ছিল, ইহাও মুসলিমগণের জনা বিপজ্জনক হইরা উঠিয়াছিল। এইরাপ পরিস্থিতি অবরোধের সময় রাযুদীদের প্রতি-কুল মনোভাবের কারণ হইয়া পড়িল এবং তাহাদের বিরুদ্ধে আও হস্তক্ষেপ প্রয়োজনীয় হইয়া উঠিল । সু-রায়শদের চলিয়া যাওয়ার দিনই জিব্রাাঈল (আ) হযরত মুহ'াদমাদ (স')-কে জানাইয়া দিলেন যে,

কুরায়জাদিগকে শান্তি প্রদান না করা পর্যন্ত বেন যুদ্ধের অন্তল্যন্ত ত্যাগ করা না হয়। সেই সন্ধ্যায়ই (২৩ যু'ল-ক্'দাঃ) দুর্গ অবরোধ আরম্ভ হইল এবং তাহা ১৫ দিন বা ২৫ দিন পর্যন্ত ছারী ছিল। প্রতিনিয়ত তীর, প্রভর এবং কঠোর ভাষা বিনিময় হইয়াছিল; কিন্তু কোন প্রাণহানি ঘটে নাই। অবদেষে বানু,নাদাীর গোলকে যে শর্ত দেওয়া হইয়াছিল সেই শর্তে কু'রায়ভাগণ আভ্যসমর্পণ করিতে চাহিল। কিন্তু ভাষা প্রহণবাস্থা বিবেচিত হইল না এবং তাহাদিগকে বিনাশর্তে সমন্ত ধনসম্পদ ত্যাগ করিয়া আভ্যসমর্পণ করিতে বলা হইল। তাহারা ভাষাদের মিয় আরু লুবাবাঃ ইন্দ্রাবাদি'ল-মুন্যি'রের নিকট এই আলায় ধর্ণা দিল যে, তাঁহার সুগারিশে ভাহারা দেশত্যাগ করিয়া চলিয়া যাইতে গারিবে, কিন্তু তিনি ভাহাদিগকে স্পন্ট জানাইয়া দিলেন যে, অবন্থা অতি সংকটময় এবং অনিবার্য আভ্যসমর্পণের গরই ধ্বংস নামিয়া আসিবে।

উপায়ান্তর না দেখিয়া কুরায়জাগণ আত্মসমর্পণ করিল এবং অনুরোধ করিল যে, আওস গোল-প্রধান তাহাদের মিল্ল সাণ্দ ইব্ন মুখ্যায়াখ-এর উপর তাহাদের বিচারের ভার অর্পণ করা হউক। তাহাদের এই আবেদন গ্রহণ করা হইল। মুখাবিহিত বিবেচনার পর সাণে সিদ্ধান্ত দিলেন যে, সকল বয়ঃপ্রাণ্ঠ পুরুষকে হত্যা করা হউক এবং তাহাদের প্রীলোক ও সন্তান-সন্ততিদিগকে দাস হিসাবে বিরুষ করা হউক। তাহার পরের দিন বাজারে ৬০০ হইতে ৭০০ লোকের শির্দেহদ করা হইল। উল্লেখ্য যে, ইহাদের মধ্যে মাল চারিজন ইসলাম গ্রহণ করিয়াছিল এবং তাহাদিগকে হত্যা করা হয় নাই।

রীলোক এবং শিশুদিসকে নিলামে বিক্রয় করা হইল ; অধিকাংশ মদীনার, অবশিক্টগপকে সিরিয়া এবং নাজ্দে। ইহাদের মূল্য
সাধারণভাবে সকলের মধ্যে ভাগ করিয়া দেওয়া হয়। তাহাদের
জমি গাঁচ ভাগে বিভক্ত করা হয় এবং এক অংশ বায়তু'ল-মাালে এবং
বাকী অংশ সকলের মধ্যে বস্টন করা হয়। কু'রজাান শারীকে
কু'রায়জ'দের সম্পর্কে অনেক আায়াতের উদ্ধেধ আছে; বিশেষভাবে
৮: ৫৮ এবং ৩৩: ২৬—২৭ ৪.।

প্রস্থানীঃ (১) ইব্ন হিলাম, গৃ. ১৩, ৩৫২, ৬৭৪-৬৭৫। (২) আজ-তথাবারী ১৭, ১৪৮৫—১৪৯৮। (৩) আজ-তথাকিদী, কিতাা-ব্'ল-মাগামী। (৪) Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten, iv, (৫) Wensinck, Mohammed en de Joden te Medina, Leiden 1908, (৬) Cactani, Annali dell' Islam, i., (৭) Lammens, Les Juifs a la Mecque a la veille de l'Hegire, in L'Arabic Occidentale. Beyrouth 1928,

51-99, (b) R. Loszynsky, Die Juden in Arabien zur Zeit Mohammeds, Berlin 1910; (a) F. Buhl, Das Leben Muhammeds, p. 273 4.; (bo) W. M. Watt, in Muslim World. 1952, 160—171; (bb) Wensinck, Handbook.

V. Vacca (S.E.I.)/আৰু বকর সিদীক আল-কু:শাস্নরী (القشورى) আবু'ল-কণাসিম 'আবদু'ল-কারীম ইবন হাওয়াষিন ইবন 'আবদু'ল-মালিক ইবন ডণাল্হ'াঃ ইব্ন মুহ'।ण्याप, जन ७९७/১৮৬ अवर মৃত্যু ৪৬৫/১০৭৪ जात। कालाय শাস্ত্রে তিনি আশ'আরী পণ্ডিত আবু বাক্র ইব্ন ফুরাকের শাাগরিদ এবং মরমীবাদে (نَصُونُ) আস-সুলামী এবং আবু 'আলী আদ-দাক্'-ক'াকে'র শিষা ছিলেন। তিনি আবু 'আন্ধী আদ-দাকৃ'ক'াকে'র কন্যা স্থাভি-মাঃকে বিবাহ করেন। ৪৪০-৫৫/১০৪৮-৬৩ পর্যন্ত তিনি অন্যান্য আশ'আরী মতাবলমীর সহিত হ'ামালী আইন-বেস্তা এবং সালজক' কর্মচারিগণ কর্ত্ক নির্যাতিত হন। তাঁহার সর্বাপেছ। সবিদিত দুইটি রচনার একটি হইল 'রিসালো ইলাা জাামা-'ব্যতি'স'-স'াফিয়্যাঃ বি'ব্রদার্যনি'ল-ইসলাম।" আশ'ঝারী অধিবিদ্যার সহিত মরমীবাদের সমব্বয় সাধনের উদ্দেশ্যে ইহা ৪৩৮/১০৪৬ সালে লিখিত হইয়াছিল। তাঁহার অন্য রচনাটি হইল : الى اهـل । ১৯১৯ हेश 88७/১०৫8 जाता إلسنة يعكلها ما نالهم من المحنة রচিত। ইহার উদ্দেশ্য ছিল আল-আশ'আরীর প্রমাণু দশনের বিরুদ্ধে আনীত আজ্ঞবি মত্যাদের অভিযোগ খণ্ডন (সূব্কী, ত'বিক'াত, ১ম সং, কায়রো ১৩২৪, ২খ, ২৭৬—২৮৮)। জাল-কু শাষরীর বেধনীপ্রস্ত 'লাত'॥ইফু'ল-ইশারাভি' নামে কু রআনের একটি মরমী ব্যাখ্যা এবং 'তারতীবু'স-সূত্রক' নামে একটি মরমী পছার সার-গ্রন্থ আছে। শেষোক্ত গ্রন্থের বর্ণনা ইচ্ছাকৃতভাবেই অস্পন্ট রাখা হইয়াছে। ইমাামী মতবাদের দল্টি**ডরী হই**তে ইবন দাা'ঈ (তাবসি'রাঃ, তেহ্রান, ১৩১২, পৃ. ৪০৫—৪০৯) উপরিউক্ত রিসাালাঃ প্রস্থানির সমালোচনা করেন। ইহা আল-আনসণারীর শার্থ সহ কায়রোতে হি. ১২১০ সালে ৪ খণ্ডে প্রকাশিত হয়। ইহাই একমার বাবহারযোগ্য সংকরণ ৷ ক্ষম্র সংকরণগুলি এক খণ্ডে সমাণ্ড, কিড

ছাগার ভূবে গরিপূর্ণ (১৩১৮ ছি.)।

প্রস্থান্ধারী: (১) সুবকী, ভাষাকা।ভূ'শ্-লাফি'ইর্যাঃ, ১ম সং.
কামরো, ১০২৪, ৩খ. ২৪৩-২৪৮; (২) Brockelmann, GAL²,
i, 556, Suppl, i. 770-2; (৩) R. Hartmann, Al
Kuschairis Darstellung des Sufitums, Berlin 1914;

L. Massignon (S.E.I.)/मूर्ण्यम त्रियाक्षेत्र त्रशीय



 হইতে পৃথীত শব্দ 'খাতাম' ( মোহর, মোহরযুক্ত অনুরী, কারণ ইহা খারা দলীবের শেষে মোহরযুক্ত করা হর )। অন্ধ সমরে সমর কু'রজানি পাঠ করা একটা বিশেষ প্রশংসনীয় কাক। উবারিং ইক্ন কাৰ (রা) সাত দিনে শেষ করিতেন ( ইব্ন সা'দ ৩/২ : ৬০ ৪.)।
ভিছুমান (রা) সম্পর্কেও তাহা বণিত আছে (র ৩/১ : ৫৩)। সাধারণত ৭ দিনে খত্ম করিবার জন্য কুরআানকে ৭টি মান্যিলে বিভব্ত করা হইরাছে এবং মান্যিলগুলি নিম্নোক্তগেবে গুরু হইরাছে—
ইহার সংক্ষেপ : المرى الشوق

| 🌙 🛥 ফাাতিহণঃ          | ( ১ম  | স্রাঃ ) | হইতে |
|-----------------------|-------|---------|------|
| ু ≔ মাা'ইদাঃ          | ( ৫ম  | )       | ,,   |
| ও = যুনুস্            | ( ১০ম | ., )    | 73   |
| ্ৰ বানী ইস্রাাঈল      | ( ১৭ম | ,, )    | **   |
| 🛥 ত'আরা               | ( ২৬ম | ,, )    | ,,   |
| ু == ওয়াস্ -সাফ্ফাতি | ( ৩৭ম | )       | **   |
| क क'।।यः              | ( ৫০ম | ., )    | **   |

সুলায়মাান আল-আ'মাশ সম্বন্ধ বাণিত হইয়াছে যে, তিনি কখনও (in Lane) হ্যরত 'উছ'মাান-(রা) সংক্ষরণ এবং কখনও ইব্ন মাস্'উদ (রা)-এর সংক্ষরণ অনুসারে খত্ম সম্পন্ন করিতেন। কু'রাজাান আর্ডিকারীদেরকৈ মৃত ব্যক্তিদের জন্য কি'রাজাাতু'ল-খাত্মাঃ পাঠ করার কথা বলা হয়। মিসর দেশে কুর'আান খত্ম করিয়া মেহমানদেরকে আগ্যায়ন করা হয়। আধুনিক ময়ায় যখন কোন ছেলে এই পবিত্র প্রছের সমগ্রতীই পাঠ করে তখন তথাকথিত ইক্লাবানর আয়োজন করা হয় (কু'রাজাানের অর্ধেক বা একত্তীয়াংশ পাঠাতে যে উৎসব করা হয় তাহাকে ইস্রাফাঃ বলে)। দক্ষিণ 'আরবে যে প্রথম এই পবিত্র প্রছের সমগ্রতী পাঠ করে তখন তথাকি

হাদীছ' শারীফ মতে ৩০ দিনে কুরুরানা শত্ম করা বিধের (বুখারী, ৬৬/৩৪)। এই অনুসারে কুরুরানকে ৩০ ভাগে বিভক্ত করা হয়। প্রত্যেক ভাগকে জুয'বা পাায়াঃ বলা হয়। রাসূল(সা) বলিয়াছেন, "৭ দিনে কুরুরানা শত্ম করিবে এবং ৩ দিন অপেক্ষা কম সময়ে খত্ম করিবে না" (ফাতুহ'ল-বাারী, ৯: ৮৩)। এই নির্দেশ অনুষায়ী কুরুরানকে সাত মানখিলে বিভক্ত করা হয়। রাসূল (সা) একদিনে কুরুরাান শত্ম করিতে নিষেধ করিয়াছেন (বুখারী, ৬৬/৩৪)। অনাানা হাদীছে ৪০ দিনে, ৩০ দিনে, ২০ দিনে ও ১৫ দিনে কুরুরাান শত্ম করার উল্লেখ আছে।

প্রমুপজী: (১) Snouck Hurgronje, Mekka, ii. 146, 272, (২) Landberg, Arabica, v. 126 গ.; (৩) Land, Arabian Nights, i. 382; (৩) Goldziher, in Isl., vi. (1915), 214, খাত্ম'ল-ৰুখাারী সন্পর্কে।

F. Buhl (S.E.I.)/আবু বকর সিদ্দীক

শতীব ( ক্রিক্র : খাড ীব ), ব. ব. খ্তাবাা'; প্রাচীন

'আরববাসীদের গোরীয় মুখগার বা প্রতিনিধি। স্তরাং শাাইর বা
কবি ইত্যাদির সহিত খাড ীবেরও উল্লেখ করা হয়; ঠিক যেমন
কাাহিন এবং সায়্মিদ ছিল গোরীয় প্রতিনিধি। তাহার দায়িছের
প্রকৃতি ও গুরুত জাহিতে তাহার কিতাবেল-বায়াান্ ওয়া'ত-তাব্ঈন,
কাররো ১৬৩২, খ ১—৩-এ বিশদভাবে বাখা। করিয়াছেন। খাত ীব
এবং লাাইরের মধ্যে মৌরিক কোন পার্থক্য নাই। প্রকৃতপক্ষে
লাাইর কাব্যে আত্মপ্রকাশ করে, অপর্যাক্তে খাড ীব পদ্যে

নিজেকে প্রকাশ করে, এমন কি সাজাতেও প্রকাশ করে ( দ্র.
জাহিলে, শ্. প্র. ১, ১৫৯)। জাহিজের মতে মার কারেকজন
ভূতাবার্থ একাধারে ভাজারাও ছিলেন (১ ২৭)। জাহিলী আমনে

খাত বৈ হইতে শাহিরের পদমর্যাদা অধিক ছিল: কিড 🚁 যখন কবির সংখ্যা বৃদ্ধি পাইতে লাগিল এবং তাহাদের ভবছ ডিক্ষুকের পর্যায়ে পর্যবুসিত হইল সে সময় খাত'ীবের সম্মান ক্রবল র্দ্ধিপ্লাপ্ত হইল (১:১৩৬; ৩: ২২৭); তখন অনেক সকল এই খাত'ীবদের পদ উত্তরাধিকারসূত্রে একই পরিবারে খাকিড: খাত ীবপণ কোন সংঘ বা দল স্থিট করেন নাই। খাত ীব তাঁহা 🗯 হইতেন হাঁহাদের প্রতিনিধিত্ব করার যোগাতা থাকিত। তাঁ<del>হার</del> অধু গোরের ওয়াফ্দ বা প্রতিনিধিদলের প্রধান হিসাবে গোরের প্রতি-নিধিত্ত করিত্ন তাহা নহে, সীরাঃ গ্রন্থসমূহ হইতে আমরা আচনি যে, কবিদের মত তাঁহারা শরুর বিরুদ্ধে বাক্ যুদ্ধে ( মুফাাখারাঃ ) নেতৃত্ব করিতেন। খাড<sup>়</sup>ীব প্রাঞ্জ ভাষায় তাঁহার গোলের প্র**দর্মে** করিতেন এবং শঙ্কুপক্ষের দুর্বলতাও প্রকাশ করিতেন। বাস কবিতার দুর্বল খাত ীব সম্পর্কে কতক বৈশিণ্ট) বর্ণনা করা হইয়াছে: বছাঃ তাহার উচ্চারণ ধারাপ, সে এদিক সেদিক মাধা ঘোরায়, তোতকাৰি করে, কাশে, দাঁড়িতে হাত বুলায়, আঙ্গ মটকায় , এইঙলি ডীক্লজার লক্ষণ ( হণমাসা:, ed. Freytag, প. ৬৫০, মোক ৫ ; কাৰিছ, od. Wright, ২০ গ.)। প্রাচীন 'আরবে খাড'ীবদিক্সক উচ্চপদস্থ সামরিক কর্মচারীর এবং সম্ভান্ত ব্যক্তিদের সমান পদম্যাদা দেওয়া হইত ( আল-কু'ত'ামী, দীওয়ান, ২০ ় জাহি জ ১ : ১৩৪ প., ১৭২ )। প্রকৃতপক্ষে সাহসী যোজাও খাত**ী**ৰ নামে অভিহিত হইতেন (জাহি'জ', ১ঃ ১২৯)। যখন খাড'ীব **ছন**-সমক্ষে দর্শন দান করিতেন তখন তাঁহার পরিচয় চিহু হইভ বর্ণা, লাঠি বা ধনুক ( আল-মাখাসির ) সঙ্গে রাখা, ঠিক ষেন কোন লোক দৃঢ়তার শপথ গ্রহণ করিতেছেন। অনেক সম**য় ইহা ভার** তিনি মাটিতে আঘাত করিতেন ( তু. আল-কু·তাামী, ২৭ : ৬ ; **লাবীহ**, দীওয়ান, আল-খালিদী সম্পা. ৭ (পৃ: ২৭),৯ (পৃ. ৪৫), জাহিজি ১ঃ১৯৭ গ. ; ৩ঃ ৩ গ., ৬১ গ.)।

ইসলামের প্রথম অবস্থায়ও খাড় ীবের পুরাতন বৈশিশ্টা বিপ্যসান ছিল। ষখন হইতে নবী (স') আনুষ্ঠানিকভাবে কর্তুসম্পন খাত বৈ হিসাবে অবতীৰ্ণ হইলেন (ইব্ন হিশাম, পৃ. ৮২৩) তখন ৰুত্ ৰাঃ সম্পূর্ণরূপে মুসলমানদের জনা উপদেশমূলক বজাতা হিসাবে সীমাবছ হইল; শুরুর বিরুদ্ধে বাক্যুদ্ধ আর ইহার অংশ রহিল নাঃ মুফাাখারাঃ মুসলিম খাত<sup>া</sup>বদের বাগিমতার অভতুজি<sup>-</sup> নহে। <del>শাসন-</del> কর্তা নিজেই খলীফার প্রতিনিধি ছিলেন, তিনি মিম্বর হুইতে শিক্ষাপ্রদ বজুতা, আদেশ জারী, ওরুত্বপূর্ণ ব্যাপারে সিদ্ধান্ত ঘোষণা করিতেব, রাজনৈতিক এবং জনসাধারণের স্বার্থ সংশিল্পট বিষয়ে স্বীয় মতাস্ত প্রকাশ করিতেন। প্রথম চারি খলীফা এবং উমায়াাঃদের 'আ**মতে** ( দ্র. জাহি জ , ১খ, ১৯০ ) এই নিয়ম ছিল। তাঁহাদের নিয়োজিত শাসনকর্তাগণও খাত ীবের কাজ করিতেন (যথা : আন্-য়া'কূ'বী, ২ খ, ৩১৮১: জাহি'জ' ১৭৯ ই. )। উমায়্যাঃগণ কতু ক নিয়ে<del>ভিত</del> পরবর্তী স্থানীয় শাসকগণ মৃত্ বাঃ এবং সাংলাতের তদারক করিভেন (আত্ত:-ত্রাবারী ২ ; ৯২৯)। সুতরাং 'ধাত'ীব' নেতার সমার্থ≉ <del>শব্দ</del> হিসাবে প্রচলিত ছিল। প্রাচীন 'আরব প্রতিনিধিদের পরি**চয়** চিহ্ন বরম বা বশা, মুসলিম খাড'ীবলণও খুড্'বার সময় ইছা ডান হাতে ধারণ করিতেন। এই প্রথাকে পারস্যবাগীরা অবভার **চেহে** দেখিত (জাহি'জ', ৩ খ, ৩)। কিন্ত খুড়'বাঃ এবং আধ্যানিক অনুষ্ঠানের মধ্যে নিবিড় সম্পর্কের *দক্ষন* খাত ীবের কাজ বি<del>শেষ-</del> ভাবে ধনীয় রাপ পরিপ্রহ করে। পরে ইহা আরও প্রাধান্য **জল্জ** 

করে। 'আকাাসী মঙ্গে, বিশেষ করিয়া হাারন্'র-ব্রানীদের সময় ৰজীফা কণাদশীদের উপর শিক্ষাপ্রদ বজ্ঞার ভার দিতেন এবং খলীফা নিজে ভ্ৰোতা হিসাবে উপস্থিত থাকিতেন (জাহি'জ', ১খ, ১৬৯): কিন্তু বড় বড় মসন্তিদে ধর্মীর নেভাগণ নিরম মুতাবিক খলীফার প্রতিনিধি ছিলেন ( ৪. ইব্ন খালুদ্ন, সুকাদিমাঃ, কাররো ১৩২২, প. ১৭৩) এবং মিসরের ফাাতি মী শাসকণণ সমত সময় নিজেরাই বজুতা দিতেন। ক্রমে ক্রমে সব জারগার খৃতাবাা' নিযুক্ত করা হইয়াছিল। সাধারণত খাড় ীব গুব্রুবারের সালাতে পরিচালনা করেন, ই হারা খত বাং দান করেন। ইম্যাস আৰু হণনীফাং এবং ইমাাম মাালিক (র)-এর মতে কোন বাস্তব অসুবিধা না থাকিলে ভাঁহাকেই (খাভ ীবকেই )উজ কাজ করিতে হইবে। জন্য ইমাাম কত ক দৈনিক সালাতি স্চরাচর পরিচালিত হইত (আল-মাণ্ডয়ারদী, আল-আহ'কাাম'স-সূত্তত'াানিয়াঃ, ed. Enger, পৃ. ১৮১ )। ইমামে শাফিপী এবং ইমাম মাজিক (র)-এর মতে-থদি শহর (মিস্:র) খব বড় না হয় তাহা হইলে খুড়'বাসহ গুক্রবায়ের স'ালাতি অধু এক মসজিদে হওয়া উচিত। অন্যদিকে ইমামে আবু হ'ানীফাঃ (র) এই ধরুরের কোন নিয়ম উল্লেখ করেন নাই। ইমাাম আব হণনীফা (র)-এর মতে, যে বড় শহরে শাসনকর্তা বা তাহার প্রতিনিধি ব্যক্তিগতভাবে উপস্থিত থাকেন সেইখানে খাড'ীবই জুমু'জার স'ালাতি এবং খুড্'বাঃ পরিচালনা করিতে পারেন। জন্য ইমাামগণ এই ব্যাপারে তত কড়া মত পোষণ করেন না। তাঁহাদের মতে জুমু'জাঃ স'াল্যাতের ইমাাম খাত'ীব আইনত প্রধান ইমামের প্রতিনিধি বিশেষ। মামল্কদের আমলে খাত ীবের নিয়োগণরের দলীল তাঁহার মর্যাদার প্রমাণৰস্কাণ ছিল (তু. चाल-क'ालक'गमान्ती, मु'वह' ल-जा'ना।, कारादा, २ झ, २२२-२२७ : ৪খ. ৩৯ ৷ আল-'উমারী, কিতাবি'ত-ভারীফ, কাররো ১৩১২, গ: ১২৬ প.)। তিনি সাধারণ অধিকর্তা বাঁহার নিকট নবদীক্ষিত মুসলিম-ক্ল ভাঁহাদের ইসলাম গ্রহণের ব্যাপার জানাইভেন (ইবন্'ল-হ'াাজ, কিতাবে'ল-মাদ্ধাল, পৃ. ৭৬); ত'বোর্ককের জন্য লোকেরা তাঁহার চিলা জামা স্পূৰ্ণ করিত ইত্যাদি (আশ্-শা'রাানী, কিতাাব্'ল-মীয়ান, ১খ, ১৪১)। আন-মাণ্ডিয়ারদীর মতে (গু. ১৮৫), খাত বৈর কান গোশাক পরিধান করাই অধিকতর সহত । আল-সাবাালীর হতে সাদা গোশাক পরিধান করাই উঠিত, কাল গোশাক বিদৃ'**লাঃ ( ইং'য়াা'.** কাররো ১৩২২, পু. ১৩১)। তাঁহার বিশেষ চিহ্ন হইতেছে আর্-উদাান বা কাঠ-নিমিত ব্রুদ্ধর অর্থাৎ মিমর এবং লাঠি বা কাঠ তরবারী; **২৩'বার সময় তিনি তাহা দক্ষিণ হতে ধারণ করিবেন ; ফিকৃ'হ** কিতাবের মতও ইহাই। আন্-আষহারের সম্পর্কে প্রযুক্ত ১৯১১ সনের আইনের ৫৯ ধারা সভাবিক যিনি এই বিশ্ববিদ্যালয়ের ভিনটি ভগ্নের দ্বিতীয় (১৯৩০ সনের আইন নং ৪৯, বিলেম্ভ বিভাগ) অতিক্রম করিয়াছেন তিনিই খাত<sup>া</sup>বৈ হইতে পারেন। বড় মসন্থিদে একাধিক সংখ্যক খাত ীব নিয়োজিত হইতে পারে। ১৯০৯ সালে সদীনার नवी (जः)-अद्र मजिल्ल १७ जन, मकाब ३२२ जन वाल ीव हिरवन। ভাহা ছাড়া তাঁহাদের সহকারী প্রতিনিধি থাত ীবঙ ধাকিভেন। ভাঁহারা কিছু বৃত্তি ভোগ করিতেন এবং তাঁহাদের পদমর্যাদা সচ্বাচর ইভরাধিকার স্ত্রে প্রাণ্ড হইতেন ( ভার-বাভান্নী, আর-রিহ'লাড্'ল-ছিলাবিয়্যাঃ ; কাররো ১৩২১, গু. ১০১, ২৪২ )।

সরকারী থাতা বৈ ছাড়া ওরাাইছা এবং কাসণস্ (উপদেশসূলক কি স্সা বর্ণনাকারিগণও অনিয়মিতভাবে শিক্ষাপ্রদ বজুতা দিতেন (ভূ. A. Moz, Dio Ronaissanco des Islams, 1922, p. 318 প. , জাহিংজা, জাল-বারানে, ১খ, ১৬৭ প. )।

প্রমূপ্ত): (৯) I. Goldziher, Der Chatib bei den alten Arabern, in WZKM, 1892, vi. 97-102; (২) C. Snouck Hurgronje, Islam und Phonograph (Verspreide Geschriften, 1923, ii. 426 ন.); (৩) C. H. Becker, Die Kanzel im Kultus des alten Islam, in Islamstudien, 1924, i. 450-471; (৪) ঐ লেখক, Zur Gesch. d. islamischen Kultus, in Islamstudien, i, 472-500; (৫) T. W. Juynboll, Handbuch des Islamischen Gesetzes, 1910, p. 87-89; (৬) E. W. Lane, Manners and Customs of the Modern Egyptians (Every Man's Library), p. 84; (৭) ফিক্ফ্ গ্রহসমূহে সালাভিল-জ্ম্'আর বাবসমূহ, আল-লাবানী, কিতাবিশ্ব-মীয়ান, কায়রো ১৩২৯, ১খ, ১৬৪-১৭১; (৮) ইবৃন্ 'আবদ রাব্বিহী, আল'ইক্'দ্'ল-ফারীদ,—কায়রো ১৩২৯, ২খ, ১২৮ গ.।

J. Pederson (S.E.I )/আবু বকর সিদীক খলীকা (المَالَةُ اللهُ اللهُ

ক'রুআনে খালীফাঃ শৃষ্টি একবচনে মার দুইবার এবং বহ-বচনে সাত্রার ব্যবহার করা হট্য়াছে ; বহরচনে ব্যবহাত শব্দ ঘারা কোগাও কোগাও সেই সব লোক্দিগের কথা বলা হইয়াহে যাহারা পৃথিবীতে আল্লাহ্র অনুগ্রহ লাভের ব্যাপারে নিজ পূর্ব-পুরুষদের উত্রাধিকারী হইয়াছিলেন অর্থাৎ যাহাদের পূর্ব-পুরুষগণও পৃথিবীতে আল্লাহর অনুত্রহ লাভ করিয়াছিলেন এবং ধাঁহারা নিজেরাও সেই-গুলি ডোগ করিবার অধিকারী হইয়াছিলেন (৪. ৬ : ১৬৫, খালা'ইফ: ২৭: ৬২ খুলাফাা')। এখানে শব্দটি সংকর্মপরায়ণদের সমজেও প্রয়োগ করা হইয়াছে। আবার ৭:৬৯, ৭৪-এ খুলাফার্শিব্দটি 'আাদ ও ছ'াম্দ গোছের পৌড়রিকদের সম্ভক্ষে ব্যবহাত হইয়াছে। আর ১০ : ১৪, ৭৩ : ৩৫ : ৩৯-এ ক্যাফিরদের উত্তরাধিকারীরূপে মু'মিন-দের উল্লেখ প্রসলে খালা।'ইফ শব্দ ব্যবহাত হইয়াছে। একবচনে খালীকাঃ শব্দটি ২ : ৩০-এ আাদাম ('আ) সম্পর্কে ব্যবহাত হইয়াছে। পৃথিবীতে আল্লাহ তা'আালারে প্রতিনিধি হওয়ার এই আরাতে আদাম ('আ)-কে ভারীকাঃ-ও বলা হইরাছে। ৩৮: ২৬-এ দাাউদ ('আ) সন্দৰ্কে বলা হইয়াছে, "হে দাাউদ । আমি ভৌমাকে পুথিবীতে খালীকাঃ করিলাম। অভএব তুমি মানুষের মধ্যে ন্যারবিচারের আদেশ করিতে থাক এবং কুপ্রবৃত্তির অনুসরণ করিও না। কেননা কুপ্রবৃত্তির নির্দেশ মত চলিলে ইহা তোমাকে **আন্নাহর রাজ্য হই**তে বিচ্যুত করিবে।" মুসলিম ইতিহাসে মুসলিমদের প্রধান রাষ্ট্রনেতার পদবীরূপে খালীফাঃ ন্<del>যোর ব্যবহার সন্সর্কে নিশ্চিত্রণে ইহা জানা যায় যে, হযরত ভাব</del>্ বাকর (রা)-কে সর্বপ্রথম খালীফাতু খালীফাতি রাস্ত্রিলাহি, (আলাইর ব্ৰাসজের ছুজাভিবিক্ত) এবং সংক্ষেপে খালীফাঃ বলা হইত (Cactani, Annali dell' Islam, II A. H., 63, n. I)। হযরত আৰু ব্যক্ত (রা)-এর পরে হয়রত 'উমার (রা)-কে প্রথম প্রথম খালীকাড় ধারীকাতি রাস্বিভা IIহ (রাস্বুছাাহ্র ধ্বীকার ধারীকাঃ) ব্রা হুইতে থাকে। পদবীট এইভাবে ক্লমণ বাহাতে দীৰ্ঘতর হুইয়া

ব্যবহারের বিদ্ধানা ঘটায় এই উদ্দেশ্যে এবং রাস্কুলাহ্ (স:)-এর মলাভিষিত পদবী ব্যবহারে নিজেকে যোগ্য বিবেচনা না করায় হ্যরত 'উমার (রা) নিজের জন্য 'আমীরু'ল-মু'মিনীন' (মু'মিনদের নেতা) পদবী ব্যবহার করেন : খালীফাতু রাস্লিলাহে উপাধিটি যাহার অর্থ—আলাহ্র প্রেরিত পুক্ষের স্থলাভিষিক বাজি, ইহাই নির্দেশ করে যে, হ্যরত মুহাংশ্যাদ (সা) নুব্ওয়ঃ ছাড়া আর যে সমস্ত কার্য করিতেন এবং যে সব বিশেষ ক্ষমতা প্রয়োগ করিতেন উহারই দায়ির ভার খলীফার উপরে নাজ হয়।

পরবর্তীকালে এই আখ্যা "খালীফাতুরাাহ্" অর্থাৎ আলাহ্র প্রতিনিধি পদবী ৩৫ হি. হ'াস্সান ইব্ন ছ্যাবিত হালীফাঃ 'উছ'-মান (রা)-এর উদ্দেশ্যে রচিত শোক্ষাধার ব্যবহার করেন (ed. H. Hirschfeld, xx. 1.9)। পরবর্তীকালে 'আক্যাসী মূগে এবং জন্যান্য বাদশাহ্র মধ্যে কেহ কেহ এই উপাধি ব্যবহার করেন (Goldziher, Muhammedanische Studien, ii, 61)।

ইসলামের ইতিহাসে খালীকাঃ বন্দটি ওখুমার উচ্চ পদম্র্যাদা ক্তাপনের মধ্যে সীমাবন্ধ ছিল না। হি. প্রথম শতাব্দীতে বাজ-ধানীতে অব্ছিত যে কর্মকর্তার মাধ্যমে ছানীয় কর্মচারীরুল অর্থ বিভাগের ক্রা, ওবক ইত্যাদি জমা দিত ভাহাকেও রাজ-প্রতিনিধি অৰ্থে ৰাজীফাঃ বজা হইত (Greek Papyri of the British Museum, vol. iv, p. xxv., 35; C. H. Becker, Islamstudien, i, p. 257) ৷ সুংকী সম্প্রদায়গুলির বিশেষত কণাদিরিয়াঃ সম্প্রদায় মতে শায়খের (সুফৌ সম্প্রদায়ের নেতা) প্রতিনিধিকে খালীফাঃ বলা হয়; তাঁহাকে শায়বের কতগুলি বিশেষ ক্ষমতা অপূৰ্ণ করা হয় এবং মূল ফাবি যার কেন্দ্র হুমি হুইতে দুরব্রী দেশসমহে প্রতিনিধিত করার ভারও তাঁহাকে দেওয়া হয়। তিজানিয়া। সম্প্রদায়ের মধ্যে খালীফাঃ হইলেন এই সম্প্রদায়ের স্থাপয়িতার আধ্যাত্মিক শক্তির (২০০১) উত্তরাধিকারী । কেবলমান্ন ছাপ্রিতাকেই শারণ উপাধি দেওয়া হয় (O. Depont and X. Coppolani, Los confrerios religieuses musulmanes, Algiers 1897, p. 194-195 L. Rinn, Marabouts et Khouan, Algiers 1884, p. 78)1

মাহ্দী আন্দোলনের ইতিহাসে খালীফাঃ হইলেন মাহ্দীর খুলাভিষিক্ত বাজি। মীর দিলাভিয়ার ছিলেন মাহ্দী সম্প্রদায়ের প্রতিস্ঠাতা সায়িদে মুহ্শস্মাদ মাধ্দীর (মৃ. হি. ১১০) খালীফাঃ। সুদানের মাহ্দী মুহশ্সমাদ আহ্মদের খালীফাঃ ছিলেন 'সাবদুলাং!

প্রস্থানী: এবন উদ্বিশ্ব হয় ছাড়াও ল. (১) Goldziher, Du sens proper des expressions Ombre de Dleu pour designer les chefs dans l'Islam (RHR, XXXV., 1897); (২) D. S. Margoliouth, The sense of the title Khalifah (A Volume of Oriental Studies presented to Edward G. Browne, p. 322—328.);

২। খিলাফাত নামীয় রাজনৈতিক প্রতিষ্ঠানের প্রধান কর্মকর্তা হিরাবে খীকৃত থালীকাঃ এবং খিলাফাত সম্পর্কে বিভিন্ন মতবাদ থাকার কারণে প্রথমেই খিলাফাত সম্বন্ধে আলোচনা করা হইভেছে।

## ১। খিলাফ্যাতের ইতিহাস

হ্মরত বৃহাত্মান (স')-এর অব্যবহিত সরবতী উভরাধিকারিগণ কর্তৃ রোম সামাজের সিরিরা, মিসর প্রত্তি এবং পারস্য সামাজ্যে দেশসমূহ বিভিত্ হওরার কমশুচতিতে প্রত্তি ধন-সন্দরি, ক্ষমতা ও প্রতিপত্তি তাহাদের করায়ত হয়। ফলে রাসুল (স')-এর উভরাধিকারীর পদটি অসাধারণ মর্যাদা লাভ করে। অপর দিকে মুসলিম সাম্রাজ্য চরম বিভৃতি লাভ করার পূর্বেই খালীকাঃ পৃথিবীর অন্যতম ক্ষমতাশালী ও ধনসম্পদশালী সরকার প্রধান বলিরা পণ্য হইছে থাকেন। তৎকালে রাউপ্রধান আমীক'ল-মু'মিনীন হিসাবে সমগ্র বিজয়ী সেনাবাহিনীর প্রধান হিলেন। তিনি ইমামে (প্র.) হিসাবে মসজিদে সালাতি পরিচালনা করিতেন এবং খুত্বাঃ (প্র.) দিতেন। আবার লোকে হয়রত মুহাত্মাদ (সা)-কে যে ভঙ্তি ও সত্মান প্রদর্শন করিত তাহার ক্তক্টা খালীকাঃ অবশাই পাইতেন।

হষরত 'আজী ইবন আবী ত'াবিব (রা)-এর বিল্লাফাতের সমস্তে ধে সূত্ৰত্ব ৰাধে তাহার ফলে খলীফার যোগ্যতার মাপকাঠি হিসাবে যে স্ব গুণপ্নার প্রয়োজন তাহা লইয়া বিভিন্ন মতবাদ গড়িয়া উঠে এবং কালক্রমে বিভিন্ন রাজনৈতিক ও সাম্প্রদায়িক মতবাদ এক একটা নিদিল্ট রূপ গরিগ্রহ করে। উমায়াঃগণের শাসনকালে ৰালীকাঃ পদের সহিত ধনীয় সম্পর্কের সূত্র শিখিল হইয়া পড়ে। ভাঁহাদের কোন কোন শাসক সাজাতে ইমাামাত করিতেন বটে, কিন্ত হ্যরত মু'আাবি'য়া: (রা) এবং 'উমার ইবন 'আবদি'ল-'আয়ীষ (র) ছাড়া অপর অনেকের নিকটই ধর্মীয় ব্যাপারগুলি অপ্রধান ছিল ৷ কেবল মদীনাতেই মুসলিমগণের 'আকণাইদ এবং শারী'আতের বিধানসমূহ স্শৃত্ধলভাবে বিধিবত হইয়াছিল। যদিও এই ব্যাপারে দামিশ্কের খলীফালণ কোনরাপ উৎসাহ দেন নাই বলিলেই চলে। হযরত 'আলী (রা)-এর বংশধরণণ মুসলিম জগতে নেতৃত্বের দাবীর ফলে শী'আঃ সম্প্রদায়ের ওরুত হৃদ্ধি পার, তবুঙ ক্ষেক পুরুষ পর্যন্ত তাঁহাদের প্রচেম্টা কোনরূপ রাজনৈতিক সফলত। লাভ করিতে পারে নাই। 'আক্যাসী খলীফাগণ হয়রত 'আরী (রা)-এর বংশধরসণকে সমর্থন দান করিয়া এবং ধর্মীয় উদ্দীপনা পুদর্শন করিয়া ক্ষমতাসীন হন। বাগদাদে 'আক্রাসী ধলীফাসদ এক নুত্র ভূমিকা গ্রহণ করেন। তাঁহারা 'আলিমগণের যথাযোগ। পুঠপোষকতা করেন, ইসরামের বার্থ রক্ষার্থে সর্বশক্তি নিয়োগ করেন, ভাঁহাদের অনুক্ল চেম্টার রাজধানী বাগদাদ মদীনার ন্যায় ধর্মীয় কার্মকলাপের এধান কেন্তভ্মিতে গরিণত হয় এবং প্রধান প্রধান ফিকু হী মাষ্টার নিদিল্ট রাগ পরিগ্রহ করে। ধর্মপরারণ মুস্তিমঙ্গশের চোখে 'উমায়্যাগণের অনেকেই শুধুমায় পাৰিব ব্যাদশাহ বজিয়া পরিগণিত হন। উমায়্যাগণের শাসনের প্রারক্তিক অবস্থায় শাসিত জনগণ তাঁহাদের নিকটে সহজে গমনাগমন করিছে পারিত । হবরত মু'আাবি'রাঃ (র) পূর্ববর্তী যুগের 'আরব প্রধানগণের সর্ব্য সহজ রীতি-নীতি, আচার-ব্যবহার বহুলাংশে রক্ষা করিয়া চলিতেন এবং অন্যান্য 'আরব প্রধানের মধ্যে সমপ্র্যায়ের প্রধান-রূপে চলাফিরা করিতেন। কিন্ত 'আক্যাসী রাজধানী বাগদাদে পারক সুরাট্সপের রীতি-নীতি প্রবর্তন করা হইল। **'আকা**সিট **হলীফাস্**শ গাভীর্মণর্ণ পরিবেশে জাঁকজমকের সহিত সিংহাসনে উপবেশন করিতেন। চন্তব্যারে দেহরক্ষিপণ এবং পারে উম্মৃত্ত তরবারী হত্তে ছাত্তক বভাষ্টমান থাকিত ৷ সেই সঙ্গে তাহারা রাস্ত্র (সা)-এর জুকা ব্রিক ক্ষিত একটি জাগা পরিধান করিয়া খিলাফোতের ধর্মীয় ওক্ষত্ব রক্ষার প্রয়াস পাইতেন ৷ রাষ্ট্রীয় দলীল-গরে, ব্রতিকারকদের প্রশংসা সীতির মাধ্যমে রাসুল (স<sup>-</sup>)-এর সঙ্গে তাঁহাদের ঘনি**ঠ** সন্দর্কের কথা **প্রকাশ** কৰা হইত।

শ্বনীকাপণ নিজেদের বিভিন্ন কম্বভা ক্রমানত উমীক্রদের

নিকট হস্তান্তরিত করার ফলে এবং সরকারী বিভাগগুলি অধিকতর সম্পুসারিত হওয়ার কারণে নবন বতাব্দী হইতে বাসন ব্যবহায় **খলীফার সরাসরি প্রভাব ক্ষীণ হইতে আরম্ভ ক**রে এবং কার্যত ওয়াষীরই অধিকতর ক্ষমতা প্রয়োগ করিতে থাকেন। প্রায় ঐ সময় হইতেই খনীফার বিরাট সাম্রাজ্য খণ্ড-বিশ্বন্ড হইয়া বিভিন্ন স্বাধীন রাজ্যে পরিণত হইতে থাকায় ধরীফার পাষিক ক্ষমতারও অবনতি হইতে থাকে। এমন কি অবদেষে তাঁহার আধিপতা রাজধানী বাগদাদ নগরের চতুঃসীমার মধ্যে সীমিত হইয়া পড়ে। ভাগতিক ক্ষমতা হাসের সঙ্গে সঙ্গে বলীফার ধর্মীয় মর্যাদার উপরে অতিরিক্ত শুরুত্ব আরোপিত হুইতে খাকে। অনন্তর ৯৪৬ বৃ.-এর ম:ধ্যই রাজকীর যাবতীয় ক্ষমতা ধরীফার নিকট হইতে হস্তান্তরিত হইয়া যায়। এই সময় হইতে গুরু করিয়া ১১৮০ খৃ. পর্যন্ত ধলীকাদণ প্রথমে বুওয়ায়হণীদের এবং পরে সালজুকণীদের হস্তের পুত্তলিতে পরিণত হন। কিন্ত সমস্ত শাসন ক্ষমতা খলীফাদের হস্তচ্যত হইলেও তাঁহাদের পূর্বপুরুষসণ এক সময়ে যে উচ্চ মর্যাদার অধিকারী ছিলেন তাহা জনসাধারণ ডুলিতে পারে নাই। তাই খলীফা পদের মর্যাদার প্রতি গুরুত্ব আরোপকারী মুসলিমগণ তখনও খলীফাকে মুসলিম জাহানের সকল ক্ষমতা ও আধিপত্যের উৎস বলিয়া গণ্য করিতে খাকে। এই কারণেই বহু স্বাধীন নৃপতি তাঁহার নিকট হইতে ষিতা।ব এবং নিয়োগপর প্রাঞ্না,করেন । উদাহরপররূপ বলা যায়, ৯৯৭ খু, পৃষ্নীর সুলতাান মাহ'মূদ সামোনী বংশীয় শাসনকতার আনুগতা অন্থীকার করিয়া তদানীত্তন শ্রনীফার নিকট হইতে নিজ দ্বাধীন পদমর্বাদার দ্বীকৃতি লাভ করেন এবং সলে সলে রামীনুদি-পাওলাঃ এবং আমীনু'ল-মিলাঃ বিত'াবে বিভূষিত হন। ইহার প্রায় এক শতাব্দী পরে আর্-মুর্যাবিতা রাজবংশের প্রতিষ্ঠাতা রুসুফ ইব্ন আশ্ফীন খালীফা: আল-মুক্'ডাদিরের নিকট হইডে আমিক ল-মুসলিমীন উপাধি লাভ করেন। ১১৭৫ খৃ. সুলডাান সালাহ'দ-দীন মিসর এবং সিরিয়ার একছঃ ক্ষমতার অধিকারী হট্রা উক্ত পদে অধিদিঠত থাকিবার জন্য খালীফাঃ আল্-মুস্তাদ ী-র নিকট হইতে অনুমোদন গ্রহণ করেন। খালীফাঃ তাঁহার নিকট ক্ষমতার্পণসূচক সনদ পর লিখেন এবং রাজকীর পোশাক প্রেরণ করেন। য়ামানে রাস্থী রাজবংশের প্রতিহাতা নুরু দ-দীন 'উমারও অনুরূপ-ভাবে খনীফার নিকট হইতে সুরভণান উপাধি এবং খনীফার প্রতিনিধিরূপে স্বীকৃতির সনদের জন্য প্রার্থনা জানাইলে, ১২৩৫ ৰ্.-এ খালীফাঃ মুস্তানসি<sup>-</sup>র প্রয়োজনীয় দলীল-প**র**সহ একজন বিশেষ দৃত প্রেরণ করেন। এই খনীফার নিকটই ১২২১ খৃ. উতর-ভারতের তুকী শাসক ইল্ডুৎমিশ "সুলতান" উপাধি এবং অধিঞ্জ সাম্রজ্যের অধিপতিরূপে স্বীকৃতি প্রার্থনা করেন। দিরীর পরবর্তী বাদিশাহরণ বাগদাদের শেষ খালীফাঃ বুস্তা'সি'মের নিহত হওয়ার পরেও ব্লিশ বৎসর পর্যন্ত তাঁহার নাম দিল্লীর সুমায় খোদিত করিতে থাকেন।

আধিগত্যের প্রকৃত অধিকারী হিসাবে বাদদাদের ধনীফাকে
শীকৃতি দানের বিপরীতে দশন শতাব্দীতে প্রতিঘণ্ডী আরও দুইটি
বিলাকোত প্রতিশ্ঠিত হয়। ১২৮ খৃ. শেশনের তৃতীয় 'আবদু'ররাহ'নান নিজে খালীফাঃ উপাধি ধারণ করেন এবং ওঁহোর বংশধরপণ এই উপাধি ধারণ করিতে থাকেন। স্পেনের এই উমায়াঃ
ঘলীফালণ তাঁহাদের পূর্বপূক্ষ দামিশ্কের উমায়া)গণের নায় সুয়ী
মুস্রিম ছিলেন। আবার সিসরে তথাক্ষিত ফ্যাতি'মী রাজবংশের

প্রতিষ্ঠাতাও ১০১ খ্.-এ নিজেকে খালীফাঃ বলিয়া ঘোষণা করেন এবং তাঁহার পরবর্তী ফাাতি মীগণও নিজেদেরকে খালীফাঃ বলিয়া দাবী করেন। তাঁহারা শ্রীজাঃ ছিলেন এবং বাগদাদের 'আব্বাসী বংশের খনীফাদের ঘোরতর প্রতিষদ্ধী ছিলেন। এই রাজবংশ ১১৭১ খ্. সুলত নান সালাহে 'দ-দীন কর্তুক ধ্বংসপ্রাণ্ড হয়।

১২৫৮ খৃ. হ্লাভি বাগদাদ অধিকার করিয়া মুসতাসি মকে হত্যা করে। খালীফা: মুস্তা'সি মের কোন পুত্র ছিল না। বাগদাদ বিধরস্ত হইবার পর 'আব্বাাসী রাজবংশের দুই ব্যক্তি জীবন বইয়া পলায়ন ব্দরিতে সক্ষম হন। তাঁহাদের একজন ছিলেন নিহত খালীকাঃ মুস্তা'সি'মের চাচা ৷ মিসরের মামলুক সুলত যান "ৰায়বার্স্"-এর আমছণক্রমে তিনি কায়রো গমন করেন এবং ১২৬১ খু. বিশেষ জাঁকজমকের সহিত তিনি খালীফাঃ পদে অভিমিক্ত হন। বায়বার্স্ বাগদাদে 'আকাাসী রাজবংশ পুনঃপ্রতিষ্ঠিত করিবার উদ্দেশ্যে এক বিরা**ট সৈন্যবাহিনীসহ** কায়রো হইতে বাগদাদ অভিমূখে যা**রা করেন** । **অনভর বায়বার্স্** দামিশ্ক পৌছিয়া খলীফাকে একদল সৈনাসহ বাগদাদ অভিমুখে প্রেরণ করেন। মরুভূমি অতিক্রমকালে মোললগণ ঐ সৈন্যবাহিনীকে বিধবন্ত করিয়া ফেলে। তৎপর ঐ খালীফাঃ সম্বন্ধে আর কোন সংবাদ পাওয়া যায় নাই। ইহার পরে ১২৬২ খু. খালীফাঃ মুস্তা'সি মের অপর আখীয়টি কায়রো পৌছেন এবং অনুরূপ <del>ঘাঁকজমকের সহিত</del> খালীফাঃ পদে বরিত হন। এবার আর বাসদাদ পুনরুছার করার চেল্টা করা হয় নাই। **খালীফাঃ কায়রো নগরে অবস্থান করি**তে থাকেন। তাঁহাকে মিসরের সুলতাান ও জনসাধারণ যথাযোগ্য সম্মান প্রদর্শন করিতেন। এমনিভাবে আড়াইশত বৎসরেরও অধিক কাল যাবৎ তাঁহার অধন্তন বংশধরগণ কায়রে৷তে খলীফারেগে সমাদৃত হইয়া বসবাস করেন। তাঁহারা মামলুক সুলতশানগণের বদান্ডার উপর নিভ্রশীল হইলেও মামল্ক সুলত ানিগণ শাসনভার গ্রহণের নিয়মতারিকতা রক্ষাকরে খলীকার অনুযোদন ও আদিস লইয়া সিংহাসনে আরোহণ করিতেন। প্রত্যেক সুলতা।নই প্রচলিত রীতিনীতির মাধ্যমে ঐ ধালীকাঃ কত্ ক'অভিষিক্ত হইতেন এবং ধলী-ফার প্রতি আনুগত্যের শপথ প্রহণ করিতেন। শরীকাদের কেহই সুলতণানদের কার্যকলাপে কোনরূপ হস্তক্ষেপ করিতেন না বা রাজ-নৈতিক ক্ষমতা লাভের কোনরাপ প্রচেপ্টাও চালাইতেন না। (ইহার একমার ব্যতিক্রম ছিলেন মুস্তা'ঈন। ইনি একটি বিরোধী দলের ইলিতে ১৪১২ খৃ. খার ছয়মাসের জন্য সুত্রতান উপাধি ধারণ করেন)। মাক্রিয়ী বলিয়াছেন, খলীফাগণ সভাভ ব্যক্তিবর্গ এবং সরকারী কর্মচারিগণের সাহচর্যে কালক্ষেপণ করিতেন, ভাহাদের ভাভে ও বিভিন্ন উৎসবে মাননীয় মেহমান হিসাবে নিমন্ত্রিত হইতেন এবং সেই উপলক্ষে ভাহারা ধনীফাদের শুভেচ্ছা লাভ করিতেন ( Histoire d'Egypte, ed. E. Blochet, p. 76) 1

কোন কোন যাধীন নৃপতি বধাঃ দক্ষিণ পারস্যের মুলাক্ষারী রাজবংশের প্রথম দুইজন বাদিশাহ্ (১৩১৩-১৩৮৪), দিলীর মুহাদ্যাদ ইব্ন তুগালাকা ও তাঁহার উত্তরাধিকারী ফীরুষ্ শাহ্ তুগ্লাকা
(১৩৫১—১৩৮৮) প্রজাদের নিকট হইতে মধাযোগ্য আনুষত্য আদারের আশার এবং নিজেদের রাজমর্যাদার খীকৃতি লাভের উদ্দেশ্য
কাররোতে অবহিত 'আন্বাাসী ধলীকার নিকট হইতে সুলভাইন
উপাধির জন্য আবেদন করেন। কথিত আছে বে, তুরভাই সুলভাইন
প্রথম বাারাযীদও নাকি নিজ রাজমর্যাদার খীকৃতি লাভের খনা কাররোহ 'আন্বাাসী ধলীকার নিকট আবেদন করিয়াছিলেন (v. Ha-

mmer, Gesch. d. Osman, Reiches², i. 195)। ১৫১৭ সনের জানুয়ারী মাসে তুলী সুলতান সালীম বিজয়ী বেশে কায়রো প্রবেশ করিলে 'আক্রাসী রাজবংশের শেষ খালীফাঃ মুভাওরাজিল বিজয়ী সুলতান সালীমকে খিলাফাভ অর্পণ করেন। এই সময় হইডে আরম্ভ করিয়া বিংশ শতান্দীর প্রথম ভাগ পর্যন্ত তুরুক্তের সুলতানিগণকে সমগ্র সুন্নী মুসলিম জগত খালীফাঃরূপে বীকার করিতে থাকে। অতঃপর বিংশ শতান্দীর প্রারম্ভে সুলতান আবদু'ল-হামীদের আমলে কোন কোন মহলে তুলী সুলতানিগণের খিলাফাত সম্পর্কে সন্দেহ থাকিলেও মুসলিমগণ একবাক্যে খীকার করিয়াছিলেন যে, একমার তুরুক্তের সুলতানিই মুসলিম জগতে খালীফাঃ হইবার যোগ্য। তদনুসারে সারা সুন্নী মুসলিম জগত সুলতান 'আবদু'ল-হামীদকে অবিস্থানিত খালীফাঃ বলিয়া খীকার করে এবং সমগ্র মুসলিম জাহানে তাঁহার রাজনৈতিক প্রভাব অনুভ্ত হয়।

১৯০৯ খ্-এ সুলতাান 'আবদু'ল-হ'ামীদ সিংহাসনচ্যুত হন এবং রাজ্য শাসন ক্ষমতা এমন একদল লোকের হাতে পিয়া পড়ে যাহারা ছিল ইসলামের ভাষধারা সম্বন্ধে সম্পূর্ণ অক্ত ও তৎপ্রতি ছ সম্পূর্ণ উদাসীন। তাঁহারা মনে করেন যে, ধ্যমীয় নীতি আত্রয় করিয়া আধুনিক নিয়মতান্তিক শাসন ব্যবদ্বা চালু করা অসম্ভব। ফলে ১৯২২ খ্-এ নব্য তুকীনেতা মুস্ত'াফ্যা কাম্যাল পাাশার নেতৃত্বে তুরক পণতান্তিক (বিপাবলিক) রাষ্ট্রে পরিণত হয়। অতঃপর ১৯২৪ খ্স্টাম্পের মার্চ মার্সে তুরকে খালীক্ষাঃ প্রদের বিলোপ সাধন করা হয়।

প্রথম মহাযুদ্ধের (১৯১৪--১৮) ঘটনাপরম্পরা মুসলিম জাহানে ভীষণ প্রতিক্রিয়া সৃষ্টি করে। ১৯১৯ খু. ভারতে নিখিল ভারত বিলাফাত কনফারেন্স প্রতিষ্ঠিত হয়। এই প্রতিষ্ঠান নিয়মিতভাবে সভা-সমিতি সংগঠন করিয়া তুরুক্তের মুস্তাকাা কামাালের নীতিতে আছা প্রকাশ করেন। কিন্তু ১৯২৪ খু.-এর ঘটনাবলীতে তাঁহাদের আছা ভল হয় এবং তখন হইতেই তাহারা খালীফাঃ পদের যোগা প্রার্থী অন্বেষণ করিতে থাকেন। পর পর ইবন সা'উদ ও হি'জা-যের রাজা হাসায়নকে খালীফাঃ হিসাবে নির্বাচনের প্রচেল্টা বার্থ হয়। ১৯২৪ খ. অকটোবর মাসে হ'সায়নের সিংহাসন পরিত্যাপ করার সঙ্গে সঙ্গে হি জায়ে ইবন সা'উদের করতলগত হয়। মিসরে মৃহণাস্মাদ 'আবদুহ-র ছার মধ্যমপদ্ধী আধুনিক লেখক রাশীদ রিদণা তাহার নিষিত 'আল-বিলাফাতু ওরা'ল-ইমাামাতু'ল-'উজ'মাা', প্রি-কায় বিলাক্ষাতের হলে একটি উন্নততের ইসলামিক প্রতিস্ঠান সংগঠনের জন্য আকুল আবেদন জানান। এই পণ্ডিকা ১৯২২ খ. প্রকাশিত इस (French translation by H. Laoust, Boirut 1938)। কিন্তু দুঃখের বিষয়, তাঁহার মতামত আল-আৰহার বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রাচীনপছিপণ সুনজরে দেখিতে পারেন নাই। যাহা হউক, 'উছ'-মানী বিলাফান্ত বিল্পত হইবার অব্যবহিত পরেই মিসরের 'আলিম-পদ খিলাফাত কংগ্রেস আহ্বানের ব্যবস্থা করেন। তদন্যায়ী ১৯২৬ ব. ১৩ মে হইভে ১১ মে পর্যন্ত কায়রোতে আল-আয-হার বিশ্ববিদ্যালমের রেক্টরের সভাপতিত্বে এক সভা অন্তিঠত হয়। সুসৰিত্ৰ ভাষানের বিভিন্ন দেশের প্রতিনিধিগণ সভায় যোগদান করেন। **ভারতের এতিনিধি ব্যক্তিগ**ওভাবে উপস্থিত হন। কিন্তু তর্বস্কু ইরান, আফগানিভান এবং ইবন সা'উদ কোন প্রতিনিধি প্রেরণ করেন নাইন প্রথম **বিবাসনত সভার** সমস্ত মুসলিম জাহানের জন্য 'বিলা-ফাত' প্রতি**ত্তার প্ররোজনীয়তা বীক্তত হয় এ**বং সেই উদেলে। পৃথিবীর সমন্ত মুসলিমের নিকট খিলাফোত পুনঃপ্রতিভঠার জন্য আবেদন জানাইবার সিদ্ধার প্রহণ করা হয়। কিন্ত খিলাফোত প্রতিভঠা ও ঘালীফাঃ নির্বাচন সন্তবপর হয় নাই। ইব্ন সাউদের নায় ক্ষমতাসম্পন্ন সুলত নানও ইসলামের এইরূপ উচ্চ মর্যাদার 'খালীফাঃ' পদ প্রহণ করিতে খীকৃত হন নাই। মিসরের বাদেশাহ্কে খালীফাঃ বলিয়া প্রহণ করার ব্যাদারেও মুসলিম জাহান হইতে বিশেষ কোন সাড়া পাওয়া যায় নাই।

ইসলামের ইভিহাসে সুনী খলীফাগণ যে বিশিষ্ট ভূমিকা প্রহণ করিয়াছিলেন তাহারই একটি ইভিবৃত্তমান এখানে গেশ করা হইল। স্পেনে যে সুনী খিলাাফাত ও মিসরে যে শী'আঃ ইমাামাতের উভব হয় তাহা সংশিল্ড দেশের মধ্যেই সীমিত ছিল। উহা মুসনিব লাহানের অন্যন্ত কোন প্রকার অনুপ্রেরণা দান করিতে গারে নাই।

শী'আঃগণ হযরত 'জালী (রা)-এর বংশধয়দিগকে মাঝে মাঝে রাধীন ক্ষমতাসীন গদে উন্নীত করার প্রচেত্টা চালান, কিত তাঁহাদের ঐ চেত্টা বার্থ হয়। মিসরের ফাাতি মী বংশীয়গণের কেহ কেহ শী'আঃ ইমাাম হিসাবে ভক্ত লাভ করেন। ১৫০২ খু.-এ পারস্যে শী'আঃ সাফাব'ী রাজবংশ প্রতিতিঠত হয়। কিত দার্যদিন পর্যন্ত শী'আঃ ধর্মমত রাজীয় নীতি হিসাবে গৃহীত হয় নাই। পরবর্তীকালে ভণ্ত ইমাামের মতবাদ শী'আঃ নীতি বলিয়া প্রচলিত হইলে পারস্যে শী'আঃ ধর্মমত রাজীয় ধর্মমত বলিয়া বাঞ্চিত লাভ করে।

প্রস্তুপঞ্জী ঃ খলীফাদের ইতিহাস সম্পর্কিত প্রস্থপঞ্জী রচনা করিতে পেলে সমগ্র মুসলিম শাসন আমলের রহত্তর অংশের ঐতিহাসিক গ্রন্থাবলীর উল্লেখ করিতে হয়। 'আরবী সমগুলির জন্য : (b) F. Wustenfeld, Die Geschischtschreiber der Araber und ihre Werke , (২), C. Brockelmann, GAL। অধিক-তর উল্লেখযোগ্য সূত্রঃ 💋 তাবারী, তারীখ, ইবনুল-আছাীর, তা'রীষ; (৪) আস্-স্যুত: ব'রীখ্'ল-খুলাফাা' ও হ'স্ন্'ল-মৃহণাদণরাঃ ৷ (৫) আল-মাক রিষী, আস্-সূলুক লি মা'রিফাতি'দ-দুওয়ালি'ল-মুলুক; (৬) আল-মাঞ্কণারী, নাফ্র'ড্'-ড'ীব; (৭) Chroniken der Stadt Mekka, ed. F. Wustenfeld: (৮) রাশীদু'দ-দীন, জামি'উ'ভ-ভাওয়াারীখ , (৯) আহ'মাদ ফারীদুন মুন্ৰাআাতু'স-সালাভি নি ; (১০) মুসুভাফা। সাৰিরী النكور على مكنر النعمة من الدين و اليغلاف مكنر النعمة من الدين و اليغلاف ে, বৈরত ১৯২৪ খ.: (১১) র্রোগীয় গ্রছসমূহের মধ্যে Caetani, Annali dell' Islam (Milano, 1905); (52) G. Weil, Geschichte der Chalifen, 5 vols. (1846-1862), (50) A. Muller, Der Islam im Morgen und Abendland (1885, 687), (58) W. Muir. The Caliphate, (50) J. von Hammer, Geschichte des Osmanischen Reiches, (56) A. de la Jonquiere, Hist. de l'empire ottoman, 2nd. ed., Paris 1914, (59) Oriente Moderno (Rome 1921), (Sb) C. A. Nallino, La fine del così detto Califfato ottomano (Oriente Moderno, iv. 137 a.); (33) R. Hartmann, Weson u. Ende des osm. Chalifats, Leipzig 1924, (20) H. Ritter, Die Abschaffung des Kalifats (Arch. f. Politik und Geschichte, ii. 343 n., Berlin 1934), (36) A. J. Toynbee, Survey of International

Affairs 1925, vol. i, The Islamic World since the Peace Settlement, Oxford—London 1927, pp. 25—91.

## ২। রাজনৈতিক মতবাদ

ইসলামের ইতিহাসের সূচনাতে রাজনৈতিক কারণে খিল্যাফাত মতবাদের উত্তব হয়। ভিন্ন ভিন্ন মনীয়ীর চিন্তাধারায়ে এই মতবাদ বিভিন্ন রূপ পরিগ্রহ করিয়া প্রচারিত হইতে থাকে। আশ-শাহ্রাভ্যানী (ed. Cureton. p. 12) বলিয়াছেন যে, খিলাাফাত মতবাদের কারণে ইসলামের ইতিহাসে যেরপ রক্তপাত ও সংঘর্ষের সৃষ্টি হয় জন্য কোন ধর্মযেরে কারণে সেইরপ ঘটে নাই।

(ক) ধর্মমত খিলাফোত সম্বন্ধে খাঁটি ইসলামী মতবাদ হণাদীছাকে ভিত্তি করিয়া পঠিত হয় এবং ঐ মতের মধ্যে খিলাা-ফাতের দুইটি বৈশিষ্ট্য প্রাধান্য লাভ করে। প্রথমত খালীফাঃ অবশ্যই কু'রায়ণ বংশোড্ত হইবেন (কান্যু'ল-'উম্মাল, ৩খ, ২৯৮৩ ; ৬খ, ৩৪৫২, ৩৪৬৯), দিতীয় তিনি মুসলিম জনগণের আনুগত্য লাভ করিবেন। কেহ খলীফার বিরুদ্ধে বিলোহ করিলে তাহাকে আল্লাহর বিরুদ্ধে বিদ্রোহ বলিয়া ঘোষণা করা হইবে (ঐ ৩খ, ২৫৮০, ২১১১, ৩০০৮)। খলীফার ক্লমতার প্রতি আনুপতা প্রকাশ কর। মুসলিমদের ধমীয় কর্তব্য বলিয়া ইসলামের প্রথম হুগ হুইতে রীকৃত হইয়া আসিতেছে। খালীফাঃ পদের তাৎপর্য হইতেছে আলাহের পৃথিবীতে আলাহ্র প্রতিনিধি হিসাবে আলাহ্র বিধান মতে শাসনকার্য পরিচালনা। মাওিয়ার্দী প্রণীত আল-আহ কাাম্'স-স্বত ানিয়া: (ed. R. Enger. Bonn 1853; Cairo 1298, 1327; Transl. E. Fagnan, Algiers 1915) প্রছে সুলী মুসলিমদের খীকৃত 'খালীফাঃ' মতবাদের সুশৃঙ্খল ব্যাখ্যা প্রদান করা হইয়াছে। মাাওয়ারদীর মতে ধনীফার মধ্যে যে বৈশিষ্টাগুলি অবশাই থাকিতে হইবে তাহা এই : তিনি কু'রায়শ বংশের লোক হইবেন , তিনি হইবেন প্রথম, পূর্ণ বয়ক্ষ, সচ্চরিত্র, শারীরিক ও মানসিক দোষসমূহ হইতে মুক্ত, আইন-কানুনের ভানসম্পন্ন, শাসন ক্ষমতাসম্পন্ন এবং মুসলিম রাজা রক্ষা করার উপযুক্ত সাহস ও সামর্থ্যের অধিকারী। উমায়াঃ এবং 'জাকাাসীগণের শাসন-ু কালে খালীকাঃ পদ বংশান্কমিক হওয়া সভেও মাওয়ারদী ইহার বংশান্জমিকতা অস্বীকার করেন এবং তাহাদিগকে আইনানুগ ধালীফাঃ হিসাবে যীকৃতি দানের পক্ষে যুক্তি দিতে সিয়া বলেন যে, ম'আবি'য়া: (য়া)-এর-শাসনকাল (৬৬১—৬৮০) হইতে প্রায় প্রত্যেক খালীফাঃ তাঁহার পরবর্তী খলীফার নাম ঘোষণা করেন এবং ভারপর বায়'আত বা আনুসত্যের শপথ গ্রহণ যোগে তাঁহার নির্বাচন-পর্ব সম।ধা করা হয়। প্রথমে দরবারের অমাত্যসপ শপথ প্রহণ করেন এবং তারগর সাধারণ সভার্বের সমর্থনের উদ্দেশ্যে তাঁহাদের সম্মুখে নব-নির্বাচিত খলীফার নাম ঘোষণা করা হয়। মাওয়ারদী বলেন, তাঁহার কার্য হইবে ধর্মরকা ও প্রতিপালন. বিবাদ-বিসংবাদের আইনসভত মীমাংসা করা, মুসলিম শাসনাধীন রাজ্য রক্ষা করা, অভ্যাচারী ও দুক্তিকারিগণকে শান্তি প্রদান করা, দেশ রক্ষার জন্য সৈন্যবাহিনী সংগঠন করা, মুসলিম শাসনাধীন রাজ্যে হাহারা ই সলাম কবল করিতে অথবা ইসলামের শাসন জন্শাসন মানিয়া চলিতে অন্থীকার করিবে তাহাদের এবং ইসলামের শন্তুদের বিস্লাছে ভিহাস ঘোষণা করা, কর ধার্ষ এবং আদায় করা, বেতন-ভোগীদের বেতন প্রদান এবং সরকারী অর্থের সদ্যবহার করা, সুদক্ষ কুর্মচারী নিয়োগ করা এবং সর্বোগরি শাসন ব্যবহার খুঁটিনাটি

সবদিকে ব্যক্তিগত দৃষ্টি রাখিয়া উহা পরিচালনা করা। ইহার প্রায় তিন শত বৎসর পরে ইব্ন খালদ্ন এই বিষয়টি অধিকতর সমালোচনা-মুলক দুল্টিভঙ্গিতে বিবেচনা করেন। তিনি তাঁহার মুকাদিমাঃ নামক প্রন্থে (পরিচ্ছেদ ২৫: ৮, অনুবাদ Rosenthal Chap., iii, Sec. 23 ) উহার আলোচনা করিয়াছেন। এই প্রস্থ ১৩৭৫ হইতে ১৩৭৯ খ্.-এর মধ্যে লিখিত হইয়াছিল । তিনি ঐতিহাসিক ঘটনাবলী পর্যালোচনা করিয়া দেখাইয়াছেন যে, মুসলিমদের একছ্র আধিপত্যের অবসান হইবার পরে খিলাাফাত নামেমাত্র অবশিশ্ট ছিল। স্বালীফাঃ পদের উৎপত্তি ও উদ্দেশ্য সম্বন্ধে তাঁহার প্রদন্ত বিবরণী মাাওয়ারদী প্রদত বিবরণীর অনুরূপ। কোন কোন ফাক<sup>া</sup>হ স্পট্টত<sup>ি</sup>বর্ণনা করিয়াছেন যে, মুসলিম জাহানে উলিখিত নীতিবাদের পরিবর্তে ব্যক্তিগত ক্ষমতা প্রয়োগ প্রাধান্য লাভ করে এবং তদনুষায়ী খিলাফি: 🤊 সম্পর্কে সংবিধান প্রণয়নে ব্যক্তিগত ক্ষমতা ও শক্তিকে খিলাফাতের অন্যতম উৎসরূপে সংযোজিত করা হয়। এই সকল ফাক ীহদের মধ্যে বাদ্রু দ-দীন ইব্ন জামা। আঃ ( মৃ. ৭৩৩/১৩৩৩ ) অনাত্ম। তিনি ভাঁহার রচিত তাহ্'রীরু'ল-আহ্'কাাম ফী তাদবীরি'ল-মিলাতি'ল-ইস্লামে (ed. Kofler, Islca, vi. p. 349—414) নামক পুস্তকে লিখিয়াছেন যে, নির্বাচনের মাধ্যমে অথবা শক্তি ও ক্ষমতা প্রয়োগের মাধ্যমে ইমামে পদ লাভ করা হইতে পারে। শক্তিও ক্ষমতাবলে ইমামে পদ লাভ করা হইলে ঐ ইমামের প্রতি আনুপত্য প্রদর্শন অবশ্য কর্তব্য। ইহার কারণস্বরাপ তিনি উল্লেখ করেন যে, সৈন্য-সামন্তের বাহবলে খালীফাঃ পদ লাভ এই ফারণেই যুক্তিসঙ্গত বিবেচিত হয় যে, ইহার ফলে মুসলিম সমাজের উপকার ও ঐক্য সাধিত হয় ( ঐ, ৩৫৭ )। অন্য মতাবলম্বী আইনভঙ্গণ ইসলামের ইতিহাসে পরিবর্তনশীলতার এইরাপ যৌজিকতা প্রদর্শনের বিরোধিতা করেন। তাঁহারা তাঁহাদের মতবাদ হণদীছে র উপর প্রতিষ্ঠিত করিয়া বলেন যে, খিলাফাত মাত্র ত্রিশ বৎসর স্থায়ী ছিল অর্থাৎ হ্যরত 'আলী (রা)-এর মৃত্যুকাল পর্যন্ত (কান্য, ৩ঃ নং ৩১৫২)। আন-নাসাফী (এ.) এই মতবাদ সমর্থন করেন ( আল-'আকণা'ইদ ed. Cureton, London 1843, p. 4. జ.)। তুরক্কের প্রধান আইনবিশারদ ইবুরাহীম হণলাবীও (মৃ. ৯৫৬/১৫৪৯) এই মত গ্রহণ করিয়াছেন। তাঁহার লিখিত 'মূল্তাকণা'ল-আবহু'র' গ্রন্থ তুরক্ষের প্রামাণিক আইন গ্রন্থ বিয়া প্রসিদ।

(খ) শী'জাঃ 'আালিমগণ ইমামকে ধমীর বিশ্বাসের মূলনীতি বিলয়া প্রহণ করেন। তাঁহারা উক্ত গদের ন্যায়। অধিকারের উপর জোর দেন। তাঁহারা ইমাামাতকে ওধু কুরারল বংশের মধ্যেই সীমিত করিয়া ক্ষান্ত হন নাই; বরং হ্যরত 'আলী ও ফ্যাতি'মাঃ (রা)-এর বংশধরদের মধ্যেই ইমাামাতকে সীমাবদ্ধ রাখেন। যায়দীয়াঃ সম্প্রদায় ব্যতীত জন্য শী'আগণ ইমাাম নির্বাচনের মতবাদ বর্জন করেন। তাঁহারা দাবী করেন যে, হ্যরত 'আলী (রা)-কে হ্যরত মূহ'ম্মাদ (স') তাঁহার ছলাভিষিক্ত খালীফাঃ মনোনীত করেন। 'আলী (রা)-এর বংশধরগণ তাঁহার গুলগনা বংশানুক্রমে উত্তরাধিকার সূল্লে প্রাপত হন এবং তাঁহারই এবন্ধিধ উক্ত মর্থাদা লাভের যোগ্য বালিয়া অল্লাহ্ তাঁহাদিগকে পূর্ব হইতেই নির্বাচিত করিয়া রাখেন। কথিত আছে, হ্যরত মূহ'ম্মাদ (স') কতিগর গুণ্ড বিষয় হ্যরত 'আলী (রা)-কে দানীয়াছিলেন। তানি উহা তাঁহার পূরকে দানান। এইভাবে উহা বংশ-পরস্বায়া গিতার নিকট হইতে পুরের নিকট সঞ্চালত হইতে থাকে। প্রত্যেক ইমাাম কতগুলি অতি-মানবীয় গুণ্ডর

অধিকারী হন। এই তথবলে সাধারণ মানবের তার হইতে তিনি উর্দ্ধে উন্নীত হন। তিনি অল্লাক্ত ভানের সাহায্যে বিশ্ববাসীকে পরিচালিত করেন। তাঁহার সিদ্ধান্ত অপরিবর্তনীয় এবং চূড়াক্ত বলিয়া
প্রহণ করা হয়। কাহারও কাহারও মতে হযরত 'আলী (রা)-এর মধ্যে
বিশেষ উপাদান বিদ্যানন ছিল বলিয়া তিনি এইরপ শ্রেচত লাভ করিয়াছিলেন। কারণ হযরত আদাম ('আ)-এর সৃত্টি হইতে তরু করিয়া
প্রত্যেক যুগেই একজন মনোনীত ব্যক্তির সভার মধ্যে শ্রগীয় আলো
প্রবেশ করে। এই আলো হযরত 'আলী (রা) এবং তাঁহার পরবরতী
প্রত্যেক ইমাামের মধ্যে বিরাজমান থাকে। শী'আংদের ভিতর
বহু সম্প্রদায়ের উদ্ভব হয় (ইছ্'নাা 'আশারিয়াঃ, ইসমাা'ইলিয়াঃ,
সাবাস্ট্রাঃ, হায়দীয়াঃ প্রভৃতি প্রবদ্ধ হ.)।

(খ) খারিজীগণ শী'জাঃ মতের বিরুদ্ধমত গোষণ করিতেন। তাঁহাদের মতে খালীফাঃ বা ইমাামের পদ কোন বিশেষ গোষ বা পরিবারের মধ্যে সীমাবদ্ধ খাকিতে পারে না; কোন মুসলিম আরবদেশের অধিবাসী না হইলেও—এমন কি ক্রীতদাস হইলেও খালীফাঃ পদের যোগা হইতে পারে । তাঁহারা এত দূর পর্যন্ত বলেন যে, ইমাামের অভিত্ব ধর্মতঃ আবিশ্যক নহে । কোন বিশেষ সময়ে ইমাাম না থাকিলেও জাতির পদ্ধে তাঁহাদের উপর আরোপিত ধর্মীয় কর্তব্য পালন করা নীতিসিদ্ধ বলিয়া সণ্য হইবে । ইমাাম ব্যতীত তাঁহারা বৈধ নাগরিক শাসন কায়েম করিতে পারেন । কোন বিশেষ অবস্থায় ইমাাম নির্বাচন সুবিধাজনক অথবা প্রয়োজনীয় বিবেচিত হইলে তখন একজন ইমাাম নির্বাচিত হইতে পারে । কিন্তু তিনি সব্যোধজনক প্রমাণিত না হইলে তাঁহাকে পদচ্যুত করা অথবা ভাহাকে প্রাণম্ভ দেওয়া যাইতে পারে ( আশ্-শাহরাস্তানী ১ ২, ৮৫ ) ।

উল্লিখিত রাজনৈতিক মত্বাদগুলি কোন না-কোন রাজনৈতিক প্রতিষ্ঠানের মাধ্যমে ক্লগায়িত হইয়াছিল। খিলাফাত সম্বন্ধে আরও বহু উক্তি এবং ধারণা দেখা যায়, কিন্তু সেই সব কখনও কার্যে পরিণত হয় নাই, বিশেষত এই সম্বন্ধে মু'তাযিলী মত্বাদ শুধু কল্পনায় বিরাজমান ছিল। যেমন, মু'তাযিলীদের মতে গৃহযুদ্ধের সময় ইমাামের পদ পূরণ করা উচিত নর, কেবল শান্তির সময় তাহা করা বিধেয়। সমগ্র মুসলিম সমাজের মতৈকা ব্যতীত কেহই ইমাাম হইতে পারে না (আগ-শাহ্রাজ্ঞানী, গৃ. ৫১; Goldziher, Hellenistischer Einfluss auf mu'tazilitische Chalifatstheorien, in Isl., vi. 173—7)।

প্রস্থাপারীঃ (১) 'আনী আল-মুডাক'ী, কান্যু'ল-'উদ্মানে, হায়দরাবাদ, দান্ধিলাত্য হি. ১৩১২-১৩১৪; মাওয়ার্দী (উপরে ল.); (২) আদুদু'দ-দীন আল-স্জী, আল-মাওয়াকি'ফ ফী 'ইল্মি'ল-লালাম ( কনস্টান্টিনোপল ১২৩৯); (৩) ইব্ন হ'াষ্ম, কিডাাবু'ল-ফাস'ল ফি'ল-মিলাল ওয়া'ন-নিহ'াল, ৪ ব. ৮৭, কায়রো ১৩২০ হি. (৪) আল-শাহ্রাজাানী, কিভাাবু'ল-মিলাল ওয়া'ন-নিহ'াল, ed. W. Cureton, London 1842, 1846; (৫) ইব্ন খাল্দুন, আল-মুকাদ্মিয়া:, ed. Quatremere, Paris 1858; (৬) 'আবদু'ল-অমীম শাব'ীল, আল-মিলাফোডু'ল-ইসলামিয়া:, বালিন (१) ১৯১৫; (৭) Mirza Djevad Khan Kasi, Das Kalifat nach islamischem Staatsrecht (Dio Welt des Islams, v. 189 প., 1918); (৮) আব্'ল-কালাম, খিলাফাড ওয়া জায়ীয়াড-ই-'আরাব, কলিকাতা ১৯২০; (৯) মুহ'াম্মাদ রাশীদ রিদাা, আল-মিলাফাঃ, কাজকা ১৯২৩ ব.; (১০) 'আলী 'আবদু'র-

রাাষিকা, আল-ইসল্যাস ওয়া উস্বাল্ল-হাকম, কায়রো ১৯২৫ খৃ.; (১১) য়ুরোপীয় লেখকসণ : A. von Kremer, Geschichte der herrschenden Ideen des Islams, Leipzig 1868, and Culturges-chichte des Orients unter den Chalifen, Vienna 1875-7; (53) J. W. Redhouse, A. vindication of the Ottoman Sultan's title of 'Caliph', showing the antiquity, validity, and universal acceptance, London 1877; (5%) Martin Hartmann, Die Islamische Verfassung und Verwaltung (Die Kultur der Gegenwart, Teil II, Abteilung II, i): (58) C. Snouck Hurgronje, Verrspecide Geschriften, iii., iv,, (50) C. H. Becker, Islamstudien, i., (১৬) I. Goldziher, Muhammedanische Studien, ii. 55 9.; (59) W. Barthold, Khalif-i-Sultan (in Mir Islama, i. 203 a., 345 a., St. Petersburg 1912; (36) Partly translated in Der Islam, vi. 350 %., 1915); (55) J. Greenfield, Kalifat und Imamat (Blatter fur. Vergleichende Rechstwissenschaft und Volkswirtschaftsleher, xi., 1915); (20) Th. W. Juynboll, Handbuch des islamischen Gesetzes, Leyden 1910, (38) C. A. Nallino, Appunti sulla natura del 'Califfiato' in genere e sul presunto 'Califfato Ottomano,' Rome 1917. (33) L. Massignon, Introduction a l'etude des revendications islamiques (RMM, xxxix, I a.), (30) T. W. Arnold, The Caliphate, London 1924, (38) D. Santillana, Il concetto di Califfato e di sovranita nel diritto musulmano (Oriente Moderno, iv. 339 a., 1924), (36) C. Snouck Hurgronje, Islam and Turkish Nationalism (Foreign Affairs, vol. iii., No. 1, p. 61 %., New York 1924, Verspr. Geschr. vi. 435-452) (24) Etudes sur la notion islamique de souverainete, in RMM, 1925, (39) Henri Laoust, Le Califat dans la doctrine de Rasid Rida, Beyrouth 1938.

শাত্তাবিয়াঃ (নিনিন্দ) চরমপয়ী (ওলাাত) শী'লাঃ সম্পূল্লার হইতে উত্ত একটি দল। আব্'ল-খাতগাব মুহশ্ম্মাদ ইব্ন আব্ ষায়নাব আল-আসাদী আল-আঙ্দা'-এর নামে এই দলের নামকরণ করা হয়। তিনি ইমামি ডা'ফারু'স'-স'াদিকের (৮৩-১৪৮/৭০২—৭৬৫) মধ্যে এবং তদত্তর তাঁহার নিজের মধ্যে আলাহ্ তা'আলাের অবতারথের (১৬) দাবী করেন। কুফার তাঁহার একদল অনুসারীও ভুটে। তখন 'ঈসাা ইব্ন মুসাা হিলেন কুফার শাসনকর্তা (১৪৭/৭৬৪—৫ পর্যন্ত)। আব্'ল-খাতগাব সেধানে তাঁহার অনুচরগণকে পাধর, খাগড়া এবং ছুরিকা ঘারা সজ্জিত করিলেন এবং এই মর্মে তাহাদিগকে আশ্রাস দিলেন যে, শত্তুর তরবারী এবং বর্শা এইভলি ঘারাই প্রতিহত হইবে। তাঁহার এই আশ্রাস মিখ্যা প্রতিপদ্ধ হইল এবং তাঁহারে সত্তর জন অনুচর মুখ্যার প্রতিপদ্ধ হইল এবং তাঁহারে সত্তর জন অনুচর মুখ্যান্থে পতিত হইল। অবশেষে তাঁহাকে ফ্রাাত নদীর তাঁরে

দার্ক্'র-রিষ্'ক-এ বন্ধী করিয়া শূলবিদ্ধ করা হইল। অতঃপর তাঁহার দেহ দংধ করা হইল এবং তাঁহার মন্তক বাগদাদে প্রেরিত হইল (১৩৮/৭৫৫-৬)। এই পরাজয়ে তাহার দলের অভিত্ব একেবারে লুণ্ড হইল না। তাহাদের মধ্যে কেহ কেহ মনে করিত বে, আবু'ল-খাভ'াাব বা তাঁহার অনুচরপদকে বন্তত হতা। করা হয় নাই। কারণ দৃণ্ট অবস্থা প্রমাত্মক ছিল। ৩০০ হি. সালে একজন বিশেষজ্ঞের মতে তাহাদের সংখ্যা ১,০০,০০০ ছিল এবং তাহারা কুফার সাওয়াদি এবং য়ামানে বাস করিত। অবশ্য তাহাদের কোন ক্ষমতা বা জনবল ছিল না। ইব্ন কু'ভায়বা-র মা'আরিফ গ্রন্থে তাহাদের সম্পর্কে প্রাথমিক কিছু জানা যায়। কিছু তাহার ৫০ বৎসর পরের আল-মৃত'াহ্হার ইব্নু'ভ'-ত'াহিরের প্রস্থে দেখা যায় যে, ঐতিহাসিকগণকে আকুণ্ট করিতে পারার মত তেমন কিছু তাহারা; করে নাই। আবু'ল-খাভাগাবের মৃত্যুর পর তাহারা মৃহ'াশ্মাদ ইবন্দ ইস্মাা'ঈল ইব্ন জা'ফার আস'-স'াদিকে'র উপর ইমাামাত আরোপ করে। এইভাবে তাহারা ইসমাা'ঈলী সম্প্রায়ভ্রুত হইয়া যায়।

তাহাদের ধর্ম মত সম্পর্কে নিবিল্ট তেমন কিছু পাওয়া যায় না এবং সামান্য যাহা কিছু পাওয়া যায় তাহাও অত্যক্ত সাবধানতার সহিত গ্রহণ করিতে হয়। মনে করা হয় য়ে, 'পুকুর-নিবরে' অর্থাৎ য়াওম্'ল-গাদীরে হয়রত মুহ'াম্মাদ (স') হইতে নুবৃওয়াতের দায়িয় হয়রত 'আলী (রা)-এর উপর জ্পিত হয় এবং আবু'ল-খার'য়াবও মনে করিতেন য়ে, জা'ফার হইতে ইমামাত অনুরূপভাবে তাহার উপর বর্তাইয়াছে। সুনী ও শী'আঃ লেখকগণ দৃঢ়তার সহিত মত প্রকাশ করেন য়ে, আবু'ল-খার'য়াব জা'ফারের পক্ষে য়ে দাবী করেন জা'ফার তাহা প্রত্যাখ্যান করেন। আবু'ল-খার'য়াবের সহিত জা'ফারের সম্পর্ক তিক তেমনই ছিল য়েমন মুখতাার ইব্ন আবী 'উবায়-দের সম্পর্ক ছিল মুহ'াম্মাদ ইবন আল-হ'ানাফিয়্যার সহিত।

হয়রত 'আলী (রা)-এর বংশধরগণ যে ইমামাতের জন্য পূর্ব ইইতে নিদিল্ট ছিলেন তাহা খাডাাবিয়াঃগণ অশ্বীকার করিত। কিন্তু তাহারা মনে করিত যে, আধ্যাত্মিক ব্যাপারেই তাঁহাদিগকে উত্তরাধিকারী গ্রহণ করা হয়। ইহার জন্য তাহারা হয়রত মূহ্যাল্মাদ (স') কর্তৃ ক সালমান আল-ফাারিসী (৪)-কে আধ্যাত্মিক সম্ভানরগে গ্রহণ করার দৃশ্টান্ত দেয়। জাফার আবু'ল-খাডাাবিকে অনুক্রগভাবে গ্রহণ করিয়াছিলেন বলিয়া আবু'ল-খাডাাবি নিজকে সালমানের আধ্যাত্মিক উত্তরাধিকারী মনে করিতেন। দুইটি ইসমান্দ্রীলয়াঃ উপদল এবং নুসাম্বরী সম্প্রদায় আবু'ল-খাডাাবি হইতে উত্ত বলিয়া প্রমাণিত হয়। আবু'ল-ভাডাাবের অন্যান্য মতামতের মধ্যে তিনি শত্র্দের সঙ্গে চরম নির্ল্ড রতা প্রদর্শনের শিক্ষা দিয়াছিলেন। আ্যারিকাদের ন্যায় জাহার মতে শলুদের আবালত্মভার বিভাগ সকলকেই হত্যা করা উচিত। তাহাদের সঙ্গে ব্যবহারে মিখ্যা সাক্ষ্য অন্যায় নহে। আল্-মূতাহ্হার মনে করেন যে, এই সম্প্রদায়ের সাক্ষ্য আদালতে গৃহীত হইত না।

পূর্ববর্তী ঐতিহাসিকসপ অপেক্ষা পরবর্তী ঐতিহাসিকসপ খাড়া।বীয়াঃদের সম্বন্ধ বেশী জানিতেন। আল্-মুড়াহ্হারের সময় হইতে
বাাষিসিংস্যাগণ একটি ডিল্ল সম্পুদায় হিসাবে পরিগণিত হয়। কিন্তু
শাহরাজানীর মতে তাহারা খাড়া।বিষ্যার একটি উপদল। তিনি
'উমায়রিয়াঃ নামে আরও একটি উপদলের উল্লেখ করেন। শেষোক্ত উপদলটি বাগ দাাদীর লেখায় জানাহিংস্লাঃ সম্পুদারের একটি প্রশাখা
হিসাবে বণিত হয়। আশ্-শাহরাজাানী মু'আম্মারিয়াঃদিশকেও খান্তণা- বিষ্যাঃদের একটি দল হিসাবে মনে করেন। কিন্ত ইব্ন হায্য তাহাদিগকে বতর বলিয়া উল্লেখ করেন। মাক্রিয়ীর সময় খাডানবীয়াঃ সম্পুদায়ের উপদল-সংখ্যা প্রায় পঞ্চাশে উপনীত হয়। আবু'লখাডায়াবের পিতার কুন্যাঃ (উপনাম) আবু ছাওর এবং আবু য়ামীদ প্রভৃতি বিভিন্নরাপে উল্লিখিত হয়। এই সম্পুদায় ইসলামী নৈতিক আইন এবং ধনীয় বিধান পরিহার করার অভিযোগে অভিযুক্ত হয়। জম্মান্তবাদ তাহাদের প্রচল্লিত ধারণার অবর্গত বলিয়া অনুমিত হয়।

প্রস্থানী : (১) I. Friedlander, The heterodoxies of the Shiites, JAOS, xxvii and xxix ( translation with notes of Ibn Hazm, Fasl, V. 187 প.); (২) আপ্-পাহরাজানী, transl. Haarbrucker, i.. 206; (৩) আল-বাগ-পাদী, p. 242; (৪) আন-নাওবাখতী, মাজাহিব ফিরাফে আহ্লু'ল-ইমাামা:, ed. Ritter, ইডাফুল ১৯৩১; (৫) আল-কাশ্নী, মাগ্রিফাত আঘবাারি'র-রিজাল, বোঘাই ১৩১৭; (৬) মাক্-রিষী, বিত্যাত:, ২ব, ৩৫২; (৭) আল-ইজী, মাওয়াফিম্ফ, ed. Sorensen, প. ৩৪৬; (৮) W. Ivanow, Notes sur l'Ummu l'Kitab des Ismaeliens de l'Asie Centrale, in REI, 1932, প. ৪১৯--৪৮২; (১) L. Massignon, Salman Pak, Paris 1934, pp. 19, 38, 44; (১০) একই পুডকের নোটাংশে Banu 'l-Furat in Melanges Maspero, কামরো 1938, vol. ii, (১১) A. S. Tritton, Muslim Theology, London 1947, pp. 26, 28, 53, 206.

খাতা ( ১৯. থাতণ') 'যে তুল চিভার (কথার) বা কর্মে ঘটে। সূত্রাং স্থম, ব্যর্থতা শেষোক্ত অর্থ অনুসর্প করিয়া যে কোন সম্পাদিত অন্যায়, সীমা লঙ্ঘন, এমন কি ছলবিশেষে ইচ্ছাকৃত পাপ-কেও খাত'।' বলা যায়।

১। পারিভাষিক অর্থে খাত<sup>া</sup> হইতেছে অনিভাক্ত কর্ম বা পাপ ('আম্দ দক্ষের বিপরীত)। ইহার এই অর্থে ব্যবহার স্রাঃ ৪ ঃ ১২ ( **দ্র. ক**াতল)-এ রহিয়াছে। ইহার বিস্তারিত ব্যাখ্যা এইভাবে দেওয়া হয়—একটি আইনবিক্তম কাজ যাহাতে কর্তার আইন লঙ ঘনের ইচ্ছা থাকে না, ষদিও কর্মটি ইচ্ছাপ্রকই সাধিত হয়। আইনক পশ্তিতগণের মতে এই ধরনের কার্যে অবহেলার যাত্রা সম্বন্ধে কোন কথাই উঠে না। ম'ডাযিলাঃ সম্পদারের মতে ইহার জন্য আল্লাহ কোন শান্তি দিবেন না। কারণ তাঁহাদের মতে কেবল উদ্দেশ্যমূলক বে-আইনী কাজের জনাই শান্তির কথা চিন্তা করা যায়। অপরদিকে সমী সম্পদায়ের মতে খাড়া' পাপের (ইছ'ম) পর্যায়ে না পড়িরেও যে কোন গ্রকার অবহেরা কতকটা ইচ্ছাক্তই হয় এবং উহার ফলে খাতা।' ঘটে বনিয়া ইহার জন্য সে শান্তি গাইতে গারে। কিন্তু করুগামর আল্লাহ এই ধরনের অন্যায়ের জন্য পরকালে ক্ষমা করিবেন। সূতরাং **বাত**া' এ**ই ভগতে শান্তি প্রদান ব্যাপারে অনেক সম**য় দোষ স্থালনে সহায়তাকারী অবস্থাবিশেষ (তব্হাঃ) বলিয়া পণ্য করা হয়। খাডার অবহার সন্দাদিত অন্যায় কর্মের কন্য শারী'আভ নিৰ্ধারিত শান্তি (হান্দ্ৰ) দেওৱা হয় নাঃ তাই বলিয়া আলাহের সকল অধিকার ইহা দারা পরিত্যক হয় না, যথাঃ যদি কেহ মন্তার পবির হণরামে কোন প্রাণী হত্যা করে তাহা হইলে উহা ইচ্ছাকুডই ('আমদ্) হউক বা খাতা'ই (অনিচ্ছাকুতভাবেই) হউক ভাহাকে নিদিণ্ট কাছফাারাঃ দিতে হইবে। দাউদ আজ-জাহিরীর মতে এই ক্ষেত্রেও খাতণা ক্ষমার বোগ্য। খাতণার ফলে কাহারও কোন

আকার বা ছাতি সাধিত হইলে উহার জন্য অনায়কারী সম্পূর্ণরূপে
দারী থাকিবে। এই ব্যাপারে কি:সাাস' (প্র.) একটা বিশেষ ব্যবস্থা।
ধোষানে থাডাা' সাবাস্ত হয় যেখানে কি:সাাস' প্রয়োগ রহিত হয়।
কৈন্ত সেক্ষেণ্ড দিয়াঃ (রক্তমূল্য) এবং কাফ্ফাারাঃ (প্রায়ন্তিড)
আধার করিতে হয়। বিশেষ আরোচনার জন্য 'কত্ল' প্রবন্ধ প্র.।

২। অন্য পারিভাষিক অর্থ ঃ ন্যায়শক্তে, খাত'' অর্থ বাংতি'ল (হণক্লে'র বিপরীত )। যে গ্রন্থভারতে উস্'ল্'র-ফিক্'হের (উস্'ল প্রবন্ধ দ.) আলোচনা করা হয় তাহাতে মুজ্তাহিদ মুত্'লাক' ( প্ল. ইঙ্ভিহাদে ) কোন খাড়া' করিতে পারেন কিনা—এই প্রন্নেরও আলোচনা রহিয়াছে। সুমী সম্প্রদায়ের অধিকাংশের মতে মুজতা-হিদপণ খাতণা করিতে পারেন এবং কোন ব্যাপারে মতানৈকা পেখা দিলে এক সময় একজন মান্ত সঠিক হইতে পারেন। এই মর্মে একটি হ'াদীছ'ও পাওয়া যায়। কিন্তু মু'ভাষিনীদের মতে প্রত্যেক মুজ্তা-হিদই নিডু'ন। সুমী সম্প্রদায়ের প্রখ্যাত 'জ্যানিমদের অনেকেই এই মত পোষণ করেন, যেমন আবু রুসুফ, মুহণদমাদ ইব্নু'ল-হণসান আৰ-শায়বাানী, ইব্ন সুৱায়জ, আল-মুখানী, আল-আৰ্'আরী ও তাঁহার মতের অনুসারী আল∹বাাকি লাানী, আল-সামালী (র)। ইমাাম আবু হ'ানীফাঃ (র) এই উভয়ের মাঝামাঝি পথ অবলমন করেন। সুমী সম্পুদায়ের মতে আল্লাহ্ প্রতিটি বিষয়ে একটি নিদিন্ট সিদ্ধান্ত করিয়া রাখিয়াছেন এবং মুজতাহিদের সিদ্ধারের ষথার্থতা বা ভ্রান্তি আল্লাহ্র সিদ্ধারের অনুরূপ হওয়ার উপর নির্ভর করে। বিখ্যাত মু'তাথিলী 'আলিম গণ মনে *করেন যে,* (ক) মূলত আলাহ্ তা'আলাটে কোন কোন বিষয়ে বিভিন্ন সিহ্নাভ করিয়া রাখিয়াছেন এবং মুজতাহিদ-সপের এই বিষয়ে বিভিন্ন সিদ্ধার গ্রহণ আলাহ্র ঐ বিভিন্ন সিদ্ধারের অনুরূপ হয় বলিয়া ঐ সিদ্ধান্তওলির প্রতিটিই বথার্য ও সঠিক। কাজেই উহা ঐ মুজতাহিদগণের ও তাঁহাদের ∙ মুকণিয়দগণের (তু. তাক্'লীদ) পক্ষে সমভাবে পালনীয় অথবা (খ) মুজ্তাহিদপণের যাবতীয় বিভিন্ন সিদ্ধান্তই সমর্থনযোগ্য ; কিন্ত ঐগুলির একটি অপরটির তুলনায় অধিকতর সমর্থনযোগ্য অথবা (গ) তাঁহারা মনে করেন যে, আল্লাহ্ ঐ সব ব্যাপারে কোন সিদ্ধান্তই গ্রহণ করেন নাই। কিন্তু ষদি তিনি এইরূপ করিতেন তাহা হইলে তিনি একটি মাত্র নিদিল্ট সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিতেন। এই মতের পরিপ্রেক্ষিতে আক্সাহর ঐ সভাব্য নিদিষ্ট সিদ্ধান্তটির বিপরীত সিদ্ধান্তগুলির মথার্থতা শ্বীকার করিতে সিয়া তাঁহারা বলেন ষে, ঐওলি ইজতিহাাদ হিসাবে (ইব্তিদাা-আন্ ইন্ধতিহাাদান ) ঠিক। কারণ ঐ সিধান্তগুলি সম্পর্কে মুজ্তাহিদ-প্রপ্রধাসাধ্য চেল্টা করিয়াহেন। কিন্তু ফল ও পরিণাম হিসাবে (ইন্**তিহাা'আন হ**'ক্যান্) ঐওলি ভুল হইয়াছে। সুলী সম্প্রদায়ের মধ্যে খাঁহারা মু'ভাষিলীদের এই মতকে মৌলিকভাবে স্বীকার করেন ভাঁহারাও এই একই প্রকার ব্যাখ্যা দিয়া থাকেন। কিন্ত এই ব্যাখ্যা তথু উস্'লু'ল-**ফিক্'ছের আইনগ**ত বিধানের সহিত সম্পর্কিত এবং তাহাও **ও**ধু ঐ সমস্ত বিষয়ের প্রতিই প্রযোজ্য যাহার সম্বন্ধে উস্'লে কোন প্রকার সি**ছাত দেওয়া হর নাই** । যেক্ষেরে উসু'লে একটিও সিদ্ধান্ত থাকে এবং মু**ৰ্তমহিদ যদি উহা প্ৰাহ্য** করিয়া না থাকেন তবে তিনি অবশাই ভ্রান্ত। কালাদের (৪.) উস্'লু'দ্-দীনের ক্ষেত্রে বিশেষ করিয়া উহার যুক্তিপূর্ণ সি**ছাতে সক্ষের মতে মাত্র একটি** মতই ঠিক হইবে । আবু'ল-হ'াসান 'ভাবদুলাহ্ **ভাৰ-আন্ৰারী এ**বং আৰ্-জাহি'জ' প্রমূখ কলিপয় মু'তাষিলী **'আলিম মনে করে**ন যে, ধর্মমতের ব্যাপারেও প্রত্যেক মুজ্তাহিদই (এই শব্দ ব্যাপক অর্থে অর্থাৎ যে কোন সমস্যা সমাধানে

নিজের বধাসাধ্য ক্ষমতা প্রয়োগ করে ) নিজুল। আল-খান্বারী ইহার সহিত এই শর্ত যোগ করেন—যে পর্যন্ত ঐ মুজ্তাহিদকে মুসলিম বলিয়া প্রহণ করা হয়। কিন্ত আল-জাহিন্তে এইরাপ কোন শর্ত আরোগ করেন নাই। মুতাখিলীদের মতে প্রত্যেক মুজ্তাহিদের 'খাতা।'শূন্য হওয়া'র অর্থ এই যে, তিনি তাঁহার আরখ্য কার্য মধাযোগ্য সম্পাদন করিয়াছেন।

মুজ্তাহিদপণ জুল সিদ্ধান্তে পৌছিবার জন ; শাস্তি গাইবেন না । উহাকে ধমীয় লাভি (দালালি ) বলিয়া পণ্য করা হইবে না ; বরং উহা ক্রমার্হ । অধিকত্ত আইনের খবার্থ বিধান নির্ণয় করার জনক মুজ্তাহিদের নিকট হইতে যে চেট্টার আশা করা হয় তাহা তিনি পালন করিয়াছেন বলিয়া তিনি পুরকৃত হইবেন । শী'আঃ সম্পুদার মু'তাষিলীদের মতের সমর্থন করেন এবং তাঁহারা তাহাদের মুজ্তাহিদপদকে অভ্রাপ্ত বলিয়া মনে করেন ।

প্রস্থাপাই (১) Lane, Arab-engl, Lexicon, Part 2, p. 761; (২) কান্ফু ইস্ভিন্নাহণাতি'ল-ফানুন, ১খ, ৪০১ প., (৩) জুরজানী, ডা'রীফাত, ed. G. Flugel, পৃ. ১০৪; (৪) খুঁ চিনাটি বিষয়ের জন্য ফিক'ই ও উসু'ল ফিক'ই প্রস্থস্থ অবশ্য প্র. 1 Technical words-এর জন্যে দেউব্য; (৫) Dictionary of the Technical terms used in the Sciences of the Mussalmans (Bibliotheca Indica Old series) Vol. 1, p. 401. প. 1

J. Schacht (S.E.I.)/আৰু বকর সিন্ধীক

খাত ী'আ ( ﷺ ঃ খাত ী'য়া, ব. ব. খাত াায়া এবং খাত ী-'আাত) পাণ, ষ'ান্ব্ শব্দের সমার্থক, মূল ০-৮---্-এর অর্থ হোঁচট খাওয়া (হিন্দু ভাষায় , Proverbs ১১ : ২). ভুল করা (তীরন্দাযের তীর লক্ষ্যুত হওয়ার ক্ষেত্রে আখ্তণআ বলা হয়) ; (খাতণা প্র. চ. )। উদ্দেশ্যমূলকভাবে কৃত পাপকে খাত ীআঃ বলে। ওধুমার গাগকে ছিত'' বলে (১৭: ৩১ छ.)। পক্ষান্তরে বড় পাপসমূহকে ইছ্'ম বলে। কু রুআন শারীফে পাপ সম্পর্কে তেমন বিশ্দ কোন আলোচনা নাই তবে পাপের পরিণাম এবং পাপের মার্জনা সম্পর্কে বার বার বলা হইয়াছে। আর-রাহ মানে, আর-রাহ ীম আলাহ তাঁহার রাস্ল ও নবীগণের প্রচার মারফত মানুষকে স্বীয় গাগের ক্ষমা প্রার্থনার জন্য আহ্বান করেন (১৪:১০।৪৬: ৩১। ৭১:৪, ৭)। ষাহারা বড় পাপ (কাবীরা: খনাহ) এবং নৈতিকতাবজিত কর্মসমূহ হইতে নিজেদের বিরত রাখে তাহারা ছোট পাপের জনা ক্ষমাপ্রাম্ভ হইবে (৫৩ : ৩২)। যিনি পাপ ক্ষমা করেন এবং তওবা (অনুশোচনা) কবুল করেন (৪০ : ৩) ; তিনি সর্ব-ত্রেলঠ ক্রমা প্রদানকারী (৭ ঃ ১৫৫)। তিনি পাপসমূহ সম্পূর্ণ ক্রমা করেন (৩১ : ৫৩)।

কুর্ত্থান শারীকে পাপ মার্জনা সম্পর্কে ইহা সাধারণ বাাখ্যা। এই সম্পর্কে ভারও বিশ্বদ বিবরণ দেওয়া হইয়াছে। হ্যরত মূসা। ('আ) বলিলেন, "হে আমার প্রন্থ ! আমি নিজের উপর অত্যাচার করি-য়াছি (ইয়ী জাল্লাম্পু নাক্সী), আমাকে ক্লমা কর", আল্লাহ্ তাঁহাকে ক্লমা করিলেন (২৮ ঃ ১৬; তু. ৩৮ ঃ ২৪—৫ [লাউদ], ইত্যাদি)। কিন্তু যদি কেহ অবিদ্বাসী হিসাবে বা বহু দেবদেবীর উপাসক হিসাবে মৃত্যুদ্র্যুধ্ পতিত হয় তাহারা ক্লমা পাইবে না (৪ ঃ ৪৮, ১৩৭; ৪৭ ঃ ৩৪)। কুফ্র্ (৪.) ক্লমা করা যায় ধ্যন পাণী ইহা ছাড়িয়া দেয় (৮ ঃ ৩৮), কিন্তু যে সম্পূর্ণরূপে পাগাল্ছম সে চিরকালের জন্য ভাহালাম্ব

ইহা অনেকটা উদার মণ্ডামত। কিন্তু ইহা জুলিনে চলিবে না ষে, ইহা আলাহ্রই ইচ্ছার উপর নির্ভরশীল—তিনি যাহা ইচ্ছা তাহাই করেন। তিনি যাহাকে ইচ্ছা তাহাকে ক্ষমা করেন আর যাহাকে ইচ্ছা তাহাকে শান্তি দেন (৩:১২৯)। যেহেতু আলাহ্ অত্যাচারী নহেন, ন্যায়বিচারক, এইজন্য 'তাহার ইচ্ছা', ইহার অর্থ 'তাহার নায়-বিচারে'।

কু রআান শারীফে পাপীদের সম্পর্কে উদার মত ব্যক্ত করা ইইয়াছে। তবুও পাপাচারের প্রকার-ডেদ ও ডজ্জনিত শাস্তি সম্পর্কে ইসজামের এক পর্যায়ে মতানৈকা দেখা দিয়াছিল।

ছোট (সাগা।'ইর) এবং বড় (কাবা।'ইর) ভনাহেসমূহের পার্থক্য কুরেজান মুতাবিক নির্ধারিত করা যায়, ষেমন (৪২ ঃ ৩৭), ষেধানে কাবা।'ইর শব্দ ব্যবহার করা হইয়াছে। সাতটি প্রধান ভনাহের নীতি সন্দর্কে হাণীছা শারীফে উল্লেখ রহিয়াছে। আলাহের নবী বলিলেন, "প্রধান ভনাহেসমূহ হইতে দ্রে থাকা" (মু'বিকা।ত)। যখন তাঁহাকে জিভাসা করা হইল, "উজ ভনাহেসমূহ কি?" তিনি উত্তরে বলিলেন ঃ "আলাহ্র সহিত নির্ক করা, যালু, আলাহে যাহার হত্যা নিমিদ্ধ করিয়াছেন যথার্থ কারণ ব্যতিরেকে তাহাকে হত্যা করা, সূদ খাওয়া, য়াতীমের সন্দন্ধি প্রাস করা, শরুর বিরুদ্ধে খুদ্ধক্ষেত্র হইতে পলান্তর সহলঙ্কি প্রাস করা, শুরুর বিরুদ্ধে খুদ্ধক্ষেত্র হইতে পলান্তর, সতাসাধ্যী মু'মিনা জীলোকের (মুহ্'সানাঃ) প্রতি অপবাদ দেওয়া" (মুস্লিম, ইমাান, হাণীছা ১৪৪ । আল-বুখারৌ, ওয়াসায়ায়া, বাবে ২৩)। অন্য এক ব্যাখ্যায় এই প্রধান ভনাহেসমূহের মধ্যে কিছু ব্যতিক্রম দেখা যায়। ধর্মতন্ত্ব এবং নীতিশাল্ত মতে হাণীছে উল্লিখিত ভনাহেসমূহ হাড়া আরও অনেক বড় ভনাহ্ রহিয়াছে (৫. আন-নাওয়াবাীর টীকা, ১ ঃ ১৭০ )।

সুদ্ধীদের মতে বড় গুনাহে করিবেও ঈমান অক্ষত থাকিতে পারে।
কিন্ত খারিজী ও মৃ'তাধিলীদের মতে বড় গুনাহকারীর ঈমান থাকে
না এবং সেই কারণে তাহাদের জন্য চিরছায়ী শান্তি রহিয়াছে। এই
অবশ্বা বিশ্বাস এবং কর্মসম্পাকিত প্রন্নের সহিত জড়িত। সুদ্ধী মুস্লিমপণ বিশ্বাসের উপর গুরুত্ব আরোপ করেন; কিন্ত উক্ত সম্পুদায়দ্বর বিশ্বাসী বা অবিশ্বাসী হিসাবে চিহিন্ত করার জন্য কর্মের উপর
জোর দেন। এই ক্রেন্তে মুর্জিঈপণ (৪.) শুত্ত দৃশ্টিডসী রাখেন।
তাহাদের প্রধান বিরোধী খারিজীপণ এবং মু'তাধিলীসপের মতে
মুসলিমদের মধ্যে যাহারা বড় পাপে অপরাধী তাহারা চিরকালের
জন্য নরক দও প্রাণ্ড হইবে। সংক্রিন্ট আয়াতসমূহের তারুসীরে বিভিন্ন
দলের মধ্যে প্রচুর বিতর্ক স্থিত হইয়াছিল। আল-বার্যাণাবানী, ২ঃ৮১
(৭৫)-এর তারুসীরে বলেন (উপরে ৪.)ঃ এখানে উদ্বিশ্বিত 'আহ্নাতাত্' অর্থাৎ 'আচ্ছর কৃত' দন্দ শুধু কাফিরদিগকে লক্ষ্য করিয়া
বলা হইয়াছে; ফলে যে সব মুসলিম বড় পাপ করে তাহারা এই
আয়াতের মন্তব্য অনুসারে ঐ শান্তির আওতার পড়ে না।

৩৯:৫৩-এর আয়াত ''আয়াত্ সম্পূর্ণ গুনাত্ই মাফ করিয়া দেন'' এবং ২:২৮৪-এ "তিনি যাহাকে ইচ্ছা তাহাকে ক্রমা করেন এবং যাহাকে ইচ্ছা শান্তি দেন'' প্রমাণ করে যে, পাপের জন্য শান্তি ভোগ অবধারিত নতে এবং বড় গুনাতেও মাফ হইতে পারে (ফাখ্রু'দ্-দীন আর-রাষী, মাফাতীহ'ল-গায়ব, ২:৮২) । আল-বায়দণাব'ী ফোখ্রু'দ্-দীন আর-রাষী, ৫:৪৫৫-ও ৪.) বলেন, "ইহা সন্তা নতে যে, পাপ মার্জনার জন্য তওবা (৪.) প্রয়োজনীয়; কেবল শির্কের (৪.) গুনাত্র জনাই ইহার প্রয়োজন।'' তবে এই মত বতই দৃঢ় হউক না ক্নে তবুও ফাখ্রু'দ্-দীন আর-রাষী ৩৯:৫৩-এর উপর আলো- চনায় ঘোষণা করিতে বিরত হয় নাই যে, তিনি (আল্লাহ) সাধারণভাবে পালসমূহ মার্জনা করিবেন; কিন্তু হয়ত সাময়িকভাবে দোষধে
শান্তিও দিবেন এবং পরে ক্ষমা করিবেন। মধাপন্থী মুণ্টাযিলী
আয-যামাধ্শারী এই মতের বিরোধিতা করেন। "তিনি যাহাকে
ইক্ষা ক্ষমা করিবেন" (৩ : ১২৯) ইহার ব্যাখ্যাকালে তিনি মত্তবা
করেন যে, এই ক্ষমা হইবে তওবার জনা; কারণ যাহারা তওবা করে
ভাহাদিগকে ব্যতীত তিনি ক্ষমা করেন না। তিনি ইব্ন "আক্রাসে রো)
কর্তৃ ক কথিত বলিয়া বণিত এই আয়াতের নিশ্নোক্ত ব্যাখ্যা তনিয়া
ক্রোধান্বিত হইয়া উঠেন, "তিনি যাহাকে ইক্ষা বড় গুনাহ্সমূহের
জনাও মার্জনা করিবেন এবং যাহাকে ইক্ষা ছোট গুনাহ্সমূহের
জনাও শান্তি দিবেন"—এই ধরনের ব্যাখ্যা মুণ্টায়িলীদের পক্ষে
সত্যই হতাশাব্যক্তক।

সুমী মতে বড় গুনাহ্সমূহও যে মার্জনীয়, তাহা হ'াদীছ
শারীফেও উল্লিখিত রহিয়াছে। শাফাা'আতের হ'াদীছে বিশদভাবে
এই বিষয়ে আলোচনা আছে (শাফাা'আত প্রবন্ধ চ.)। সেখানে নূতন
করিয়া উল্লিখিত হইয়াছে যে, হ্যরত মুহ'াশ্মাদ (স') মহাপাদীদের
জন্য সুপারিশ করিবেন এবং তাহার সুপারিশের ফলেই তাহারা
জাহান্নম হইতে মুক্তিলাভ করিবে।

কয়েকটি হ'াদীছে বড় গুনাাহ্ছাড়া সংকাজের দারা পাপের মার্জনা সম্পর্কে হযরত মুহাদমাদ (সা) উল্লেখ করিয়াছেন। এই সব হ'াদীছে' তথ শর্ত লাগানো হইয়াছে যে, "কাবীরাঃ অনাাহ্ ব্যতীত''। ইহাই নিম্নোক্ত সাধারণ সুদ্ধী মতের (উপরে ৪.) ভিত্তিঃ সংকাজের দারা ছোট ভনাহসমূহ মাফ হইয়া যায়; বড় পাপের জন্য ইস্তিগ ফাারের (ক্ষমা প্রার্থনা) প্রয়োজন এবং শির্-কের জন্য তওবার (দ্র.) প্রয়োজন। সূতরাং নির্ক অর্থাৎ দেব-দেবীর পূজা সর্বাপেক্ষা বড় ভনাহে ; সর্বাপেক্ষা ছোট ভনাহে হইল হ'াদীছু'ন-নাফ্স্ অর্থাৎ অন্যায় চিন্তা—ষাহা বাস্তবে কার্যকরী করা হয় না; এমন কি ইহাও বলা হয় যে, বিচারের দিন এই ধরনের চিন্ধার জন্য কোন বিচার হইবে না। এই ধারণা নিদ্মলিখিত হ'াদীছে' প্রকাশ পাইয়াছেঃ আরু৷াহ্র নবী (স') বলিয়াছেন, "আমার অনুচরপণ যে সব চিতা করে তাহা কার্যে পরিণত না করা পর্যন্ত আল্লাহ সেই সব চিন্তার কোন হিসাব করিবেন না" (মুসলিম, ইমান, হণদীহ' ২০১—২০৮)। এই হ'দীছ' অন্য আকারেও প্রচলিত আছে। ইহা সুমী মুসলমানদের কিছুটা উদার ধারণার অন্যতম দলীন। উলিখিত হণাদীহ' যে ধারণা হইতে উভূত তাহা এই জন্য উল্লেখযোগ্য যে, মুসলিম ধর্মতত্ত্ব উদ্দেশ্য (নিয়াত) (৪.) সম্পর্কে বড়ই কঠোর। অপরপক্ষে পাপমূলক চিন্তার ব্যাপারে ধর্ম-জীব্রুতা উচ্চ প্রশংসিত (মুসলিম, ঈমানি, হণাদীছা ২০১)। এই প্রসঙ্গে নিম্নবিধিত হ'াদীছে'র উদ্ধেশও করা বার: আনাস (রা) বলেন, "নিশ্চয়ই তোমরা এমন কাজ কর যাহা তোমাদের চোখে একটি কেদের বুলতা অপেক্ষাও অকিঞিৎকর, কিন্তু হ্যরত মুহণা-শ্মাদ (স')-এর সময় আমরা এই সকল পাপকে বড় পাপ বজিয়া জানিতাম" (আল্-বুৰাারী, রিকণাক॰ বাবে ৩২)। পরিদেষে বড় পাপসমূহ সম্পর্কে খ্যারিক্তী এবং মু'ভাষিলীদের নীতির উপর আলোকপাত করিয়া এইরূপ একটি হণাদীছেরে উল্লেখ করা যায়: আক্লাহর নবী (সা) বলিয়াছেন, 'বে অবৈধ যৌন সক্ষ করে সে সেই সময় বিশ্বাসী নয়, যে চুরি করে বা মদ্যপা<del>ন করে</del> সেও তৎকালে অবিশ্বাসী" (মুসন্ধিম, ঈমাান, হণাদীছ ১০০ ৪. ঃ

হাদীছ ১০১--১০৫ ; তু. আল-বুখারী, হ'দূদ, বাবে ১, ৬, ২০ ইত্যাদি)। আন-নাওয়াবণী তাঁহার আলোচনার 'বিমাসী নর' এই কথার ব্যাখ্যা দিতে পিয়া বলেন, "ইহা সামগ্রিক ঈশানের জন্য প্রযোজ্য নয়, মার আংশিক অবিশাসের জন্য প্রযোজা" (A. S. Tritoin, Muslim Theology, London 1947, by index)। আমরা নীতিশার ও সূফৌ সাহিত্যে পাপসমূহের একটি প্ৰদানীবন্ধ ত্ৰেপীবিনাাস দেখিতে গাই। (তু. আৰু ভণানিব **আন**-মাক্রী, কূ'ডু'ল-কু'লূব, ১খ, ৮৫ প.; ভাল-গ'াবালী, ইহ্'য়াা, ৪খ, অধায় ১ অনুতাপ সম্ভাষ্ক । আবু তাালিব (র) পাদসমূহকে চারিডাপে বিভক্ত করিয়াহেন, গণযালী (র) এই বিভাগ তাঁহার নিকট হইতে প্রহণ কারন। ইহাদের মধ্যে প্রথমোক্ত পাপকে রাবৃবিয়া। পাপ বলে। যেমন ঔছতা, অহংকার আছভরিভা, দত্ত, আত্মপ্রশংসা, সংসারের প্রতি মোহ, দুরাকাণ্ড্যা, একনায়কড়। বিতীয় প্রকারের পাপকে শায়তণানী পাপ (শায়তণানীয়াঃ) বলে। এই ত্রেণীর পাপ হইতেছে হিংসা, প্রতারণা ইত্যাদি। ভূতীয় শ্রেণীর পাপকে পাশব পাস (বাহীমিয়াঃ) বনা হয় : এইগুলি লালসা, লোভ, ক্রোধ এবং কাম। জার অব্দিন্ট ৪র্থ শ্রেণীর পাপ হইতেছে হিংস্ত জন্তব প্রকৃতি (সাৰ্'সয়াঃ) যেখন হানাহানি, নরহতা ইতাদি।

যাহারা ছোট এবং বড় গালের মধ্যে কোন পাথকা করে না আল-পাষালী তাহাদের মত প্রত্যাখ্যান করিয়াছেন এবং আবৃ তাালিব আল-মায়ীর মত উদ্বত করিয়া বলিয়াছেন, "সতরটি বড় পাপ আছে—তারিটি অবরে, যথাঃ শির্ক, পুনঃ পুনঃ পাপ করা, আলাহের দয়া হইতে হতাশ হওয়া এবং মিখ্যা দাামিন হওয়া; চারিটি জিহ্বার বা মুখের. যথাঃ মিখ্যা সায়া, মুহ্-সানা বা সতী নারীর প্রতি অপবাদ, মিখ্যা শপথ এবং যাদু করা, তিনটি পেটের যেমনঃ মদ্যা এবং সকল প্রকার মাদক পানীয় সান, য়াতীমের ধন আভ্বসাৎকরণ এবং স্ব প্রহণ; দুইটি জননেজিয়ের যথাঃ ব্যভিচার এবং পুংমৈশ্বন; হভের দুইটি যথাঃ হত্যা এবং চ্রি; একটি পায়ের, যথাঃ যুদ্ধক্রেয় হইতে পলায়ন, একটি সারা শরীরের, যথাঃ মাতাপিতার প্রতি অবাধ্যতা।

এই সকল শ্রেণীবিনাস সত্তেও সৃক্ষীলণ পাগকে সাধারণভাবে দেখেন। মানুষ বলিয়াই মানুষ পাগ করে। আল্লাহ্কে সর্ব দক্তিন্মান ও মহান হিসাবে এবং নিজেকে তুক্ক হিসাবে ভাহার ভান করা উচিত। কারণ আল্লা মরিচা ধরা বিকৃত দর্গণখরুগ হইরা রহিয়াছে। তাহাকে পরিকার করিতে হইবে যেন উচ্চতর জমতের প্রতিবিশ্ব ভাহাতে গভিত হয়। এই পরিকারকরণই সৃক্ষী জীবনের প্রধান কাজ। উহাই ভাহাদিসকে জীবনে মুহণাসাবার (আল্লাজভাসার) বা দৈনিক গাগের পরীকা প্ররতি হতি করে এবং ভাহাকে পাগ হইতে বিরত থাকার গথে সরিচালিত করে (ইহ্মাা, ৪খ, অধ্যায় ৮, তু. Asin Palacios, La Mystique d'al—Ghazzali in MFOB, 7. 9০ প.)। গাগ সম্বন্ধ এই সচ্চেন্ডাই স্ক্রীর অনুভাগপূর্ণ জীবনের মূলে বর্তমান এবং মৃত্যুর পরে আল্লাহ্র সক্র্যুগ দ্বারান হইবার ভাহাদের জয়স্চক এত বেশী বাণীর ক্রেপ্ড ইহাই ( তু. R. Hartmann, Al-Kuschairi's Darstellung des Sufitums, p. 11 প.)।

সৃ-ফীনণের পাপ সন্দক্ষে আরও দুইটি বিরোধী মতের উল্লেখ করা প্রয়োজন। বখাঃ ইবাছি স্নাঃ এবং সালাামাতিকাঃ। এখনোক্ত সু-ফীদের মতে মাঁহারা সু-ফী জীবন অবজয়ন করেন তাঁহাদিগকে আইনের বছন এবং নৈতিকতা কোন কিছুই মানিয়া চলার প্রয়েছন নাই। পূর্ণ বিবরণের জনা প্রবন্ধ তাস ৩উফ চ.। মানামাতিরাঃশের মতে যে কার্যে মানুষের প্রশংসা লাভ করা যায় তাহা পরিতাজা। সূত্রাং তাহারা সেই সকল কাজ বর্জন করেন না কাজ তাহাদিগকে সাধারণে। নিকার্য করে। এই কর্ম পরিতাগ পাণাচারের প্রতি আকৃষ্ট হইবার ফল নহে, বরং তাহা লোকচক্ষে নিকার্য হওরারই আকাজ্যার।

A. J. Wensinck (S.E.I.)/আৰু বকর সিমীক

খাদীজা ( خداببة ঃ খাদীজাঃ ) (রা) হবরত মূহণদমাদ (সা)-রার প্রথমা গদী। কু'রায়শ বংশের 'আবদু'ল-'উম্বাা নামক' পরিব**টক্র** খুওয়ারলিদ হিলেন তাঁহার পিতা। বিভিন্ন নির্ভরযোগা স্**রভলির অভিন** মত এই যে, হ্যরত মুহণদ্মাদ (সা)-এর সভে তাঁহার পরিচয় হইবার পূর্বে এবং হয়রতকে নিজ ব্যবসায়ে নিৰুক্ত করিবার সূর্বে তিনি এক ধনবান বণিকের বিধবা পদ্মী ছিলেন। তিনি নিছেই স্বাধীনভাবে ব্যবসায় পরিচালনা করিতেছিলেন। হষরত (সা)-এর সংস বিবাহের পূর্বে ডিনি দুইবার বিবাহসূলে আবদ্ধ হইয়াছিলেন ৷ তাঁহার প্রথম স্থামীর নাম ছিল আবু হাালাঃ ইব্ন মুরাারাঃ তামীমী একং দিভীয় স্বামীর নাম ছিল 'আতীক' ইব্ন 'আইষ্' মাধ্ৰুমী। সুৰক মৃহণালমাদ (সা)-এর অসাধারণ চরিত্র ঋণে মুণ্ধ হইয়া তিনি তাঁহার সহিত বৈবাহিক সম্পর্ক স্থাপনের প্রস্তাব করেন। হযরত মৃ**হ**াসকল (স')-এর বয়স তখন পঁচিশ বৎসর এবং খাদীকাঃ (রা)-এর বয়স চল্লিন বৎসর। নারিগণের মধ্যে খাদীজাঃই সর্বপ্রথম রাস্বুছাাই (র)-এর উপত্ত বিশ্বাস স্থাপন করেন এবং ইসলাম গ্রহণ করেন। তাঁহার **জীবদশার** হ্যরত মুহ**াম্মাদ (স**া) অপর কোন জীলোককে বিবা**হ করে**ব নাই। খাদীজাঃ (রা) ছিলেন উচ্চ সামাজিক মর্থাদাসব্দর মহিলা। রাস্ল (সা)-এর জীবনের সংগ্রাম কালীন অবস্থায় খাদীজাঃ (র)-এর অর্থ-সম্পদ্ তাঁহার প্রভূত উপকারে আসিয়াছিল। তিনি নু**ৰুওরাতের** দশম বর্ষে (হিজরাতের তিন বৎসর পূর্বে) ৬৪ বৎসর বচ্চত ইন্তিকাল করেন। ইব্রাহীম (রা) বাতীত রাস্লুলাহ (স')-**এড** সকল সভান, দুই পুর্—আল-কণাসিম ও 'আবদুরাহ (আভ∽ ত'ায়্যিব ঋত্'-ড'াহির) এবং চার কন্যা ঃ যায়নাব, ক্লক'ায়াাঃ, উস্কু-কুল্ছুণ্ম ও কাাতি মাঃ (রা) উম্মূ'ল-মু'মিনীন ধাদীলাঃ (রা)-এর সর্ভবাত ছিলেন (Hughes Dictionary of Islam, New Delhi 1977, p. 262)। খাদীলাঃ (র)-এর ব্যক্তিক রাসূব (স')-কে মুণ্ধ করিয়াছিল। প্রথম ওয়াহ্'রি অবতরণের উত্তেজনাপূর্ণ ও অভিত মুহ্তে খাদীজাঃ (রা)-এর নৈতিক সমর্থন মূহ:"মাদ (স:)-কে **সাহ্য**ু সাম্পুনা ও শাতি প্রদান করিয়াছিল। ওয়াহ্'য়ি প্রাণ্ডির প্রথম **অভিভার** হ্যরত মুহণশ্মাদ (সা) যখন খুবই বিব্রত বোধ করিয়াছিকের তথন হ্যরত খাদীআঃ (রা) তাঁহাকে আপন চাচাত ভাই প্রসিদ্ধ ধর্ম-তত্বিদ ওয়ারাক।ঃ ইব্ন নাওফারের নিকট লইয়া যান 🚓 ওয়ারাক'রে (দ্রু) কথায় হযরত (স') আছম্ভ হন।

প্রস্থানী : (১) ইব্ন সা'দ, ৮খ, ৭-১১; (২) টব্ন হিন্দান, প. ১১৯-১২২, ১৫৩-১৫৬, ২৬২-২৭৭, ১০০১; (৩) ভাষানী ১খ, ১১২৭-১১৩০; (৪) ইব্ন হাজার, আর-ইসাাবাঃ ed. Spronger, ৬খ, ১১৬০; (৫) আল্-আবরাকাট, ed. Wustenfeld, p. 463; (৬) Sprenger, Das Leben.....das Mohammad, i. 194 গ.; (৭) Cactani, Annali dell'

Islam, i, 138—144, 166—172; (b) Robertson Smith, Kinship and Marriage in early Arabia, p. 273 %.; (a) Lammens, Fatima, p. 12 %. (bo) F. Buhl, Das Leben Muhammeds, p. 118 %.; (bb) G. A. Stern, Marriage in Early Islam (London 1936), index.

, খান জাহান আলী খান (نائ الله الله خان الله خا

যাহা হউক, এই কথা সত্য যে, খান জাহাান 'আলী খান যশের-ध्वनो ७५ व रेजवाम धनारत्त्र छना जत्नक जाथना कहिसहिस्तन এবং তিনি একজন জনহিতৈষী ও জনপ্রিয় ব্যক্তি ছিলেন। তিনি কোন রাজ কর্মচারী ছিলেন বলিয়া মনে করিবার বথেষ্ট কারণ আছে। বাগেরহাটে তাঁহার বাসস্থান ছিল। ইহা 'ধালীফাবাাদ' নামে খ্যাত ছিল। কিন্তু তিনি নিজ নামে মুদ্রা প্রবৃত করেন নাই। তিনি প্রথমে যবোর জিলার বারবাজার নামক স্থানে অস্তিনা স্থাপন করেন। সেখান হইতে তিনি দক্ষিণ-পর্ব দিকে যাত্রা গুরু করেন। ছানীয় অধিবাসিগণ অনেকেই তাঁহার নিকট ইসলাম গ্রহণ করে এবং তাঁহার জনহিতকর কার্যে যোগদান করে। এই অনচরদিগের সহায়তায় তিনি এই অঞ্চলে অনেক রাভা নির্মাণ, জলাশয় খনন এবং মসজিদ ও মাদরাসাঃ খাপন করেন ৷ তাঁহার এইরাপ জনহিতকর কার্যের জন্য তিনি ছানীয় জনগণের প্রিয়গার হন এবং 'খাঙালী পীর' নামে পরিচিত হন। তাঁহার নিমিত রাস্তা 'খাঞ্চালীর জালান' এবং দীঘি 'খাঙালীর দীঘি' নামে এখনও প্রসিদ্ধ। যশোর জেলার বিদ্যা-নন্দকাটি, বারবাজার প্রভৃতি ছানে, খুলনা জিলার বাগেরহাট অঞ্লে তাঁহার এইরাপ কীতি-চিহ্ন এখনও বিদ্যমান আছে। বারবান্ধার হইতে বাগেরহাট পর্যন্ত প্রায় ৭০ মাইল দীর্ঘ রাজা এখনও 'খাঙালীর রাজা' নামে পরিচিত। বাপেরহাটের 'ষাট পদ্বজ্ব মসজিদ' তাঁহারই কীতি। এই মসজিদের নাম ষাটগধুজ মসজিদ হইলেও ইহার পধুর সংখ্যা প্রকৃতগক্ষে ৭৭। এই মসঞ্চিদ হইতে প্রায় দেড় মাইল দরে এই দরবেশ শাসকের অভিম শয়নভমি জবস্থিত। তাঁহার কবরে উৎকীর্ণ লিপি তাঁহার মৃত্যুর তারিব ২৬ বু 'ল-হি জ্বাঃ, ৮৬৩ হি..( ২৫ অকটোবর. ১৪৫১ খ.) বহন করিতেছে। তাঁহার একটি সেনাদল ছিল বলিয়াও ক্ষিত হয়। কিন্তু এই সেনাদলের সাহাযো তিনি দেশ জয় করিয়াছেন বলিয়া শোনা যায় না । চট্টপ্রামের সহিত তাঁহার সম্পর্ক ছিল বলিয়া জানা খায়। ছাপতা কার্যের জন্য তিনি সেখান হইতে নদীপথে প্রস্তার আনাইতেন। খ্রনায় জাহাজঘাটা নামক ছানে তাঁহার মারপর নৌপথে আসিয়া পৌছাইত। তিনি নিঞ্চলুষ চরিল্লের অধিকারী ছিলেন। তিনি যশোর-খুলনা অঞ্লে সেই সময়ে বিশেষ প্রতাপ-

শালী ব্যক্তি ছিলেন । এখনও এই অঞ্লে লোকেরা কাহারও আড়য়রপ্রিয়তা দেখিলে বলিয়া থাকে "বেটা খেন খাঞে খাঁ।" ইহা খান-ইজাহানে খান নামের অগলংশ। চাকার একটি উৎকীর্ণ লিগিতে
দেখা থায় যে, সূলতান নাাসির উ'দ্-দীন মাহাম্দ শাহের আমলে
খাওয়াজাঃ জাহানে নামক একজন খান কর্তৃক একটি মসজিদের
ফটক নিমিত হইয়াছিল। এই লিগির তারিখ ১৬ জুন, ১৪৫৭ খ্.।
Prof. Brockelmann-এর মতে সম্ভবত এই খাওয়াজাঃ জাহানি
এবং খানি জাহানি 'আলী খান একই ব্যক্তি'।

প্রস্থানী ঃ (১) Bengal District Gazetteers, Jessore, p. 23-25, Report of the Archaelogical survey of India 1903-04; (২) সতীৰ চন্ত মিত্ৰ, বৰোৱ-শ্বনার ইতিহাস, ১ম বত্ত ; (৩) Inscription of Bengal IV by Shamsuddin Ahmed; (৪) Cambridge History of India, Vol. iii, cp. x; (৫) Notes on Arabic and Persian Inscription, J. A. S. B. Part I., 1872, p. 107—108;

মুহতমদ রিষাউর রহীম

খাম্র (خمر), মদ্য, সুরা। এই শখটি প্রাচীন 'আরবী কবি-তার বহল ব্যবহাত।

হ্ষরত মৃহণ্দমাদ (সা)-এর যমানায় মকা, মদীনা তথা সমগ্র 'আরবের অধিবাসিগণ যে কোন উৎসব উপলক্ষে প্রায়ই মদাপানের ব্যবস্থা করিত। তাহারা মদ্যপানের ফলে মাতাল হইয়া অনেক কেলেকারী করিয়া বসিত। আবার এই মদ্যপানের সঙ্গে সঙ্গে জুয়া বেলার প্রতি তাহারা আসক্ত হইয়া উঠিত। এই উভয় কাজকেই হযরত মুহ্ৰদমাদ (সুৰু ওয়াত প্ৰাণিতর পূর্ব হইতে দূষণীয় ভানে ঘণা করিতেন ৷ হণদীছে বণিত আছে যে, হষরত মৃহণম্মাদ (সা)-এর চাচা হণম্যাঃ ইব্ন 'আবদু'ল-মুড'ালিব একদা মদের নেশার ঘোরে হযরত 'আলী (রা)-এর দুইটি উটের অস ছেদন করেন (আল-বুখারী, পাক-ভারতীয় সং, পৃ. ৩১৯—২০, ৪৩৪—৩৫,৫৭১)। সুরাঃ ৪ ঃ ৪৩-এ বলা হইয়াছে: "ওহে মুসলিমগণ। তোমরা নেশার ঘোরে থাকা অবহায় সালাতের নিকটবতী হইও নাযে পর্যন্ত নাতোমরা বুঝিতে পারো যে, তোমরা কি বলিতেছ।" ইহার তাফসীরে বলা হয় যে, ষ্মন মদা হণরামি করা হয় নাই তথন কোন একজন সাহণাবী মদের নেশাই ঘোর থাকা অবস্থায় সাংলাত আদায় করিতে পিয়া কুরআান তিলাওয়াতে ভুল করেন। জনভর এই আয়াত নাাষিল হুটুলে সাহণাবীদের মধ্যে হাঁহার মদাপানের ইচ্ছা হুইত তিনি রাজিতে শুইবার সময় ছাড়া অন্য কোন সময়ে মদাপান করিতেন না।

মদ্যপান হঠাৎ নিষিদ্ধ করা হয় নাই। সর্বপ্রথম কু'রজানের ২:২১৯-এ বলা হয়, "তাহারা তোমাকে মদ্য এবং জুয়া ( মারসির) সন্দর্কে বিধান জিভাসা করে। তুমি তাহাদিগকে জানাইয়া দাও যে, মদা এবং জুয়া ভীয়ণ পাপের কাজ। ইহাতে মানুষের জন্য কিঞ্চিৎ উপকারও রহিয়াছে, তবে উহাদের উপকারিতা অপেক। উহাদের জনগরিতা অপেক। উহাদের জনিগটকারিতা অনেক বেশী গুরুতর।" প্রকৃতপক্ষে এই ওয়াই'য়ি ঘারা মদ্য পানকে নিমিদ্ধ বলিয়া ঘোষণা করা হয় নাই। ইহাতে গুধু মদ্যপানের ক্ষতির দিকে মু'মিনদের মনোযোগ আকর্ষণ করা হয়। এই আায়াত নাামিল হওয়ার পর অনেকেই মদ্যপান পরিত্যাগ কয়েন। ইহার পর স্রাঃ ৪:৪৩ আায়াত নাামিল হয়, "ছে বিছাসিগণ! তোমরা মাতাল অবস্থায় স'ালাতের নিকট আসিও না যে পর্যন্ত তোমরা যাহা বল তাহা বুঝিতে সক্ষম না হও" ইত্যাদি। এই

ভক্ষ বিশ্বতিও সদ্যপানকে নিষিদ্ধ করা হয় নাই। তবে বেহেতু মাতাল অবহার সালোত নিষিদ্ধ হইল সেইজন্য অনেকেই মদ্যপান ত্যাপ করিল এবং মাহারা পান করিত কেবলমার 'ইশার সালাতের পরে অইবার পূর্বে পান করিত। ফলে মদ্যপানের উপর কতকটা বাধানিমেধ আরোপিত হয়। অতঃপর সূরাঃ ৫ ঃ ৯০ নাাযিল হইল এবং বদ্যপান নিষিদ্ধ বজিয়া ঘোষণা করা হইল। এই আয়াতে বলা হইল, "হে বিশাসিপণ! তোমরা নিশ্চিত জানিয়া রাখিও মদা, মায়সির ( কুয়া ), পাধরের বেদীমূলে পথ বলি এবং তার চালনাযোগে ভাগা গণনা হইতেছে পাপ এবং শায়তানের নিকৃত্টতম কাল। অতএব তোমরা তাহা পরিহার কর যেন তোমরা কৃতকার্য হইতে পার।" .

সদাপান সম্পর্কে ওয়াত্'য়ির এই ধারাবাহিকতা হণদীছ খারা প্রমাণিত এবং তাকসীরকারখণ কর্তৃক ছীক্ত (আহ'মাদ ইব্ন হ'ছাল, মুস্নাদ ২খ, ৩৫১ প.। ত'াবারী, তাকসীর, সুরা: ৪: ৪৩; ৫: ১০ ৪.)।

মদাপান নিষেধের ব্যাপার বিস্তারিতভাবেও বিবেচনা করা হাইতে পারে, কেননা ইসলামই একমার একস্বাদী ধর্ম নহে যাহা মদ্য পান নিষিদ্ধ বলিয়া প্রহণ করিয়াছে। বরং বাইবেল পুরাতন নিয়ম (Old Testament, পণনা পুস্তক, ৬খ,৩ প.) হইতে জানা যায় যে, নায়ায়াইত-পণ তাহাদের ধর্মমাজকগণের জনুসরণে পবিত্র ধর্মের আচার-জনু-ভানের পূর্বে মদ্যপান হইতে বিরত থাকিতেন (জেভি ১০/৯)। তাইওতোরাস সিকুলাস (১৯ ঃ ৯৪, ৩)-এর মতে নাবাতিয়ালণও মদ্যপান হইতে বিরত থাকিতে এবং তাহাদের দেবতাগণের মধ্যে "যিনি মদ্যপান করেন না তাহাকে মহান দেবতাগ বলিয়া আখ্যা দেওয়া হইত। আবার অনেক খুস্টান সন্ম্যাসীর মধ্যে মদ্যপান হইতে বিরত থাকার ভিল্ল।

কু রুআানে উদ্ধিত মদ্যপানের নিষিত্বতা সন্দর্কে মুসলিম আইনভগণ যথাযোগ্য আলোচনা করিরাছেন। সুমীদের সকল মান্তাবে এবং শী'আঃ মান্তাবেও মদ্যপানকে হ'ারাম ঘোষণা করা হইরাছে এবং মদের বাবসারকে নিষিত্ব বলা হইরাছে । বাফিল মতের বিশদ বাাখ্যার জন্য আন-নাওয়াব'ী, 'মিন্হাাঙ্গ' V.d. Borg সং. ৬খ, ২৪১ , হ'ানাফী মতের জন্য ফাত্ওয়াা 'আলোম-মীরী, (কলিকাতা ১৮৩৫ খু.) ৬খ, ৬০৪ গ. মাজিকী মতের জন্য যুব্-কণানী কর্তু ক মুওরাভাগর ব্যাখ্যা (কাররো ১২৮০ হি.) ৪খ, ২৬ ; শী-জাঃ মতের জন্য আল-হ'লী, শারাাই'উ'ঋ-ইসলামে (কলিকাতা ১৮৩৯ খু.), গৃ. ৪০৪ ৪. । ইসলামে খ্লাপান জন্যতম ম 'পাগ (কারীরাঃ ওনাছ্)।

মদাগান যে একটি অরতর গাগ—এ সন্দর্কে বহ হাদীছারিয়ছে। যথাঃ মদা সর্বপ্রকার গাংগর মূল (আহামাদ ইব্ন হালাল, মুস্নাদ, এব, ২৩৮ঃ ইব্ন মাজাঃ, আশ্রিবাঃ, বাাব ১)। "যে ব্যক্তি এই জগতে মদাগান করিবার গরে মদাগান হইতে তওবা করে না, সে গরকালে উহা গান করিতে গাইবে না" (বুলারী, আশ্রিবাঃ, বাাব ১ঃ মুসলিম, আশ্রিবাঃ, হাদীছ, ৭৩, ৭৬—৭৮)। "যে ব্যক্তি মদাগান করে অথবা কাহাকেও মদাগান করায় অথবা মদা বিক্রম করে বা ক্রম করে সে অভিশত্ত" (আবু দাউদ, আশ্রিবাঃ, বাাব ৬ঃ আহান্মাদ ইব্ন হালাল, ১২, ৬১৬; ২২, ২৫, ৬১, ৭১, ১৭, ১২৮ ইত্যাদি)। "যে ব্যক্তি ইক্ষাপূর্বক এক চোক মদাগান করে তাহাকে কিয়োমাতের দিন পূক্ষ শান করিতে হইবে" (ভারালিসী, ১১৩৪)।

"বে ব্যক্তি মদ্যপান করে তাহার স'ালাতে আয়াহ্র নিকট ক'বুল হয় না" (নাসাঈ, আশ্রিবাঃ, বাাব ৪৩, দাারিমী, আশরিবাঃ, বাাব ৩)। "মদ্যপারী মদ্যপানকালে মুশনি থাকে না" (বুখারী, আশ্রিবাঃ, বাাব ১; নাসাঈ, আশ্রিবাঃ, বাাব ৪২; ৪৪)। হ'াদীছে মদ্যকে ঔষধ হিসাবে পান করা হইতে নিরুৎসাহিত করা হইরাছে। বলা হইরাছে যে, মদ ঔষধ হইতে পারে না। উহা বরং রোপ উৎপাদন করে (মুসলিম, আশ্রিবাঃ হ'াদীছ' ১২; আহ্'মাদ ইব্ন হ'াঘাল ৬: ৩১১; ভাজে ইভ্যাদি)। মদ্যকে (লবণ, পিঁরাজ ইভ্যাদি যোগে) সির্কার পরিপত করিবার জনুমতি আছে (মুসলিম, আশ্রিবাঃ, হ'াদীছ' ১১; তিরাম্যশী, বৃষু', বাাব ৫১; আহ'মাদ ইব্ন হ'াঘাল, ৩: ১১১; ২৬০)। হ'াদীছে' ইহাও বলা হইরাছে, "কিশ্রাাম্যতের পূর্ব লক্ষপসমূহের মধ্যে কতিপর লক্ষণ এই যে, (ইসলাম্মতের পূর্ব লক্ষপসমূহের মধ্যে কতিপর লক্ষণ এই যে, (ইসলাম্মতের পূর্ব লক্ষণসমূহের মধ্যে কতিপর লক্ষণ এই যে, (ইসলাম্মতের পূর্ব গ্রাক্তার রিছি পাইবে ও ভান কমিয়া যাইবে, ব্যক্তিচার রক্তাশে হইতে থাকিবে, মদ্য (বহল পরিমাণে) পান করা হইবে..." (বুখারী, আশ্রিবাঃ, হ'াদীছে' ৩)।

ইসলাবের সকল মাৰ্'হাবের সকল ইমাাম ও 'আজিম কু'র-আানের ৫: ৯০ আরাত মতে মণ্যপান হ'ারাাম বলিয়া বিশ্বাস করেন এবং তাঁহারা ইহাও বিশ্বাস করেন মে, মাহাই নেশা উৎপাদন করে তাহাই মদ্যের অন্তর্ভুক্ত ও হ'ারাাম। রাসূল (স') বলি-রাছেন, "বে পানীয়ই নেশা আনয়ন করে তাহাই হ'ারাাম (বুলারী, পাক-ভারত সং. পৃ. ৬৮)। 'আালিমগণ আরও শ্বীকার করেন মে, যাহা অধিক পরিমাণে গান বা আহার করিলে নেশা উৎপাদন করে তাহার অন্ধ পরিমাণ গান বা আহার করাও হ'ারাাম (মুস্নাদ, আহ'মাদ ও সুনান চতুল্টয়)।

যে সময়ে 'খাম্র' (মদ্য) হ'রোম হওয়ার আয়োত নাষিল হয় সে সময় মদীনায় (১) আসুরের মদ, (২) তাজা খেলুরের মদ, (৩) সাকা বেজুরের মদ, (৪) মধুর মদ্য, (৫) কবের মদ ও (৬) গমের মদ প্রচলিত ছিল, এবং 'খাস্র' নিষিদ্ধ হওয়ার আয়োত অবতীর্ণ হইয়া এই সর্ব প্রকার সদই হ'ারাাম ঘোষিত হয় (বুখারৌ, কিতাাপু'ল-আশ্রিবাঃ)। চাউবের মদ গান করিতে রাস্ত্র (স<sup>.</sup>) নিষেধ করেন (মুওয়াডা, ইমাম মালিক, কিতাব্র-আব্রিবাঃ), উহাও হারাম। হযরত উথার (রা) তাঁহার কোন এক পুতৃ বাঃর বলেনঃ পবির কুপুর্বাচন যে সময়ে মদ্যপান নিষিদ্ধ হয় সেই সময়ে ইহা পাঁচ প্রকার বস্তু হইন্ডে ত্রতত হইত। বধাঃ খেলুর, আসুর, মধু, গম এবং বব। তিনি আরও ব্যৱনঃ মদ্য ভাহাই যাহা ভানকে আচ্ছৰ করে (আল্-খাষ্র মা খামার'ব-আক্'বা। বুখারী, আব্রিবাঃ, বাবে ২)। আবুর হইতে ৰদ্য ব্যতীত আর এক প্রকার গানীর সিরিরার অধিবাসিদণ প্রবৃত করিয়া উহা গান করিত। ভাহারা আসুরের রস আগুনে স্থান দিয়া বৰন উহার তিনভাগের দুইভাস কমিয়া গিয়া একভাগে গরিবত হইত এবং ঝোলা ওড়ের মত হইত, তখন তাহারা উহা পান করিত। হ্যরত 'উদার (রা) তাঁহার খিলাফোডকারে সিরিয়া পদন করিলে সিরিয়ার অধিবাসিদণ সেধানকার অস্বাছ্যকর আর্দ্র আবহাওয়ার অভিযোগ করিয়া কলে বে, একখার এই গানীয় প্রবাই ভাহাসিক্সক সুস্থ রাখিতে গারে। তখন হষরত 'উষার (রা) তাহাদিখকে 🛦 শর্মকত ব্যবহার না করিয়া সধু পান করিতে বলেন। তারগর ভাহারা আবার করে যে, ভধুমার ষধু ভাষাদিসকে সৃহ রাখিতে গারিবে না। অনভর সিরিয়াবাসী ভাঁত্যকে বলে, "আসরা কি আগনার ক্রন অনুরূপ কিছু তৈরার করিতে পারি ে ইহা পানে কোন নেশা হয় না।"

তিনি বলিলেন, "আহা।" তখন তাহারা আলুরের রস আঙনে স্থাল দিয়া যখন উহার তিন জংশের দুই অংশ বাস্পীভূত হইরা এক-অংশ অবশিশ্ট রহিল, তখন উহা হযরত 'উমার (রা)-এর নিকট আনরন করিল। হবরত 'উমার (রা) নিজ অনুলি উহাতে প্রবেশ করাইলেন। তারপর হাত ভুলিয়া লইয়া ( পর্মের কারণে ) আসুল কামড়াইতে থাকিলেন এবং বলিলেন, 'ইহা তো আঠাল মালিব।'' ইহা তো উটের তি'লার ন্যায় ।" (তি'লাা **আলকা**তরার ন্যায় এক প্রকার প্রব্য । উহা উটের পাঁচড়ায় মালিশ ব্দরা হয়)। অনভর তিনি তাহাদিগকে উহা পান করিবার অনুমতি দিলেন (মুওয়াডণ' ইসাম মালিক, আশ্রিৰাঃ)। অথচ ইহারই প্রথম অধ্যায়ে প্রথম হণদীছে বলা হইয়াহে যে, এই ভি:লা৷ পান করিয়া মাতাল হওয়ায় জনৈক লোককে হ্যরত 'উমার (রা) শান্তি প্রদান করিয়াছিলেন। षाजूरत्रत होहैको त्राप्त निया चानसन करत ना बिलता উंदा भान करी বেমন হালালে, সেইরূপ ঐ স্থান দেওয়া রূস টট্কা অবস্থার পান করিলে তাহাতে নেশা হয় না বলিয়া 'উমার (রা) সিরিয়াবাসী-দিশকে উহা পান করিবার অনুমতি দেন। আবার আলুরের রস নিদিল্ট সময় পার হইলে মদে পরিণত হয় বলিয়া উহা পান করা ষেমন হারামে, সেইরূপ ঐ ভাল দেয়া রস কিছুকাল পরে পান করিলৈ নেশা হয় বলিয়া তখন উহা মদ্যে পরিণত হয় এবং এই কারণেই হষরত 'উমার (রা) ঐ স্থাল দেয়া আসুর রস গানকারীকে नांचि भिग्नांक्रिक्य ।

ভারপর সুরাসার বা alcohol-এর কথা। হ'নাফী মাধ্'হাব ছাড়া আর সকল মাব্য'াবে সুরাসারকে মদোর অত্তু জি বলিরা বীকার করা হইরাছে এবং সেই কার্পে সুরাসার গান করা হ'ারামি বলা হইরাছে।

কিস্মিস, খেজুর, খুর্মা পানিতে ভিজাইয়া রাখিয়া সণহণাবীগণ এক প্রকার শরবত তৈরার ক্রিতেন। ঐ শরবত নিদিষ্ট সময়ের মধ্যে পান করিলে তাহাতে নেশা হয় না এবং ঐ অবস্থায় উহাকে 'নাবীয়া' বলা হয়। কিন্ত বেশ কিছু কাল রাখিয়া উহা পান ক্রিজে ভাহাতে নেশা হয় এবং তথন উহা মদে পরিণত হয় বলিয়া ইণারামি হয়।

মদের ক্রিয়ার ভীরতা বাহাতে অক্স থাকে অথবা দিন দিন বৃদ্ধি গায় এই উদ্দেশ্যে আরবগণ বিশেষভাবে প্রন্তুত ভাতে মদ্য রাখিত। এই উদ্দেশ্যে তাহারা সাধারণত যে সকল গায়ে মদ্য রাখিত ভাহা হইতেছে গুৰু লাউরের থোল, সবৃক্ষ রতে রাঙানো এক প্রকার মেটে কলস, আল্ফাতরা মাখানো গালাদি ও বেজুর ছঁড়ি অথবা কাঠের গায়। পকাররে মদের ভেজে চামড়া ছিড়িয়া যায় বজিরা তাহারা চামড়ার গায়ে মদ রাখিত না।

অনভর মদ হারামে হইবে মদ রাধিবার জনা যে সকল পার বাবহাত হইত সেই সকল পারে 'নাবীব'' প্রবত করিতে রাসূল (স') নিমেধ করেন এবং একমার চামড়ার পারে 'নাবীব'' প্রবত করিবার অনুমতি দেন। রাসূল (স') বলেন, ''তোমরা লাউফোর ঘোরে 'নাবীব'' প্রবত করিও না, ভালকাতরা মাধানো পারেও না, সবুস কলসেও না আর অেজুর ভড়ির পারেও না'' (বুখারী, পাক-ভারতীয় সং, পৃ. ৮৩৭, তানাস ও আৰু হরাররাঃ বলিত)।

বৃথারীতে (পৃ. ১৬ ৩ ৬২৭, ইব্ন 'আকাসে বণিত') একটি হ'নিছে' বলা হইয়াছে (মদ হ'ারাম হইবার পরে)ঃ 'আবদু'ল-কামস খোরের এক প্রতিনিধি দল রাসুল (স')-এর নিক্ট আসিরা বলিল, "হে আলাহ্র রাসুল। আমরা রাবী'আঃ গোরের লোক।

আগনার এবং আসাদের মধ্যে মুদ'ার গোরের কাঞ্চিরগণ বাস করে বলিয়া আমরা মুদ্ধ নিষিদ্ধ মাসগুলি (আশ্হরেশ্ল-হণ্রেম) ছাড়া অন্য কোন সময় আপনার নিকট আঙ্গিতে পারি না। সুভরাং আপনি আমাদিগকে এমন কয়েকটি কথা বলুন মাহা আমরা আমাদের গোরীয় লোকদিগকে বলিতে গারি এবং যাহা পালন করিলে আমরা জালাতে বাইতে গারিব ।" তাহাতে রাস্ব (স') তাহাদিককে কতিপয় বিষয় পালন করিবার জন্য আদেশ করেন। আর সেই সলে চারি প্রকার পারে নাবীয<sup>়</sup> প্রবৃত করি<mark>তে নিমেধ করেন। এই</mark> চারি প্রকার পার হইতেছেঃ (১) দুকা ( নাউরের খোন )। (২) হ'ান্তাম্ ( সবুজ রঙে রাঙানো মেটে কলস )। (৩) সুমাক্কাত্ ( আলকাতরা মাধান পাত্র) ও (৪) নাকণীর ( ধেজুর ভাঁড়ির পার )। সাফ্টিহণ মুসলিম (পাক-ভারতীয় সং, ১খ,৩৫, আৰু সাজিদ খুদ্রী (রা) বণিত )—এই ঘটনাটি সম্পর্কে বুখাারীর অনুরূপ বিষর্প দিবার পরে বলা হইয়াছে: ঐ প্রতিনিধি দল বলিল, "নাক"ীর কি?" রাস্ল (স·) বলিনেন, "ভোমরা খেজুর পাছের ভাঁড়ি খুঁড়িয়া ভাহার মধ্যে খোর্যা ফেলিয়া দাও এবং তাহার উপর কিছু পানি ভালিয়া দাও। তারপর উহার দাঁজন যখন বন্ধ হইয়া যায় তখন তোমরা উহা পান কর ৷ আর তাহার ফলে তোমাদের কেহ কেহ আপন চাচাত ভাইকে তরবারি মারা আঘাত করিয়া বস।" তাহাদের মধ্যে এমন একজন লোক ছিল যে, এই ধরনের তরবারির আঘাত খাইয়াছিল। সে পরে বলিত, "তখন আমি লক্ষার আমার হাতটি রাসুল (স') হইতে চাকিয়া রাখিতেছিলাম।" সে বলেঃ আমি অভঃপর বলিলাম, ''হে আলাহ্র রাস্ল, ! তাহা হইলে আমরা কোন্পাঞে ( নাবীয়া প্রবত করিয়া) পান করিব ?" তিনি ব্রিজেন, "চাষ্ডার পাছে যাহার মাধার লেম অংশ কিছুটা উল্টাইক্স দুমড়াইক্স বাঁথিক্স দিবে।" তাহারা বলিল, "হে আল্লাহ্র নবী! আমাদের দেশ ই দুরে পূর্ণ, চাসড়ার কোন পারই আন্ত রাখা যার না !" নবী (স') বলিলেন, ''যদিও ইদু'রে ইহা খায়, যদিও ইদু'রে ইহা খায়, যদিও ইদু'রে ইহা খার ( তবুও তাহাই করিতে হইবে )।" উদ্ধিখিত সদ্য ভাওভনিতে 'নাৰীয'' প্ৰবৃত করা কিছু কাল বন্ধ থাকে। অনন্তর অন্য পান্ধ ও চামড়ার পারের অভাববশত সাফাবীগণ মদ্য ভাগুগুলি ব্যবহার করিবার অনুমতি চাহিলে রাস্ল (স') আলকাতরা লাগান হর নাই এমন মেটে কলস ব্যবহারের অনুমতি দেন (বুখারী, আশ্রিবাঃ, খাব ৮। মুসলিম ইণদীছ ৬৩-৬৬ ই.)। সকল প্রকার মন্ততা উৎপাদক ববুর কম ও বেশী সকল পরিমাণই হ'ারামে। ইহা ফিকু'হের অনেক পুডকেই উল্লেখ করা হইয়াছে (বুখারী, সাগণারী, বাবে ৬০: মুসলিম, वान्द्रियाः, रामीष: ७१-१८: वारामन रेव्न राषात, ১: ১৪৫: ২ ঃ ১৬, ৩ ঃ ৩৮, ৪ ঃ ৮৭, ৫ ঃ ২৫ গ., ৬ ঃ ৩৬ ই.)।

হ'লোলে নাবীব' ও হ'ারাাম মদের মধ্যে পার্থক্য নির্ণয়ের উপায়
সম্বন্ধে হ'ানীকে' আছে, 'আইলাঃ (রা) বলেন, 'আমরা সন্ধায়
বিজ্ব, ব্রমা বা কিন্মিশ, মুনারা' চামড়ার পারে রাখিরা উহাতে
পানি চালিরা রাখিতাম। তাহাতে যে নাবীব' প্রত্য হইত তাহা রাসূল
(স') সাধারণত সকালে পান করিতেন এবং আমরা সকালে যাহা
পানি দিয়া প্রত্য করিতাম সেই 'নাবীব' 'তিনি সন্ধায় গান করিতেন'
(মুসলিম, পাক-ভারতীয় সং, ২খ, ১৬৮)। ইব্ন মাজাঃ-র সুনানে
ইহা আরও একটু বিভারিত বণিত হইয়াছে। উহাতে আছে, রাসূল
(স') কথনও একই 'নাবীয' ভূতীয় দিন পর্যন্ধ পান করিতেন।
ইব্ন 'আবাসে (রা) সংলন, "সল্লায় ভ্রমা ইত্যাদি ভিলাইয়া

রাখা হইলে রাস্ল (স') ঐ নাবীয়া পর্দিন সকালে ও রাজিতে, তাহার পরের দিন সকালে ও রাজিতে এবং তাহার পরের দিন 'আস্র পর্যন্ত পান করিতেন এবং তখন কিছু অবশিষ্ট খাকিলে তাহা খাদিমদিসকে পান করিতে দিতেন এবং তাহার পরে যাহা থাকিত তাহা ফেলিয়া দিতেন" (মুসলিম, পাক-ভারতীয় সং, ২খ, ১৬৮)।

ইজ্মা। অনুসারে মদ্য এবং সকল প্রকারের মাদক প্রবাই নিষিদ্ধ (হারাম)। মদ্য সম্পর্কে ছয়টি হকুম আছে: (১) ইহার যে কোন পরিমাণ পান বা ব্যবহার করা হারাম। (২) ইহার হারাম হওয়া অস্থাকার করা কুফ্র। (৩) ইহা ক্রয়-বিক্রয় বা উপহার প্রদান হারাম। (৪) যে ব্যক্তি মদ্য নক্ষ্ট বা ধ্বংস করে তাহাকে উহার জন্য অভিমুক্ত করা চলিবে না। মদ্যে কাহারও মালিকারা স্থত্ত বর্তে না; কারণ উহা মাল বলিয়া পণা হয় না। (৫) ইহা নাজিস বা অপবিষ্কঃ যেমন রক্ত এবং মূর অগবিষ্ক। কোন মুসলিম যে-কোন পরিমাণই পান কক্লক না কেন সে তদ্দক্রন শান্তি পাওয়ার যোগ।

অধিকাংশ ফাক হৈর মতে ভি'লা (উপরে দ্র.) বা মুখ্'ালাছ'
(ভিনভাগের একভাগে পরিণত আঙ্গুর রস) এবং নেশামুক্ত 'নাবীম'
পান করা যায়। সুতরাং আঙ্গুরের রস যাহার দুই-তৃতীয়াংশ বাঙ্গীভূত
হয় ভাহাও পান করা যায়। মুহ্'াশ্মাদ আশ্-শায়বাানী (দ্র.) এই
সম্পর্কে ভিন্ন মত পোষণ করেন।

মদাপানকারীদের শান্তি সম্পর্কে হণদীছে ৰণিত আছে যে, হয়রত মহাদ্মাদ (সা) এবং হ্যরত আবু বাক্র (রা) খেজুরা পাছের দুইটি শাখা একর করিয়া উহা দারা কিংবা জুতা দারা মদ্যপানকারীকেচরিশ ঘা প্রহারের আদেশ দেন। হযরত 'উমার (রা)-এর খিলাফাডের সময় খালিদ (রা) ইব্ন ওয়ালীদ এই মর্মে অভিযোগ করিলেন যে, লোকেরা নিষ্কিছ পানীয় পান করিতে অভাস্ত হইয়া পড়িয়াছে। তখন হযরত 'উমার (রা) সণহণাবীদের সঙ্গে পরামর্শ করিয়া অভিযুক্তদের আশি ঘা বেত মারার হকুম দেন। যাহারা চারিজন বোকের সাক্ষ্য ছাড়া মুহ সানাঃ অর্থাৎ সভী নারীর বিরুদ্ধে যিনাা-এর অভিযোগ করে তাহাদের শাস্তি আদি যা প্রহারের কথা কুংরআানে উল্লেখ রহিয়াছে (২৪:8)। ঐ দান্তির অনকরণে এই আদেশ দেওয়া হয়। হণনাফী, মাালিকী ও হণ্যালী মাষ্টাবে হ্যরত 'উমার (রা)-এর অনুসরণে মদ্যপান-কারীদের জন্য আশি ঘা বেড মারার শান্তির বিধান দেওয়া হইয়াছে। অপরাধী ক্রীতদাস হইলে আশি বেরাঘাতের অর্ধেক চরিশ বেরাঘাত সাব্যস্ত করা হইয়াছে। কারণ কু'রজ্ঞানে ক্রীতদাসের যিনাার জন্য बाधीन ब्रोरकारकत अर्थक माखि निमिन्टे करा इरेशाइ ( 8 : ७৫ )। শাফি'ই মার হাবে হয়রত মুহ াম্মাদ (স') এবং হয়রত আবু বাক্র (রা)-এর আচরণ গ্রহণ করা হইয়াছে যাহার ফলে মদ্যপায়ীর শান্তি ষধাক্রমে চল্লিশ এবং বিশ বেরাঘাত নিদিল্ট হইয়াহে ( যুরকণানী ৪খ, ৪২, নাওয়াবাী, মুসলিমের শার্হা ৪খ, ১৫৬)। এই নিয়ম ডল-কারীর সংখ্যা অনেক হইলেও তাহা আইনকে প্রভাবাণ্যিত করে না। মরমীয়া স্ফীদের সাহিত্যে মদ্য (লারাব) একটি বিশিল্ট দ্বান অধিকার করে । কিন্তু সেখানে মদ্য রাপকভাবে ভাবাশুতার প্রতীকরূপে ব্যবহাত হয়। আলেকজান্তিয়ার Philo-এর সময় হইতেই ভাবাবিষ্ট অবস্থা নেশার থেয়ের সহিত উপনীত হইয়া আসিভেছে (বিশেষভাবে তাহার De Vita Contemplativa छ.)।

প্রস্থানী : (5) Freytag, Einleitung in das Studium der arabischen Sprache (Bonn 1861), p.

272 ल.; (২) G. Jacob. Studien in vorisalmischen Dichtern, iii., 2nd ed., Berlin 1897. p. 96 ल.; (७) A. Mez. Die Renaissance des Islams, Heidelberg 1922, index; (৪) I. Goldziher, Muhammedanische Studien, i. 19—33; (৫) के राज्यक, in ZDMG, xii. (1887), 40, 95 ल.; (७) Zeitschr. f. vergl. Rechtswiss., viii. (1889), 408; (१) Noldeke-Schwally, Geschichte des Qorans, i. 182, 3; 199, note I. 3; (৮) Snouck Hurgronje, Verspreide Geschriften, gen. Index. s. v. wijn: (৯) Th. W. Juynboll, Handbuch des isl. Gesetzes, p. 178 ल. 304; 3rd ed., in Dutch, p. 172 ल., 308; (৯০) আল-মুক্তা নিলানী, ছিলালাঃ, মুক্তাবালি, দিলী ১৯৩৭; (১১) আল-মুক্তা নিলানী, ছিলালাঃ, মুক্তাবালি, দিলী ১৯৩৭; (১১) আল-মুক্তা নিলানী, ছিলালাঃ, মুক্তাবালি, দিলী ১৯৩৭; (১১)

A. J. Wensinck(S.E.I.)/আবুবৰর সিদীক খরতথী ( ্র 🔑 🔆 ঃ খারগুণী) আবু সা'দ (বা সাইদ) 'আবদু'র-মালিক ইব্ন মৃহাতমাদ, একজন প্রখ্যাত ধর্মপ্রচারক (এইজনাই তিনি আল-ওয়া'ইল' বলিয়া অভিহিত ) এবং সু'ফী ছিলেন। তিনি নিশাপরের ধারগণ নামক মজিতে জন্মগ্রহণ করেন। আৰ-ধারগুণী তাঁহার নামের আরবী রূপ। হাজ্ম পালনের উদ্দেশ্যে মন্ত্রার পথে তিনি (৩৯৩/১০০২) বাগদাদ গমন করেন; অতঃগর কিছুদিন মঞা অবস্থানের পর নিশাপর ফিরিয়া আসেন। তথায় ৪০৬/১০১৫ বা ৪০৭/ ১০১৬-এ তিনি মৃত্যুমুখে পভিত হন। তিনটি গ্রন্থ তাঁহার রচনা বলিয়া উল্লেখ कहा हव (Brockelmann, GAL, 2, i. २১৮, Suppl. i. ৩৬১)। তাঁহার প্রথম প্রাক হ্যরত বৃহ্ণখ্যাদ (সা)-এর জীবনী, তবে ইহা আসনে ৮ খণ্ডে রাসুল সম্পক্তিত হ'াদীছে'র শ্রেণী-বিন্যাসকৃত সংকলনমাত। ইহা শারাফু'ন-নাবী (আল-মুস্'ড'ফাা, আন-নুবুওওয়াঃ ) বা দালাাইলু'ন-নুৰ্ওয়াঃ গ্ৰভুঙি বিভিন্ন নামে পরিচিত। সাহ মৃদ मृद्राण्यात जात्र-जा। अञ्चली कार्यत्री श्रायात्र देशत जन्तात कत्रियाहन (Storcy, Persian Literature, p. 175-6)। তাহার বিতীয় প্রস্থ 'আন-বিশারাঃ ওয়া'ন-নিষ'ারাঃ ফী ভা'বীরি'র-রু'য়াা' একটি ছপ্ন ব্যাখ্যা সম্পর্কিত গড়িকা। ভূতীয় এবং তাঁহার সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ গ্ৰন্থ হইল 'তাহৰ' বি'ল-আস্রাার', ৭০ অধ্যায়ে সুকৌ মভৰাদ সম্পর্কে রচিত। ইহা এখনও গাণ্ডুলিপি আকারে সংরক্ষিত আছে ( বারিন, সংখ্যা ২৮১৯)। এই দেষোক্ত গ্রন্থ সরাসরি আল-খারগুলীর রচনা নছে। তিনি ভাহা আবু 'আবদুলাহ আশ-শীরাাষী নামক একজন বাকপটু স্ফীয় (মৃ. ৪৩১/১০৪৭, যিনি আবিশয়বার-জানের শাসনকর্তার বিরুদ্ধে বিদ্রোহ ঘোষণা করিরাছিলেন ) আর্ডি হইতে সংগ্রহ করেন। এই কারণে এবং অন্যান্য কারণে এই গন্তকের বিশেষ উচ্চ মর্যাদা দেওয়া যার না। আরও দেখান হইয়াছে (ভু. A. J. Arberry, in BSOS, ১৯৩৮, পু. ১, ৩৪৫-৯) বে, ইছা সন্দর্প মৌলিক রচনা নহে, ইহার অংশ আস-সার্রাজের কিন্তাাবৃত্ত-লমা' নামক গ্রন্থ ইইতে বওয়া হইয়াছে। তবে এই দতকে সংক্রী মতবাদের ইতিহাস সম্পর্কে এখন তথ্য রহিয়াছে যাহা অন্যন্ত দুল্ট इश्च ना अवर अरेकना रेशाई ७ क्रय खबरूका करा बाह्र ना ।

A.J. Arberry (S.E.I. )/আবু বকর সিদীক খারাজি ( ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ) খারাজি শব্দের অর্থ 'জমির উৎগর চব্য'। কিন্তু ব্যবহারিক অর্থে ভূমি-রাজ্য বাবত অমুসন্ধিম প্রভাগের নিকট হইতে নিদিস্ট পরিমাণ উৎগর চব্যের আকারে যাহা আদার কর

হইত মূলত তাহাকে খারাজি বলা হইত। অমুস্লিম ক্রজার রক্ষা-বাবছার জনা তাহার নিকট হইতে যে রক্ষাকর আদার করা হইত তাহাকে যেমন জিয়ায়ঃ বলা হইত, তেমনি অমুস্লিম প্রজার নিকট হইতে ভূমি-রাজ্য বাবত বাহা লওরা হইত ভূমি-রাজ্য বাবত লওয়া হইত। আর মুস্লিমদের নিকট হইতে ভূমি-রাজ্য বাবত লওয়া হইত। আর মুস্লিমদের নিকট হইতে ভূমি-রাজ্য বাবত লওয়া হইত 'উশ্র ('উশ্র ৪.)।

বিভিন্ন দেশ বিজয়ের পর নতন অধিকৃত দেশের অধিবাসীদিগকে তাহাদের নিজ নিজ জমি যখন নিবিবাদে ভোগদখল করিবার জন্য ছাড়িয়া দেওয়া হইত তখন এই আদেশ জারী করা হইত যে, তাহারা তাহাদের জমির জন। নিদিল্ট কর দিতে বাধ্য থাকিবে। তদনযায়ী উক্ত অধিবাসিগণ ফল-ফসলের মৌসমে নির্ধারিত পরিমাণ ফল-ফসল মুসলিম বায়তু'ল-মাালে ( ব্লাজকোষ ) জ্মা দিতে বাধ্য থাকিত, এমন কি তাহারা পরে ইসলাম প্রহণ করিলেও উক্ত নির্ধারিত ভূমি-রাজয় দিতে হইত ( ৪. ফার প্রবন্ধ )। এই ধরনের ভূমি-রাজয় পূর্বেও বারষ্যান্টাইন ও পারস্য সমাটদের আমাল প্রচলিত ছিল। পরবর্তী-কালে মুসলিমগণ শাসনকার্য পরিচালনার সবিধার্থে এই এখা প্রহণ ব্দরেন। এই ওমি-রাজয় সাধারণত প্রব্যাকারে দেওয়া হইত। নিদিক্ট পরিমাপ শস্য বা খাদ্যদুখা প্রামে প্রামে এখং কোন কোন ক্ষেত্রে জিলাওয়ারী হিসাবে নির্ধারিত করা হইত। মসলিম কর্মচারি-গণ উহা বিক্লয় করিয়া মুদ্রায় রাজকোষে জমা রাহ্যিতেন। পরবর্তীকালে উৎপন্ন দ্রবের পরিবর্তে উহার মলা রাজস্বরূপে নির্ধারিত হয়। হি. প্রথম শতাব্দীতে এইভাবে মসলিম রাজকোষে প্রচুর অর্থের সমাসম হইতে থাকে।

'আকাসী মুগে জামরা দেখি বে, বিভিন্ন মুসরিম 'আরিমদণ (বেমন আবু রুসুক, আল্-লাস্'ম'।াফ এবং রাহ্'রা। ইব্ন আদাম ) তাঁহাদের পুত্তকে এই খারাজি সম্পর্কে রাসুর (স')-এর হ'।দীছ' এবং স'।হ'।বিদের আমরে প্রচরিত ব্যবস্থাসমূহ সংকলন করেন। তৎকারেও খারাজি আদার সম্পর্কিত নির্মাবকী বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ বিষয় ছিল। বিজিত দেশের অধিবাসিগণ ক্রমশ ইসরাম প্রহণ করিলে খারাজ রঙয়া বন্ধ করিয়া তাহাদের নিকট হইতে খাজনা হিসাবে জমির উৎপদ্দ প্রবার এক-দশমাংশ আদার করা হইতে লাগিল এবং শেষের দিকে সর্বর খারাজি লওয়ার প্রচলন প্রায় বন্ধ করিয়া দেওয়া ইইল। আল্-মাাওয়ার্দী মুসরিম শাসন প্রণালী বিষরে রচিত তাঁহার বিশিল্ট প্রছে খারাজি সম্পর্কে বিশদভাবে আলোচনা করেন।

সম্পাদী: কার' প্রথম উন্নিখিত প্রসমূহ, (৯) A. von Kremer, Culturgeschichte des Orients, i. 75 প., 175 প., (২) M. van Berchem, La propriete territoriale et l'impot foncier, etude sur l'imot du kharag, Diss. Leipzig 1886; (৬) J. Wellhausen, Das arabische Reich und sein Sturz, Berlin 1902, p. 18 প., 168 প.; (৪) C. H. Becker, Beitrage z. Gesch. Agyptens, ii. 83 প., 124 প.; (৫) ঐ সেন্স, Die Entstehung von 'Usrund Harag-Land in Agypten, in ZA, 1904/1905, xviii, 301-319; (৬) ঐ সেন্স, Papyri Schott—Reinhardt, i., Heidelberg 1906, p. 37 প.; (৭) E. Fagnan, Abou Yousof Ya'koub, Le livre de l'impot foncier, Paris 1921; (৮) Fr. Lokkegaard, Islamic Taxation in the classic Period, Copenhagen 1950.; (৯) আৰু 'উৰাৱদ

আল-কণাসিম, কিতাবেল-আমওয়াল, হণামিদ ফাকণী মুদ্রিত, কামরো হি. ১৩৫৩; (১০) রাহ্ণয়া, ইব্ন আদাম, কিতাবেলখারাত, আহম্মদ শাকির মন্লিত, কাররো ১৩৪৭ হি.।

Th. W. Juynboll (S.E.I.)/আৰু বকর সিম্মীক মারিজী (المرابع হামারিজী, ব. ব. খাওরাারিজ) প্রথম দলতালী সম্পুদার। খিলাকোত বিশ্বাস বা কর্মের যৌজিকতা সম্পর্কে প্ররা তাহারা নিজেদেরকে আলাদা করিয়া ফেলে। রাজনীতি ক্লেরে তাহারা প্রধান যে ভূমিকায় অবতীর্ণ হইয়াছিল তাহা ছিল পুনঃ পুনঃ বিল্লোহ সংগঠন এবং সাময়িকভাবে কোন অঞ্চল দখল করন্ত সগুলোল সৃষ্টি করা। হ্যরত 'খালী (রা)-এর খিলাকাতের শেষ দুই বহসর এবং উমায়াঃ আমলে তাহারা মুসলিম সাম্রাজ্যের পূর্বাংশে অশান্তির স্থিতি করিয়াছিল এবং গরোক্ষে হ্যরত 'আলী (রা)-এর বিক্লছে হ্যরত মু'লাবি রাঃ (রা)-কে এবং উমায়াঃদের বিক্লছে 'আন্যাসীগণকে ব্ছে জয়লাভ করিতে সাহায্য করিয়াছিল।

## ১। খারিজী আন্দোলনের সূচনা

হযরত 'উছ মানে (রা)-এর হত্যাকাণ্ড লইয়া সি ফুফীনের সমর [সাফার, ৩৭/খুলাই, ৬৫৭ টে 'খালী (রা) প্রবন্ধ ম'আবিংয়াঃ কর্ক হযরত 'আরী (রা)-এর নিকট কু'রআনি মৃতাবিক রার দেওরার জন্য দুইজন মধ্যন্থ লোকের নাম প্রস্তাব করা হয় ; সেই উপরক্ষে খারিকী বিভেদের সূত্রপাত হয়। হয়রত 'আলী (রা)-এর व्यथिक जरशक रेजना अहे श्रशांव श्रहण करत्न । किस्त अक्षण रेजना, বিশেষ করিয়া ভাষীম পোক্লীয় সৈন্যরা ধমীর বিষয়ের উপর মান্ষের মধাছতার তীব্র প্রতিবাদ উত্থাপন করিব। তাহারা উচ্চৈঃবরে বৰিতে বাগিল, "একমাত্র আল্লাহের উপরই রা'য় নির্ভর করে" ("লাা হ'ক্মা ইলাা লিলাহে") এবং সেনাবাহিনী ভাগে করিয়া কুফার অন্তিদরে হ'াররা।' নামক প্রামে বাস করিতে লাসিল। 'আবদ-লাহে ইবন ওয়াহব আর-ব্যাসিকী নামক এক অখ্যাত যোভাকে তাহারা তাহাদের দরের নেতা নির্বাচিত করিব। এই প্রথম দরতাাসীরা আর-হ'ারারিয়াঃ বা আল-মহ'াভিমাঃ নাম প্রহণ করিল ( অর্থাৎ যাহারা উপরিউক্ত বাক্যাংশ উচ্চারণ করে, তু. RSO, ৮খ, ৭৮৯, নোট ১)। এই নাম পরবর্তী খাওয়াারিজের বেলায়ও প্রয়োগ ব্যরা হয়। এই ক্ষুদ্র দল ক্লমণ রন্ধি পাইতে লাগিল, বিশেষ করিয়া 'বালী-পক্ষীয়দের অনেকের আশার প্রতিক্রে যথন মধ্যহতার রা'র প্রকাশ পাইল (সম্ভবত রমাদিখান বা শাওওয়াল, ৩৭/ফেব্রুয়ারী বা মার্চ, ৬৫৮): তথন হয়তে 'আলী (রা)-এর পক্ষতক অনেক লোক গোপনে কুফা হইতে (যুদ্ধ বিরতির পর সৈনাগণ সেখানে গিয়াছিল ) ইবন ওয়াহবের দলে যোগদান করার জন্য চলিয়া গেল (খারাজা)। ইবন ওয়াহ্ব এই সময় দক্তলা নদীয় বাম দিকে জখ্যা অঞ্লে জব-ছান করিতেছিলেন। এই জুখা। হইতে ফারুস অঞ্জের কয়েকটি নিত্রমণ পথের উপর এবং সেখানকার সেতুমুখের উপর সহজেই আধিপত্য বিস্তার করা যাইত। সেই হলে অবহিত ক্র প্রাম ৰাগদাদ পরবর্তীকালে মুসলিম সাম্রাজ্যে প্রসিদ্ধ রাজধানী হিসাবে গড়িয়া উঠিয়াছিল। বিদ্রোহীদের ঘাঁটি নাহয়াওয়ান খাল বরাবর ছিল। বিদ্রোহীদের নামকরণ সম্পর্কে কথিত হয় যে, কৃষা হইতে নিদক্রমণ বা চলিয়া যাওয়া হইতেই এই খাপ্লিজী ("যাহারা চলিয়া পিরাছে") নামকরণ করা হইয়াছে। গ্রাথমিক বৃপের দেষের দিকে ইহাদের নামকরণের অন্য ব্যাখ্যা দেওয়া হইয়াছে এবং বণিত হই-মাছে যে, মু'মিনদের দল ত্যাস করার দক্ষন তাহাদের এই ধরনের

নামকরণ হইরাছে। প্রথম খাওয়ারিজ এবং তাহাদের পরবর্তী অনুসারীদের উপর দেয়া আরও একটি নাম "আশ-গুরাাত্" আরো-পিত হয়। দেখা গিয়াছে যে, তাহারা নিজেরাও নিজেদেরকে এই নামে অভিহিত করিয়াছে। আশ-গুরাাও (শারী-এর ব.ব.) জর্খ বিক্রেতা অর্থাৎ যাহারা আল্লাহ্র জন্য নিজেদেরকে বিক্রয় করিয়া পিয়াছে। এইরূপ বিক্রয় ধারণা কুংরজ্ঞানের কয়েকটি আয়াতের মধ্যেও দেখা মায়ঃ

শীঘুই কতগুলি চরম ঘোষণা এবং সদ্রাসবাদী কার্যকল্পের মাধ্যমে খ্যারিজীদের উপ্র ধর্মোন্মন্ততা প্রকাশ পাইল। তাহারা হয়রত 'আনী (রা)-এর খিলাফয়তর দাবী বাতিল বলিয়া ঘোষণা করিল এবং সমভাবে হয়রত 'উছ'মান (র।)-এর আচরণেরও নিশা করিল। কিন্তু তাঁহার হত্যার প্রতিশোধ প্রহণ হইতে বিরত রহিল। তাহারী আরও অপ্রসর হইয়া যাহারা ভাহাদের ধর্মমত রমর্থন করিল না, তাহাদিসকে অবিয়াসী ঘোষণা করিব এবং হ্যরত 'আবী (রা) ও হয়রত 'উছ'মান (রা) উভয়কেই খলীফা হিসাবে অহীকার করিল। অতঃপর ভাহার। ত্রী-পুরুষ নিবিশেষে হত্যাকাতে মাতিয়া উঠিল। ক্রমণ খ্যারিজীদের সংখ্যা রন্ধি পাইতে লাগিল। বহ ধর্মোন্সান এবং হাসামাপ্রবশ ব্যক্তি ভাহাদের দলে আসিয়া জুটিল, তদুপরি বহ অনারবও তাহাদের সাম্যনীতির প্রতি আভূষ্ট হুইল। মু'আংবি'য়াঃ (রা)-এর সহিত শাভিচুজি লঙ্বিত হওয়ায় 'আর্জ (রা) এই বিলোহীদের সহিত মৃদ্ধ করিতে অনিচ্ছুক ছিলেন। কিন্তু আসন বিপদ ভাঁহাকে বিদ্রোহীদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করিছে বাধ্য করিল। তিনি স্বারিজী দুর্গ আক্রমণ করিলেন এবং তাহাদিগকে লোচনীয়ভাবে পরাক্ত করিলেন। উক্ত যুদ্ধে অধিকাংশ সৈন্যসহ ইব্ন ওয়াহ্বকে হতা। করা হইল (নাহ্রাওয়ানের যুদ্ধ, সাফার ৯, ৩৮/জুলাই ১৭, ৬৫৮) । কিন্তু এই বিজয়ের জন্য হ্যরত 'আলী (রা)-কে উচ্চ মূল্য দিতে হইয়াছিল। ইহাতে বিল্লেহ সম্পূর্ণ দমিত না হইয়া কয়েকটি অঞ্লে ছড়াইয়া পড়িল এবং হি. ৬৯ ও ৪০ সন পর্যন্ত তাঁহাকে বিৱত রাখিল। অবশেষে তিনি নিজেই 'আবদু'র-রাহ্মান ইব্ন সুৰ্জাম আল-মুরাদীর তরবারির আঘাতে শহীদ হন। উক্ত 'আবদু'র-রাহ মানি নাহ্রাওয়ানিবাসিনী জনৈকা স্ত্রীলোকের স্থামী ছিল। নাহ্রাওয়ানের মুদ্ধে উক্ত ভীলোকের পরিবারের প্রায় লোকই নিহত হইয়াছিল। এই আৰ্পু'র-রাহ'মান ও অপর দুইম্বন খারিজী এই সর্মে এক ষড়যত্ত করে যে, তাহারা একযোগে হয়রত 'আলী (রা), মু'আবি'য়াঃ (রা) এবং মিসরের শাসনকতা 'ভাগ্র ইবনু'ল-'আাস্'-(রা)-কে হত্য। করিয়া নাহ্সাওয়ানের প্রতিলোধ চইবে।

ইহার উল্লেখ থাকা প্রয়োজন যে, 'আরব ঐতিহাসিকসংলর মধ্যে থাারিজীদের উৎপত্তি সম্পর্কে অনেক মতানৈকা দেখা যায়। জগর গছে 'মধায়তা'র প্রকৃ, ধরন এবং তাহার তারিধ সম্পর্কে নিশ্চিত কিছু বঞ্জা যায় না। Wollhauson-এর মত (Lammens এবং Caotani কর্তৃক অনুসূত) যে ঘটনা বিবরণী উপরে উল্লিখিত হইয়াছে ভাহা সমর্থন করে না। তিনি মনে করেন মে, খারিজী বিদ্রোহ এবং মধায়তার মধ্যে কোন সম্পর্ক নাই। মধায়দের রা'য় দেওয়ার পূর্বেই নাইরাওয়ানের মুদ্ধ সংঘটিত হইয়াছিল।

## ২। উমায়াাঃদের সময় খাওয়াারিজী যন্ত্র

হ্যরত আনী (রা)-এর শাসনের পর হ্যরত মু'জাবিরাঃ (রা)-এর বিচক্ষণ রাজনৈতিক ওৎপরতা খারিজী বিচোহ কিছুটা দখন করিতে সক্ষম হইয়াছিল বটে কিন্তু তাহদিগকে নিমুলি করিতে

পারে নাই, অপর দিকে শীআঃদের আশা-আকঙ্কা সন্দূর্ব অবদমনও সভৰ হয় নাই। জানা যায় যে, মু'জাাবি'য়াঃ (রা)-এছ বিশ বংসর ( ৪০—৬০/৬৬০-৬৮০) খিলাফাডকালে ভূফার একং বসরার করেকবার বিদ্রোহ সংঘ**টিত হই**য়াছিল। এই সব বি**চ্ছে**ছ ণু-ত দখন থরা হয়, কিব ভাহাতে নিহতের সংখ্যা রুদ্ধি **পার** এবং প্রতিশোধ প্রহণ খারিজী আন্দোলনের অন্যতম মুখ্য উদ্দেশ্য হইয়া দীড়ায়, বিশেষ করিয়া বসরার শাসনকর্তা বিয়াদ ইক্ব ভাবীহি এবং তাঁহার পুত্র 'উবায়দুলাহ্-র **ভা**মলে কেবল বিদ্রো<del>হ আ</del>ত বিল্লোহ দমনের উ**রোখ**ই দেখা **হায়**। ইহাদের মধ্যে সর্বা**পেচ**ন উলেখযে<sup>।</sup>ঃঃ বি<u>প্রেহের নায়ক ছিলেন মির্দাাস ইব্ন উদা**লঃ**:</u> আড-তামীমী আৰু বিলালে। তিনি নৃত্ন কৌশল অবলমন করিছা-ড়িলেন এবং ক্ষিত্র গতিতে আক্রমণ চালাইয়া গেরি**লা বুদ্ধে জন্মনত** করিতেন। তাঁহার অধারোহীদের তীর্ গতি প্রবাদরূপে প্রচলিত হইয়া পড়িয়াছিল (ভাহাদের ফডভাল্ আমর নাম **আরকী** অখবিদ্যার গ্রন্থে সংরক্ষিত আছে )। হঠাৎ তাহারা বাহির **হইড** এবং হড়াইয়া পড়িত। অর্ক্সিড শহর অভর্কিতে আক্রমণ করিত। কিন্তু সরকারী সৈন্য-দলের মুকাবিলা করিতে পারিবে না ৰ**লিছা** ভাড়াতাড়ি যুদ্ধক্ষেত্ৰ হইতে সরিয়া পড়িত। ভাইল্রীস নদীর বাষ দিকে বসরা এবং জুখাকে কেন্দ্র করিয়া বাতণাইহ' নামক **ভবাভ্**ষি ্র।রিজীআব্দোলনের কেন্দ্ররূপে গড়িয়া উঠিয়াছিল। সেইখান হইভেই এক সমর ভাহাদের আন্দোলনের সূত্রণাত হইয়াছিল এবং পরালভ বরণ করিছে তাহারা সেইখান হইডে ইরানের পার্বতঃ অঞ্জনসমূহে সহজে আন্তর লাভের সুযোগ পাইত।

প্রথম রাবীদের মৃত্যুর পর ভীষণ গৃহযুদ্ধ আর**ভ হইল। এই** পোলযোগের সুযোগে খাারিকী আন্দোলন জোরালো হইয়া উঠিত এবং বিপঞ্জনক রূপ পরিগ্রহ করিল। তাহার। 'আবসুল্লাহ্ ইক্ন মুবায়র (রা) অধি*কৃ*ত প্রদেশগু**রিকে তাঁহার দখলে রাখা অভিনয়** কণ্টকর করিয়া তুমিল। ইব্নু<sup>\*</sup>ষ্-**যুবায়রের পভনের পর উমাজাঃ** শাসনকতাগণকে এই দুর্ধর্য দলুর সহিত বুছে লি**ণ্ড হট্**ভে হয়। এই সময় হইতে খারিজীগণের মধ্যে অর্ধ-রাজনৈতিক ও অর্ক-ধর্মীয় বিভাগ গরিদৃষ্ট হয়। কিন্তু এই সব বি**ভাগের উৎপঞ্জি** সম্পর্কে কোন স্পল্ট ইনিত পাওয়া যায় না। য়ারীদের স্কুল্য পর হঠাৎ বসরায় তাহাদের উভয় দলের উভব ঘটনাল্রেমভর পদ্ধি-বর্তনে সম্ভব হইয়াছে। **ষাহাই হউক, সামাজ্যের পূর্বাঞ্জের** খারিকী আন্দোষন খতঃপর প্রবন্ধভাবে দেখা দিন (সিক্সি এই সকল গণ্ডগোন হইতে দূরে ছিল এবং আফ্রিকা 'আ**ক্যাসীলেড** শাসনকাৰেই কেওল ভাহাদিগের সম্পর্কে জানিভ)। এই অঞ্চ মে ভীষণ বিদ্ৰোহ দেখা দেয় ভাহাতে যাহারা নেভৃত্ব দান করিত তাহাদের নামানুসারেই দলসমূহের নামকরণ হয়। বছাঃ जाशाहिक'। या कार्याको, जावाभिन्हाः वा (अठिक) **रेवाभिन्ह**ः (ইবাদি'রাঃ দ.) এবং সুক্ষরিয়াঃ। এই দলসমূহের ঋষ प्रवास्त्रको स्वत्रावर, दिश्व अवर विशवस्त्रक हिल नाकि देवनुष-আৰ্রাকের পর। তাহাদের কারণে মুসলিম সাল্লাজ্যে ঐকা বিনপ্টের আশফা দেখা দিল। আহরাক<sup>া</sup> দল সাহরিক্**তম** কিরমান, স্থারস্ ও পূর্বাঞ্জের করেকটি প্রদেশ স্থল করিয়া আইবাং ভাহাতে বসরা এবং ইহার গার্হ বতী দেশসমূহের নিরাপ**ভা বিশেষভাত** বাহিত হইল। প্রথমে আর-মুহালাব ইব্ন আবী সুক্ষরা 🗪 পরে আল-হণজ্ঞাজ ইব্ন য়ুসুফ ৭৮ বা ৭১/৬৯৮ বা ৬৯৯ আছে

বহ বৎসরের চেল্টার পর তাহাদের শেষ সাহসী নেতা কণতণরী ইবনু'ল-ফুজা'আংক পরাজিত ও হত্যা করিয়া তাহাদিসকে দখন করেন। শাবীব্ ইব্ন য়াষীদ আশ-শায়বাানী (৭৬-৭৭/৬৯৬-৬১৭) আরও একটি বড় রকমের বিদ্রোহের দুর্দান্ত নেতা ছিলঃ এই বিদ্রোহ উধর্ব তাইগ্রীস জঞ্চলে নিস'ীবীন ও মারেদীনের মধ্যবতী ছলে ঘটে। তাহাদের একমার লক্ষ্য কৃষ্ণা নগরী দখল ও ধ্বংগ করা। শাবীবের দক্ষেয় কয়েকশত অবারোহীর কিছু সংখ্যক ক্ষুদ্র দল অপ্রসর হইত ; এই সমন্ত দলের সঙ্গে বহু বিদ্রোহী ও দুরুতি-কারীও যোগদাম করিত। তাহারা সারা ইরাক প্রদেশে অসভোষের ৰীজ ছড়াইয়া দিল। আল-হণজ্ঞাজের সৈন্যদল ইহাদের দারা বার বার পর্যুদক্ত হইয়াছিল। অবশেষে সিরিয়া হইতে সংগৃহীত বাছাই করা এক সুদক্ষ সৈন্যদল আসিলে হ'ভিলাজের শক্তি বৃদ্ধি হইল এবং খারিজীরা পরাজিত হইল। শাবীব স্বয়ং কিরুমান পর্বতে পৌছিবার চেল্টা করিলে দুজায়ল নদীতে ভূবিয়া মৃত্যুমুখে পতিও হইল। তাহার উত্তরাধিকারিগণ দিতীয় রাষীদ এবং হিশামের রাজত্বেও গোলযোগ সৃষ্টির চেল্টা করিয়াছিল। কিন্তু তেমন সাঞ্চল্য লাভ করিতে পারে নাই।

ইব্ন স্বায়রের খিলাফোতকালে ৬৫/৬৮৪-৫ এবং ৭২/৬৯১২-এর মধ্যে আরব দেশ খারিজী তৎপরতার অপর একটি কেন্দ্রে
পরিণত হইল। খারিজী নেতা আবু তণালুত, নাজ্লা ইব্ন 'আমির
এবং আৰু ফুলায়ক পরপর রামাামাঃ, হণাল রামাওত, রামান এবং
তণাইফ শহর দখল করিল। গুধু ধর্মীয় মনোভাবের দক্ষন তাহায়া
পবির শহরসমূহ দখল বা আক্রমণ হইতে নির্ত থাকিল। আজহণজ্ঞাজের হতকেপের ফলে খারিজীরা ধ্বংসপ্রাশত হয়। কিন্ত
তাহারা ভবিষ্যত আন্দোলনের বীজ বিশেষ করিয়া উপদ্বীপের প্রাঞ্লে

আজ-হ'াজ্ঞাজের শক্তিও সাহসের ফরে খ্যারিজী আন্দোলন সম্পূর্ণ প্রশ্মিত হয় । ধর্মোন্মন্ততা ও অসহিষ্কৃতা বিদ্রোহীদের গতনের অন্যতম করিল। অনেক ধর্মীয় বিবাদ তাহাদের মধ্যে ভাঙ্গনের স্পিট করিত, এমন কি ভাহাদের নীতি বা সতবাদ সম্পূর্ণরূপে পালন করিতে অসমর্থ হইরে তাহাদের শক্তিশানী নেতাদেরও অপসারিত করা হইত । 'জারব এবং মাওয়ানৌদের মধ্যে যে বিবাদ ছিব ভাহাও তাহাদের পতনের আর একটি কারণ। বিশেষ করিয়া কণতণরী ইব্ন ফুজা আর মৃত্যুর ফলে আষ্রাক ীদের অবশিষ্ট অংশ ধ্বংস-প্রাম্ভ হয়। উমায়্যাঃ বংশের শেষ খলীফাদের আমনে কেন্দ্রীয় সরকারের চরম অধঃগতনের ফলে খারিজীগণ আবার মাখা চাড়া দিরা উঠিল। এই সময় অধিক সংখ্যায় দলবদ্ধ হইয়া ভাহার। নুটতরাজ আরভ করিল। এই সময়ে দুইটি ভীষণ বিল্লোহ দেখা দেয়; এইঙলিতে নেতৃত্ব দান করিয়াছিল জাষীরায় আদ-দশহ'হণাক ইব্ন ক'রেস আল-শায়বাানী এবং ইরাকে ত'াালিবু'ল-হ'াক্'ক' নামে পরিচিত 'আবদুলাহে ইব্ন য়াহ্'য়া৷ এবং 'আরবে আবু হ'াম্যাঃ (এই সময় মদীনা দখন করা হইয়াছিল)। এই সৰ বিলোহ প্ৰশ্মিত হইরাছিল। তবে ইহা সত্য যে, তাহাদের বিশৃত্বলা ও গোলবোগের কারণে উমায়্যাদের পূর্বাঞ্জের শক্তি বিনস্ট হয় এবং 'আফাাসী বিপ্লবকে সাম্রাজ্যের অভ্যন্তরে সহজে অনুপ্রবেশে সাহায্য করে।

ভাৰবাসীদের আমলে খারিজী 'আন্দোলন মাৰে খাবে বিক্তিগ্ড-ভাবে থাখা চাড়া দিরা উঠিত ( L. Veccia Vaglieri in R S O, ২৪,৬১-৪৪ ৪. ), কিন্ত যেসেগেটেলিয়া ছাড়া ইবারা আর কোথাও বিশেষ বিপদ সৃষ্টি করিতে সক্ষম হয় নাই। তারপর কেবল ইহারা একটি ধর্মীয় সম্পুদায় হিসাবে বিদ্যমান থাকে, কিন্তু ভাহাদের মধ্যে বিশেষ প্রাণশক্তি বা বিস্তার লাভের উদ্যোগ পরিলক্ষিত হয় নাই। পূর্ব-আরব এবং অপর দিকে উত্তর আফ্রিকা এবং পরে পূর্ব আফ্রিকার উপকূলে খ্যারিজীদের একটি অংশ, ইবাাদি স্ল্যাঃ ( আবাাদি স্লাঃ) রাজনীতিতে এবং পরে ধর্মীয় নীতিতে অংশ গ্রহণ করে। সেষানে বর্তমানেও তাহারা বিদামান রহিয়াছে ( ইবাাদি স্লাঃ ৪.)।

## ৩। খাারিজীদের রাজনৈতিক এবং ধর্মীয় মত

খাারিজীদের সামরিক এবং রাজনৈতিক তৎপরতা বস্ততপক্ষে সমণ্ডি হিল না: এমন কি উল্লেখযোগ্য কোন নীতিমালাও ভাহাদের ছিল না। তাহাদের নীতি সম্পকীয় বক্তব্য তাহাদের দল-**উপদলে**র স্বাধীন মতামতের সম্ভিট ('মিলাল' সংগ্রহে প্রধান অপ্রধান প্রায় বিশটি মতামতের উল্লেখ আছে বলিয়া মনে হয় )। ইহাদের কিছু সংখাক ধর্মীয় মত, কিছু সংখ্যক রাজনৈতিক আন্দোলন সংক্রান্ত মত, আবার কিছু সংখ্যক সম্প্রদায়ের গণ্ডিত ব্যক্তিদের ব্যক্তিগত অভিমত, তবে খিলাফোত সম্পর্কিত প্ররে সকলেই ঐক্য পোষণ করে। এই প্ররটিই ইসলামে বিভেদ সৃশ্টির সূচনা করে। এই প্রন্নে খারিজীগণ শী'জাঃদের বংশগত ইমাামাত দাবী এবং মুর্জিআাদের উদাসীনা নীতির তীর বিরুদ্ধাচরণ করে। একদিকে তাহারা স্বীকার করে যে, ইমাাম সঠিক পথ হইতে বিচ্যুত হইলে মু'মিনগণের কর্তবা তাঁহাকে অবৈধ ঘোষণা এবং পদগুত করা। অপর দিকে তাহারা ঘোষণা করে যে, নৈতিক চরিত্রে এবং ধর্মীয় আচরণে নির্দোষ হইলে এমন কি একজন নিপ্লো দাসও সম্পুদায় (জামাা'আত ) কর্তৃ ক ইমামে নির্বাচিত হইতে পারে। ফলে ত।হাদের মধ্যে প্রায় সকর নেতাকে তাহারা 'আমীরু'ল-মু'মিনীন' বলিয়া অভিহিত করিত—হদিও তাহাদের মধ্যে কেহ কু'রায়শ বংশীয় ছিল না। তাহাদের নিজৰ নেতৃত্বন্দ হাড়া তাহারা গুধু হষরত আৰু বাক্র (রা), হযরত 'উমার (রা) ( ই হাদিগকে তাহারা বিশেষভাবে সম্মান প্রদর্শন করিত ), হ্যরত 'উছ'মানি (রা)–কে তাঁহার ধিলাক্ষাতের প্রথম ছয় বৎসর এবং হষরত 'আলী (রা)–কে সি ফ্ফীনের যুদ্ধ পর্যন্ত খবার্থ খলীকা হিসাবে লহণ করে।

খারিজীদের আর একটি প্রাচীন নিয়ম এই যে, কর্ম ব্যতীত অধুধর্মবিবাসের মূল্যনাই। যে কাবীরাঃ গুনাহ্করে তাহাকে তাহারা মু'মিন বলিতে অস্বীকার করে এবং তাহাকে মুস্তাম্ (বা ইসলামত্যাপী) বলিয়া ঘোষণা করে। আর তাহাদের চরমপন্থী আষরাক্রীদের মতে যে এইভাবে কাফির হইয়াছে সে পুনরায় ইসলামে প্রবেশ করিতে পারে না এবং তাহাকে তাহার স্ত্রী এবং সভানসহ হত্যা করিতে হইবে। অবশা সকর অ-খারিজী মুসলিমকে তাহারা ধর্মত্যাপী বলিয়া মনে করে। খারিজী আন্দোলনের সূচনা হইতেই ইস্তি'রাদে (ধনীয় হত্যা)-এর প্রয়োগ দেখিতে পাওয়া যায়। জনাদিকে দৃষ্ট হয় অশুসনিমদের প্রতি খারিকীদের আকর্ষ সহনশীরতা। তাহাদের কথে। জনেকের মতে রাহ্দী এবং শৃস্টানরা। যদি কালিমাঃ শাহাাদাতের কিছু অংশ পরিবতিত করিয়া বলে, "হষরত মুহণদ্মাদ (স') 'আরববাসীর জন্য আলাহের প্রেরিত পুরুষ ে কিন্ত আমাদের জন্য নহে", তাহা হইলে তাহাদেরকেও তাহারা মুসলিমদের সমকক বলিয়া শ্বীকার করে। শ্বারিজীদের ধর্মীয় ও রাষ্ট্রনীতির মধ্যে যে কঠোরতা দৃষ্ট হয় তাহা তাহাদের নৈতিক নিয়ন-কান্নেও লক্ষিত হয় । তাহাদের সতে—'ইবাামাত বিশুদ্ধ হওয়ায় জন্য দৈছিক পৰিছতার সহিত মানসিক পবিছতাও অপরিহার্ম। ভাহাদের সংখ্য

একদল বলে যে, কুরজান শারীফ হইতে সুরাঃ ১২ (সূরাঃ মূসুফ)
উঠাইরা দেওরা উচিত : কেননা উক্ত সুরার সে সব পাথিব এবং
কলু বিষয়বস্ত রহিরাছে তাহা আল্লাহ্র বানীর উপযুক্ত নহে। অপর
পক্ষে তাহারা বিবাহিত ব্যভিচারীর শান্তির জন্য প্রস্তুর নিক্ষেপে হত্যা
সমর্থন করে না।

সাধারণ নীতি এবং কিছু সংখ্যক বিশেষ বাগারে অভিমত ব্যতীত একমার ইবাাদি য়াঃ ছাড়া খ্যারিজীদের আইন ও ধর্মনীতি সম্পর্কে সামপ্রিকভাবে তেমন কিছু জানা যায় নাই। 'ইবাাদি য়াঃপণ আজিও তাহাদের ধর্মীয় ঐতিহ্য বজায় য়াধিয়াছে। ইবাাদ ীয়াঃগণ (যেমন, জগর দিকে সু ক্রিয়াঃগণ) মধাপথ অন্সরণ করেন এবং তাহাদের বর্তমান মতামত এবং ধর্মীয় নীতি অন্যান্য মুসলিম কর্তৃক প্রভাবাশিত । সাম্পুতিক ইবাাদি য়াঃ এবং মু তামিলাঃদের মধ্যে ধর্মীয় ব্যাগারে কিছুটা সম্পর্ক পড়িয়া উঠিয়াছে ( C. A. Nallino, RSO, ৭ : ৪৫৫—৪৬০)। মনে করা ঘাইতে গারে য়ে, মু তাাবিলাঃগণ করেকটি বিষয়ে খ্যারিজীদের খারা উদ্দীত ত্ইয়াছিল। নিঃসন্দেহে বলা যায় যে. ( যেমন Wellhausen-ও মনে করেন ), খ্যারিজীগণ মুসলিম ধর্মীয় মতামতের ক্রমবিকাশের ক্রেরে প্রত্যক্ষভাবে কিংবা গরোক্ষভাবে ( ধ্যমীয় সম্প্রাাদি সম্পর্কে পড়ীয় অনু-ধ্যানের মাধ্যমে ) বিশেষ এক ভূমিকা গালন করে।

খাারিজী আন্দোলন মলত প্রণ-আন্দোলনরাপে প্রতিভাত হইলেও তাহাদের মধ্যে বছিজীবীর অভাব ছিল মনে করা উচিত নহে । বরং তাহাদের ধ্যান-ধারণার মৌলিকতা অনেক ভানী লোককেও আকল্ট করিয়াছিল, বিশেষ করিয়া 'আকাঃসী আমলের প্রথম ভাঙ্গে তদানীরন উন্নত সাংক্ষৃতিক চর্চার ও যুক্তিবাদিতার প্রভাবে বছ পণ্ডিত ব্যক্তি খারিজী মত পোষপ করিতেন, কিন্ত ইহা তাহাদের উচ্চ সমাজে মেলামেশা এবং রাজদরবারে অনুগ্রহ লাভে বাধায়রূপ হইত না। প্রসিদ্ধ দার্শনিক আবু 'উবায়দাঃ মা'মার ইবন মছ'ালা। এই সমন্ত খারিজী মতবাদীদের জন্যতম। ইবন খাল্লিকান তাঁহার গোড়ামী সম্পর্কে একটি গল জিপিবছ করিয়াছেন ( ১ : ১০৭, ১৩১০ হি. সংকরণ: কাব্যোদ্ধতি আল-মরতাদাার আল-আমালী ৩ ঃ ৮৮--৮৯ হইতে সংশোধনসংগ্ৰেক্ষ )। খাারিজীদের মধ্যে কবিতা ও বাগ্মিতার চর্চা হইত। ইহার কারণ সম্ভবত এই যে, ইহাদের অধিকাংশ নেতাই—বিশেষত প্রাথমিক ষঙ্গের ক্ষা এবং বসরার বেদুসন সামরিক গোভ হইতে উদ্বত হইয়াছিল। খাারিজী নেতাদের খতাবাঃ বা ব<del>জাতাসমহের সংকলন করা হইয়াছিল।</del> উহাদের মধ্যে যেগুলি বর্তমান রহিয়াছে ভাহাতে ভাহাদের অভিযন্ত ছাড়াও তাহাদের উচ্চমানের বাণিমতার পরিচয় আভ করা যায়। ভাহাদের রচিত অসংখ্য কবিতা-খণ্ড রহিয়াছে। উহা বিশেষ দীওয়ানে সংক্লিত করা হইয়াছিল। 'ইম্রান ইব্ন হি'তৃ'ত'ান ( যাহাকে একই সঙ্গে খাারিজী কিক'হের প্রতিষ্ঠাতাও বলা হয় ) এট কবিদের অন্যতম। জাহি:জ' কর্তৃক খারিজী বক্তা, কবি এবং ফাৰা হৈদের একটি দীর্ঘ ভারিকা প্রণীত হয় (বায়ান, কায়রো ১৬১৬ হি., ১খ. ১৬১-১৬৬, ২খ, ১২৬-১২৭)।

খারিজীদের মুদ্ধের ইতিহাস প্রথম হইতে 'আরবী ইতিহাস-সমূহে সংকলিত হইয়াছিল। এই সমস্ত বিবরণী সম্পূর্ণভাবে আমা-দের হঙ্গত হর নাই। যাহা হউক, প্রথাত করেকজন ঐতিহাসিকের (মখা: আবু মিছ্নাফ, আবু 'উবায়দাঃ এবং আল-মাদাইনীর) মূল বক্তবা নিম্ম লিখিত ঐতিহাসিক সূত্র এবং পরবর্তীকালের 'ইবাাদি'য়াঃ- দের রচনা হইতে আমরা প্রাণ্ড হইয়াছি।

গ্ৰন্থ প্ৰায় প্ৰথম ও দিতীয় পরিচ্চেদের জন্য (১) আল-মুবার্ক্ত আল-ক্যামিল , (২) আত'-ভ'বারী, ১খ, ৬৬৪১ প., ২খ. ছা. ঃ (৩) আল-বালামু রী, আন্সাাবু ল-আন্রাাফ, RSO, ৬**খ,** ৪৮৮— 859, (8) L. Caetani, Annali dell' Islam, ix. 541-556, E. 76-151, 168-195; (e) बे व्ययक, Chronographia Islamica, i., (b) R. E. Brunow, Die Charidschiten unter den ersten Omayyadon, Leidon 1884, (9) J. Wellhausen. Die religios-politischen Oppositionsparteien im alten Islam, i. Die Chavarig (Abh, G. W. Gbtt., New Series, 1901, v. 2); (b) H. Lammens, Le caliphat de Mo'avia Ior (reprint from the MFOB), p. 125-140, (a) G. Levi della Vida RSO, 1913, vi. 474-488, (80) L. Veccia Vaglieri, II Conflitto 'Ali-Mu'awiya e la secessione kharigita in Annali dell' Istituto Universitario Orientale di Napoli, iv. 1-94 (1952)t

বিভীয় গরিক্ষেদের জনা : (১১) আশ-শব্রাঝানী, পৃ. ৮৪—১০৩ ; (১২) ইব্ন হ'াষ্ম, ৪খ, ১৪৮—১৯২ ; (১৩) আবদু'ছ-ক'াদির আন্-বাগ্ণদাদী, পৃ. ৫৪—৯২ এবং ২৬৩—২৬৫ ; (১৪) L. Goldziher, Vorlesungen über den Islam². Heidelberg 1925, p. 191—196, (first ed., p. 204—208 ; French transl, by F. Arin, p. 159—164) ।

হাণার পরিক্ষণের জন্য : (১৫) M. Th. Houtsma, De strijd over het Dogma in den Islam tot op al-Ashari, Leiden 1875, (১৬) I. Goldziher, Vorlesungen uber den Islam, Heidelberg 1910, Index, (১৭) W. Thomson, Kharijitism and the Kharijites, in Macdonald Presentation Volume; (১৮) A. J. Wensinck, The Muslim Creed, see Index, (১৯) A. S. Tritton, Muslim Theology, London 1947; (২০) L. Gardet and M.M. Anawati, Introduction a la Theologie Musulmane, Paris 1948., (২১) W. N. Watt, Free will and Predestination in early Islam, p. 32—35.

খাল্ক ( الله ) কু র জানে (২ : ১৬৪ : ৪০ : ৫৭ : ৬৭ : ৩৯ জালাহ্র স্ভনমূলক কার্য ব্যাইবার ভনা ব্যবহাত হইরাছে । ইচ্ছ দারা আলাহ্র পক্ষে নাভি হইতে কেবল মৌলিক স্ভনই মুবাল বাব বরং বিজ্ঞানব এবং যালা কিছুর অভিত্ত আছে এবং বাকা কিছুর ঘটিতেছে সকল কিছুরই স্ভিট বুবার । খালাক ওবং খালাক করা পদ দুইটি কু রভানে শারীকে পুনঃ পুনঃ ব্যবহাত হইরাছে ।

কু রেজানে শারীকে উল্লিখিত আলাহ্র সুন্দরতম না**ন্দরিক্র**(তু. ৫৯ : ২৪) অন্তর্গত আল-খালিক , ৬ : ১০২ ই., আল-খালিক ।
(১৫ : ৮৬ : ৬৬ : ৮১), আল-খারী (৫৯ : ২৪ : ২ : ৫৪) বছা তাল্-মুস ওবি র নামগুলি এবং সর্বশক্তিমান, সর্বত প্রভৃতি ভাষাত প্রভাৱ প্রতি আরোগ করা হয় । এইওলির অর্থ সুগরিস্কৃত । বিজ্ঞানি বেখানে আছে বে, আলাহ স্থিত করিরাজেন বিজ্ঞানি বেখানে আছে বে, আলাহ স্থিত করিরাজেন বিজ্ঞান্ত কি ।
হাক্তি কি তালিক ভাষাত ভাষা

পজিতের নিকট অর্থ সুস্পত্ট হয় নাই (তু. H. Grimme, Mohammed, ii. 44, 47)। কিন্তু কুরেআান হইল ভল্পভানের আকর, তল্পভানে মহাসতা এবং মূর্ত সতা অভিন্ন (তু. St. John's Gospel. xiv. 6; also S. v. d. Bergh, Die Epitome der Metaphysik des Averroes, p. 218 গ.)। তাই আল্লাহ্র এক নাম হাক্স্তু বা সত্য।

আল্লাহ্ সৰ কিছুৱই স্লিটকৰ্তা (৬ : ১০১ ই,), তিনি যাহা ইচ্ছা তাহাই সৃষ্টি করেন (৬৬ ঃ ৮২ ই.)। কুম্বুজ্ঞানে বিস্তারিতভাবে ৰণিত হইয়াছে যে, ধূলা, মাটি, কাদা, বীৰ্য-বিন্দু ও জমাট রক্ত হইতে মানব সৃষ্টি হইয়াছে (২২:৫;২৩:১৪ ই.) এবং আরও বলা হইয়াছে যে, কি'য়ামোতের দিন মৃতের পুনরুখান হইবে এবং এই নব সৃষ্টি আদি সৃষ্টির চেয়ে অধিকতর আশ্চর্মজনক নহে (২ ঃ ২৮ ই.)। মানব স্টিট যে কও ওরুত্বপূর্ণ তাহা প্রতীয়মান হয় কু'রজানের (১৬ : ১, যাহাকে প্রথম ওয়াহ্'রি বলিরা ধরা হয়, ভাহার) বর্ণনার মধ্যে, যথাঃ "পাঠ কর ভোমার প্রভুর নামে যিনি স্লিট করিয়াছেন। মানুষ সৃষ্টি করিয়াছেন জমাট রক্তা হইতে।" "ভূমগুলে বাহা কিছু আছে সবই মানুষের জন্য সূল্ট হইয়াছে" (২:২৯ ই.), বিলেষত জীবজনসমূহ (১৬:৫)৷ সৃশ্টির পর্যায়সমূহ সহজে বলা হইয়াছে, সুজন কার্য নিম্নতম ভর হইতে ক্রমণ উচ্চতর পর্যায়ে উঠিয়াছে। বিশ্ব সৃশ্চি হয় দিনে সম্পন্ন হইয়াছে। প্রথম দুই দিনে পৃথিবী, পরবর্তী দুই দিনে পৃথিবীর যাবতীয় জিনিস এবং শেষ দুই দিনে সণ্ড আকাশ সৃষ্ট হইয়াছে। আল্লাহ্কেই ওধু ষধাবিধি আসমান-ষমীনের সৃণ্টিকর্তা বলা হয় (৬: ১০১)। সৃশ্টির পূচ় তত্ত্ব হিসাবে বলা হইয়াছে যে, আসমান-ষমীনের সৃশ্টি মানব সৃষ্টি হইতেও শুরুতর কার্য (১১:৫৭ ই,)। ইহার ব্যাখ্যায় বলা হইয়াছে যে, নাজি হইতে আসমান-যমীনের সৃশ্টি, কিন্ত মানব ধূলি হইতে সৃষ্ট।

জালাহ্ বাতীত অগর কোন সৃণ্টিকর্তা নাই। তিনি একক (১৩:১৬; ২৩:১৪)। তিনি কোন সন্ধানের জন্ম দেন না; কেবল বন্ধ ও সন্ধাসমূহ সৃণ্টি করেন। ইহাদের মধ্যে কিছুই তাহার তুল্য নহে (সুরাঃ ১১২)। কিন্তু সুরাঃ ১৫:২৯:৩৮: ৭২-এ বলা হইয়াহে যে, মানব সৃণ্টির পরে আলাহ্ তাঁহার পক্ষ হইতে রহু ফুৎকার করিয়া দিয়াছেন।

মানব সৃশ্চির মধ্যে সর্বোপরি আল্লাফ্র কুণ্দ্রান্ত এবং সৃশ্চি বজকে মানবের ব্যবহারের উপযোগী করিরা সৃশ্চির মধ্যে জাঁহার করণা প্রকাশ গাইতেছে। ৬৭: ৩-এ সম্ত আকাশের সুসামজস্যের উল্লেখ আছে। মানব আকৃতির সৌন্দর্য অপূর্ব (৬৪:৩)। আল্লাফ্ সমস্ত জিনিম একটি কাদার বা পরিমাণ মত সৃশ্চি করিরাছেন (৫৪:৪৯)। তিনি আকাশ ও পৃথিবী সৃশ্চি করিরাছেন "একটি নিদিশ্ট কালের জন্য" (৪৬:৩) যাহা সভবত কিয়ান্মাতে পরিসমাশত হইবে।

কু রজানে যেমন মানব ও সমুদর বিষয়গতের উপর আয়াহ্র আধিপতা প্রতিপন হইয়াছে তলুপ সমুদর সুনী ধর্মতত্ত্ব প্রভটা ও সৃষ্টির মধা ব্যবধানকেই ওক্লছ দেওয়া হইয়াছে। অগতের নথর প্রকৃতি হইতে ইহাই সাব্যক্ত করা হইয়াছে যে, ইহার প্রভটা চিরছারী। আয়াহ্র সর্বশক্তিমান ওবের সম্পূধে প্রাকৃতিক কার্যক্রম, নিয়্র এবং মানবীয় কার্য-ছাথীনতা সম্পূর্ণ অধীকার করা নাহারেও ধ্যাস্ত্র প্রদ্মিত করা হইয়াছে। প্রাথমিক ভাবারি-

য়াগণের (তু. জাবারিয়াঃ) মধো অন্যতম ব্যক্তি আহ্ম আলাহ্র সংজা দিয়াছেনঃ সর্বশক্তিমান প্রকা; ইব্ন হণাষ্ম (কিতাাবু'ল-ফাস্ব, ১:৩৯; ২:১৬১) বলেন যে, একমার আলাহ্র সম্ব-জেই বলা যায় যে, তিনি চিরছায়ী, অধিতীয়, সতা, প্রকী (আল্-আওওয়াব, আল-ওয়াহিণে, আল-হণায়া, আল-খালিকা)। কারণ এই সমত্ত পুথক।

কিন্ত আল্লাহ এবং সৃতিটর মধ্যে এই চরম প্রভেদমূলক ধারপার বিষয়ে ইসলামে তিনটি বিভিন্ন শাখায় কতকটা পরিবর্তন
দেখা দেয়। ষথাঃ মুণ্ডাষিলী, সুফৌ এবং দার্শনিক। মুণ্ডাষিলীপণ সৃজন কার্বে আল্লাহ্র সর্বশক্তি সন্তা এবং ইছা অপেকা
ভাহার বিজ্ঞার উপরই বেশী গুরুত্ব আরোপ করেন। তাঁহাদের
মতে, যাহা সৎ আল্লাহ্ কেবল ভাহাই সৃতি করেন এবং মানুষ
ভাহার বকর্মের কর্তা। নাজ্জাম বলেন যে, আল্লাহ্ কেবল
যাহা সৎ ভাহাই সৃতি করিতে পারেন। তাঁহার সুজন কার্য হইল
একটি ভাবমাল, রখার্যভাবে ইছা কর্ম নহে। আরুল-হয়ারের,
মুণ্জাম্মার প্রমুখর মতে আল্লাহ্র ইছা হইল প্রতী ও সৃতির
মধ্যে একটি মধ্যবর্তী অবস্থার নাায়। আল-জাহিত্ব বলেন যে,
আল্লাহ্ সৃত্ট ভাগৎ ধ্বংস করিতে পারেন না (ইহা লেটোর জনুসরপে ফিলো প্রমুখ দার্শনিকের চিভাধারার জনুরূপ)।

বির-জগৎ এবং মানবের কার্যাবলী সম্বাদ্ধ এই অভিমতের প্রতিকূলে সুক্ষী মতবাদ ইহুকালের সব কিছুকেই অকিঞ্চিৎকর ভান করে। সুক্ষীগণ এই জগৎকে আল্লাহ্-প্রাণ্ডির একটি সোগান বলিয়া মনে করেন। তাই তাঁহাদের উদ্দেশ্য ছিল আশ্বার আধ্যান্থিক জীবনকে সাধনা দ্বারা আল্লাহ্র স্জনমূলক কার্য-ক্লাণের উপ-লিখতে উদ্দ্ধ করিয়া তোলা (L. Massignon, La passion d'al-Hallaj, p. 513 গ.)।

দার্শনিক্সপের মধ্যে দুইটি সম্পূদার আছে ঃ (১) প্রাচীন—
বাঁহারা neo-Platonic মতবাদর্ঘেষা (ষেথন ইষ্ওরাানু'স'-সাকাা)।
ইহাদের মতে, দুল জড় জগৎ সৃতির পূর্বে আল্লাহ্ হইতে অনুক্রমিক
আদ্দিক সন্তাসমূহ প্রকাশিত হয়। (২) বিতীয় সম্পূদার প্রিস্টটনীর
মতবাদর্ঘেষা, বিশেষত ইব্নু সীনাা, ইব্ন ক্লম্প ইত্যাদি।
ইহাদের মত হইল যে, বুদ্ধিজগৎ এবং জড় জগতের ক্রমোগ্রতি
ভরে ভরে সাধিত হয়। আল্লাহ্র সভা হইতে আদি 'আক্লের
উভব বাতীত ইহাদের কোন প্রারম্ভ নাই এবং নজীর নাই।
উভর সম্পূদারই মনে করে যে, আল্লাহ্ একমাল্ল আদি কারণ,
তাঁহার কার্য এবং এই জগতের মধ্যে জনেক মধ্যবর্তী ভর আছে।

এই সমন্ত ভাষধারা সম্বন্ধ প্রচ্ছিত সৃষী মনোভাষ কারক্ষমে সম্পূর্ণ বিভিন্নরাপে পড়িয়া উঠে। "খান্-কু'ব-খাক্-'আাল" সম্বন্ধ মৃণ্ডাবিলী মতবাদ কেবল পরিমাজিভভাবে প্রহণবোদ্যা ছিল। আশ্-আরীগণের কাস্ব ভাষধা মাত্রীদীলণের ইষ্ডিরার খাল্কেনর পরিবর্তে মানুষের প্রতি আরোলিও হইল। দার্শনিকগণের অনাদি জগতের ধারণা একেবারে পরিত্যক্ত হয়। সূ-ফীবাদের সহিত বহু বিষয়ে ঐকমতা গোষণ করা সুনীদের গক্ষে সহজ ছিল। কারণ সূ-ফীবাদে সর্বদাই আলাহ্ই একমার প্রত্টা—এই ক্যার উপর ওক্ষত্ব আরোগ করা হইত। বাঙ্কব জগত এবং মানবীর কার্যাবিলী সৃন্টির ওক্ষত্ব অপেক্ষা "আলাহ্-মানবকে তাঁহার নিজরাদে সৃন্টি করিরাহেন এবং তিনি মানবের মধ্যে তাঁহার আখা কুৎকার করিয়া দিরাহেন" এই ক্থার ওক্ষত্ব সূ-ফীগণের নিকট অধিকতর ছিল (প্র. প্রবন্ধ

কাদাা এবং "কাদার", ভু. Massignon, পু. జ., p. 599 প.)। মু'ডাযিরী ও দার্শনিক মতবাদের সংঘর্ষে এবং আংশিক্ডাবে সুফৌবাদের সহযোগিতার সূমী মতবাদ পড়িয়া উঠে। ফলে, আশ্-'আরী সম্পুদায়ই রহওম সফলতা লাভ করে। তাহাদের মতে. আল্লাহ্ অনাদিকাল হইতে সৰ্বশক্তিমান। তিনি ইচ্ছা করিলেই সৃষ্টি করিতে পারেন এবং যাহা ইচ্ছা ও যথন ইচ্ছা তথনই সল্টি করিতে পারেন। তাঁহার সূজন কার্য তাঁহার নিজের জন্য নহে; জড় জগৎ সুলিট করিয়া তিনি ইহাকে ছান ও কাল আরা সীমাবছ করিয়াছেন এবং প্রতি মুহতে ইহাতে নব-স্টিটর স্চনা করিতেছেন। স্কন বাক্য বিশেষত কুরুআনের সজন বাক্যের মর্ম হিসাবে আলাহ চিরতন সবাক, তাই তিনি চিরতন স্জনশীল। কিন্তু যদি ম'তাফিলী মতের বিপরীতে "বাকোর চিরভনতা" স্বীকার করিয়া জওয়া হয় তবে সূজন কর্মের কর্তা হিসাবে আলাহকে "একমান চির্ভন স্জনকারী" বলিয়া দ্বীকার করিয়া লওয়া মার কিরুপে? সেজন্য তাহার সভার চির্ডন গুণাবলী হইতে পাৰিব স্পর্কষ্ট ভ্যাক্ষিত "সি'ফাাতু'ল-ফি'ল" (যথাঃ খাল্কা, রিষ্কা ইড্যাদি)-কে পুথক করা হয়। এই দিক দিয়া মাত্রীদীর মতবাদ আশুখারীদের শিকা হইতে বত্ত। তিনি তাক্ব ীন বা স্কনমূলক উৎপাদনকে আল্লাহ্র চির্ডন ওপ মনে করেন। ইহার অর্থ দার্শনিক্সপের নিল্নারু ধারণার কাছাকাছিঃ পরিণতিহীন কারণ নাই। আল্লাহ আদি কারণরাপে অনাদি কাল হইতে বিশ্ব সৃষ্টি করিয়াছেন, তাই তিনি প্রকৃতপক্ষে চির্তন লভ্টা । তাঁহার সভা এবং কার্যবলী সম্ভাবেই অপ্রিবর্তনীয়। কোন কোন দার্শনিক এবং অনেক সাফী এই মতবাদের অসুবিধা দ্র করিবার জন্য এরূপ ধারণা করিয়াছেন যে. স্তিউ প্রকাশের পূর্বে "চির্ভন প্রতী" আল্লাহ্র মধ্যে ভুণ্ত ছিল ( তু. Massignon, পু. జ., p. 657 )।

আল-গাঁখালী (র)-এর মধ্যে নিষ্ঠাবান আশু'আরী মতবাদের সলে মা'রিফাতপহী সুক্ষী চিভাধারার ষোগসূত্র পাওয়া যায়। একদিকে তিনি বলেন যে, বিষের ঐহিক স্তুন আলাহ্র স্বাধীন কার্য। চির্তন স্বাধীন সিদ্ধান্তের পর আপন করেণা ভগে আলাহ্ এই বিশ স্<sup>তি</sup>ট করিয়াহেন এবং কি য়াামাত পর্যন্ত স্<sup>তি</sup>ট করিয়া চলিয়াছেন। তিনি মানুষের কার্যাবলীর স্টিইকারী, মানুষ ওধু কাস্বের অধি-কারী। অনাদিকে আন্-সাখানী স্কীদিপের মধ্যবতিতা মত্বাদের পক্ষপাতী। আলাহে এবং মানুষের সমল তথু লভটাও সৃভিটর সমল নহে। বিৰ-জন্ম আলাম্'ল-খাল্ক ও 'আলাম্'ল-আম্র দুইভাগে বিভক্ত (১৭:৮৫ সমরে আর্-মাদান্-সা-সাখাীর। তু. ৭: ৭৪)। 'আমামু'ল-খালক' হইল ছানময় জড় জগৎ এবং আলাম'ল-আম্র হইল ফিরিশ্ডা এবং মানবাৰাসমূহের ছানাতীত লগৎ ( 'আল্যু-ল-খাল্ক'কে ইহ্ স্লা' পূত্তকে [ ৬৯, ২০ গ. ] 'আল্যু-ল-**गृत्क ७३।'न-मारामिः वला स्रेशास् এ**वः 'ज्ञाताम्'त-साम्बदक 'আলামু'ল-প'ায়র ওয়া'ল-মালাকৃত বলা হইয়াছে )। আধ্যাভিক জগতের অংশ হিসাবে মানুষ তাহ।র সভা, গুণাবলী ও কার্যাবলীর দিক দিয়া আল্লাহর ওপাবলীর ছায়াযুরুগ (আল্ল-মাদ্ নূনু'স'-স'াম' ীর-এ উলিখিত হ'াদীছ' যাহাতে বলা হইয়াছে যে, জান্নীয়ে বা রাহ্ খানে আদাম ('আ)-কে ডাঁহার ছক্লপে সৃষ্টি করিয়াছেন)। মানব দেহে (কুদ্র-বিছ) মানবাশ্বার ইচ্ছা ষেরাপ ক্রিয়াশীন, মহাবিষের উপর আন্নাহও তন্ত্রপ ক্রিয়াশীল। উপরে উল্লিখিড ইজির্মান্য অসৎ এবং অভীন্তির অগতের বিভাগ

বর্ণনা ছাড়াও আছ্-পাষালী (র) রিবিধ জগতের বর্ণনা দিয়াছেন আ'দ-দুররাত্'ল-কাাথিরাঃ, দূ. ২ প.; কু'রজান ৫ ঃ ১৭ ই. রেখানে 'অর্গরাজা, মর্ত্যরাজা এবং এতদুভরের মধ্যে যাহা আছে, তাহার উল্লেখ আছে), 'আলামু'দ-দুন্য়াব'ী (আল-মূল্ক), 'আলামু মালাকুতী এবং 'আলাম জাবারতী (৪. জাবারত)। স্তরাং মানুষ রিজগতের অধিবাসী বলিয়া মনে হয়। ইহা মা'রিফাঃ বিদ্যার বীকৃত অর্গীয় ব্যবহাতরে দেহ, জীবালা ও অধি-আলা এই বিভাগরের অনুরাণ। মূল্ক, মালাকুত ও জাবারতের জন্য ৪. NUPLOTEG, apni, Eovolal (St. Paul Ep. to Col., i. 16)। আল-গামালীর মতে, আলাহ্র সহিত সম্বন্ধসূক্ত মানবস্তা ক্ষেবন এই জড় জগৎ এবং ফিরিশ্ভা ও জিলগণের আধ্যান্তিক জগতের গরেই নহে বরং উচ্চত্য স্তরের ফিরিশ্ভাগণের আধ্যান্তিক জগতের গরেই গরেও টিকিয়া থাকিবে।

ইসলামের এইরাপ একজন প্রবীপত্ম ব্যক্তির অভিমত সঞ্জেও এই বিষয়ে ধারণার ক্লম বিকাশ অব্যাহত থাকে। আল-গণযাত্তীর মতের বিরুদ্ধে ইবন রূপদ প্রচার করেন (তাহাাফ্রড্'ড'-ডাহাাফ্রড) যে, বিশ্ব-জন্মতের কোন আদি নাই। আর-রাামী ( মৃ. ৬০৫/১২০৯) হইতে আরম্ভ করিয়া অনেক ধর্মভাত্তিক তথাকথিত এরিস্টটলীয় মতবাদ নিষ্ঠার সহিত অনুসরণ করেন। ইবন্'ল-'আরাবীর মত চরমপ্ছী সু:ফীগ্রের মতে হাল্ল ( প্রত্টা ) এবং খাল্কে র (স্তিটর) প্রভেদ দ্রীভূত হইয়া পরম সমং সভায় মিশিয়া দিয়াছে ( তু. আল-ইন্সানু'ল-কামিল)। উপসংহার, মতাবলীর বিভিন্নতা বিবেচনা করিয়া বলিতে পারা যায় যে, সূজন সমস্যার প্রশ্নে চারিটি বিভিন্ন উত্তর প্রদত্ত হয়। হ'াদীছ'পদ্বিগণের মতে আল্লাহ ইচ্ছানজি দারা বিশ্ব সৃষ্টি করেন, মৃ'তাযিলীগণের মতে তিনি সৎ ভান ঘারা, সৃশ্চী গণের মতে প্রেম ঘারা এবং দার্শনিকগণের মতে বৃদ্ধি ঘারা বিব সৃষ্টি করিয়াছেন ( জ. Tj. de Boer, The Moslem Doctrines of Creation, in Proceed. of the 6th Internat. Congr. of Philosophy, New York 1927, p. 597 %.);

প্রস্থানী ঃ উপরে উলিখিত প্রস্থানি বাতীত প্র. (১) M. Worms, Die Lehre von der Anfangslosigkeit der Welt bei den mittelalterlichen arabischen Philosophon des Orients und ihre Bekampfung durch die arabischen Theologen (Beitr. Z. Gesch. der Philos, des Mittelalters, iii. 4), (২) A. Rohner, Das Schopfung's problem bei Moses Maimonides, Albertus Magnus und Thomas von Aquin, ibid., xi. 5, Munster 1913, (৩) Tj. de Boer, Die Widerspruche der philosophie nach al-Gazzali und ihr Ausgleich durch Ibn Rosd, Strassburg 1894, (৪) व व्यवस्थ, De Wijsbegeerte in den Islam, Haarlem 1921, (৫) A. J. Wensinck, The Muslim Creed, Index R. Creation—সামাহ ও সিংকার নার্যক প্রস্থায়ন ৪.।

Tj. de Boor (S.E.I.)/মুহত্মদ রিষাউর রহীষ
আালিদ ইব্ন ওয়ালীদ (রা) (কে) দি দি হার্ড আালিদ
ইব্নু'ল-ওরালীদ) ইব্ন মুগ'ীরাঃ আজ-মাধ্যুমী, ইনি হ্যরড
মুহ'াত্মাদ (স')-এর একজন বিখ্যাত মুসলিম সেনাগতি ছিলেন।
উহ'দের যুক্তে তিনি মকার সৈনাবাহিনীর দক্ষিণ পার্যাহ্য দেরে অধিনাকশ

ছিলেন এবং সংকট মুহুর্তে তাঁহার হলকেপের-কলে রাস্ল কারীম (স')-এর শরু বাহিনী পরাজয় এড়াইতে সক্ষম হয়। উহ'দের যুদ্ধেই তিনি সর্বপ্রথম সৈন্য পরিচালনায় অভ্ত প্রতিভা ও নৈপ্পা প্রদর্শন করেন। উত্তরকালে তাঁহার দক্ষতার মুসলিমগণ বহু যুদ্ধে জয়লাভ করেন। তিনি 'আম্র (র) ইব্ন 'আাসে'র সঙ্গে ইসলাম গ্রহণ করার পদ্ম অপ্টম হিজরীতে মৃতা যুদ্ধের শেস পর্যায়ে মৃত্যলিম সৈন্যদের পরিচালন ভার গ্রহণ করেন এবং সৈন্যদিপকে সফ্রণভার সহিত মদীনায় ফিরাইরা আনেন। এই সাফল্যের প্রতিদানবরণে রাস্ল কারীম (স') ওঁহোকে আরাগহর তরবারী (সারফুলাাহ) উগাধিতে ভ্ষিত করেন। এই বংসরই তিনি মন্ধা বিভয়ে অংশ গ্রহণ করেন। মরা বিজয়ের পর হযরত মৃহাদ্মাদ (সা)-এর নির্দেশ জনুসারে তিনি পৌওলিকদের দেবী আল্-'উয়্যার মন্দির ধ্বংস করেন। কিছুদিন পরে তাঁহাকে বানু জাষণীমাদের নিকট দ্ভরূপে পাঠান হয়। তিনি পর্যতী বৎসর রাজাব মাসে ( অক্টোবর/নভেম্বর, ৬৩০) দুমাতু'ল-জান্দালের খৃল্টান রাজা উকায়দিরের রিক্লছে যুদ্ধাভিয়ান করেন। দশম হিজরীর প্রথম ভাগে হয়রত মুহ্বাস্মাদ (त') ठाँशांक नाकतारन (अतुव करतन , উष्टिनः हिस वान र'गातिहः ইব্ন কা'ৰকে ইসলামে দীক্ষিত করা। ব্লক্তপাত ব্যতীত তিনি এই কাজ সমাধা করেন। পরবর্তী বৎসর হযরত আবু বাক্র (রা) ভাঁহাকে তু'লায়হ'াঃ ইব্ন প্ওয়ায়লিদের বিক্লছে প্রেরণ করেন এবং তিনি বুৰাখি নামক ছানে ভাহাকে গরাজিভ করেন : অভঃগর ইহার নিকটবতী অঞ্জের অধিবাসী বানু ডামীমের বিরুদ্ধে সৈন্য পরিচালনা করেন। সাালিক ইবন নওয়ায়রার অধীনে একটি গোর তখন অন্য-দের সহিত বিবাদে লিপ্ত ছিল। অন্য গোন্তভাল বশ্যতা স্বীকার করিবে মাালিক অন্ত সদর্প করে,--তথাপি তাহাকে হত্যা করা হয়। খাজিদ (রা) তাঁহার বিধবা পত্নীকে বিবাহ করেন। খলীফার দরবারে খালিদ (রা)-এর বিক্লমে অভিযোগ আনীত হইলে খালিদ (রা) বলেন যে, ভুলবশত এইরূপ ঘটনা সংঘটিত হইয়াছে ৷ কথা ভাষায় পার্থক্যহেতু বেদুসনরা তাঁহার হকুষের ভুর অর্থ গ্রহণ করিয়াছিল। সে যাহাই হউক, হযরত আৰু বাক্র (রা) তাঁহাকে তিরভার করিয়াই ব্যাপারটির অবসান ঘটান এবং হ্যরত 'উমার (রা)-এর প্রবল আপত্তি সভেও তাঁহাকে দ্বীয় পদে বহাল রাখেন। কিছদিন পরেট খ্যাজিদ (রা) ডণ্ড নবী মুসারলিমার বিক্লছে জন্ত ধারণ করেন। আজ-রাখামার সীমাতে "জাক্রাবাং" নামক ছানে মুসারলিমাঃ পরাজিত ও নিহত হয় এবং তাহার অনুসায়ীয়া বশ্যতা ভীকার করে ১২/৬৩৩ ) । তৎপর খাজিদ (রা)-কে শারস্য বিজয়ে প্রেরণ করা হয়। তিনি আল-হ'ীরা জর করিয়া ফোরাত নদীর তীরবর্তী সমস্ত অঞ্জ অধিকার করেন। বারষ্যানটাইনগণ ইহার পর ফোরাত নদী অভিক্রম করিলে তাহাদিগকে আর-ফিরাাদ' (বু-র-ক-প্রা:, ১২/জান্-প্রারী, ৬৩৪) নামক ছানে পরাজিত করা হয়। ইহার পর খালিদ (রা) সিরিয়া অভিযানে অপ্রসর হন । ব্রয়োদণ হিজরীর জুমাাদা'ল-উল্লা অথবা জুমাদা'ছ'-ছ'ানীরাঃ (প্রীস্মকাল ৬৩৪) বারব্যান-টাইনগণ আজনাদায়ন নামক ছামে সন্দ্ৰিরণে গরাভ হইয়া দামিশকে প্রভাবর্তন করে ৷ খারিদ (রা) ভাহাসিদকে পুনরার পরাজিভ করিরা অবক্লছ করিরে চতুর্নশ হিজরীর রাজাব মামে ( আগস্ট-সেপ্টেম্বর, ৬৬৫) সামিশ্ক নগরী লেব পর্যন্ত বলাতা দ্বীকার করে। এই সময় খাজিদ (রা)-কে সর্বাধিনায়কত্ব হইতে পলচুত করা হয় এবং তাঁহার শ্না পদে আৰু 'উৰায়দাঃ (লা) ইৰ্নু'ৰ-আৰুৱাহি কে নিৰুজ

করা হয়। খালীকার এই আদেশ তিনি সর্গট চিত্তে গ্রহণ করেন করে নুতন সেনাধ্যক্ষের অধীনে সিরিয়ার যুভাতিয়ানে অংশ ইন্দী করিতে থাকেন।

রারম্কের যুদ্ধে (রাজাব ১২, ১৫/আগস্ট ২০, ৬৬৬), তিনি অববাহিনীর অধিনায়ক ছিলেন এবং তাঁহার নৈপুণার দক্ষন মুসরিমান্ত পব বিজয় লাভে সক্ষম হইয়াছিল। কিছুদিন পরেই হি'ম্স্ পুনরার্ত্তী দখল করা হয়। ইহার পর খাালিদ (রা) সসৈনো কি'মিস্রীনের দিকে অপ্রসর হন এবং মীনাাসের পরিচালনাধীনে বার্য্যাইনটাইন সৈন্তাহিনী তাঁহার হস্তে পরাজিত হইলে কি'মিস্রীন নসরী আত্মসর্বপ করে। খাালিদ (রা) এই নসরীতে কিছুদিন অবস্থান করেন। কিছু দিনের জন্য সিরিয়ার কোন এক অংশের শাসনকর্তা ছিলেন। তাঁহাকে পরে পদচ্যত করা হইয়াছিল। তিনি হি'ম্সে' অথবা মদীনা শারীকে (২১/৬৪১-৪২) ইন্তিকাল করেন।

প্রস্থপঞ্জীঃ (১) ইব্ন হিশাম, পু. ২৭৩ প.। (২) আল-उञ्चाकि मी, व्याव-मानागायी, ed. Wellhausen, नू. १९ न. ; (৩) ইব্ন সা'দ, ৪/২ ১ প. ; (৪) ইব্ন কু'তায়বাঃ, আল-মা'আারিফ, cd. Wustonfeld, পৃ. ১৩৬; (৫) আল-বালাযু রী, পৃ. ৩৮ প.; (৬) আল-য়া'কু'বী, ২খ, ৪৮-১৮০। (৭) আল-মাস'উদী, ১খ, ২১৬-২২২ : ৪খ, ২১১ : (৮) আল-আসানী, সূচী : (১) ইবনু'ল-আছাীর, আল-ক্যামিল, ২ স্থা., (১০) ঐ লেখক, উস্পু'ল-গণাবাঃ, ২খ, ১০১-১০৪। (১১) ইবৃন হ'াজার, জাল-ইসণাবাঃ, ১খ, সংখ্যা ২১৯০: (52) Weil, Gesch. der Chalifen, i. 18 4., (50) Muller, Der Islam im Morgenund Abendland, i. 124, 145, 150 m., 165, 177 m., 26-237, 250-257, (58) Muir, The Caliphate, its Rise, Decline and Fall (new ed. by Weir), p. 16 %, (50) Wellhausen Reste arabischen Heidentums 2, 36 প.; (১৬) ঐ বেশক, Skizzen und Vorarbeiten, vi. 9 n., 37-65; (59) Caetani, Annali dell' Islam, i-iv., see Indices; (5b) Huart, Histoire des Arabes, i. 30 %, 1

ষিতান (ু । ৯ । খিতান ) ছকছেদ , খাত্না । লিসানু'ল'আরাব ট'- খাতৃতে প্রদত্ত অর্থ মতে শক্ষি সম্পূর্ণভাবে পুরুষদের
ছকছেদের বাগারেই প্রবোজ্য । নারীদের ছকছেদের জন্য "খাক্দ'
শক্ষিই সঠিক শব্দ । এই বর্ণনা সঠিক হইলে আল্-খিতাানান
'দুইটি ছকছিল ছান'' (অর্থাৎ ছীও পুরুষের) শব্দটি হইবে
কৃষিম ধিবচন । শব্দটি হাদীছে পাওরা যায় ঃ "মদি দুই তুকছিল
ছান পরশারকে শর্প করে তাহা হইলে ভাসল কর্ম হইবে''
(বুখারী, ওাস্ল, বাবে ২৮ , মুসলিম , হাারদ' হাদীছানং ৮৮ ;
আৰু দাউদ, তাাহাারাঃ, বাবে ৮১, ৮৬ )। টিলান্ট খাতু হইতে
উৎপল কতগুলি শব্দ থারা মুখ্র, আমাতা, পুরুষধু (খাডান,
ঘাতানাঃ ) অনুবা বিবাহ করা (খুতুনা) খুবার । ধাতুটি নিশ্চরই
প্রাচীন সাামী ভাষার হইবে, কারণ ঐ শব্দসমূহ জনুরূপ আকারে
উদ্ধ্য সাামী ভাষাতেও বর্তমান ।

শ্বাত্নাঃ প্রাচীন 'ঝারবের একটি সাধারণ প্রচলিত রীতি। প্রচীন 'ঝারবী কাব্যে (হয়'ালী, ফারাামলাক' ও অন্যান্য কবির দীওরাান দ্র,) এবং হাণীছে উহার উল্লেখ আছে। প্রাচীন সাহিত্যে অ-শ্বকন্থিল ব্যক্তির জন্য একটি বিশেষ শব্দ (আগ্রান্ হিন্দু 'ঝারেল) রহিয়াছে। 'হণাদীছে' বলা হইরাছে কে, ইব্রাহীম ('আ)-এর অশীতিবর্ষ বয়ঃক্রমকালে খাড়না হইয়াছিল (বুখারী আন্বিয়া', বাব ৮; মুসলিম, কাদণাইল, হণাদীছ' নং ১৫১)। বাইবেলেও ইহার উল্লেখ আছে। ইখন সা'দ কর্তৃক বর্ণিত একটি হণাদীছ' মুতাবিক হয়রত ইবরাহীম ('আ)-এর ১৩ বৎসর বয়সে খাত্না হইয়াছিল (তাবাা-কণাত ১/১খ, ২৪)।

হাদীছে সমাট হিরাক্লিয়াসের কোতিঠর গথে খাত্নার উলেখ আছে (বুখারী, বাদ্'উ'ল-ওয়াহ্'য়ি, বাাব ৬)। হিরাক্লিয়াস নক্ষ দেখিয়া খাত্নাকারীদের রাজার সংবাদ জানিতে গারেন। তখন গাস্সানের রাজার একজন দূত আসিয়া মূহ'াল্মাদ (স')-এয় ইসলাম প্রচারের সংবাদ ভাগন করিল। এই দূত ভায়ং খাত্নাকৃত ছিল বলিয়া জানা যায় এবং সে সম্ভাটকে জানাইয়াছিল থে, আরবদের মধ্যে খাত্না একটি প্রচলিত রীতি।

হানীছে ইহাও বীকৃত সে, বাত্না একটি ইসলাম-পূর্ব যুগের প্রধা। হানীছে যেখানে প্রাকৃতিক ধর্মের (আল-ফিত্ রা:) বিষয় বর্ষিত আছে সেখানে নথ কাটা, দাঁতন করা, গোঁফ হাটা, দাঁতি রাখা ইত্যাদির সহিত গাত্নারও উল্লেখ আছে (বুখারী, লিবাাস, বাাব ৬৩; মুসলিম, তাহাারা:, হাদীছা নং ৪৯, ৫০; তিরমিছাী, আদাব, বাাব ১৪ ইত্যাদি)। সম্ভবত এই হাদীছো নারীদের খাত্নার গরোক্ষ উল্লেখ আছে। আহামাদ ইব্ন হাখালের মুস্নাদের একটি হাদীছা (৫: ৭৫) অনুসারে পুরুষের খাত্না সুলাত এবং নারীর খাত্না মুভাহাব।

খাত্নার নিয়ম সম্বন্ধে কয়েক মাধ্যাবে কিছু পরিবর্তন লক্ষিত হয়। বিভিন্ন মত বিভারিতভাবে উল্লেখ না করিয়া এই সম্বন্ধে ইমাাম নাওয়াব'ীর মুসলিমের শার্ত্ পুত্তকে হাদীছ' নং ৫০ ( কায়রো ১২৮৩, ১: ৩২৮)-এ উল্লিখিত অংশটির অনুবাদই হইবে বথেন্ট— বিশেষত উহাতে খাতনা করার বর্ণনাও রহিয়াছে।

"ইমাম শাহ্নিই ও অন্যান্য বহ গঙ্জিতের মতে খাত্না ওয়াজিব ;
ইমাম মালিক ও অন্যান্য ইমামের মতে উহা স্মাত । ইমাম
শাহ্নিইর মতে, বালক ও বালিকা উভয়ের জন্য উহা সমানভাবে
ওয়াজিব । বালকের বেলায় লিলায় ভাগ আজ্বাদনকারী সমস্ত ত্বক
কাটিয়া ফেলা প্রয়োজন মেন সমস্ত লিলায় ভাগই অনাজ্বাদিত থাকে ।
বালিকাদের বেলায় তাহাদের জননেজিয়ের সর্বোচ্চ হান হইতে
সামান্য একটু চর্ম কর্তন করা কর্ত্ব্য । আমাদের (শ্যাহ্মিই)
মাষ্ণহাবের সঠিক মত, থাহা আমাদের বহু সংখ্যক ব্লুদেরও
মত—ভাহা এই যে, যৌতনকালে খাত্না করা জাইয়, ওয়াজিব
নহে। বিশেষ মত এই যে, বালক বয়ঃয়াশ্ত হইবার পূর্বেই ভাহাকে
খাত্না কয়ান ওয়ালীর জন্য বাধ্যতামূলক। অপর একটি বিশেষ
মত এই যে, বালকের দশ বৎসর বয়সের পূর্বে খাত্না করা নিমেধ।
আসালের মতে সঠিক মত এই যে, ভাশের সম্ভাম দিবসে খাত্না
করা মুভাইনে। সম্ভাম দিবসের মধ্যে জন্মের দিনটিও শামিল
কিনা এ বিষয়ে দুইটি মত আছে।"

কিক্'ছ প্রস্থানিকে আত্নাকে তেমন কোন ওক্রত দেওয়া হয় নাই। জনমতে ইয়াকে পুব বেশী ওক্রত দেওয়া হইয়াছে। Snouck Hurgronjo কলেন, অশিক্রিক সাধারণ মুসলিম এবং অমুসলিম মাহারা বাহ্যিক জাচারের উপরই অভ্যাধিক জার দেয়—ভাহাদের মতে শুকর বাংস না খাওয়া ও খাত্না করাটাই ইসলামের একমার মানদন্ত বলিয়া বিবেচিত হয়। এই কারণেই কোন কোন

ছানে ইহাকে 'মুসলমানী' বলা হয়। অথচ এই দুইটির সমত্রেণীর আরও বহ বিধি-নিষেধ ইসলামে আছে; কিন্তু ভাষারা সেইওলির প্রতি তেমন ওক্রছ আরোগ করে না (Do Islam, in Verspr. Goschrifton. ১; ৪০২; তু. ৪/১: ৩৭৭)। বহু ইসলামী সেপে অনুচানটিকে ওধু সুমাত বলা হয়।

আচিনে (ইন্সোনেশিয়ায়) বিধনীর খাত্না করাকেই ইস্থান গ্রহণের চিন্দ বলিয়া মনে করা হয় (Snouck Hurgronje, The Acholinese, i. 398)। রাস্ধ (সা)-এয় খাত্নাকৃত অব-খায় জণ্মগ্রহণ করার (ইব্ন সাাদ, তণবাকাণাত, ১/১ঃ ৬৪) হাদীছা হইতেও খাত্নার ওক্ষত বুঝা যায়। উত্তর আফ্রিকায় সংকীণ্ড ক্সাহ শিশুর জন্মহণ্ডকে সৌভাগ্যসূচক সণ্য করা হয়। অভাত কারণে সময় সময় জন্মের পরও সামান্য চাপে বা অন্য কোন সামান্য উপলক্ষেই শিশুর তুক খাসিয়া সভিতে দেখা যায়। এই প্রকারের ছকজ্মেকে পায়গামবারী সুলাত বা পায়গাধারী খাত্না বলে।

মঞ্চার এই প্রথাকে তাহাারাঃ ( গবিরতা ) বলা হয়। এখনে ৩ হইতে ৭ বৎসর বয়সের মধ্যে শিশুর খাত্না করা হয়। বালকদের বেলায় খুব ধুস্থামে উৎসব করা হয়, কিন্তু বালিকাদের বেলায় বিনা আত্মরেই ভাহ। সম্পন্ন করা হয়। খাভনার পূর্বদিন বালককে জীকজমকপূর্ণ গোশকি পরাইয়া অখপুঠে নগরের রাভা পরিভ্রমণ করান হয়। সে যেন ঘোড়া হইতে পড়িয়া না বার সেইজন্য ভাহার দুই পার্ষে করেকজন লোক ইটিয়া চলে এবং সুগন্ধি ক্রমানের সাহায্যে ভাহাকে উৎকুল রাখে। ভাহার আগে আগে কভক-ভলি লোক ঢোল, দাফ প্রভৃতি বাজাইয়া চলে এবং আর কতকণ্ডলি লোক যি ক্র করিতে করিতে চলে। বাধকের গা ঘেষিয়া বালকের পিতার একজন বয়ন্ত হ'াবশী দাসী মন্তকে একটি পুলন্ত কয়বাপূর্ণ পার লইয়া যায়। ইহাতে সুগন্ধি ও লবণ গোড়ান হয়। মিছিলের দিতীয়াংশে থাকে বালকের বন্ধু-বান্ধবদৰ। তাহারা অমপুঠে থাকে। মিছিল 'আসরের সময় সদর রাজা ধরিয়া চলে এবং মাগ'রিবের পূর্বেই ষারাস্থলে ফিরিয়া আসে। পরিবারের মহিলারা ভাছাদের আত্মীয়দের সহিত সীতের আসরে সন্ধ্যাকাল যাগন করে। পরদিন প্রাতে হণজ্ঞাম আসিয়া খাডনা করিয়া দেয়। বালককে চিৎ করিয়া শোয়াইয়া একটি চিমটা দারা ত্বক চাপিয়া ধরা হয়। সেই সময় তাহার মাতা তাহাকে মিণ্টাম গ্রন্থতি দিয়া ভুলাইরা রাখার চেণ্টা করে। ছকচ্ছেদের পর ক্ষতের উপর পট্টি বাঁধিয়া দেওৱা হয়। এক সপ্তাহের মধ্যে ক্ষত **ওকাইয়া যায়। খাত্নার পরই আখীর**-বজনকে নাশ্তা খাওরান হয়। হণদ'রামাওতের অধিবাসিগণ এখনও তাহাদের সুরাতন প্রথা অনুষায়ী জন্মের চল্লিপ্তম দিবলে শিশুর খাত্না করিয়া খাকে (Snouck Hurgronje, Mekka. ২, ১৪১ প. ) ।

মিসরে বালক্দিগকে ৫/৬ বৎসর বয়সে খাত্না করান হয় (বা হইত)। যাত্নার পূর্বে বালককে মিছিল করিয়া খ্লান্তার পরিরখণ করান হয়। সময় সমর খরচ কমাইবার ক্ষরা বিবাহ মিছিলের সহিত এই মিছিল বিভিত্ত করিয়া দেওয়া হয়। ভ্রমন বালক ও ভাষার সমীয়াই মিছিলের পুরে।ভাগে থাকে। ভাষকে জাঁকজমকপূর্ণ বালিকার পোশাকে সঞ্জিত করা হয় (Lane, Manners and Customs of the Modern Egyptians, Chapter on Infancy and Education.)।

D'Ohsson state Tableau de l'empire othoman.

Paris 1787, i. 231 প., প্রস্কের "Circoscision, summeth" দিরোনামার তুরকে কিভাবে খাত্না হর ভাহা বর্ণনা করিরাছেন । এই "সুলা" বল হইতে তুরকে খাত্নাকারীকে সুমাৎখী বলা হর। কোনও মসজিদের ইমামের উপহিতিতে খাত্না করা হয়। তিনি বালকের দীর্ঘ জীবন কামনা করিয়া দুঝা' করেন। সাধারণত সাত বৎসর বয়সেই বালকদের খাত্না করা হয়। সয়াটের পুরদের খাত্না সহাধ্যধামে করা হইত।

উত্ত আফ্রিকার জন্মের ৭ম দিবস হইতে ররোদৰ বৎসর বরসের মধ্যে বিভিন্ন বরসে বালকদের খাত্না করা হয়। হ'াজ্যাম ছুরি অথবা কাঁচি থারা খাতনা করে। Doutte, Morrakech, পৃত্তে-এ উত্ত Dan-এর উত্তি অনুসারে পূর্ব পাথরের ছুরি থারা খাত্না করা হইত। আজকাল এই প্রখা লুগত হইরাছে। মিসর ও উত্তর আফ্রিকার এক সঙ্গে করেকজন বালককে খাত্না করান হয়। এই উৎসবের বারভার সবচেরে ধনী বালকের পিতাই বহন করেন।

রাভার খাত্নার সহিত খত্মও গড়ান হয়। এই দ্বীগপুঞ্চে খাত্না বিভিন্ন নামে অভিহিত হয় (প্র. Snouck Hurgronjo, Verspreido Geschriften, IV/i. 205 গ.)। আভার বিভিন্ন অঞ্চলে বিভিন্ন বয়সে ছেলেদের খাত্না করা হয়। শারী আঃ অভিভদের মধ্যে ১০ বংসর বা তদপেকা কম বয়সে এবং ক্লকণশীলদের মধ্যে ১৪—১৫ বংসর বহুসে খাত্না হয়।

আদিনে সাধারণত "মুদেষ" (সভবত মুআষ্'রিংন) কর্তৃ'ক ১/১০ বংসরে কু'রজ্ঞান গাঠ সমাণত হওরার গরই খাত্না করা হয়। এখানে সম্পূর্ব আজ্ঞাদনকারী ত্বক কাটিরা কেলা হয়; ভাডার কোন কোন ছানে শুধু ত্বক চিরিয়া দেওরা হয়।

বাংলাদেশে সাধারণত এই প্রথাকে খাত্না, সুরুৎ ও মুসলমানী করান বলে। সাধারণত যে বাজি খাত্না করার তাহাকে ওতা (গুডাদের অপরংশ?) ও হণাজ্ঞায় বলে। এই দেশে সাধারণত ও ইইতে ৮ বংসর বরসের মধ্যেই খাত্না করা হয়। খাত্নার সময় বালককে বসাইরা একজন তাহার দুই চকু আরত করিরা রাখে ও একজন বালকের দুই উক্লর নীচে দিয়া ভাহার দুই হাত ধরিরা খাকে। হণাজ্ঞায় একটি চিমটা দিয়া ছক খাঁটিয়া ধরিয়া কুরের সাহায়ে ক্ষিপ্রভার সহিত ভক্তেদ করিরা ক্ষত বাঁধিয়া দেয়। পাড়া-গ্রামে পূর্বে কালড় পোড়া ছাই ক্ষতের উপর দিয়া দেওয়া হইত। ইহাতে ভংক্ষণাৎ রক্তপাত বন্ধ হইয়া খাইত। বর্তমানে আইওডিন, ডেটল প্রভৃতি আধুনিক বীজানুনালক ব্যবহৃত হয়। কেহ কেহ ওাজার ভারাও খাত্না করাইয়া লয়।

A. J. Wensinck (S.E.I.)/আ. কা. মুহত্মদ আদমুকীন বিষ্তুর (ক্রুক্ত) বিভিন্ন বা ধাদিরে) বিদ্তুর নাম সকলের নিকট সুপরিচিত। বিভিন্ন রাচীন কাহিনী ও গলে তাঁহার নামের বিশেষভাবে উল্লেখ ভাছে; আর-খাদির নফটি উগাধিবাচক (অর্থ সবুল ব্যক্তি)। কালক্রমে এই নফটির ব্যবহার গরিতাক্ত হর এবং "বিদ্তুর" নজের (হাহার অর্থ সবুল) গ্রচন্ন হর (বুখারীতে ধাদিরে, কিভাাবু'ল-আন্বিরাা')।

খিদৃর সমজে কুরজান শারীকে (১৮ ৪ ৬০—৮২) বর্ণনা আছে। সংক্ষেপে উহা নিশ্নরপ ঃ

একদিন সূসা (আ) তাঁহার ভূত্য (কাতাা)-কৈ সদে ধইরা মাজ্মাউ'ল-বাহ রারন-এর সভানে বাহির হইরাছিলেন। বহদুর অলসর হইরা তাঁহারা দেখিলেন, যে মাইট তাঁহারা সদে আনিয়া- ছিলেন তাহার কথা একেবারে ভূজিরা গিরাছেন এবং অসতক মৃত্র্তে কোন এক হলে মাছটি গানিতে চলিয়া পিয়াছে। অতংপর তাহারা সেই ছলের উদ্দেশ্যে কিব্রিয়া চলিলেন। সেইখানে ভাহাদের সঙ্গে আল্লাহ্র এক খাস বান্দার সহিত সাক্ষাৎ হইল। সুসা ('আ) ভানার্জনের জন্য তাঁহার সহদামী হইতে আগ্রহ প্রকাশ করিজেন। কিন্ত আল্লাহর এই বাস বাব্দা এই বর্ডে রাষী হইলেন যে. মুসা ('জা) কোন বিষয়ে তাঁহাকে কোন প্রশ্ন করিছে পারিবেন না। অভঃপর তাঁহারা ভ্রমণ গুরু ক্রিলেন। পথে আলাহ্র এই বালা আগাতসুন্টিতে ৰঙ্ভ ধরনের তিনটি কাজ করিলেন। মুসা। ('আ') প্রতিবারই ধৈর্মহারা হইলেন এবং প্রথ না করিয়া থাকিতে পারিলেন না। তাহাতে আল্লাহর বান্দাটি বলিলেন, "আমি কি জাগনাকে विक नाष्ट्रे रव, जामान्न जरण रेथर्च थन्निया शाकिरल शान्निरवन ना?" অতঃপর তিনি শুসা। ('আ)-কে পরিত্যাস করিয়া চরিয়া সেনেন। তবে ৰাইবার পূর্বে ভাঁহার আচরবাদির ভাৎপর্ব বুঝাইরা দিলেন। मुजा ('जा) উপলব্ধ করিলেন যে, ঐ বান্দার প্রভিটি কার্যই বৃজি-जनक हिवा

অধিকাংশ কুরুলান ব্যাখ্যাকারী আল্লাহ্ তা'জালার এই বালাকে বাদির বলিয়া বীকার করিয়াছেন।

খিদ্'র সহজে কু'রআানের খর্ণনা অবলঘন করিয়া টীকাকার,
মুহ''দিছ' এবং ঐতিহাসিকগণ গ্রন্থত তথ্য সংগ্রহ করিয়াছেন।

রখম আলোচ্য প্রশ্ন এই যে, উল্লিখিত আখ্যানের প্রধান চরিত্র কি 'ইমরানের পুত্র মুসাা, অথবা মুসাা ইব্ন মীশাা (মানাস্সেহ্) ইব্ন মূসুক ইব্ন রা'কু'ব অর্থাৎ য়া'কু'ব ('আ)-এর জনৈক বংশধর (আর-माकाणिर व-भगवत, ६४, ७७७; जाव्-धामाय्याती. কাশ্শাফ, ৫৯ আয়াতের তাফসীর)। চীকাকারগণ প্রথমোক জন সম্পর্কে (মূসা। সম্পর্কে) একমত। তাঁহাদের অভিমতের ডিডি হই-তেছে নিম্নোক্ত বর্ণনাটঃ একদিন নবী মুসা৷ ('বা) যখন ইস্রাসিলের বংশধরদিপের নিকট ধর্ম প্রচার করিডেছিলেন ওখন ভাঁহাকে জিক্তাসা করা হইয়াছিল তাঁহার চেয়েও অধিকতর ভানী ব্যক্তি কেহ আছেন কিনা। উঙরে ডিমি "না" বলাতে আছাহে তাঁহার নিকট প্রত্যাদেশ করিলেন যে, তাঁহার মুন্তাকণী বান্দা বিদৃত্ত মুসা। অপেক্ষাও ভানী। এই ঘটনার পর তিনি খিদ্'রের সহিত সাক্ষাৎ করিতে মনত্ত করিলেন। এই ঘটনাটি স্নাহ্দী সূত্রেও পাওয়া বার: 'আরবী ভাষার বিধিত বহ সংখ্যক পুস্ত কেও এইরূপ উল্লেখ আছে (বুখারী, 'ইন্ম, বাবে ১৬, ১৯, ৪৪ : জামিয়া', বাব ২৭ : তাকসীর, সূরাঃ ১৮, বাবে ২---৪ : मुत्रबिय, क्रामादिब, रामीक नर ১৭০--১৭৪ ; তির্মিখ<sup>া</sup>, তাঞ্সীর, স্রাঃ ১৮, বাবে ১ ; ত'বারী, cd. de Gocje, ১ : ৪১৭ , তাকসীর, ১৫ : ১৬৫ প. , স্পাধর্'দ-দীন আর-न्नायी, मृ. జ., ८ ३ ७७७)।

মাছটি গণের সন্ধান দের ; বেখানে মাছটি হারাইরা মার অথকা গানির সংস্পর্ণে আসিরা পুনজীবন বাত করে, সেই ছানটিই জীজনের উৎস ; আল-ভিদ র এইখানে বাস করেন(আত'-ত'বারী, ১ ব, ৪১৭)।

মাজ্মাউর-বাহ্ রায়ন হানটি বিভিন্নরেশে ব্যাখ্যা করা হইরাছে। কাহারও কাহারও মতে পূর্বাঞ্চলে যে হানে পারস্য সাগর ভূমধ্যসালরের সলে মিলিত হইরাছে ঠিক সেই হানটি (আল-বারদণাবি ), সূরাঃ ১৮ ঃ ৬০ ; ভাত'-তপবারী, তাঞ্সীর ১৫ ঃ ১৬৩)। এই মতের পরিশ্রেজিতে সুরেজ যোজককে সেই হান বলিয়া ধরা বাইতে পারে। সিরিয়া উপকুল যে সর্বাপেকা পশ্চিমে এরাপ ধারণাও এই সূর হাইভে

গাওয়া যার (See A.G. Wensinck, Bird and Tree as Cosmological Symbol in Western Asia, in Verh. AK. Amsterdam 1921, p. 17 প.)। কাহারও কাহারও মতে এই ছানটি ভূষধ্যসাগরের সঙ্গে মহাসাগরের সক্ষম্বল বলিয়া অভিহিত হইয়াছে (ভানজা, ইফ্রিকিয়া, আভা-ভাবারী, ভাকসীর, ১৫ ঃ ১৬৩ ঃ আম-বামাখ্যারী)। এই ভষ্য অনুসারে জিরালটার প্রণালীকে গণিচম রাজে ধরা হয় ৷ ইহার একটি কল্টকছিত রূপক ব্যাখ্যাও দেওয়া হয় ঃ বলা হয় য়ে, দুইটি সমুদ্রের মিলন অর্থ মুসাা ('আ) এবং খিদ্'র উভয়ই ছিলেন ভানের সমুদ্র (য়. আদ-দামীরী, হণায়াতু'ল-হণয়া-ওয়ান, ১ ব, ৩১৮)।

মূলা ('আ)-এর সঙ্গে খিদ্'রের সাঞ্চাৎকার হয় উদ্লিখিত দুই সমুদ্রের সংযোগছলে। তথন দেখা গেল একটা গাখী সমুদ্রের গানি গান করিতেছে। খিদ্'র মূলা ('আ)-কে বলিলেনঃ জালাহ্ তা'জালার তানের তুলনার আপনার তানের পরিমাণ তেমনি অকিঞিৎকর যেমন সমুদ্রের তুলনায় গাখীটির ঘারা গীত পানির গরিমাণ (আত'-ত'বারী, ed, de Goeje, ১ছ., ৪১৮; আল-বুখারী, তাফসীর, সুরাঃ ১৮, বাবি ৩; আর-রামী মাফাতিহ''ল-প'ায়ব, ৪ খ, ৬৬৬ গ.)। খিদ্'র একটি খীপে বাস করেন (আত'-ত'বারী, ১খ, ৪২২) অথবা সমুদ্রবক্ষে একটি সবুজ প্রালিচার (তি'নফিসা) উপর থাকেন (ক্রিমান (ক্রেমান (ক্রিমান (ক্রিমান (ক্রিমান (ক্রিমান (ক্রিমান (ক্রিমান (ক্রেমান (ক্রিমান (ক্রিমান (ক্রেমান (

ভাষ্যকারগণ মূসা। ('আ)-এর ধৈর্য পরীক্ষার বিভারিত বিবরণ দিয়াছেন। এই সম্পর্কে সূরাঃ ১৮ ঃ ৬০-এর চীকা এবং গ্রন্থগঙীতে উল্লিখিত ইতিহাস এবং আখ্যানগুলি দ্র.।

কেহ কেহ খিদ্'র এবং আলেকজাণ্ডারের আবে-হ'ায়াতি অনু-সন্ধান আখ্যানের মধ্যে সম্পর্ক নির্দেশ করিয়াছেন।

আনেকজান্তারের কাহিনীর অনুবাদ 'আরবী সাহিত্যে আছে বলিরা আমাদের জানা নাই (তু. Weymann, B. Bibliography)। পদার্থেরে আলেকজাগুরের উপাব্যানের অন্যান্য বিভিন্ন রূপ অনুবাদ প্রচলিত আছে। Friedlander এই সব পরীক্ষা করিয়া দেখিয়াহেন। কু'রজানে শারীক্ষের উক্তি হইতে এই সমস্ত পুতকের বিবরণ সম্পূর্ণ খতও। কারণ এই পুতকণ্ডলিতে আছে খিদ'র যু'জ-ক'ারনায়নের সঙ্গী ছিলেন এবং কু'রজান শারীফের উল্লিখিত 'ফাতাা' সহজে এই সৰ শৃক্তকে কোন উল্লেখ নাই। আন-বিদ্যুকে আমরা আনেকজাণ্ডারের আবে-ই-হারাত সন্ধান অভিযানে ভাষার অগ্রসামী বাহিনীর অধিনারকরতে দেখিতে গাই। আস'-সু'রীর বিবরণীতে ভাঁহাকে রাজমিন্ত্রী বলা হইরাছে এবং রাজার পরিবর্তে খিদৃংরকেই কাহিনীর প্রধান নায়করূপে চিপ্তিত করা হইস্লাছে। 'উমারাতে তাঁহাকে আলেকছাভারের ভাতি গ্রাতা ৰলা হইছাছে ; একট সময় একট অবছার উভরে মাতৃপর্ভে আসেন এবং ভূমিষ্ঠ হন। ধারা বর্ণনা অনুসারে আাব-ই-হণরাভের সন্ধানে আহেকজাভার এবং বিদৃশ্র ভিন্ন ভিন্ন সংখ সিরাছিলেন। কোন কোন কর্মনার খিলৃংরের সঙ্গে মাছটি ছিল। তিনি একটি অলৌ-কিক কুপ দেখিতে পাইলেন। সেই কুপের গানির স্পর্নে মাছটি জীবন বাজ করিজ। জন্যান্য দলে বাছটির কোন উল্লেখ নাই। বিদার সুপটি অন্য কোন চিহ্ণ দেখিরা চিনিতে পারিরাছিলেন। অন্যান্য সূত্রে গাওয়া যায় বিদৃণ্র কুপটির ওবাওণ না জানিরাই

উহাতে তুব দিরাছিলেন (বধাঃ আত'-ভণাবারী, ১ব. ৪১৪)।
নিজণামীর এক বিবরণীতে গাওয়া যায়, বিদ্-র আলেকভাজরের
সঙ্গে যান নাই। তিনি পিরাছিলেন ইক্রাচ্সের সঙ্গে এবং দুইজনেই
উহার গানি গান করিয়া অমরত লাভ করিয়াছিলেন।

খিদ্'র নামটির বর্ণনামূলক অর্থ স্পত্ট। অনেকেই ভাঁহার নাম বাল্যা। ইবুন মাল্**কান বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন**। <del>আছ-</del> মাস'উদী ( মুরুজ, ৩খ, ১৪৪ ) মালকাানকে কণহ তাানের ভাই বলিয়া পরিচয় দিয়াছেন এবং এই কারণে দক্ষিণ 'আরবের কুষ্ঠিনাখার তাঁহাকে অবর্তু করিয়াহেন। সভবত মাল্কাান এবং মালকাম (I Chronicles, viii. 9) একই ব্যক্তি ছিলেন। তিনি দক্ষিৰ 'আরবের একজন সোএগতি ছিলেন এবং বংশ-তালিকা জনুসারে তিনি ফ্লালাগ ও 'আাবিরের মাধ্যমে সাম-এর বংশধর বজিকা পরিচিত ( আড়া-ড়াবারী, cd. de Goeje, ১৭, ৪১৫; আৰ-भाज'छेनी, मुक्कक, ७४, ७२, व्यान-नाउहात'ी, मुजलियात जगर'ीय-এর চীকার ৫ : ১৬৫)। এই বাল্রা। শব্দটি হয়ত ইঞ্জিয়া শব্দের অগলংশ এবং ইলিয়া সিরিয়া ভাষায় এলিভাহ (ইল্য়া) নামের রাণারর। পক্ষাররে এলিজাহ নামটি ইসলামী নামকরণ মতে ইল্রাাস এবং উহাই খিদ্'রের আসল নাম। তাঁহাকে এলিশাহ, জেরেমিরা (ভু. Gods words in Isaba, p. 887), খাদ্রেন নাখেও অভিহিত করা হয় ( সম্পা. ঐ, আত্ত'-তাবারী, ১খ, ৪১৫; আদ-দিয়ারবাক্রী, ভা'রীখু'ল-খামীস, ১খ, ১০৬; and Fariedlander's Chadhirlegende, p. 333. under Chadhir):

ধিদ্'রের নাম, পরিচয়, বংশ-তালিকা এবং জীবনকালের বছ পরস্পরবিরোধী বিবরণ পাওয়া যায়। এই প্রবদ্ধে সব কিছুর উল্লেখ সম্ভব নয় ( দ. ইব্ন হ'াজার, ইসাবাঃ, পৃ. ৮৮৩, ৮৮৭)।

প্রাচ্য দেশীয় পুস্তকে তাঁহার নামের বিভিন্ন তাৎপর্য বর্ণনা করা হইয়াছে। তিনি আবি-ই-হ'ায়াতের ঝরনায় ড্ব দিয়া**ছিলে**ন বলিয়া সবুজ বর্গ ধারণ করিয়াছিলেন, এইজন্য তাঁহার নাম বিদাৰ হইয়াহে (Ethiopic Alexander romance: ছু. Friedlander, পু. జ., p. 235 প.)। পূৰ্বেই বলা হইয়াছে, ভিনি কোন এক দীপে বাস করিতেন (আদ-দামীরী, পু. প্র., পু. ৩১৭), তিনি ধীপ হইতে ধীপান্তরে পমন করিয়া আল্লাহর 'ইবাাদাত করিতেন ( আস'-সু'রী ৪. Friedlander, পু. ৪., পু. ১৮৩ : আছ'-ছ''আৰী, १. ১৯৭)। এই সৰ কারণে আল-খিদ রকে সময়ের অধিবাসী बच्च চলে। নিশ্নোক বিবরণসমূহও একই ইজিতবাহী। ভাঁহাকে সমুদ্রপামী মানবের পৃষ্ঠপোষক বলা হয় (তা'রীবু'ল-বামীস, ১ব. ১০৭)। বড়-রুম্টি হইতে থাকিলে সিরিয়ার উপকূলে নাবিকেরা তাঁহার দোহাই দিয়া থাকেন। পাক-ভারত ও বাংলাদেশে ভিনি দরিয়ার পীর খাওয়াজাঃ খিদ্'র (৪.) বা খোয়াজ খিদ্'র ব্যক্তিয়া পরিচিত এবং মাছের পিঠে সমাসীন থাকেন। Clermont-Ganneau এবং Friedlander খিদ'র সন্দক্তিত আদি কর নির্গয়ের জন্য অনুরূপ উপাখ্যানটি বিবেচনা করিয়াছেন। Friedlander এইরূপ ধারণা পোষণ করিয়াছেন যে, শ্রীক Glaukos কাহিনী মুসলিমদের নিকট সিরীয় স্রের মাধ্যমে পৌছিলছে (পু. গ্র., পু. ১০৭ গ.)। किন্ত ভাল-ছিদ্র এবং Glaukos-এর মধ্যে কোনই সন্দৰ্ক নাই এবং আমরা মধ্যবতী কোন সূত্ৰও সনাক্ষ করিতে পারি না। তাহা ছাড়া ইহাতে থিদ্'রের **একটি দিকেল** বুঝা বার । বরত বিস্'রের নায় একজন **কটিল**তাপূর্ণ <del>ব্যক্তিতের</del>

মূল ইতিরত অনুসঙ্কান করা ঠিক কিনা সে সম্বন্ধ অনেকে সন্দেহ প্রকাশ করেন। করেণ তাঁহার সহিত Utnapishtim, ভাষেক-জাভারের পাচক এবং অন্যান্য বহু ব্যক্তির সহিত সাদৃশ্য রহিয়াছে।

অন্যানা আরও বিষয় বিবেচনা করা ষাইতে পারে। এই নামটির বহু 'আরবী বাখ্যার সমুদ্রের সহিত সন্দর্ক না দেখাইরা বরং উদ্ভিদ জগতের সহিত তাঁহার সম্বন্ধ দেখান হইরাছে। তিনি একখানা সাদা চামড়ার উপর বসিয়াছিলেন, আর উহা সৰ্ক বর্ণ ধারণ করিয়াছিল (নাওয়াবাী, সাহে হু মুসলিমের, শার্ষ্ ওব, ১৬৫; আতা-তাবারী, তাফসীর ১৫: ১৬৮)। আন-নাওয়াবাী আরও বলিয়াছেন, এই চামড়াই ভূপ্রের ভক। আদ-দিয়ার-বাক্রী (১:১০৬) আরও নিভিত করিয়া বলিয়াছেন, "এই চামড়াই পৃথিবীর পৃঠ, তাহাতে ঘাস পজায় এবং নয়তার পরে সমুজের মেলা বসে।" 'উমায়ের মতে খিদ্রুক আবে-ই-হায়াতের ব্যরনার নিকটে বলা হইয়াছিল, "আপনি খাদির, আপনার পদ্বর মেলানে ভূমি স্পর্ণ করিবে সেখানে পৃথিবী সবুজ হইয়া উঠিবে" (Friedlander, পৃ. প্র. পৃ.১৪৫)। তিনি যেখানেই দাঁড়াইবেন বা সালাতে আদায় করিবেন সেই ছানই সজীব সবুজ হইবে (আন-নাওয়াবাী, আর-রাামী, মাকাাতীহা'ল-পণ্যরব, ৪খ, ৩৬৬)।

খিদ্'র চরিত্রে নানা বৈচিত্রা ও বিভিন্নতা আরোপের ফলে তাঁহার প্রকৃতি স**লমে বিভিন্ন মতামতের উভব হই**য়াছে। তিনি যদি রাস্ক হন ( দ্র. ইসাবাঃ, পৃ. ৮৮২ ) কাহা হইলে তিনি কোন কিতাব পাইয়াছিলেন কিনা সে সম্বন্ধে সন্দেহের অবকাশ রহিয়াছে (আন-নাওয়াব'ী, পু. ১৩৫)। ভাঁহার মানবীয়, বসীয়, সাধিব এবং ফিরিশতাসূত্রত তথাবকী ছিল ( আত'-ড'াবারী, ed. de Gooje ১৭, ৫৪৪, ৭৯৮): ধর্মপ্রাণ বাজিপণ এবং সুফীপণ তাঁহাকে ওয়ারী ব্রিয়া শীকার করেন। একটি সূ'ফী মত অনুসারে প্রভিটি শুলেই একজন খিদ্'র আসেন, আর সেই শুপের ওয়ালীদের সরদার সেই খিদ্'র (ইস'াবাঃ, পৃ. ৮৯১)। ওয়ালী হিসাবে খিদ্'রের নিক্ট তিন্বার আকুল আবেদন জানাইলে বিদ্'র মানুষকে চুরি, श्रीनिष्ठ निम्नक्तन, अधिप्रहन, ब्राक्षरताब, श्राप्तठः॥नौ अकाव अवर जर्भ-রণ্টিকের উৎপাত ও ভীতি হইতে রক্ষা করিয়া খাকেন ( তা'রীখু'ল-बामीम, 5ब, 509 : ইमावाः, ११. ५०७ )। ब्यासन, ममूष्ट अधन कि পৃথিবীর সর্বন্ধ তাঁহার ক্ষমতা কার্যকর। পানিতে ডিনি আল্লাহ্র ৰজীফা এবং ষমীনে তিনি তাঁহার ওয়াকীল। তিনি ইচ্ছামত অগৃশ্য ছইড়ে পারেন ( Umara, Friedlander, পু. జ., পু. ১৪৫ ), জিনি শুন্যে বিচরণ করেন; আলেকজ্যন্তারের বাঁধের উপর Elijah-এর সঙ্গে মিলিত হন এবং তাঁহার সঙ্গে একয়ে প্রতি বৎসর হ**াজ** করিতে মকা সমন করেন (ইসাবাঃ, গৃ. ৯০৪ প.)। প্রতি ওক্রবার তিনি যামযাম কৃপ হইতে এবং সুলায়মানের জলানয় হটতে পানি পান করেন, "সিলোঅ।" কুপে ওয়ু করিয়া থাকেন (তা'রীখু'ল-খামীস, ১খ, ১০৭; Friedlander, পু. జ., পু. ১৪৮ প., ১৫১), তিনি মাটির তলদেশের গানির সন্ধান জানেন এবং দুন্যাার সমস্ত ভাষার কথা বলিতে পারেন (al-Suri in Friedlander, p. 184) (

ভাঁহার অমরত্বের কথা বিশেষ জোর দিয়া বলা হয় (তু: Ruckert's poem "Chidher"; Umara in Friedlander, পূ. য়., p. 145; আবু হ'ভিম আস-মিজিভানী, কিতাবে আজ-মু'আল্মারীন, পৃ. ১; ইস'াবাঃ, পৃ. ৮৮৭ প. ৮৯২, ৮৯৫); ইখ্ন হণজার খিদ্ব ও মুহান্মাদ (সা)-এর সাক্ষাৎকার সম্বাদ্ধ বহ উজি করিয়াছেন (ইসাবাঃ, পৃ. ৮৯৯ প.) , পরবর্তীকালে বহু লোকের সহিত তাঁহার দেখা সাক্ষাৎ ঘটিয়াছে ( ৪. ঐ, পৃ. ৯০৮ প.) , তাঁহার জন্য আসমান হইতে খাদ্য প্রেরিত হইয়াছে ( ৪. ঐ, পৃ. ৯১৯ ) কণাদিসিয়ার খুদ্ধে তিনি উপস্থিত ছিলেন ( ৪. মুরুজু'য়'-য়'ছাব. ৪য়, ২১৬ ) ।

তিনি জেরুযালেমে বাস করেন। তিনি প্রতি গুরুবার মক্স,
মদীনা, জেরুযালেম ও কু'বা।' এবং যায়তুন পাহাড়ে স'ালাতি আদায়
করেন। তাঁহার খাবার হইতেছে কৃষ্ণান্ত ছব্রাক এবং এক প্রকার জনক
শাক (তা'রীখ্'ল-খামীস, ১০৭; ইসাাবাঃ, গু. ৮৮৯ গ. ১০৪)।

কু রআন শারীকে হ্যরত মূসা ('আ) ও "আল্লাহ্র বালা" সহজে যে আখ্যানটি বণিত হইরাছে তাহার উ দশ্য গুধু হ্যরত মূসা ('আ)-কে কিঞ্চিৎ প্রত্যক্ষ জান প্রদান। আল্লাহ্ তা'আালা নবীদিগকে এরূপ প্রত্যক্ষ জান প্রদান করিয়াছেন। সূত্রাং এইটুকুর জন্য সেই "আল্লাহ্র বালা"র নাম, পোর, তাঁহার অমরত, বিবাহ, বাসহান ইত্যাদি বর্ণনার কোনই প্রয়োজন ছিল না বলিয়াই আল্লাহ্ তা'আালাা কু রআানে সেওলির আভাষমাল দেন নাই। অবশ্য হ'দীছা খারা আমরা কতকটা নিশ্চরতার সহিত জানিতে পারি যে, তাঁহার নাম ছিল খিদ্বর।

আধুনিক মুরোপীয় লেখকগণ যেহেতু (ক) কু'রআানকে ওয়াই'রি বলিয়া শ্রীকার করেন না , (খ) কু'রজান হযরত মুহ'াম্মাদ (স')-এর রচিত বলিয়া মনে করেন এবং (গ) তিনি য়াহৃদী, খুস্টান ও প্ৰিবীতে প্ৰচলিত যাবতীয় ভাষায় ধৰ্মপ্ৰছ, ইতিহাস, কিংবদত্তী, উপন্যাস, মহাকাব্য প্রভৃতি হইতে উপাদান লইয়া এই কু-রজাান রচনা করিয়াছেন বলিয়া মনে করেন—এইজন্য তাঁহারা কু'রজানে ও ইসলামে ব্যবহাত প্রতিটি শব্দ, নাম, অনুচান এবং গ্রের (parables) মূল ঐ সকল উপাদানে সন্ধান করেন। এক্ষেরেও তাঁহার। ইহার ব্যতিক্রম করেন নাই। অথচ প্রবন্ধটি আগাগোড়া গঠি করিলে ইহাই প্রতীয়মান হইবে যে, তাঁহারা ছীকার করিতে বাধা হইরাছেন যে, এই উপাধ্যানটির ষতটুকু অংশ কুংরআানে বণিত হইয়াছে তাহা সিল্গামেশ্ মহাকাবা, মৃ''ল-ক'ারনায়ন উপাখান এবং **রাজ্**দী রেবাই যোসিওয়ার উপাধ্যান কোনটার সহিতই মিলে না। প্রভাক ভানী ব্যক্তিরই জানা উচিত যে, কু'রজাানে ষাহা বণিত হইয়াছে পৃথিবীর অন্যত্র তাহা হবহ অথবা পরিবৃতিত আকারে প্রচলিত থাকা অসম্ব নহে। এরাপ পরা প্রচলিত থাকিলেই যে হযরত মুহণাসমাদ (সা) সেওলি পড়িয়া ও অনুবাদ করিয়া কু'রআানে লিপিবছ করিয়াছেন ইহার জন্য প্রমাণ থাকা প্রয়োজন । অখচ হয়রত (স')-এর সময়ের শিক্ষা ব্যবহা, তাঁহার নিজের শিক্ষা-দীক্ষা এবং বরং বিরোধীদের আচরণ এসবই ইহার প্রতিকৃत।

ভাষাদের করক মুফাস্সিরগণের প্রবণতা এই বে, অনেক ক্ষেরে কুল্রআনের মূল উদ্দেশ্য অবতেলা করিয়া এইজন্য তাঁহারা প্রথমেই রাষ্দীদের কলকাহিনীকে সত্য মনে করিয়া তাহা হইতে নিবিচারে উপাদান গ্রহণ করেন এবং তাকসীরের কলেবর র্ছি ক্রেন। ইহাও ভাষ্নিক মূরোণীয় লোকদের মতলব সিছির পথে যথেন্ট সাহায্য করে। বিদ্র সছছে কুল্রভায়নান্ত বর্ণনার অভিরিক্ত মাহা কিছু তাঁহারা সংগ্রহ করিয়াছেন তাহা এই প্রেণীয় কাহিনী ব্যতীত ভার কিছুই নথে।

থিদ্'রের অমরত, নুৰুওওরাত, দরিয়ার পীর "খোওয়া**জ** থিদি'র"-

এর কলনা প্রভৃতির সহিত কুরেআনি ও সাহশীহা হণদীছের কোন সন্ধর্কনাই।

গ্রন্থ প্রার্থী: (১) কু'রআনের তাফসীরসমূহ, স্রাঃ ১৮: ७०-- ४२ ; २ : २७৯ ; ३३ : ४७ ; २१ : ८० ; अवर द्रानीव्र ७ ইতিহাসের পত্তকসমহ যাহা প্রবন্ধে উল্লিখিত হইরাছে ; (২) আছ'-ছা লাবী, কি সাসু 'ল-আন্বিয়াা', কায়রো ১২১০ হি., পৃ. ১২৫, ১৯০ প. ; (৩) আদ-দিয়ারবাকরী, তারীশ্'ল-খামীস, কাররো ১২৮৩ হি., ১খ, ১০৬ প., (৪) ইবন হণজার, ইসাবাঃ, কলিকাতা ১৮৫৬— ৯৩ খ., পু. ৮৮২ প. ; (৫) আদু-দামীরী, হায়াাডু'ল-হায়াওয়ান, কায়রো ১২৭৪ হি., ১খ, ৩১৭ প. । (৬) জান-নাওয়াব ী, তাহয ীব'ল-আসমাা', সম্পা. Wustenfeld, p. 228 প.; (৭) আৰু হণাতি ম আ'স-সিজিগতাানী, কিতাাব্'ল-মু'আম্মারীন, সন্দা. Goldzihor, in Abh. zur arab. Philologie, ii, I; (৮) আল-মাস'উদী. মুরাজু'য'-য'াহাব, সম্পা. প্যারিস, ৪খ, ২১৬ ; (১) ফিরুদাওসী, শাহ-নাামাঃ, সম্পা. Mohl, v. 216 প.; সম্পা. Macan, iii, 1340, (১০) নিজামী, সিকাকারনামাঃ (সিকালার কর্ত্ক অমৃত বারি অনুষধ প্রসঙ্গে) Fr. Spiegel, Die Alexandersage bei den Orientalen, Leipzig 1851, (55) Ethe, Alexanders Zug zum Lebensquell, in S. B. Bayr Ak. Wiss., 1871, p. 313-405; (32) Clermont-Ganneau, Horus et Saint Georges d'apres un bas-relief inedit du Louvre, in Revue d'archeologie, vol. xxxii.—xxxiv., (50) S. I. Curtiss, Ursemit. Religion in Volksleben des hout. Orients, Leipzig 1903, register, y. Chidr, (88) Dyroff. Wer ist Chadhir?, in ZB, 1892, vii. 319-327; (50) I. Friedlander, Zur Geschichte der Chadhirlegonde, in AR, 1910, xiii, 92 न. 1 (১৬) के स्वयंक, Alexanders Zug nach dem Lebensquell und die Chadhirlegende, in AR, xiii. 161 প;; (১৭) ঐ বেশক, Die Chadhirlogonde und der Alexanderroman, Leipzig 1913; (8b) M. Lidzbarski, Wor ist Chadhir ?. in ZA, 1892. vii. 104-116, (35) Noldoko, Boitrage zur Geschichte des Alexanderromans (Denkschr. Ak. Wien, xxxviii., No. 5, (20) K. Vollers, Chidher, in AR, 1909, xii. 234-284; (35) G. Zart, Chidher in Sago und Dichtung (Sammlung gemeinverst. wiss. Vortrage, No. 280. 1897), (२२) Weymann, Die athiopische und arabische Übersetzung des Pseudokallisthenes, Kirchhain 1901, (30) R. Paret, Sirat Saif ibn Dhi Jazan, Hanover 1924, Index I, E., (38) G. W. I. Drewes. Drie Javanscho Goeroes, Leyden Diss. 1925, p. 56 M., 195 M. I

A. J. Wensinck (S.E.I.)/मूर्ण्यम खारमूद द्वरीय

খিষ্লান (المذَّحَ ﴿ خَانَانَ প্ৰাতু হইণ্ডে ক্ৰিয়া বিশেষ্য়। ইহার অর্থ বিসদে বা অসহার অবহার ত্যাগ করা। মুসলিম ধর্মতাজ্ব ইহা এক পরিতামা। আল্লাহ্ তা'আলা বখন কাহারও উপর হইতে তাঁহার করুলা বা সাহায্য উঠাইরা লন তখন এই শব্দ অধু তাঁহার সন্দর্কে প্রয়েজা হয়। কালার (৪.) সক্ষম ব্যবন বিভঞ্জার স্থানিট হয় তথানই সর্বপ্রথম এই শব্দ সক্ষমত বাদানুবাদের সূত্রপাত হয়। ৩ ঃ ১৬০ আয়াত হইতেই এই বাশ্যমত্র আলোচনা গুরু হয়। বখাঃ "কিন্তু তিনি যদি তোমাদিগকে সাহাত্রকরা হইতে বিশ্বত থাকেন (৯৯৯) তাহা হইলে তাঁহার পর কে তোমাদিগকে সাহায্য করিবে? সূত্রাং বিহাসিগণ আলাহ্তেই বিহাস হাপন করুক।" এ সহজে রাাষী বলেন, "সাহাণাবীসণ এই আয়াত হইতে এই সিদ্ধান্ত করেন যে, সমান একমার আলাহ্ত্ তাঁআলোর সাহায্যের কল, গঙ্গান্তরে কুক্র বা অবিখাস তাঁকার খিষ্ভানের কল। উজ আয়াত ই ইহাই স্পত্ট নির্দেশ করে ছে বিষয়টী সন্দর্শরণ আলাহ্ত হাতে।"

ইবন হাৰ্ম জারও বিস্তারিত ব্যাখ্যা দিয়াছেন (৩ ঃ ৫০০), "সুক্ষ প্ৰদৰ্শন এবং সাহায্য খাল্লা আল্লাহ তা'আালা৷ যু'মিনকে সেই মসজের জনা প্রবৃত ( تَصِيرِ ) করিরা দেন, যে মঙ্গলের জনা তাহাকে সৃষ্টি করা হইয়াছে। গঙ্কান্তরে থিয়'লান দারা তিনি ক্যাসিক'কে সেই অস-প্রজের জন্য প্রত্ত করিয়া দেন যে অমঙ্গলের জন্য সে স্পট হইয়াছে। অভিযানিক ব্যবহায়, কু'রুঝান, যুক্তি, ফাকা হৈগদের এবং প্রচীন হণদীছা বর্ণনাকারী সাহণাবী, তাাবিাই ও তাবা তাাবিাইদের. এমন কি সমগ্র মুসলিম সমাজের মনোভাব এ সমজে অভিম। 🖦 কয়েকজম বিপথগামী থথাঃ জান-নাজ্'জ'লম, ভু'মাামাঃ, আজ-'আল্লাফ এবং **আ'জ-জাহি**ণ্ড' ইহাতে থিমত পোষণ করেন।<sup>স</sup> অভঃপর ভিনি যুক্তি দেনঃ আল্লাহ মানুষকে দুইটি পরক্ষর বিরোধী শক্তি দিয়াছেন, যখাঃ তাম্যীয় (১৫১৯) (ভাল সন্দের পার্থক্য নির্ণয়কারী ), ''হাওয়াা'' ( এছু প্রবৃত্তি, বাসনা ) ; বছন আলাহ তা'আলো আআকে রকা করেন তখন তামরীয তাঁহার সাখাৰে প্ৰাধান্য লাভ করে : কিন্তু হখন ভিনি আত্মাকে পরিভাগে করেন (خَذُذُ ) তখন প্রর্তি শক্তিশালী হইয়া উঠে। ইহার অর্থই হুইল বিপদপামী করা ( 리카) ) :

প্রস্থপজ়ী ঃ (১) ফাব্ক'দ-দীন আর-রাখী, নাকাভিছি"ল-পায়ব, ২খ, ২৯৬ ; (২) কাশ্কু ইস'ভি'লাহণাভি'ল-ফান্ন, কলিকালা ১৮৬২ বু.. পৃ. ৪৪৯ ; (৩) De strijd over her dogma in den Islam, Leden 1875, p. 58 ; (৪) Wensinck, The Muslim Creed, p. 213.

A. J. Wensinck ( S.E.I. )/আ. কা. মৃহত্যদ আদম্দীন
বিয়ার ( الأخوار ) ইন্ছা, সাধারণভাবে কোন ঘোষণা প্রত্যক্ষর
করিবার অধিকার, বিশেষভাবে এক পক্ষের কোন চুক্তিকে বাাতিত্ত
অথবা বলবৎ করার অধিকার। এই অধিকার অবহা কিত্তের
আইনভ আগনা আগনি আসিতে গারে অথবা চুক্তির উভর সক্ষের
সত্সভি অনুসারেও হইতে পারে।

আইনত এই অধিকার বিক্রয় ( এবং ভাড়া লওয়ার ) বাগারে ক্রেভার ( বা ভাড়া প্রহীভার ) পক্ষে বঙাটি দেখার ( विয়াক্র'র-ক'য়াঃ ) সময়ই আইনে বর্ডমান খাকে। ইহা বরর য়ৄটি (خيار الغيل) অথবা বাগিছত গুণের অভাব বা বিছাছি (خيار الغيل) অথবা প্রভারণা (خيار الغيل) সভ্তির ক্ষেরেও বর্ডায়। কোনকারিসরকে নিমুজির ব্যাগারে চুজিতে বিপরীত সিদ্ধান্ত করার অধিকার সম্বন্ধ বিশেষ আইন আছে। সাধারণত য়ৄটি অথবা চুজি ভঙ্গের ব্যাগারে উহা প্রভাহার করিবার পক্ষে আইন শণতট, যদিও উহাকে খিয়ার নামে অভিহিত করা হয় না। বিবাহ ভঙ্গের দাবীকেই প্রক্তপক্ষে থিয়ার প্রেরাপ বিলয় ধয়া হয় । হ'নাফী আইন অনুসারে যদি কোন জীলোককে ভাহার পিতা বা দামা ব্যতীত অপর কেহ তাহার বাালিপ হওয়ার প্রবিবাহ দেয় ভাহা হইলে ব্যালিপ হওয়ার পর বিবাহ বলবহ রাখার অথবা ভঙ্গ করার অধিকার ( خيار البارخ) পরীলোকের থাকে ( নিকাহেণ্ড প্রত্যাধিত প্রতিনিধিত্ব সম্বন্ধও এইরাপ আইনপত অধিকার আছে।

ক্রম-বিক্রয়ের ব্যাপারে উভয় পক্ষের সম্মতি অনুসারে কোন পক্ষ, উভয় পক্ষ অথবা তৃতীয় পক্ষের জনা নিদিল্ট সময় পর্যন্ত এই অধিকার (خيار الشرط ) দেওয়া য়ায়। তাহা ছাড়া বিক্রয়ের ব্যাপারে ক্রেতাকে ক্তওলি বত্তর মধ্য হইতে পসন্দ করিবার অধিকার (خيار الشعيدن ) এবং বিক্রেতার জন্য নিদিল্ট সময়ের মধ্যে ম্লা প্রাশ্তিরও শর্ত (خيار الشقد ) বিদ্যমান খাকে।

এতদ্যতীত কোন দ্বীলোককে তাহার হামী তণলাকের অধি-কার (گفریش الطلاق ) দিলে তাহা প্রয়োগ করার অধিকারকেও বিয়ার বলা হয়।

প্রস্থানীঃ (১) Dimitroff, Asch-Schaibani, in MSQS, Vol. xii. 2nd Section, p. 60 গ., (২) Hooper, The Civil Law of Palestine and Trans-Jordan, Vol. ii.. p. 113 গ., (৩) G. Bergstrasser, Grundzugo des Islamischen Rechts, Berlin und Leipzig 1935, See Index. রায়' প্রবন্ধত দেখুন, (৪) হাদীছা ও কিক্তু প্রস্কৃত্র স্থান্তর খিলার অধ্যান দ.)

J. Schacht (S.E.I.)/আ. কা. মুহ-মদ আসমুখীন খিরকাঃ (ইন্ট্রে) ব্রখণ্ডা, সৃক্ষীর মোটা প্রমী ভাল-খালা বা লখা চিলা খামা। কারণ ইহা প্রথমে কালড়ের টুকরা ছোড়া দিয়া প্রত্ত হইত (প্রতিশব্দ মুল্লাক্-ক্লাজাঃ)। হরবা ীরী বলেন, অভ্যন্তরীণ প্রস্থানাই (হারকা) সুস্থার প্রকৃত পরিচর, তাঁহার বাহ্যিক গোশাক ( বিরুক্ণাঃ ) নহে। বিরুক্ণাঃ স্কৌ কর্তু ক ফাক রী (দারিদ্র) অবলম্বনের বাহ্যিক চিহ্ন। প্রথমে ইহা সাধারণত নীল রংয়ের ছিল, কারণ উহাই লোক-বল্লের রং ছিল। কোন কোন সুক্ষী অবদ্য বিশেষ ধরনের গোশকৈ পরিধানের विद्राधी । छाँशाजा बरतन, यमि खाला। इत सनाहे अरे अकाज देवनिण्छ।-ম্লক বন্ত পরিধান করিতে হয় তবে তাহা অনাবশ্যক, কারণ এই পোশাব্দের ভিতর কি আছে তাহা আল্লাহে তা'আালা উত্তম-রাপেই অবসত। আর যদি উহা মানষের জন্য হয় ভাহা হইলে নিল্নোক্ত সমস্যা হইতে অব্যাহতি গাওয়া যায় নাঃ দরবেশ ৰদি সভ্যিকারের ধর্মসাধৰ হন ভবে উহা নিছক বাহ্যাড়মর কিংবা দরবেশী যদি ভান হয় ভবে উহা কপটভা। খাহাই হউক, এই পার্থক)মূলক পোশাক মোটামৃটি সূহীত হইয়াছে। শিক্ষানবীস

তাহার তিন বৎসর শিক্ষানবীসী কাল উড়ীর্ণ হইবার পূর্বে এই পোশাক পাইতে পারে না। পীর কত্কি মুরীদকে খিরকাঃ প্রদান একটি অনুষ্ঠান। সূত্রাওয়ার্দী তাঁহার 'অওয়াারিফু'ল-মা'আারিফ প্রছে বলেন, "এই পোলাক পরিধান সংত্যর পথে সু**ংকী**র প্রবেশ লাভ করার, অতীন্ত্রিয় জগতে ভাহার জনুপ্রবেশের এবং সে যে আঅত্যাপের মাধ্যমে সম্পূর্ণরূপে নিজকে তাহার গীরের হল্তে সমর্পণ করিতেছে তাহারই বাহ্য ও দৃশামান লক্ষণ।" দুই প্রকারের বিরক্ষাঃ আছে ঃ প্রধানত, বিরুক্ণাতু'ল-ইরাদোঃ (সদিক্ষার পোশাক) ৷ ইহা গ্রহপের জন্য মুরীদকে ভাহার কর্তব্য সম্বন্ধে সচেতন থাকিতে হয় এবং পীরের প্রতি পূর্ব অনুগত থাকিবার জনা প্রবত হইতে হয়। ষিতীয়, ষিরুকণতু'ত-তাবারক্লক (আনীর্বাদের গোনাক)। পীর যাহাকে তাস'ওউফের পথে প্রবেশ করিব'র উপযুক্ত মনে করেন তাহাকেই এই বির্কা: প্রদান করেন, অন্ঠানের তাৎপর্য অন্ধারনের প্ররোজন তাহাদের হয় না। প্রথমোক্ত বিরুক্তাঃ বভাষতই বিতীয়টি অপেক্ষা অনেক উচ্চ স্তরের। উহা সৃক্ষী স্বভুক্ত অন্যান্যদের মধ্য হইতে প্রকৃত স্ক্রীকে চিহ্নিত করিয়া দেয় (E. Blochet, Etudes sur l'esotetisme musulman. in Museon, X, 1909, p. 176 7.) 1

রাসূল (স')-এর জুকাঃ ধির্ক'াঃ-ই-শারীফ নামে ভুরুছে 'উছ'-মাানীয় সুলতানিদের তভাবধানে রঞ্চিত ছিল বলিয়া দাবী করা হইত।

সম্পন্ধী : (১) আল-হন্ধারী, কান্দ্র-মাধ্ত্ব, (২) H. Thorning, Beitrage zur kenntnis des islam. Vereinswesens. (Turkische Bibliothek, xvi.), index, (৩) S. de Sacy, Pendnameh, p. Ixiii. in NE, xil. 305, (8) Cl. Huart, Konia, la ville des derviches tourneurs, p. 204.

Cl. Huart (S.E.I.)/আ. কা. মৃত্তমদ আদমুদ্দীন বুত্বা ( ই.ঠেই ঃ গুত্বাঃ ) ভাষণ, গারিভাষিক অর্থ ধর্মোগ-দেশ, গাড় ীব কর্তৃকৈ প্রদন্ধ বজ্তা। মুসলিমসপের ধর্মানুটানে গুত্বার একটি নিদিন্ট স্থান আছে । বেমন ভূম্'আর সণালাতে, দুই 'ইদের সণালাতে এবং বিশেষ বিশেষ ঘটনা—বেমন চন্দ্র বা সূর্য প্রহণ, অনার্তিট ইত্যাদি উপলক্ষে অনুতিত সণালাতে ( সণালাতু'লইভিস্কণা), ভূমু'আর সণালাতে ইহা সণালাতের গুর্বে দেওরা হর । প্রাথমিক বুসের শাক্ষি'ই 'আলিম আশ্-শীরাাযী ( তান্বীহ, সন্সা. Juynboll, p. 40) গুত্বার নির্মাবলী সম্বন্ধ বাহা লিখিরাছেন ভাহার সংক্ষিত্ত বিবরণ দেওরা হইল :

কে) ভুমুজার সালাতে বৈধ বলিয়া পণ্য হইবার একটি দর্ত হইল যে, দুইটি পুত্বাঃ ধারা ইহার সূচনা হইবে। পুত্বাঃ দুইটির বৈধতার দর্ত হইতেছেঃ ধাতাীব উমু, প্রয়োজনে ভাসল ধারা পরিল হইবেন; তাঁহার পোলাক সুলাহ মুতাবিক হইবে। তিনি দুইটি পুত্বাঃ দতারমান হইরা প্রদান করিবেন এবং উভরের মধ্যবতী সময়ে কিয়হকাল বসিবেন এবং ভুমুজার জন্য প্রয়োজনীয় সংখ্যক ব্যক্তি প্রোতা হিসাবে উপছিত থাকিবেন। আর ভুত্বাঃ সম্বন্ধ প্রয়োজনীয় হইব ঃ আল্লাহ্র প্রশংসা কার্তন, দক্রদ, উভর পুত্বার মুসলিমসপের প্রয়োজনীয় বিষয় সম্বন্ধ উপদেশ, মুসলমানদের জন্য দুবলা, প্রথম পুত্বার অথবা কাহারও কতে উভর পুত্বার কুল্বান হুল্বান হুল্বার ক্রিল্বান হুল্বার অথবা কাহারও কতে উভর পুত্বার কুল্বান হুল্বান হুল্বার ক্রিল্বান হুল্বার ক্রিল্বান হুল্বার ক্রিল্বান হুল্বান হুল্বান হুল্বার ক্রিল্বান হুল্বার ক্রিল্বান হুল্বান ক্রিল্বান হুল্বান ক্রিল্বান হুল্বান ক্রিল্বান হুল্বান ক্রিল্বান হুল্বান হুল্বান ক্রিল্বান ক্রিল্বান হিল্বান ক্রিল্বান হুল্বান ক্রিল্বান ক্রিল্বান ক্রিল্বান হুল্বান ক্রিল্বান হুল্বান ক্রিল্বান হুল্বান ক্রিল্বান ক্রিল্বান

জন। সুমাত হইল যে, তিনি মিমার অথবা অনা কোন হানে দাঁড়াইবেন, শ্রেভ্রুম্পের দিকে মুখ করিয়া তাহাদিগকে সালাম দিবেন। মু'আষ্'ষি'ন যতক্ষপ আয়'ান উচ্চারণ করিবেন ততক্ষপ উপবিল্ট থাকিবেন, ধনুক, তরবারি বা যণ্টির উপর ভর দিয়া দভায়মান হইবেন। শ্রেভ্রুম্পের দিকে মুখোমুখি হইয়া থাকিবেন; মুস'ারীদের জন্য দু'আা করিবেন এবং খুত্'বাঃ সংক্ষিণ্ড করিবেন।

(খ) উৎসবের ('ঈদের) দিনগুলিতে প্রদত্ত খুত্'বাঃ সম্বন্ধে উক্ত লেখক বলেন (পৃ. ৪২) যে, এইওলি শুক্রবারের খুত্'বার অনুরূপ, তথু তফাত এই যে, একেতে খাত ীব সালাতের পর খুত্ বাঃ দিবেন। তিনি ল্লেভ্রন্সকে "ঈদু'ল-ফিত্'রের খুত্'বায় সি'য়ামও ফিত্'রা: সম্ভ্রে এবং 'ঈদু'ল-আদ্'হণার খুত্বায় কুরবানী সম্ভ্রে উপদেশ দান করিবেন। খুত্'বাঃ বসিয়া পাঠ করাও তাঁহার জন্য জাাইষ। গ্রহপের সালাত উপলক্ষে প্রদত বৃতাবাঃ সহজে আশ-শীরাষী বলেন (পৃ. ৪৬) যে, খাড ীব প্রোত্রুনকে আরাহিকে ভর করিতে শিক্ষা সিবেন। অনার্শ্টির স**ালাতি উপলক্ষে প্রদত্ত খুত্**'বার প্রথমটিতে তিনি নরবার এবং দিতীয়াটতে সাতবার আলাাহ্র ক্ষমা প্রার্থনা করিবেন। এত**ঘ্যতীত** তিনি রাসুল (স°)-এর নামে **কয়েক** বার দরদ পড়িবেন। কয়েক বার ইন্তিগ<sup>্</sup>ফা।র পড়িবেন, ৬৬**:**১ আয়াত আর্ডি করিবেন এবং হস্ত উত্তোলন পূর্বক দু'আা' মুহণশ্মাদী (ইহা শীরামী সম্পূর্ণ উদ্ধৃত করিয়াছেন) পড়িবেন। তিনি দিতীয় পুত্'বার মধাখানে কি'ব্লাঃমুখী হইয়া তাঁহার চাদরের অবস্থান বদলাইবেন অর্থাৎ উহার ডান দিক বামে ও বাম দিক ডানে এবং উপর দিক নীচে দিবেন। রাস্ল (স<sup>.</sup>)-এর নির্দেশ অনুযায়ী মৃত্ বাঃ জুমু আর সণলাতের পূর্বে পড়া হয় এবং 'ঈদ ও অন্যান্য বিশেষ স'ালা।তের প্রে পড়া হয়। মুসলমান-দের জন্য দু'জাা' ( দু'জাা' লি'ল-মুসলিমীন )-এর ব্যাগারে উল্লেখযোগ্য হইল যে, জুমু'আর সালাতের ধুত্'বায় শাসনকর্তার নামোল্লেখ করার রীতি প্রবৃতিত হইয়াছে। বিশেষত রাজনীতিক অব্যবস্থার সময়ে এই প্রধার প্রতি ওরুত আরোগ করা হইত। দু'আা'য় উল্লিখিত শাসনকর্তার নাম ইহতে ইমামের রাজনীতিক মত বা দলীয় **অতত্র্**জির কথা জানা যাইত। আইন অনুসারে শাসনকর্তার নামোলেখ করা প্রয়োজনীয় না হইলেও এইরূপ পরিস্থিতিতে কোন ইমাাম শাসনকর্তার নামোল্লেখ না করিলে শাসনকর্তার সংশহতাজন হইতেন । যে সমভ দেশে মুসলিমগণ অমুসলিম শাসনকতার অধীনে বাস করেন সেখানে খাড়ীব অমুসল্লিম শাসকের পাধিব কল্যাপের জন্যও দু'জাা' করিলে অন্য মুসলিমঙ্গণের সঞ্চেত্রজন হইতে পারেন ( তু. Snouck Hurgronje, Islam und Phonograph, in Verspr. Geschr., ii., 430 n., do. Mr. L.W. C. van den Berg's beoefening van het mohammedaansche recht, in Verspr. Geschriften, ii. 214 a.) 1

কাক হৈশপ কত্ক নিধারিত খুত্বোর বৈশিল্টোর কয়েকটি বিবরণ হ'দীছেও পাওরা যায়। হয়রত মুহ'াদ্মাদ (স') খুত্বোর প্রারম্ভ হ'ম্দ ও স'লোভি-এর পরে বলিতেন, ''আদ্মান বাদে'' (১৯ ৯) (বুখারী, ভুমু'আঃ, বাব ২৯)। হ'ম্দালার (মুসলিম, ভুমু'আঃ, হ'দীছ' ৪৪, ৪৫) সঙ্গে সভে শাহাাদাতও পড়া হয় (আহ'মাদ ইব্ন হ'গাল, ২: ৩০২, ৩৪৬, "শাহাাদাতবিহীন শুত্বাঃ একটি কতিত হ'ডের ন্যার")। বহু সংখ্যক হ'দীছে বলা হইয়াছে যে, হ্যরত মুহ'াদ্মাদ (স') খুত্বায় কুর্যানের অংশ

পাঠ করিতেন ( ৪. মুসলিম, জুম্'আঃ, হ'াদীছ' ৪৯—৫২; আহ'মাদ ইৰ্ন হ'ায়াল, ৫খ, ৮৬ প.. ৮৮, ১৩)। "তোমরা -স'ালাতি দীর্ঘ কর এবং খুত্'বাঃ ছোট কর" ( মুসলিম, জুমু**'আঃ,** হণদীছ ৪৭)--হষরত মুহাদ্মাদ (সা)-এর এই কথা অনুবারী খুত্'বাঃ হোট হওয়া উচিত। যে উদ্দেশ্যে স'ালাতি আদায় হইতেহে বুত্'বাঃও লেই উদ্দেশ্যমূলক হইবে (ক'াস্'দান্, যুগলিখ, ভুমু'আঃ, হ'াদীছ ৪১)। শ্রোত্রন্দ নীরব এবং শান্ত থাকিবে ("যে তাহার পার্ম ছিড ব্যক্তিকে বলে "শোন" সেও একটি নির্ম্বক কথা বলে". বুখারী, জুমু'আঃ, বাবে ৩৬)। খাত ীব দুই খুত্'বাঃ দাঁড়াইয়া দিবেন এবং মধ্যবতী সময়ে বসিবেন। ইহা হধরত মুহণশ্মাদ (স')-এর দৃষ্টাতের উপর প্রতিষ্ঠিত (বুখারী, ভুম্'আঃ, বাবে ২৭। মুসলিম, জুমু'আঃ, হ'াদীছ' ৩৩--৩৫, আহ'মাদ ইব্ন হ'ছোল, ২খ, ৩৫. ১১, ১৮)। আষ<sup>্</sup>যানের সময় তিনি মি**ছরের উপর** বসিয়া থাকিতেন যখন তিনি (সালাতের জন্য) নামিয়া আসিতেন তখন ইক'।মাঃ বলা হইত । আবু বাক্র (রা), 'উমার (রা) কভৃ ক এই ক্রম প্রণালীর ক্ষিত হইয়াছিল (আহ্মাদ ইব্ন হণ্মাল, ৩খ,

কুরুঝানে খুত্বাঃ পদ অথবা ইহার ক্রিয়াবাচক শব্দ খাড়াবা কোথাও পারিভাষিক অর্থে বাবছতে হয় নাই। কুরেআানে যেখানে (৬২: ৯--১১) জুমু'আর সালাতে ত্যাগ না করিতে উপদেশ দেওয়া হইয়াছে সেখানেও ওধু সালাতের কথা উদ্ধিখিত হইয়াছে। কিন্তু খুত্বাঃ সম্বন্ধে এই নীরবতা হইতে হযরত মুহাল্মাদ (সা-এর সম্বের খুত্বাঃ উপাসনা বাবছার অন্তর্গত ছিল না--ইহা মনে করা জুল হইবে। হাদীছা হইতে জানা যায় যে, হযরত মুহাল্মাদ (সা-এর খুত্বাঃসমূহের সহিত্ পরবতী যুগের গতানুগতিক খুত্বাঃসমূহের অন্তর্গ আছে ( এ. আবু দাাউদ, কিতাবু'দদ্যাঃ, বাাব ৩, আহামাদ ইবৃন হামাল, ৩খ, ৫৬ ইত্যাদি; মুসলিম, 'উদায়ন, হাদীছা ৯; ঐ, জুমু'আর হাদীছা, ৫৪—৬০)।

এই সমস্ত হ'াদীছ' হইতে অন্ত পক্ষে ইহার নিশ্চিত ধারণা করা যাইতে পারে যে, হয়রত মুহ'াশমাদ (স')-এর জীবন্দায় শেষভাগেই জুমু'আঃ ও দুই 'ঈদের স'াালাতের সুনিদিস্ট নিয়ম গড়িয়া উঠিয়াছিল ।

মদীনায় হ্যরত মুহাশমাদ (স')-এর প্রথম ও বিভীয় খৃত্'বাঃ ইব্ন ইস্হ'াকে'র সীরাঃতে (ed. Wustenfeld, p. 340) বিদিক্ত হুইয়াছে। তাঁহার শেষ খৃত্'বাঃ বুখারীর কিতাাবে (স'হি' হৈ', জুমু'আঃ, বাব ২৯) পাওয়া যায়। বজ্তা দানকালে তাঁহার ভাবা-বেগের বিবরণ পাওয়া যায় মুস্রিম, জুমু'আঃ, হ'াদীছ' ৪৩-এ। (পুই খুত্'বার ইংরেজী জনুবাদসহ জুমু'আঃর স'ালাতের সঠিক বর্ণনা পাওয়া যায় Lane, Manners and Customs, ch. iii Religion and Laws প্রকে)।

Berhn-এর staatsbibliothek পুত্রকাগারে হযরত আলীর নামে প্রচলিত একটি যুত্'বাঃ সংগ্রহ রক্ষিত 'আছে। ইহাতে আলিফ অন্ধর বজিত একটি যুত্'বাঃও আছে।

খাত ীবের পদ যখন একটি নিয়ুমতান্তিক ব্যাপারে পরিপত হইল তখন লিপি-শিবিধনের হাতে চারুলিপির যে সয়কে ছিল খাত ীবগণের হাতে শুত্ বার অবছাও তাহাই হইল। লিপি-শিক্ষী তাহার কৃতিত্ব প্রকাশ করিতেন লিপির মাধামে এবং খাত ীব ভাহা প্রকাশ করিতেন ছম্মোবদ্ধ পদ্যে। প্রায়ই খুত্ বাঃসমৃষ্ মাসের ক্রমানুষায়ী সাজান হয়, যেখন প্রতি মাসের জন্য চারিটি খুত্'বাঃ এবং দুই 'ঈদের জন্য খুত্'বাঃ এবং স্থাসূল (স')-এর জ্বাদিনের জন্য একটি এবং মি'রাজের জন্য একটি (৪. Ahiwa-rdt, Verzeichnis der arab. Hss., iii., p. 437)।

ভারত, বাংনাদেশ ও পাকিভানের কোন কোন মস্ভিদে শুত্-বায় কিয়দংশ 'আরবীর পরে ছানীয় ভাষা ব্যবহৃত হয়। ছুত্ বাঃ সম্বন্ধে হ'াদীছ ভলি অধ্যয়ন করিলে নিশ্চিত ধারণা জলে যে,
(১) রাসূল (স')ও ধনীফাগণ সাময়িক সমসাদি সম্বন্ধ মৌধিক ছুত বাঃ দিতেন। (২) তাঁহাদের কোনও দুইটি ছুত্ বাই এক প্রকার নহে। মুসলিমগণ (৩) তাঁহাদের ছুত্ বাঃ প্রবণ করিয়া ভাহা বুবি-য়াছেন ও তদনুসারে কাজও করিয়াছেন। (৪) তাঁহাদের সময়ৢয়েহতু সকল মুসলিম 'আরবী বুবিত তাই 'আয়বীতেই ছুত্ বাঃ দেওয়া হইত। এইজনা দেশের আধুনিক 'উলামা সম্পূদায় মনে করেন যে, ছুত্ বায় উদ্দেশ্য সকল করিতে হইলে ছুত্ বায়, অন্তত উপদেশের অংশটি শ্রোতার বোধপমা ছানীয় ভাষায় জন্বাদ হওয়া সমুচিত এবং বর্তমানে গতানুগতিকভাবে যে লিখিত ছুত্ বাঃ পাঠ করা হয় তাহা সুয়াইসম্মত না হইলেও জাইয়। রক্ষণশীল 'আলিমগণের মতে ছুত্ বায় 'আরবী ভিন্ন জন্য ভাষা বাবহার নিষিদ্ধ।

শ্রহুপজীঃ (১) Juynboll, Handleiding tot de kennis van de Moh. Wet, Leiden 1925, p. 71 %.; 109 %.; (২) শায়খ্ নিজাম, আল্-ফাতাাবা আল্-আলামগীরিয়াঃ, কলিকাতা, ১৮২৮ খ্.. ১খ, ২০৫ %., ২১০ %., ২১৪ %.; (৩) আল্ মুহাঞ্কিক্ আব্'ল-কাাসিম আল-হিজা, কিতাাব শারাই' আল-ইসলাম, কলিকাতা ১৮৯৩ খ্., ১খ, ৪৪, ৪৮; (৪) C. H. Becker Islamstudien, ১৯, ৪৫০ %., ৪৭২ %.; (৫) E. Mittwoeth, Zur Entstehungsgeschichte des islamischen Gebets und kultus in Abh. Pr. Ak. W., 1913, No. 2; (৬) Brockelmann, GAL, i. 92; Supp. i. 149; (৭) আব্'তাভায়ির স্থাদিক আল-ব্যারী, আল-মাও'ইজ্বাল-হাসানাঃ বিমা রুষ্তাব কী ওহুরি'স-সানাঃ, ভুপাল ১২৯৫ হি.; (৮) হাদীছা লছ্সমুহে জুমু'আঃ ও 'ঈদায়নের অধ্যায়সমূহ।

A. J. Wensinck (S.E.I.)/মুহত্মদ ব্লিষাউর রহীম خبيب بن مدي) (রা) হোনারী আল-আন্সারী (রা) الأنصاي ) ইসলামের প্রথম শহীন্যণের জন্যতম। বর্গনাসমহের মাধ্যমে তাঁহার জীবনী সম্বন্ধে যে সাধারণ ও প্রধান বিষয়গুলি জানা ষার তাহা এইঃ উহাদ যদ্ধের কিছুদিন পর রাস্ব (সা) ১০ জন সাহশাবীর একটি ছাল্ল দলকে কাফিরদের গতিবিধি লক্ষ্য করার জন্য প্রেরণ করেন। ভাঁহারা মহা এবং 'উস্ফানের সধ্যবতী আর-রাজী' নামক স্থানে হয়'ারল গোরীয় ১০০ (বা ২০০) জন লিই'য়ানী কর্তৃক অবরুদ্ধ হন। এই ক্ষুদ্র দলের অধিনায়ক 'আসি'ম ইৰ্ন হ্ণাবিত আল-আনসণারী (রা) (অন্য মতে আল-মার্হ্ণদ) আছসমর্পণ করিতে অসম্মত হন। তিনিও অগর হয়জন সঙ্গী কাফিরদের সাথে বীরছের সহিত লড়িয়া শহীদ হন। খ্বায়ব, যায়দ ইবন আদ-দাছি নাঃ (রা) এবং ভূতীয় আর এক বাজি বদী হইজেন। শেষোক্ত ব্যক্তিও পরে নিহত হন। খ্রায়র ও যায়দ (রা) यबार नीए रुरेशन अवर जिसान ए।रामित्रक विक्रस करा रुरेश। খবায়ৰ (বা)-কে হণায়িছ' ইবন 'আমির ইবন নাওফাল ইবন 'আৰ্দ मानास्कर उच्चराधिकासीय एक्ट नाच करा रूप । जाल-र्गातिकर्त

শুবারব (রা) বাদ্র বৃদ্ধে হত্যা করিয়াছিলেন। ইহার প্রতিশোধ প্রহণার্থে তাহারা হ'ারাম (নিষিদ্ধ) মাস অতিক্রান্ত হণ্ডয়ার পর তাঁহাকে হ'রোম শারীফের বাহিরে আত-ভান্'ঈম নামক স্থানে ছইয়া পেল এবং সেখানে তাঁহাকে একটি খুঁটির সহিত বাঁধিয়া বুশাহাতে শহীদ করে। খুটির সহিত বাঁধিবার পূর্বে খুবায়ব মুই রাক্তাঃ সালাতে আদায়ের অনুমতি চাহেন। ইহা হইতেই শহীদের নিহত হইবার পূর্বে দুই রাক'আত সালাতে আদায়ের প্রথা প্রচলিত হয়। সালাত আদামের পর খুঁটির সহিত বাঁধিলে তিনি দুইটি কায়ত গাঠ করেন। উহার অর্থ, "আমি যখন যুসলিমরূপে নিহত হইতেছি তখন আছাাহর পথে আমি যে কাতেই শয়ন করি না কেন ভাহার কোন পরোয়াই করি না। আল্লাহ তা'আালাা ইন্ছা করিলে বিচ্ছিন অঙ্গ একর করিয়া তাহাতে করুণা বর্ষণকরিতে পারেন।" কবিতা আর্তির পর তিনি যে কু'ন্ত পড়িয়াহিলেন ভাহাও <del>রুক্ষিত</del> আছে। তিনি আল্লাহর নিকট প্রার্থনা করিয়াছিলেন যে, আল্লাহ্ ষেন ইহার প্রতিশোধ লন। সেখানে মাহারা উপস্থিত ছিল ইহাতে ভাহারা <del>অ</del>ত্যন্ত ভীত হইয়াছিল বলিয়া জানা যায়। কথিত আছে যে, আৰু সুফ্যাান তাঁহার বারক পুর মু'আ৷বি য়াকে ঐ অভিসন্দাত হইতে বাঁচাইবার জন্য ক্ষিপ্রতার সহিত মাটিতে চাপিয়া ধরে এবং সা'ঈদ ইবন আল-'আমির ধ্রনই ঐ দুশা সমরণ করিত তথনই অভান হইয়া পড়িত। সাহ ীহ' বুখারীতে আছে যে, খুবারুক (রা) যখন হণারিছের পুহে বশী ছিলেন তখন একদা ফৌর-কার্যের জন্য হণারিছের কোন এক কন্যার নিকট হইতে ক্র চাহিয়া লন। সেই সময় ঐ রমণীর একটি পুর তাহার অসতকর্তার ফলে ক্যারব (রা)-এর নিক্ট পমন করে। তখন খুবায়ব (রা) তাহাকে তাঁহার উক্তর উপর বসান। সেই সময় তাঁহার হাতে সেই ক্ষুত্রও ছিল। রুমণী ব্যাপার দেখিয়া শিশুর অমঙ্গল আশকার অভান্ত ভীতা হইয়া পড়ে। শুরারব (রা) ইহা বুঝিতে পারিয়া তাহাকে নিশ্চয়তা দিলেন যে, ভাহার ভীতা হইবার কোনই কারণ নাই। তিনি শিশুর কোনই অনিস্ট করিবেন না। ঐ রমদী পরে বলিতেন যে, শ্বায়ব (রা)-এর ন্যায় ভর ও শাত কয়েদী তিনি কখনও দেখেন নাই।

বন্দী অবস্থার থাকাকালে দেখা যাইত যে, তিনি আসুর ভক্ষণ করিতেহেন। অথচ সে সময় আসুর মক্কা, ডাাইফ বা জন্য কোষাও পাওশ যাইড না। তিনি বলিতেন—ইহা আলাহ্র দান, আলাহ্ তাঁহাকে উহা প্রদান করিতেন।

প্রস্থানীঃ (১) বুখারী, জিহাদে, বাাব ১৭০; (২) তণবারী, ১খ, ১৪৩৬ প.; (৩) ইস'াবাঃ, ১খ, ৮৬২; (৪) আহ্'মাদ ইব্ন হণছাল, যুহ্রীর অথবা আবু হরাররা (রা)-এ হণদীছ', মুসনাদ, ২খ, ২৯৪ প., ৩১০ প.; (৫) ইব্ন ইসহ'াকে'র বর্ণনা ( ইখ্ন হিশাম, পৃ. ৬৩৮ প.); (৬) আল-ওয়াকি'দী, Tr. Wellhausen, p. 156 প. (তু. 226 প.); (৭) ইব্ন সাদে, ২/১খ, ৩৯ প., ৩/২খ., ৩৩ প.; (৮) আদ-দিয়ায়বাক্রী, ডা'রীখু'ল-খামীস, কায়রো ১২০৩. ১খ, ৪৫৪. প.; (৯) ইব্ন হ'াজার, ইস'াবাঃ, ১খ, ৮৬০ প.; (১০) ইব্ন আছ' রি, উস্দু'ল-গাবাঃ, ২খ, ১১১ প.; (১১) Caetani, Annali dell' Islam. Anno 4, 7, 8; Anno 6. 2.; (১২) Wensinck, Hand-book, প্র.।

A, J. Wonsinck (S,E.I.)/আ. কা. মৃহল্মদ আদম্দীন ছুররামিয়্যাঃ (خربية) একটি সন্দার বিশেষের নাম। সাম্'আানীর মতে ফার্সী খুরুরাম শব্দ হইতে ইহার উৎপত্তি। ছুরু- রাম শব্দের অর্থ প্রাহ্য বা গ্রহণীয়। যাহা কিছু এই সম্প্রদায়ের নিকট গ্রহনীয় বলিরা বোধ হইত তাহাকেই তাহারা আইনসঙ্গত মনে করিত। এরূপ নীতি হইতেও শব্দটির উৎপত্তি হইতে পারে। আবার আরদাবীল জিলার অভগত খুর্রাম অঞ্লেই এই সম্প্রদায়ের উভৰ হইয়াছিল বিধায় এই ছানের নাম হইতেও ''খুররামিয়াাঃ'' নামের উৎপত্তি হওয়া সভাব। মাস্'উদীর মতে (মুরজ, ৬খ, ১৮৬) ১৩৭/৭৫৫ সনে খুরাসানের আবৃ মুসলিমের হত্যাকাণ্ডের পরেই খুরুরাম সম্পুদায় প্রভাবশালী হইয়া উঠে। এই সম্প্রদায়ের কভিপয় ব্যক্তি আৰু মুসলিমের মৃত্যুকে বিশ্বাস করিতে অবীকার **করে। ভাহাদের মতে আবৃ মু**সলিম দুন্য়াায় ন্যায় প্রতিষ্ঠিত করার **জন্য অবশ্যই প্রত্যাগমন করি**বেন। কিন্তু সম্প্রদায়ের অপর অংশ তাঁহার মৃত্যুকে স্বীকার করিয়া তাঁহার কন্যা ফাাতি মাঃ-র নেতৃত্ব মানিয়া বয়। বিশাসের এই ব্যতিক্রম হইতেই এই সংপ্রদায়ের মধ্যে "মুসলিমিয়া।:" এবং "ফাাতি মিয়া।:" মতদৈধতার স্ভিট হয়। খুরাসানের জনৈক সান্বাায আবু মুসলিমের হত্যার প্রতিশোধে এক বিলোহের সৃষ্টি করে। কিন্তু সত্তর দিনের মধ্যেই এই বিগ্রেহ **পরুদিভ হয়**। মা'মূনের শাসনকালে এই সম্প্রদায়ের পুনরাবিভাব ঘটে। খুর্রামিয়াঃ সম্প্রদায়ের বাাবাক নামক জনৈক অনুসারী মা'মুনের শাসনকালে মুসলিম হ'কূমাতের বিরুদ্ধে বিদোহ ঘোষণা করে এবং আয়েশারবায়জানে এবং আর্রানের মধ্যবতী বাষ্য্ নামক এলাকায় ঘাঁটি ছাপন করে। এই ঘাঁটিতে সে হি. ২০১ হইতে ২২৩ অবদ পর্যন্ত অধিপিঠত থাকিতে সহ্ময় হয়। অবশেষে মু'তাসি'মের জনৈক কর্মচারীর ( নাম আফ্শী ন ) নেতৃত্বে তাহার এই দুর্গ অধিকৃত হয়। এই সংঘর্ষে খুর্রামিয়াঃ বাাবাক নিজে ধৃত হইয়া সামোর্রায়ে প্রেরিত হয় , সেখানে ডীমণ অত্যাচারের সঙ্গে তাহাকে হত্যা করা হয়; কিন্তু বিসময়কর ধৈর্যের সঙ্গে সে এই নির্যাতন সহা করিয়া মৃত্যুবরণ করে (আত-তানুখী, নিশ্ওয়াাবু'ল-মুহণাদণরাঃ, পৃ. ৭৫)। বাবিকের এক কনাকে মু'তাসি'মের হ'ারীমের অভর্ভি করা হয় ( রাকু ত, ইর্ণাদু 'ল-আরীব, ১ খ, ৩৬১)। আবু তাম্মাম এবং বুহুংজুরীর লিখিত বহ কাসাীদায় এই দুর্গের বিজেতাদের ইসলামের খাদিম হিসাবে প্রশংসিত হইতে দেখা যায়। মাস'উদীর সময় (৩৩২ হি.) রায়, ইস্'ফাহাান, আাষ'ারবায়জান, কারাজ, বুর্জ্ এবং মাাসবাষণান অঞ্জসমূহে ধুর্রামিয়াঃ সম্পূলমের অভিত পাওয়া যায়। মাস্'উদী গ্রন্থ রচনার কিছুকাল পূর্বেই এই সম্পুদায়ের করতলগত কয়েকটি দুর্গ 'আলী ইব্ন বুওয়ায়হি কত্'ক আক্লাভ হয় (মিস্কাওয়ায়হ, ১খ, ২৭৮)। ইহার প্রায় চল্লিশ বৎসর গরেও তীষ এবং মুকরানের নিকটবতী অঞ্লে কয়েকটি ঘাঁটি বুর্রামিয়াঃদের অধিকারে ছিল। কিন্ত ও সমস্ত ঘাঁটিও তাহারা পরবতীকালে আদু:দু'দ-দাওলার প্রতিনিধি 'আাবিদ ইব্ন 'আলীর হন্তে ছাড়িয়া দিতে বাধ্য হয় ( ঐ, ২ খ, ৩২১ )।

শুর্রামিরাঃ সম্পুদারের অনুস্ত মতবাদসমূহের যে বিবর্ণী মুতাহ্ হার ইব্ন তাাহির লিপিবদ্ধ করিয়াছেন তাহা মথার্থ বলিয়া বোধ হয়। মুতাহ্হার ইব্ন তাাহিরের উজি মতে, তিনি নিজে এই সম্পুদারের অনুসারী মাাসাবাামান এবং মির্হিরজানি-কাষাকা এই দুই জনের সঙ্গে তাহাদের নিজ বাসম্বানেই সাজ্ঞাৎ করিয়াছেন। মৃতাহ্হার ইব্ন তাাহিরের বিবরণীটি নিম্নরাপ (Livre de la creation, ed. Huart v. 30): এই সম্প্রদারটি বিভিন্ন উপ্নত্যায় এবং শালা-সম্পুদারে বিভক্ত। কিন্ত ইহাদের সকলেই

জন্মান্তরবাদে বিশ্বাস পোষণ করে। অবশ্যই এই ধ্নমান্তর কিংবা দেহাররবাদের ব্যাপারে তাহারা মনে করে যে, প্রত্যাপতের নাম এবং দেহের পরিবর্তন ঘটিয়া যায়। তাহাদের খতে পয়প'াছারপণ নিজেদের ধমীয় বিধান ও বিশ্বাসে পৃথক হইলেও একই আআ কত্ঁক অনুপ্ৰাণিত এবং ঐশীবাণী অবিরাম নাষিল হইতে থাকে। শুর্রামিয়াঃগণ এইরূপও মনে করে যে, কোন ব্যক্তির ধর্মমত যাহাই হউক না কেন, যতক্ষণ সর্যন্ত সে সংকাজের পুরস্কার এবং দুক্ষর্মের শান্তিতে বিশাসী ততক্ষণ সে অবশা সঠিক পথে আছে, এরূপ রোককে কোন প্রকারে অপদস্থ কিংবা ক্ষতিগ্রন্ত করার নীতি তাহারা সমর্থন করে না, যদি খুর্রামিয়্যাঃ সম্পুদায়ের কোন ক্ষতি সাধনের কিংবা তাহাদের ধর্ম-বাবস্থাকে আক্রমণের প্রয়াস তাহারা না পায়। প্রকাশ্য বিচোহ ব্যতীত রক্তপাতকেও ভাহারা সমত্রে পরিহার করিয়া চলিবার চেম্টা করে। আবু মুসলিমকে তাহারা অত্যন্ত সম্মানের পাত্র হিসাবে স্বা করে এবং তাহাকে হত্যা করিয়াছে এই অভিযোগে আল্-মান্সূ'রকে তাহারা অভিশৃত বলিয়া মনে করে। মাহ্দী ইব্ন ফীরুষ আবৃ মুসলিমের কন্যা ফ্যাতি মার বংশধর হওয়াতে শুরুরামিয়াাঃগণ তাহার জন) সর্বদাই আলাহের জনুপ্রহ প্রার্থনা করে। খুর্রামিয়া)ঃগণ তাহা-দের সম্প্রদায়গত বিরোধাদির ব্যাপারে নিজেদের ইমাামের শয়ণাপন্ন হয়। তাহাদের ইমাামগণকে তাহারা ফাসী শব্দ 'ফিরিশতা'' বলিয়া আখ্যারিত করে। তাহাদের মতে এই ইমাামগণ পর্যায়ক্রমে তাহা-দের মধ্যে ঘুরিয়া ফিরিয়া আসেন। মদ ও মাদক পানীয়কৈ ভাহারা সৌভাগ্যবহনকারী দ্রব্য হিসাবে গণ্য করে। আলো এবং অশ্ককারকে তাহারা তাহাদের ধর্ম ব্যবস্থার ভিত্তি বলিয়া মনে করে। আমরা মাসেবায়ান এবং মিহিরজান-কাষাকে যে সমস্ত খুররাম-পছীদের সাক্ষাৎ লাভ করি তাহাদিগকে পবিত্রতা এবং পরিচ্ছয়তার ব্যাপারে যেমন অত্যন্ত উৎসাহী দেখিতে পাইয়াছি, তেমনি তাহা-দিগকে জনসাধারণের মন জয় করার জন্য বিভিন্ন প্রকার দয়া এবং সেবামূলক কার্যে রত হইতেও দেখিয়াছি। যৌন ব্যাপারে মেয়েদের সম্মতি থাকিলে তাহারা বাছ বিচারহীন যৌন সভোগ অনুযোদন করিত। এ বিষয়ে তাহাদের মত এই যে, "কাহারও উপর কোন ক্ষতিকর কারণ না থাকিলে যে কোন স্বাভাবিক কামনা এবং তাহার ভোগকে অনুমোদন করা চলে।"

षुत्रज्ञाचित्राधि

ইস্'ত'শ্রীর (পৃ. ২০৩) রচনায়ও এই সম্প্রদায় সম্পর্কে অনুরূপ বিবরণ দেখিতে পাওয়া ষায়। ইস্'ত'।খ্রীর বিবরণটি নিস্নরপঃ প্রামণ্ডলিতে এই সম্পুদায়ের মসজিদ দক্ট হয়। তাহারা কু র্আানও পাঠ করিয়া থাকে ; তবুও বলা হয় যে, তাুহারা কোন বিশেষ ধর্মতকেই মানিয়া চলে না" (ইবাছে।ঃ)। সম্ভবত ইস্'ড'।খ্রীর এই বিবরণ রচনাকালে এই সম্প্রদায় ইমাামাতের ব্যাপারে সুমী মতবাদের সহিত ঐকমত্য পোষণ করিত না। ইমাা-মাতের প্রন্নে তাহারা বিশ্বাস করিত যে, ইমাামাত কেবল আব্ মুসলিমের বংশের মধ্যেই সীমাবদ্ধ থাকিবে। অপর্নিকে যৌন নিবিচারের ব্যাপারটি যথার্থ হইলে উহাকে শী'আঃ সম্প্রদায়ের সুত্'আঃ-সদৃশ ব্যৱস্থা ভাষা চল্লে। ইহা ব্যগীত আৰু মুসন্ধিম জীবিত রহিয়াছেন এবং তাহার কন্যাই কেবল তাহার অধ্যান্তিক গুণাবলী উল্লেখিকারসূলে লাভ করিবে, এই বিশাসের ক্ষেত্রিও শুরুরামিয়্যাঃ সম্প্রদায় বিভিন্ন শী'আঃ সমাজের সমতুল্য ছিল। যেহেতু এই সম্প্রদায়ের অনুসারীদের মধ্যে ৰাবোৰ সৰ্থিক খ্যাতি লাভ করিয়াছিল, এইজন্য তাহার মতবাদ্ট আলোচনাবোগ্য। বস্তত খুর্রামিয়াঃ বাাবাকের

বিষয়ে ওয়াকি'দ ইব্ন 'আম্র জাত-ভাষীমী একটি ঐতিহাসিক বিবরণী প্রস্তুত করিয়াছিলেন। ফিহরিস্ত প্রস্তু এই বিবরণীর উদ্ধৃতি দৃষ্ট হয়। এই বিবরণী আসলে বাবোক সম্পর্কে কণ্ডভার উপাদ্যানের সঙ্কন। Flugel এগুলির অনুবাদ করেন (Flugel: ZDMG. xxiii. 351 প. )। বাবেকের জাবি দানে নামক এক পূর্বসূরি ছিল। ওয়াকি দী এ বাাপারে ত'াবারীর সঙ্গে একম**ত।** আল-বাস্বাদী করেন যে, বাবোকের অনুসংরিপণ তাহাদের ধর্মের প্রতি-চাতাকে ইসলাম-পূর্ব যুগের একজন যুবরাজ বলিয়া মনে করিত . এই যুবরাজের নাম ছিল শারুবানীন এবং ভাঁহার পিতা ছিলেন একজন ষান্ত আর মাতা ছিলেন গারস্য-রাজের কন্যা। প্রকৃতপক্ষে আল-বাগ্দাদীর এই কাহিনী ইব্ন ইস্ফান্দিয়ারের বণিত কাহিনীরই একটি ভিদরাপ বলিয়া অনুমিত হয়। (ইসফান্দিয়ারের অনবাদঃ E. G. Browne, পৃ. ২৩৭)। ইব্ন ইস্ফান্দিয়ারের কাহিনীটি এইরাপঃ জনৈক শার্বণীন ইবন সুরখাবে প্রথম নিজেকে "পর্বত্রাজির সম্রাট" বলিয়া ঘোষণা করে ৷ ইস্ফান্দিয়ারের বর্ণনামতে পর্বত-সম্হের শীর্ষদেশে এই সন্দ্রায়ভুক্ত বাজিপণ এমন একটি ভোজোৎ-সবের আয়োজন করে যাহাতে অবাধ লাম্সটা-লীলা চলিতে থাকে। কিন্ত তৎসত্ত্বেও ইসলামের অনুষ্ঠানসমূহকে তাহারা বাহাত মানিয়া टल ।

কিন্ত প্রাচীন পারসীয় মাষ্দাকী সদের সজে এই সম্প্রদায়ের সম্পর্ক ছাপনের যে চেল্টা করা হয় ভাহার কোন ঐতিহাসিক ভিত্তি আছে বলিয়া বোধ হয় না।

সে সময় ইরানে ইস্মা'রবীগণ নির্মাতিত হইত বলিয়া নবদীক্ষিতগণ হয় বাহাত হিন্দুই থাকিত অথবা কঠোর তাকি স্লাঃ
(৪.) অবলমন করিয়া ভান করিত যে, তাহারা সুনী অথবা ইছ্'না।
'আশারিয়াঃ । ইছ্'না। 'আশারিয়াঃ দী'আঃগণ বহু বিষয়ে প্রায়
দুনীদের অনুরাপ হওয়ার কারণে ভারতের সুনী শাসকগণ তাহাদিগকে অপসন্দ করিতেন না । কুলু কুলু খোজাঃদরের মধ্যে অনেক
সময় তাহাদের ধর্মীয় আচার-অনুষ্ঠানগুলি পালন করিবার মত
উপযুক্ত লোকও পাওয়া ষাইত না । এইজন্য বিবাহ, জানামাঃ প্রভৃতি
কাজে সুনী 'আালিমিদিগকে ভাহারা আহ্বান করিত । বহু খোজাঃ
ভাহাদের দীক্ষার ধর্মেই খাকিয়া যাইত , কিন্তু কিছু সংখ্যক বিচ্ছিন্ন
পরিবার ছ্মাবেশে যে সন্দুদায়ভুক্ত থাকিত, কালে সেই সভ্রদায়ভুক্ত
অর্থাৎ হয় বাঁটি সুনী—নয় বাঁটি ইছ্'না আশারিয়াঃ হইয়া যাইত ।
এই কারণে বর্তমানে তিন শ্রেণীর খোজাঃ দেখিতে পাওয়া হায়,

ইহাদের মধ্যে অধিকাংশই নিবারী ইস্মান্টেলী (ইহার পন তাহাদিগকে শুধু খোজাঃ বলা হইবে, কারণ সরকারী কাগজগরে ও
সাধারণ সংবাদপরে তাহারাই খোজাঃ); ইহারা আদাা মানের
মুরীদ। দিতীয়ত অল সংখ্যক সুনী খোজাঃও আছে; তাহাদের
অধিকাংশই বোঘাইরে বাস করে। তৃতীয়ত কয়েক সহল ইছ্নাা
'আশারিয়্যাঃ খোলাঃও রহিয়াছে। ইহারা প্রধানত বোঘাই, করাচী ও
যাজিবারে বাস করে। পরবর্তী দুই দল আগণা খানের মুরীদ নহে।

এই তিন ত্রেপীর খোজাঃদের প্রত্যেক ত্রেপী তাহাদের অ-খোজাঃ সম-ধর্মাবলম্বিপণ হইতে কিছুটা 'ক। এই পার্থকঃ শুধ সেই সমন্ত ব্যাপারেই দেখা যায় যাহা ভাহারা হিন্দু পূর্বপুরুষদের নিকট হইতে লাভ করিয়াছে এবং দীর্ঘকাল যাবৎ নিজেদেরকে হিন্দ বলিয়া ভান করার ফলে তাহাদের মধ্যে রহিয়া গিয়াছে। এই প্রথাওলি সাধারণত বিবাহ ও দায়ভাপ সংক্রান্ত। ভারতের 'আদালতে আইনত এই প্রথান্ডলি স্থীকৃত। ইহা স্থীকার করিডেই হইবে যে, এই প্রথা-ন্ডলি তাহাদের ধর্মের সহিত সম্পব্দিত নহে। ইসমা'ঈদ্ধীদের ভারতীয় নিষারী শাখা ব্যতীত "খোজাঃদের ধর্ম" বা "খোজাঃ মতবাদ" বলিয়া কিছুই নাই (ইস্মাণ্সলিয়াঃ দ্র.)। অ-খোজাঃ কোন ব্যক্তি ভাহাদের ধর্মে দীক্ষিত হইলে সে খোজাঃ হয় না, সে একজন নিয়ারী ইসমাপেলী হয়। খোজাঃ ওধু জন্মগত অধিকারেই খোজাঃ হয়। সে ষদি ইস্মাণ্সলী বা ইসলাম ব্যতীত অপর কোন ধর্মমত গ্রহণ করে, সে অরে ইসমা'ইলী বা মুসলিম থাকে না, কিন্তু সে খোজাঃ থাকিয়া যায়। যদি কোন খোজাঃ কোন অ-থোজাঃ সম্প্রদায়ের কন্যা বিবাহ করে তাহা হইল ছীলোকটি ইস্মাাঈ'লী হইলেও বিবাহ সম্পর্ক দারা খোজাঃ হয় না। তবে এই বিবাহের সভান-সভতি খোজাঃ বলিয়া স্বীকৃত হয়।

আলি গা খানের সকল মুরীদের প্রতি খোজাঃ নামটি প্ররোগ করিয়া বিজ্ঞান্তির স্থিট করা হইয়াছে। ইহা সম্পূর্ণ প্রমান্তক। তাঁহার অ-ভারতীয় মুরীদেগতই যে গুধু অ-খোজাঃ তাহা নহে, ভারত উপমহাদেশীর নিষাারী ইসমাণস্বীদের মধ্যেও এমন সব বিভিন্ন দল আছে যাহারা ধর্ম-বিশ্বাসে, আচার-ব্যবহারে—এমন কি ভাষাতেও খোজাঃদের অনুরূপ হইলেও তাহারা খোজাঃ নহে। সিত্রপুরের মোম্না, ভজরাটের গুণ্ডি (কুন্বী)-গণ এবং পাজাবের শাম্সীদণ এই প্রকারের মুরীদ। ইরান, মধ্য-এশিয়া, আফ্সানিস্তান এবং সিরিয়া প্রভৃতি দেশের ইস্মাণস্বীগণ ওধু ভারত উপমহাদেশীয় খোজাঃদের সহিত সম্পর্কন্ন্য নহে। বরং খোজাঃদের ধর্মীয় সাহিত্যের সহিতও তাহাদের পরিচয় নাই। খোজাঃদের ধর্মীয় সাহিত্যের সহিতও তাহাদের পরিচয় নাই। খোজাঃদের ধর্মীয় সাহিত্যের সহিতও ভাষারে লিখিত।

ইস্মাণিকী খোজাঃদের সঠিক সংখ্যা পাওয়া দুরহं। কারপ তাহাদের সম্পর্কে সরকারী পরিসখ্যান আদৌ নির্ভরযোগ্য নয়। ভারতীয় আদমশুমারী রিপোর্টে তাহাদের যে সংখ্যা দেওয়া হয় তাহ। অনেকটা আজগুরি। খোজাঃদের প্রধান বাসস্থান হইল বোখাই, কচ্ছ, কাখিরাওয়াড়, নিম্ন সিদ্ধু, ওজরাট, যাজিবার ও পূর্ব আফ্রিকা। এতঘাতীত বড় বড় ব্যবসায় কেন্দ্রে—যথা: কলিকাতা, মান্নাজ, করাচী, রেসুন, চাকা এবং পাকিস্তান, ভারত ও বাংলাদেশের অন্যান্য ছোটখাট সহরেও তাহারা বাস করে। সম্ভবত তাহাদের সংখ্যা দুই লক্ষের কিছু বেশী হইবে। পূর্বে খোজাঃদের বিভিন্ন দলের মধ্যে সম্পূদ্যিরসত বন্ধন দৃচ ছিল এবং পরস্থারের মধ্যে বিবাহ সম্পর্ক ছালিত হইত। বর্তমানে এইরাপ বিবাহের দৃণ্টাত বিরল।

ছোজাঃগণ ধনী ব্যবসায়ী সম্পূদায় হিসাবে অন্যান্য নিয়ারী ইসমাশ্বিলী অপেক্ষা কুল্টিগতভাবে এবং সাংগঠনিক দিক দিয়া জনেক উন্নত। যে প্রদেশেই যথেণ্ট সংখ্যক খোজাঃ থাকে সেখানেই তাহাদের একটি সর্বোচ্চ কাউন্সিল বা পরিষদ থাকে। এই কাউন্সিল সাধারণত সম্পুদায়ের মঙ্গল ও শিক্ষার প্রতি দৃষ্টি রাখে। তাহা ছাড়। যে সব ব্যাপারে গুধু খোজারাই জড়িত সেই সব ব্যাপারের বিচার-মীমাংসাও এই পরিষদ করিয়া থাকে। জিলাসমূহে ইস্মাাউলীদের জিলা পরিষদ আছে। তাহারা উপর্যতন প্রাদেশিক পরিষদে প্রতিনিধি গ্রেরণ করে। ছানীয় প্রত্যেকটি কুদ্র খোড়াঃ সম্পূদায় একটি জামাা-'আত খানাহ্ বা মসজিদকে কেন্দ্র করিয়া গঠিত হয়। ইহার তত্ত্বাবধান করে একজন "শ্বী" নামে অভিহিত এক শ্রেণীর ধমীয় নেতা এবং একজন কামাদিখ্যা (উচ্চারণ কাম্রিয়া) বা হিসাব রক্ষক। স্থানীয় খাজাদণ নিৰ্বাচনের মাধ্যমে ইহাদের নাম প্রভাব করে এবং জিলা পরিষদ অথবা সরাসরি আগেণা খ্যান ডাহাদের নিয়োপপত্র ক্লারী করেন। পূর্বে খোজাগণ তাহাদের ধর্মমত ও সাহিত্য অতি সাবধানে গোপন রাখিত। এখন সময়ের পরিবর্তনে এই নীতি পরি-ভাক্ত হইরাছে। তাহাদের বহ গ্রন্থ ওজরাট ও সিদ্ধী ভাষার মুগ্রিত এবং প্রকাশ্যে বিক্রি হইতেছে। প্রায় প্রত্যেক প্রদেশেই ইহাদের সাময়িক পরিকা রহিয়াছে। ইহাদের মধ্যে বোয়াই-এর সাংতাহিক পদ্লিকা (ইংরেজী বিভাগসহ গুজরাটি ভাষায়) "ইস্মার্ণ্টিলী" রহতুম। বোছাইয়ে আরও পরিকা আছে—যথাঃ "ইস্মাজিনী আফ্তাবি," "ফিদাাঈ" ইত্যাদি (সবই ওজরাটি ভাষায়)। পূর্ব আফ্রিকা হইতে কয়েকটি ইংরেজী পরিকাও প্রকাশিত হয় (Ismaili Voice ইত্যাদি)। আলিশা স্থান বা আকেশা খানি একটি উপাধি। ইরানের প্রাথমিক মুগের কণাজাার বংশীয় শাহগণ সময় সময় এই উপাধি বিশেষ সম্ভান্ত ব্যক্তিকে প্রদান করিতেন। যে ব্যক্তি বর্তমানে এই উপাধিতে সমগ্র বিখে পরিচিত তিনি হইলেন শাহ্যাদাঃ কারীম আগিণা খান। পাকিস্তান, ভারত, ইরান, মধ্য এশিয়া, সিরিয়া প্রভৃতি দেশের নিখাারী ইস্মার'লীগণ (ইস্মাা'ইলিয়াঃ ৪.) তাঁহাকে ৪৯-তম ইমাম বলিয়া মান্য করে। তাঁহার বংশ-তালিকার জন্য "ইস্মাাসীলিয়্যাঃ" প্রবন্ধ দ্র.। এই উপাধি সর্বপ্রথম তাঁহার প্রপিতামহ হ'াসান 'আলী শাহকে প্রপত

হয় : পারস্যের ফাতৃহ্ 'আলী শাহে ক'াাজার ১৮৩৪ খৃস্টাব্দে তাঁহার যুত্যুর অংপকাল পূর্বে যুবক হণাসান '**ভালীকে আকি**শা **বানি** উপাধিতে ভূষিত করেন। যুবক জাকিণা খানের সহিত শাহ তাঁহার এক কন্যারও বিবাহ দেন এবং তাঁহাকে কিরম্যান প্রদেশের শাসনকর্ত নিযুক্ত করেন। ফাত্**হ্ 'আলী শাহের উত্তরধিকারী দুবল-চে**তা মুহণদমাদ শাহের রাজ্ত্বকালে প্রধানমন্ত্রী হণাজ্জী আকিণাসী-র ষড়ষরে যুবক আকিণা খানে পদচাত হন। তিনি ইম্পাহাানের **উভরে** মাহ'রোত-এ তাঁহার হীয় জমিদারীতে বাস করিতে যান। কিন্ত সেখানেও তিনি শারিতে বাস করিতে অক্ষম হন। পরিছিতি বিপজ্জনক দেখিয়া তিনি মহা সমনের সিদ্ধান্ত করেন। তাঁহার গতিবিধিকে বিদ্ৰোহ বলিয়া ব্যাখ্যা করা হয় এবং বহু কল্টে আফগানিভান হইয়া ১৮৪২ খৃ.-এ সিদ্ধুতে উপনীত হন ৷ ভারতের নানা ছানে ভ্রমণ করার পর তিনি অবশেষে বোষাই প্রদেশে স্থায়ীভাবে বাস করিতে থাকেন। এখানেই তিনি ১৮৮১ খৃ.—এ মৃত্যুষ্≄ে পভিত হন ৷ তাঁহার পুর 'আলী শাহে তাঁহার উভরৌ-ধিকারী হন। ১৭ এপ্রিল, ১৮৮৫ খৃ**ণ্টাব্দে আলী শাহের মৃত্যু** হইলে তাঁহার অভটম ব্যায় পুর সুলতান মুহাল্মাণ (হেৰ ২ নভেম্বর, ১৮৭৭ খৃ. ) তাঁহার হলাডিমিজ হন। তিনি তাঁহার মাতা বেগম 'আলী শাহে ( শামসু'ল-মুল্ক খাানুম, ফাত্হ' 'আলী শাহে লাহ কণাজারের পৌরী ) কতৃ ক প্রতিপালিত হন। ১৮১৪ খৃস্টাব্দে তিনি প্রথম মুরোগ গমন করেন। সেখান হইতে ফিরিয়া কি**ছুকার** ভারত ও আফ্রিকায় বাস করার পর তিনি পুনরায় মুরেছে যান। সেইখানেই তিনি সাধারণত বাস করিতেন, তবে 🕬 প্রত্যেক শীত ঋতুতেই তিনি ভারতে আগমন করিতেন। তাঁহার দুই পুত্র ছিল, 'আলী শাহ ও সাদরু'দ-দীন। তিনি কতগুলি গ্রন্থের গ্রনেতা। উহার মধ্যে India in Transition গ্রন্থানি (লভন ১৯১৮ খু. ) সর্বাধিক পরিচিত। ১৯৫৭ খুণ্টাব্দে তাঁহার মৃত্যু হইবে তাঁহার পৌর (জ্যেষ্ঠ পুর 'আলী শাহের পুর) শাহেষাদোঃ কারীৰ আাগণা খাান তাঁহার জীবিতকালের নির্দেশ অনুসারে তাঁ<mark>হার ছল</mark>া-ভিষিক্ত হন। বর্তমানে ইনিই নিযাারী ইস্মা'ঈলীদের নেতা।

W. Ivanow (S.E.I.)/আ. কা. মুহলমদ আদমু€ীন

গ

গওছ ( عُوث : গাওছ') গাওছ' শব্দের অর্থ সাহায্য, মুজি।
সূকী সাহিত্যে গাওছ' কুণ্ড্'বগণের বিশেষণাত্মক শব্দ। সূকী
সম্পুদায়ভুক্ত দরবেশগণের প্রধানকে কুণ্ড্'ব বলে। গাওছ' তাঁহাকে
তখনই বলা খায় বখন লোকের ধারণা জন্মে বে, তাঁহার সাহায্য
চাহিলে গাওয়া যাইতে পারে। কুণ্ড্'বগণের হভাব এইরূপ হে,
বাস্তব ক্ষেত্রে তাঁহাদের সাহায্য কামনা করিলে সর্বদাই তাহা পাওয়া

যায়। সূত্রাং সাধারণভাবে বলিতে গেলে গণেওছা কুণ্ড্বের পরবর্তী উর্মাতন পর্যায়। কেহু কেহু অবশ্য বলেন যে, সূক্ষীতত্ত্বর <del>অব</del> পরস্থায়ার গণেওছা কুণ্ডাবদের নিকট্ডম পরবর্তী অধ্যন্তন ভর ( দ্রু, বাদার )।

প্রস্থানী ঃ (১) কুর্লানী, তারীফাত ( কাররো ১৩২১ ফি.). পু.১০১; (২) Dict. of Techn. Terms, 141, 1091, 1167. (৩) Lane's Lexicon দ্ৰ., p. 2306a; (৪) Hughes, Dict. of Islam, p. 139a; (৫) হজ্বারী, কান্স্'ল-মাত্জ্ব, tr. Nicholson, p. 214; (৬) A. V. Kremer. Gesch, der. Herrschenden Ideen des Islams (1868), p. 172 প. :

D. B. Macdonald (S.E.I.)/মৃহত্মন আবদুর রহীম
গ্নীমত (ক্রুক্ত গানীমাঃ) আডিধানিক অর্থ "লম্ম বন্ত"।
ইসলামী পরিভাষায় অমুসলিমদের বিরুদ্ধে মুদ্ধে লিম্ত হইরা জয়ী
হইলে শলুদের যাহা কিছু মুসলিমদের হস্তগত হয় ভাহাকে গানীমাঃ
বলা হয়।

পানীমাতের মাল সর্বপ্রথম বনুরের যুদ্ধে মুসলিমদের হস্তপ্ত হয়। ঐ হছে মস্লিম্প্ল মশ্বিকদিপকে পরাস্ত করিয়া তাহাদের অস্ত্রশন্ত, উল্লু, ঘোড়া গুড়তি অস্থাবর বস্তু লাভ করেন এবং মুশ্রিকদের সংরক্তন লোককে বন্দী করেন। তথন গানীমতে বন্টন সম্পর্কে কুরুআনের ৮ : ৪১ আয়াতটি অবতীর্ণ হয়। উহাতে বরা হয়, "ভোমরা জানিয়া রাখ যে, তোমরা ঘাহা কিছু গানীমাঃ হিসাবে লাভ করিয়াছ (মাা গ'নিম্তুম্) তাহার পাঁচ ভাগের একভাগ জালাহর, রাসলের (সা), (রাসলের) নিকট-আত্মীয়দের, যাতীখদের, নিঃসম্বলদের (মিসকীনদের) ও পথচারী অভাবগ্রস্তদের জন্য।" এই বিধান অনুযায়ী রাস্ল (সা) বাদর যুদ্ধে লব্ধ অভ্যান্ত, উট. ঘোড়া প্রভাতির পাঁচভাগের চারিভাগ মুসলিম সেনাবাহিনীর লোকদের মধ্যে বাটন করেন এবং বাকী একডাগ উক্ত আয়াতের বিধান অনুসারে ব্যয় করেন। আরু যুদ্ধ বন্দীগণও ঐ গ'ানীমাতের অত্তুঁ জ হইলেও রাস্ল (সা) ইস্লামের স্বার্থের খাতিরে তাহাদিগকে অর্থের বিনিময়ে মক্তি দেন। এই কারণে অধিকাংশ আধিম বলেন যে, অন্তৰ্গন্ত, উট, ঘোড়া প্রভৃতি অস্থাবর সম্পত্তি এবং যুদ্ধবন্দী সণনীমাতের অত্তর্ভু জ ।

পক্ষান্তরে মুসলমানদের শন্তুদের অন্যতম বানু নাদ'ীর পোত্রের জমিজমা, ঘরবাড়ী আসবাব-পত্র প্রস্তৃতি ছাবর-অস্থাবর মাহা কিছু বিনা যুদ্ধে মুসলিমদের হস্তপত হয় তাহাকে কু'রুঝানের ৫৯ ঃ ৬—৭ আয়াত দুইটিতে 'ফায়' (মাা আফাা' আল্লাহ্) বিনয় উল্লেখ করা হয়। এই কারণে অধিকাংশ 'আালিমের মতে (ক) বিনা যুদ্ধে লখ্য সকল প্রকার স্থাবর-অস্থাবর সম্পত্তিকে এবং (খ) যুদ্ধের ফলে লখ্য স্থাবর সম্পত্তিকে (খায়বার মুদ্ধ) 'ফায়' বলা হয় (ফায় ৪.)।

ষে সকল মুসলিম যুদ্ধক্তে মুসলিম বাহিনীতে শরীক থাকেন তাঁহারা কার্যত মুদ্ধে অংশ গ্রহণ করুন আর নাই করুন তাঁহাদের সকলের মধ্যে গণনীমাতের পাঁচভাগের চারিভাগ এইভাবে বশ্টনকরা হইত যে, প্রত্যেক অম্বারোহী প্রত্যেক পদাতিকের দুই ভব পাইত (ইমাম শাফিন্স রে)—এর মতে অম্বারোহীর জন্য তিনভাগ)। এতদ্যতীত কোন কোন ক্ষেত্রে কোন মুসলিম যে শহুকে যুদ্ধে হত্যা করিত তাহাকে ঐ নিহত শহুর অস্ত্রশন্ত ও বর্ম (সালাব্) দেওয়া হইত।

অবশিল্ট এক-পঞ্মাংশ সরকারী তহবিলে (বায়তু'ল-মালে)
রাধা হইত এবং কু'রআনের ৮: ৪১ আয়াত অনুসারে রাস্ব (স')
উহা আয়াহের নামে রাষ্ট্র পরিচালনার বার নির্বাহার্যে ও আয়াতে
উদ্ধিতি ব্যক্তিদের সাহায়ার্থে বার করিতেন।

হযরত মৃহ'ল্মান (স')-এর ওফাতের পর খ্রাফাা' রাালিনাঃ ঐ পঞ্চাংশকে ঐভাবেই বায় করিতেন ৷ হযরত আবু বাক্র (রা) ও হযরত 'উমার (রা) ঐ পঞ্চমাংশকে গাঁচ ভাস করিবা রাসুল (স')-এর ভাষতি সুজ্বের উপকরণ ক্রে বার করিতেন এবং বাকী চারিভাবের একভাগ রাস্থ (স')-এর নিকট-আমীয়দিগকে, একভাগ রাজীম-দিগকে, একভাগ মিস্কীনদিগকেও একভাগ পথচারী অভাবয়স্ত-দিগকে দান করিতেন।

গরবতীকালে এই বন্টন সম্পর্কে ইমামেদের মধ্যে মতভেদ দেখা যায়। ইমাম শাফিন্ট (র) ও ইমামে মালিকে (র)-এর মতে ঐ পঞ্চমাংশ গাঁচভাগে বিভক্ত হইয়া খুলাফা!' রা৷শিদ্দের মামানার ষেভাবে বায় করা হইত সেইভাবে বায় করা হইবে। ইমাম আৰু হ'ানীফা (র)-এর মতে রাসূল (স')-এর ভাগ এবং তাঁহায় নিকটাখীয়দের ভাগ রহিত ধরিয়া ঐ পঞ্চমাংশ তিন ভাগে বিভক্ত হইবে এবং ও তিন ভাগের একভাগ য়াতীমদিগকে, একভাগ মিস্কীনদিগকে ও একভাগ পথচারী অভাবগ্রস্ভকে দেওয়া হইবে।

যুদ্ধবন্দীগণও গণনীমাতের অন্তর্গত। মুসলিমগণ ইসলাম ধর্মে অবিশ্বাসী যে সকল লোককে যুদ্ধে বন্দী করিয়া আনিতেন তাহা-দের গাঁচ ভাগের চারিভাগকে নরনারী-শিও নির্বিশেষে সৈন্যবাহিনীর মধ্যে বন্টন করিয়া দেওয়া হইত। মুসলিম সৈনাবাহিনী যুদ্ধবন্দী সম্পর্কে তাহাদের অংশ পাইবার হক্দার হইলেও ঐ হণক্ কাভাদের জনা অবধারিত ছিল না। ইমাম ইছা করিছে যুদ্ধবন্দীদিগকে অন্য যে কোন প্রকারে কাছে লাগাইতে পারিতেন। মুসলিমগণের আর্থ লক্ষ্য করিয়া মুভিগণের বিনিময়ে ভাহাদিগকে মুভি দিতেও পারিতেন, বন্দী মুসলিমগণের সহিত তাহাদের ব্রিনিময়ও করিতে পারিতেন এবং ইছা করিলে ভাহাদিগের যুদ্ধক্মদিগকে হত্যাও করিতে পারিতেন।

অধিকংশে মুসলিম 'আালিমের মতে সানীমাত বন্টন ব্যবস্থার নিরম কানুন বিজিত দেশসমূহের ভূমি বিভাগ সম্পর্কে প্রযোজ্য নহে ("ফায়" দ.)।

শ্রন্থ পার্কী ঃ (১) কু রেআান, ৮ ঃ ৪১ আয়াতের তাফসীর, তাফসীর গ্রন্থসমূহে এবং হাদীছা ও ফিকাহ শ্রন্থসমূহে "জিহাদে" অধ্যায়ওলি । (২) মাাওয়ার্দী, আল-আহ্ কাামু 'স-সূলতাানিয়াাঃ (ed. M. Enger Bonn 1853), p. 217, 226 প. । (৩) আতা-তাবারী, কিতাার ইষ্-তিলাফি'ল-ফুকাহান, ed. Schacht, Leiden, 1933, p. 68. প. । (৪) F. F. Schmidt, Die Occupatio im islamischen Recht (Isl., i 300 প.), । (৫) Th. W. Juynboll, Handbuch des islam. Gosetzes (Leyden 1910), 4th ed. (Datch), Leiden 1930, p. 344 প. ।

Th. W. Juynboll (S.E.I.)/মুছ-মদ আবদুর রহীম আল-গামাালী (الغزالي ), তাঁহার পূর্ণ নাম আবু হণামিদ মুহণদমাদ ইব্ন মুহণদমাদ আত -তু:সী আল-শাফি ই (এ. JRAS, 1902, p. 18—22 and OM, XV, p. 58)। তিনি ছিলেন ইসলাম জগতের জনাতম শ্রেষ্ঠ মৌলিক চিভানায়ক এবং ধর্মশান্তবিদ।

১। জীবন-চরিত ঃ ৪৫০/১০৫৮ সংলে আল্-সাখানী ভূস নগরে জন্মপ্রহণ করেন। তাঁহার প্রাথমিক শিক্ষা শুরু হয় তূশ্দ নগরেই। তিনি নায়সাাবৃর নগরে, বিশেষত ইমাাম্'ল-হারামায়ন জার-জুওয়ায়নীর নিকট শিক্ষা লাভ করেন। তাঁহার মৃত্যুকাল (৪৭৮/১০৮৫) পর্যন্ত আল-সাখানী তাঁহার সঙ্গে ছিলেন। জীব-নের প্রায়ন্ত হইতেই তাঁহার মধ্যে সংশয়ের মনোভাব পরিলক্ষিত হয়। সূক্ষী লারিপান্তিকভার প্রভাবাধীন থাকিয়া সূক্ষী ক্রিয়াকলাপ অনুসর্গ করা সন্তেও ভ্রুম সূক্ষী মনোভাব তাঁহার মনে শিক্ষ্ সাড়িতে গারে নাই। তিনি 'আক্শাইদ এবং কিক্-হের সূক্ষ বিব-

য়াদি সম্পর্কে গবেষণা করিতে ভালবাসিতেন যখন তাঁহার বয়স বিশ বৎসরও হয় নাই। তিনি প্রথম যৌবনেই তাক্'দীদ ( छ. ) পরিত্যাপ করিয়াছিলেন। নায়সাব্র ত্যাঁপ করিয়া তিনি সাল্ভূক: ওয়াবীর নিজামু'ল-মুল্ক-এর দববারে আইনক 'আালিম হিসাবে অমাত্যপদ প্রহণ করেন। এই পদে তিনি ৪৮৪/১০৯১ সার পর্যন্ত বহাল হিলেন। অতঃপর তিনি বাপদাদের নিজামিয়াঃ মাদ্রাসায় অধাপক পদে নিষ্কু হন। এই সময়ে তিনি তথ ধর্ম-তত্ত্বে নয়, বরং নিশ্চিত ভানলাডের ব্যাপারে পুরাপুরি সংশয়বাদী হইয়া উঠেন। দর্শনশান্তে তিনি কোন দিনই সংশয়বাদ কাটাইয়া উঠিতে পারেন নাই। বাগদাদে তিনি ফিক্ত বিষয়ে অধ্যাপনা এবং পুস্তক প্রণয়ন করিতেন। তিনি তা'লীমীদের (ব্যাতি'নীয়াঃ, ইমামিয়াঃ, ইসমাজিরাঃঃ) বিরুদ্ধে (নিজামুল-মূল্ক এবং মালিক শাহ্ উহাদের ধারা ৪৮৫/১০৯২ সালে নিহত হন ) কয়েক-খানা বিভর্কমূলক পুঞ্জক প্রথয়ন করেন। ধর্মীয় এবং বুদ্ধিল-ধ জানের মধ্যে সম্বর সাধন ব্যাপারে তিনি কঠোর পরিভ্রম করিতে লাগিলেন এবং ৪৮৩ হইতে ৪৮৭ হি. (১০৯০-১০৯৪ খৃ.) পর্যন্ত সমসাম-**রিক বিভিন্ন দার্শনিক মতবাদ পুঙ্খানুপুঙ্খরূপে অধ্যয়ন করেন** । পরিশেষে তিনি সর্বাতঃকরণে স্বাফী সাধনার দিকে মনোনিবেশ করিলেন। নিছক বুদ্ধিবৃতি তাঁহাকে পরিতৃণ্ড করিতে পারে নাই। সু:ফী সাধনালব্ধ অভিজ্ঞতার ফরে তিনি আল।।ব্, নুবুওওয়াঃ এবং আহিরাভ সম্প্রীয় বিখাসে পুনঃপ্রতিদিঠত হইলেন অথবা তাঁহার - কথার, আল্লাহ্ তাঁহাকে এই বিশ্বাসে পুনঃপ্রতিষ্ঠিত করিলেন। বিচার দিবসের ভয় তাঁহাকে অভিতৃত করিয়াছিল। ৪৮৮/১০৯৫ সালের রাজাব হইতে যু''ল-কা'দাঃ মাস পর্যন্ত তিনি আল্লাহ্র ভয়-জনিত মানসিক পরিবর্তনের তীব্র বেদনা অনুভব করেন ষাহাতে মানসিক ও শারীরিক বিপর্ষয় ঘটে। অবশেষে যু-'ল-কণপাঃ মাসে পার্থিব উচ্চাকাঙ্কা ও প্রতিভাবানের মর্যাদা পরিত্যাস করিয়া বাস-দাদ নগর ছাড়িয়া তিনি দরবেশের বেশে বহির্গত হইজেন এবং সংসারতাপৌ দ্রাম্যমাণ সাধকের জীবন প্রহণ করিয়া আত্মার শান্তি এবং নিশ্চিত জানের অনুসন্ধানে বিশ্ত হন। তিনি এই সাধনায় সাফলা লাভে সমর্থ হন। তৎপর হইতে তিনি প্রয়োশবাদী মনো. ভাবে উৰুছ হন। তিনি প্ৰচার করিতে লাগিলেন খে, বুদ্ধির্ভির উপর পূর্ণ আছা স্থাপনের প্রবণতাকে বিনষ্ট করার কাজেই বৃদ্ধি-ুৱি প্ৰযুক্ত হওয়া উচিত এবং অভিক্তাপ্ৰসূত ভানই একমাত্ৰ নির্ভরবোগ্য ভান। নিছক দর্শনাত্ররী কোন ভিডি ভানের নাই। এই ব্যাগারে Humo-এর ন্যায় তাঁহার যুক্তিধারা ছিল বিশেষভাবে অন্মনীয়। তাঁহার মতে---চিডাল্রয়ী ধর্মতত্ত্বিদগণের প্রতির মধেও কোন বুদ্ধিরভিক নিশ্চয়তা নাই, যদিও ভাঁহাদের মতবাদ সত্য। "দুরকরী" যুক্তির সাহায্যে কোন দার্শনিক সভবাদ প্রমাণ করা যার না । আল্লাহ্যে প্রত্যক্ষ ভান দারা বৃস্টানদের হলেয়কে প্লাবিত করেন কেবলমার সেই ভান দারাই উহা উপলব্ধি করা হায়: এই ধরনের বাজিগত অভিজতা (معرفة) দারাই নবীগণের নিকট অবতীর্ণ প্রত্যাদেশের সভ্যতা প্রতিন্ঠিত করা যার এবং যুলার্থ 'বাকণাইদ-তত্ব নিধারণ করা যায় । তথাপি ইহাতে কোন সম্পেহের অবৰূপ নাই যে, গণবাজীয় চিছাধারা তাঁহার দার্শনিক অধ্যয়নও অনুসন্ধানের কলে বিশেষ স্পন্টতা বাভ করিয়াছে এবং তাঁহার সাহচর্যে প্লীক ৰুক্তিতৰ্কের রীতিগছতি অবশেষে মুসৰিম চিডাজগতে ভাঙ্তি ভাভ **করে। আশৃ'আরী যে কার্য অনেকটা অর্থ-সচে**ড্নভাবে

আরম্ভ করিয়াছিলেন, সামালী তাহা পূর্ণজানে সমাণ্ড করিলেন।
অধিকন্ত গ্রীক যুজিপ্রণালী ব্যবহার করিয়া তিনি রকীয় মৌলিকতা বলে একটি প্রায়োপিক পদ্ধতির প্রতিষ্ঠা করিয়াছিলেন। পরাবতী ধর্মশাস্ত্রবিদসপ তাঁহার ভাবধারা কখনও কখনও বুকিতে
পারেন নাই এবং অনুসরণ করেন নাই। আল-মুন্কিংখং মিনাদাদংলাল প্রস্থে তিনি নিজে এ সহলে যে বিবরণী লিপিবছ করিলা
পিরাছেন, তাহার সভ্যতা সহছে সন্দেহের অবকাশ নাই। বাজিপতভাবে সংযোলীর নিজের জন্য এবং ইসলামী চিরাধারার বিকাশের জন্য দর্শনের প্রয়োজন হিল সুস্পান্ট।

বার্কিয়ারেক ৪৮৮/১০৯৫ সালে সালজুক শাসনকর্তা হইছেন। গণখালী হাভাবিক কর্মজীবন ত্যাগ করিয়া আধ্যাত্মিক ত**ত্তা**নু-সক্লানে বহিৰ্গত হইবার অব্যবহিত পূৰ্বে বাৰ্*কি*য়াকি<del>ক' ভাঁহাৰ</del> চাচা তুতুশকে হত্যা করেন। যে খলীফার দরবারে গণাবাালী (র) উচ্চপদে আসীন ছিলেন, সেই খলীফা তুতুশের পঞ্চাবলম্ব করিলেন। ৪১৯/১১০৫ সালে তিনি পুনরায় কর্ম**জীবনে প্রবেদ** করিবার পূর্বেই ৪৯৮/১১০৪ সালে বার্কিয়ারিক মৃত্যুমুখে পভিভ হন। প্রায় দুই বংসর সিরিয়াতে অবসর জীবন যাগনের পর ৪৯০/১০৯৭ সালের বেষভাগে ভিনি হ'।জ্ব করিতে যান। অভঃপর ভিনি নয় বৎসর যাবৎ এখানে সেধানে ঘুরিয়া বেড়ান। 🐠 সমরে মাঝে মাঝে তিনি পরিবার-পরিজনবর্গের সাহচর্যে আসিতেন এবং **জাগতিক কাজক**র্ম করিতেন। এই সময় তিনি ইহ্'য়া**উ'ল-**'উল্মি'দ-দীন এবং অন্যান্য কয়েকখানা পুস্তক প্ৰণয়ন করেন, বাগদাদে প্রচার কার্য করেন এবং বাগদাদ ও দামিশ্কে: "ইহ্'রাটি প্রছের ভিত্তিতে অধ্যাপনা করেন। তদানীতন সুলতান তাঁহাকে নায়সাব্রের নিজ্গাসিয়্যাঃ মাদরাসায় অধ্যাপক পদ গ্রহণ করিতে বাধ্য করেন (মুন্কি'ষ', ১৩০৩ সংকরণ, গৃ. ৪২)। তিনি ৪৯৯/১১০৫ সালের যু"ল-কণ'দাঃ মাসে উক্ত সদ গ্রহণ করিতে সম্মত হন। এই সময়ে প্রবল সংস্কার প্রচেপ্টার প্রয়োজন দেখা मिग्नाहिल **এ**वर खाल-शासीली (त्र) यत्रर উटा উनलन्धि कविद्याहित्वन । তিনি এমন একজন গরাক্তমশালী ধামিক শাসকের একার প্রয়ো-জন উপলব্ধি করেন যাঁহার কর্তব্য হইবে নাজ্তিকতা এবং অবি-ভাস দ্রীভূত করা। বার্কিয়ারে:ক'র রাতা মৃহণশ্মাদই ছিলেন দৃশ্যত এইক্লগ শাসনকর্তা যিনি ৪৯৮/১১০৪ সালে সা**লজুক** প্রধান হইলেন। **ফার্সী ভাষায় জিখিত কিতাব তিব্রু'ল-মাস্বুক**া খাহাতে রাজা-বাদশাহগণের জন্য নৈতিক নির্দেশাবলী বিচেৰিড হুইশ্লাছিল, এই শুহণাশ্খাদকে উদ্দেশ্য করিয়াই রচিত হুইয়াছিল। পাষালীকে পুনরায় কর্মকেরে আত্বানের মূলে ছিল তাঁহার সাবেক পৃষ্ঠপোষক নিজাম্ব 'ল-মুল্কের পুর ফাখ্রু'ল-মূল্কের প্রভাব। ইনি নারসাবুরে খুরাসানের শাসনকর্তা সান্জারের মন্ত্রী ছিবেন । আল-সণ্যালী (র) দীর্ঘ দিন রাজদরবারে অবস্থান করেন নাই। নির্জনবাস ও ধ্যানসাধনার প্রতি সভীর আগ্রহ তাঁহাকে আকৃষ্ট করিরাছিল। তিনি অতঃপর তু'স নগরীতে প্রত্যাবর্তন <del>করিক</del> কয়েকজন বিশেষ অনুরক্ত শিষ্যসহ নির্জনবাস আরম্ভ করিছেন, সেখানে একটি মাদ্রাসাঃ এবং একটি খাান্কণাহ-এর ভারও প্রক্র করিরাছিলেন। ৫০৫ হি. ১৪ জুমাদা'ছ'-ছণানিরা/১১১১ খৃ. ১১ ডিসেম্বর তিনি ইন্তিকার করেন।

২। ভাঁহার মতবাদ এবং প্রভাব ঃ তিনি কি<del>ক্'হ-এর</del> মঠন মুদের একজন উচ্চ মর্বাদাসন্দর 'জারিম হিলেন। ভিনি

**ক্রিক্ত-এর কূটতর্কের বিরুদ্ধে জোরালো প্রচার জারত করেন**। কালামে সমজেও তিনি অনুরূপ নীতিই অবলমন করেন এবং জনসাধারণের ধর্মবিশ্বাসকে যুক্তিবিশ্তানের সাহায্যে বিনাত কতগুলি 'আক্রাইম্-সুব্রে পরিণত করার প্রবণতাকে প্রকাশ্যভাবে নিন্দা করেন। তাঁহার মাব্-হাব-এর প্রতিষ্ঠাতা ইয়াম শাক্ষিস (র)-এর অনুসরণে ভিনি এই কাজে অল্লসর হন! ভিনি মুডাকালিমগণের অস্থিস্তারও নিন্দা করেন এবং প্রচার করেন যে, যাহারা ইসলামের মূল নীতিমালা স্বীকার করিয়া চলে তাহারা মু'মিন। তাক্রিক'াঃ নামক প্রুকে তিনি ইহা জিনিবছ করিয়াছেন। তিনি ইন্জাম (১৩০৩ সং, গৃ. ৩১, ৩২, ৫১, ৬২) এবং মুন্কি ষ (১৬০৩ সং, গৃ. ৪২) নামক শুক্তকময়ে বলিয়াছেন যে, জড় জন-সাধারণের ধর্ম রক্ষার রাস্ট্রীয় প্রশাসনের সচেত্ট থাকা উচিত। উচ্চ মর্যদাসক্ষম 'জ্যালিম এবং জনপ্রিয় প্রচারকরূপে শ্রীকৃতি লাভ করার কারণে তাঁহার সংস্কার নীতিগুলি কার্যকরী হইয়াছিল। তাঁহার প্রভাবিত নীতিওলি তৎকালীন 'আলিমগণের ঐক্মত (ইজ্মাা') লাভ করিয়াছিল। তিনি ভধু সেই শতাকীর মুজাদ্দিদ ও সংকারক হিসাবেই নয়, বরং সুচু ভিডির উপর ইসলামের পুন:-ছাপক হিসাবে মহাদা লাভ করিয়াছিলেন। দর্শনকেও পানালী প্রকাশ্যে আক্রমণ করিয়াছিলেন এবং দর্শনকে কেন্দ্র করিয়া ষে রহস্যাবরণ সৃশ্টি হইয়াছিল তাহাকে নস্যাৎ করিরাছিলেন। তিনি এই মত প্রকাশ করেন যে, দর্শন নিছক একটি চিডাধারা, যে-কোন সাধারণ বৃদ্ধিসম্পন্ন বাজি ইহা উপল্থি করিতে সক্ষম। অধিকত তাঁহার মতে দর্শনের মাধ্যমে চরম ও পরম সভার পৌছানো অসম্ভব এবং নিছক চিন্তাকে ভিত্তি করিয়া অধিবিদ্যা (motaphysics) প্রজিয়া উঠিতে পারে না। তাঁহার এই মতবাদ পরবর্তী আশ্সারী চিন্ধাধারায় পরিপূর্ণরূপে প্রকাশ লাভ করে। ইতিবাচক কর্মের ক্লেপ্রে তিনি আল-কু'শায়রীর কার্যক্রম জারি রাখিরাছিলেন এবং সু'মী মন্তবাদকে দৃচ ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন। এই ক্ষেত্রে ভার-পণবাধী বিতীয় নব যুগের সৃষ্টি করিয়াছিলেন ; প্রথম নব যুগ সূচিত হইয়াইল আল-আশ্'লারী কর্তৃক মান্তিংক' (বুক্তিবিদাা)-এর সাহাব্যে 'আকণাইদকে প্রভিতিঠত করিবার প্রচেল্টার মাধ্যমে ৷ পাৰামীর মতে, ধর্মীর নিশুরতার আদি ভিত্তি হইল আন<del>দাজনক</del> ৰাজিগত অভিভাতা (ecstatic experience)। এই অভিভাতার মাধ্যমে তিনি নিজে এবং খাঁহারা "আরিফ' (বাঁহাদের প্রত্যক্ষ অভিক্রতাপ্রসূত ভান বাত ঘটিরাছে ; 'ঝারিফ শব্দটি মনে হয় gnostic-এর প্রতিশব্দ, তু. Bauer, Dogmatik al-Ghazali's, p. 35 ) তাঁহারা বুবিতে পারেন যে, পূর্বসুরি মুসবিম (السلف )-গণের ধর্মীয় ধ্যানধারণা ছিল সভান্তিন্তিক। ভাঁহারা আয়ো বুঝিন্তে পারেন কিরুপে ঐ সভ্যের তাৎপর্য ব্যাখ্যা করা যাইতে পারে। তিনি সেই সরব বিদাসীদের যুগের দিকে উৎসুক চিতে ফিরিয়া ভাকাইতেন। ফলে, ভিনি কু-রুআন এবং হণদীছে-র অনুধান আরম্ভ করেন নৃতন পরিদৃল্টিতে এবং আল্লাহ্-প্রীতি এবং ভাঁহার শান্তির ডরের উপ্রেক করিয়া সনাতন ইসলামের প্রতি মানুষকে আহ্বান করিতে নাগিলেন। জনগণের সধ্যে প্রচলিত ধর্মীয় ধারণা সম্বন্ধে তাঁহার কিছুটা অসহিষ্ণুতা ধাকিলেও তিনি ছিলেন উদারগড়ী, মুক্তভান সাধনা এবং অনুসন্ধিৎসার উৎসাহদাতা। তিনি যুরোপীয় চিত্তাধারায় পরোক্ষ প্রভাব বিস্তার করিরছেন এবং আধুনিকতম ভাবধারায় সে প্রভাব পরিজক্ষিত ইইতেছে।় তাঁহার ভাবধারা মূরোপে

প্রধান অনুপ্রবেশ লাভ করে Ramon Martin-এর লিখিত Pugio Fidei পুস্তক মারফত। ইহা দারা প্রথমে প্রভাবিত হন Thomas Aquinar এবং পরবর্তীকালে Pascal।

৩। আন্তরিকতা: তাঁহার সমসাময়িকগণও ভাঁহার ধর্মীয় চেতনার পরিবর্গনের সত্যতায় সম্পেহ প্রকাশ করিয়াছেন। তিনি প্রথমে ছিলেন তর্কপ্রিয়, সন্দিংধচিত, ধর্মীয় বিষয়ে প্রগাঢ় 'আরিম ব্যক্তি এবং পরে হইলেন অনুপ্রেরণাদীত স্'ফী। তাঁহার **বৃক্তিত**র্কে অভিভূত পরবর্তী দার্শনিকগণ কোনমতেই বিশ্বাস করিতে পারিবেন না যে, গণবালী (র)-এর ন্যায় একজন দর্শন-ভানী ব্যক্তি অভত প্রক্ষরভাবে হইলেও দার্শনিক ব্যতীত **আর কিছু হইতে পারেন**। গণবাালী (র)-এর রচনার মধ্যে তাঁহারা তাঁহাদের উক্ত ধার<mark>ণার সমর্</mark>থন সন্ধান করিতে থাকেন। তাঁহার দ্বিবিধ রচনাবলী তাঁহাদের এই সন্ধান কাঙ্গে সহায়তা করিয়াছিল। (১) প্রথমত, তাঁহার রচিত 'ঝাল-মাদ্'ন্ন বিহী 'রালা৷ প'ায়র আহলিহি'' নামক একখানা পুস্তক ৷ এই পুস্তকের নামের অর্থ ''যাহারা যে পূচ্ তড় উপলম্থি করিতে পারিবে না তাহাদের নিকট তাহা ৩°ত থাকিবে।" এই পুস্তকে অবিখাসমূলক কোন ধমীয় মতবাদ স্থান পায় নাই। তাঁহার নিধিত আর একটি গ্রন্থ ইম্লাা' তাঁহারই রচিত ইহ্'য়াা' পুরকের বিরুদ্ধ সমালোচনার প্রত্যুত্তর। এই পুতকে তিনি রাসূত্র (স') এবং সাফ্যাবীগণের উদাহরণ উপছাগন করিয়া প্রমাণ করিয়া-ছেন যে, কতিগয় বিশেষ ধর্মতান্ত্রিক মুক্তি এবং ধনীয় ধারণার উন্নয়ন সাধারণো প্রকাশ অসমত ; কারণ তাহারা উহা হাসমুসম করিতে না পারিয়া ধর্মবিদাস এবং ধর্মীয় কার্যাবনীতে আছা হারাইয়া বিভ্রান্ত হইরা পড়িবে ( কাররো ১৩১১ হি. ছাপা ইত্হণাসু'স-সাদোঃ পুস্তকের হণাশিয়ায় মুদ্রিত, গৃ. ৪৫, ১৫৯—১৬৪, ২২৫ গ., ২৪৭ গ. ) ৷ ব্যবহারিক রীতিনীতির অন্যান্য আনুষ্দিক বিষয় পাওয়া যায় তাঁহার লিখিত আর্বা'ইন নামক পুস্তকে (১৩২৮ হি. সং, সৃ. ২৫ গ.)। ন্ধাওয়াছির (১৩২১ হি., সং, পৃ. ২৫ প. বিশেষত ৩০ প.) পুত্তকে তাঁহার রচিত পুতকাবলীর ভক্তপূর্ণ অধ্যায়ের সুশৃৎখন বিনাস সম্বাদ্ধে বলা হইয়াছে। "মিশ্বলাভ" (১৩২২ হি. সং, পৃ. ৫৪ প.) এবং "মীয়ানু'ল-'আমাল" (১৩২৮ হি. সং, পৃ. ২১২ গ.) পুতক্ষর মাষ্তাব সহজে লেখা হইয়াছে। ঐ পুতকওলিতে কোন মানুষ তাহার ধর্মবিয়াসের কডটুকু অপ্রকাশ্য রাখিবে সে সমকে আলোচনা করা হট্য়াছে। এখন কি শাক্ষিত্র (র) বিনি কালাম অহীকার করিরাছেন, তিনিও স্বীকার করিরাছেন বে, বিরুদ্ধবাদীর মুকা-বিলার ধর্মকে সমর্থন দানের জন্য কিছু সংখ্যক ব্যক্তির পক্ষে কালামিশার অধ্যয়ন করা উচিত। ইব্ন খাল্দুনের মতবাদও অনু-রূপই ছিন, তবে সেই যুগে ইহার প্রয়োজনীয়তা হ্রাস পাইয়াছিল (ed. Quatr., iii. 43, de Slane. iii. 63), তথন ইহা কধ্ कातृनः किकासिः हिब, कातृनः 'जासन हिन ना अवः मृत्रुष्ठ ऐसात উত্তব ছিল আল-আশ্'আঞ্জীর "বিলায় কায়ক"-এর মতই। উচ্চতর ধর্মতত্ত্ব পরস্পর বিরোধী নহে ; বরং ক্রমাপত উন্নততর পথে অপ্রসর হয় এবং সাধারণ ধর্মবিদ্বাসকে সুপ্রতিশ্ঠিত করে । যে কোন বোদ্য ব্যক্তি প্রয়োজনবোধে ইহার সম্ভুক্তান লাতের জন্য তৎপর হইতে পারে। পরিশেষে অবহার বিপাকে ইহা ইন্ন রুশ্দের "বৈত সভা" মন্তবাদে পরিণত হইল। সত্যের যে বিভিন্ন রূপ ইসলাম স্বীকার করিয়াছে উহা তাহারই একটি বিশেষ দৃশ্টাভ্যার। (২) বিতীর প্রকারের রচনাতেও তাঁহারা অনু**সন্ধান চালাইজেন। ধর্মীর সচ্চ্যের** 

যে রাপটি গ'ায়াারী (রা) আবেপময় মৃহর্তে প্রত্যক্ষভাবে উপলব্ধি করিতে পারিয়াছিলেন তাহাই তিনি রূপকের ভাষায় প্রতীকের যাখ্যমে প্রকাশ করিয়াছেন। তিনি সর্বদা প্রচার করিতেন যে. এমন সব ধারণা বিদামান আছে যাহা যথায়থ পরিভাষার জভাবে ভাষায় প্রকাশ করা দুরুহ ব্যাপার, তবে উহা চিত্রের অর্থাৎ রূপকের মাধ্যমে বাজ করা যাইতে পারে। এই ধরনের প্রকাশ-ভন্নীকে যখন বিশেষভাবে পরীক্ষা করা হয় এবং উহাদিপকে ভানের ক্ষেপ্রে হবই প্রকাশ বলিয়া প্রহণ করা হয়, তখনই প্রান্ত ধারণার সৃষ্টি হয়। তাই মিশকাতে (পৃ. ৫৫)-এ রূপক বর্ণনায় স্ফের ব্যবহার দেখিয়া ইব্ন ক্লেদ এই ভাত বিয়াসে উপনীত হইয়া-ছিলেন যে, প্ৰায়ালী হয়ত নিউ-প্লাটোনিক emanation ( , ১৯৯) মতবাদ উপস্থাপন করিয়াছেন। ইহা আদৌ সত। নহে। আল্লাহর সহিত পৃথিবীর সম্পর্ক বিল্লেষণ করার জন্য প্রায়ই গণায়ালী (র) এই রাপক ব্যবহার প্রয়োগ করিতেন। এই বিষয়ে এবং "মিশকাত" সমজে W. H. T. Gairdner-এর তরজমা প্র.। প্রধানত মুন্কি ষ'-এর ভিত্তিতে J. Obermann মত প্রকাশ করিয়াছেন যে, পাযাালী তাহার চিভাধারায় ইসলামী পারিপারিকতার প্রভাব হইতে মক্ত ছিলেন। কিন্তু A. Th. van Leeuwen এই ধারণার প্রতিখাদ করিয়াছেন। তিনি H. Kraemer-এর সিদ্ধান্ত অনুসরণে এবং "আকাা'ইদ" ও "তাহাাফুড"-এর বিলেষণ করিয়া এই সিছাতে উপনীত হইয়াছেন যে, সাযাালী কোনদিনই ইসলামের মৌলিক ধারণা হইতে এতট্রকু বিচ্যুত হন নাই।

8। शाखाली त तहनावली : ইमाम शाखाली(त)-अब अभीड পদ্ধকাদির ৰোট সংখ্যা এবং তাহাদের রচনা-পরস্পরা সমজে অদ্যাপি আমাদের ভান অপূর্ণ, রচনার সময়ের ভ কথাই উঠে না (তু. Bouyges in the introduction to his ed. of Tahafut and Massignon, Recueil de textes, p. 93)। नाधान আজ-মরতাদাা-এর "ইডাহাাফু'স-সাাদাঃ" ( ইহায়া প্রকের ভাষ্য, ed. Cairo 1311, Vol. i. pp. 41-44) পুত্তকে সংযোজিত উপক্রমণিকাতে (সূব্কীর রচনাভিত্তিক) প্রদত্ত গায়াালীর রচিত পৃত্তকগুলির প্রায় পরিপূর্ণ একটি ত লিকার উল্লেখ করা যাইতে পারে बन्ध Brockelmann (GAL2, i. 535 न.; Suppl., i. 744 প.)-এও এইরাপ একটি তালিকা রহিয়াছে। তাঁহার রচিত "ইহ-মাা 'উল্মি'দ-দীন'' তাহার দার্শনিক প্রণানীর সংক্ষিত সারসম্বলিত ব্যাংসম্পূর্ণ পৃত্তক, মদিও ইহাতে দর্শন, কালামি বা স'ফীবাদের বিভত বর্ণনা দেওয়া হয় নাই। এই পুস্তক প্রণয়নের সময় উপরে বলা হইয়াছে। এই গ্রন্থ দুই খণ্ডে বিভক্ত: প্রতিটি খন্ত আবার দুইটি চতুর্থাংখে (শু) বিভক্ত; প্রথম খণ্ডে ধর্মনিষ্ঠা এবং ধনীয় কার্যকলাপের বাছ্যিক রূপ বণিত হইয়াছে, আর বিতীয় **খণ্ডে মানবের আধ্যাত্মিক জীবন ও হাদয়রন্ডির ডাম মন্দ** দিক আলোচনা করা হইরাছে। চারিটি চতুর্থাংশ হইল: (ক) রুবা'উ'ল-'ইবাদো: অর্থাৎ সৃষ্টিকর্তার প্রতি সৃষ্টের কর্তব্য কার্যাবলী, (খ) अप्र'डे'त-'ज्यामाः वर्षार मिनम्मिन खीवत्मत्र कार्यावली, (१) अप्र'डे'ल-মৃহ্রিকাতি অর্থাৎ মানবের জনা ধ্বংসকারী ব্রসমূহ, এবং (ঘ) ক্লব'উ'ল-মনজিয়াত অখাৎ পরিত্রাপকারী ব্রুসমহের বর্ণনা করা হইয়াছে। প্রভাক চতুর্বাংশ আবার দশটি "কিতাাব"-এ বা পরি-ক্ষেদে বিভক্ত। এই চলিদটি পারক্ষেদের প্রথমটি 'ইল্ম অর্থাৎ জান সম্ভ্ৰে, বিভীয় পরিক্ষেদ কালামে সম্ভ্ৰে, শেষ পরিক্ষেদ পরকারতত্ত্

সম্ভাৱে। এতদ্বাতীত সকল পরিচ্ছেদই অভিভাতামূলক, সনাতনগছী এবং বাস্তবভিত্তিক। D.B. Macdonald দিলীয় চতুর্থাংশের অক্টন পরিক্রেদ তরজমা করিয়াছেন (in JRAS, 1909-02), এই পরিক্ষেদে সাফী ভাবাবেগের সহিত সঙ্গীত বিদ্যা ও গীতের ( 🏎 ) সম্পর্ক আলোচনা করা হইয়াছে ; তিনি ভূতীয় চতুর্থাংশের দিতীয় পরিন্থেদে উত্ততিসহ মানব হাদয়ের বিস্ময়কর অনুভতি বিল্লেখণ করিয়াছেন ভৌহার Religious Attitude প্তকের ৭ম হইডে ১০ম বজুতায় ) , এবং ষঠ কিতাবের চতুর্থ রুব'উ-তে আ**রাহি-প্রেস** বিলেষণ করিয়াছেন (Hasting's Dict. of Religions, Vol. ii. pp. 677-680)। ইহারাা' প্রকের অনেকাংশ Miguel Asin डोहाज Algazel शृक्षाक विद्यायन कविग्राह्म, H. Bauer কয়েকটি অধ্যায় অনুবাদ করিয়াছেন। সাধারণভাবে "ইল্ম" সমজে একটি ছোট ভূমিকা গাষাালী(র)-এ "ফাাভিহ'াতু'ল-'উল্ম'' কিতাৰে বর্ণিত হইয়াছে। ইহ'য়া। পৃত্তকের প্রথম পরিচ্ছেদের সহিত ইহার সাদৃশ্য দেখিতে পাওয়া যায়। তাঁহার অন্যান্য মুদ্রিত পুস্তক নিশ্নলিখিতভাবে ত্রেণীবভ করা যায় ঃ

১। ফিক্'হ এবং উস্ল ; কিতাবু'ল-ওরাজীয়, ফিক্'হ-শাভে তাঁহার মুদ্রিত পুত্তিকা, আল-মুস্তাস্ফাা মিন 'ইল্মি'ল-উসূ'ল (cd. of 1322, i, p. 3 প.)। শিক্ষা'উ'ল-'আলীল।

২। তার্কশাস্ত্র এবং দার্শনিকগণের বিরুদ্ধে নিখিত গ্রন্থানিঃ মি'য়ারে'ল-'ইল্ম —তর্কশান্ত বিষয়ে বিভারিত পুত্তক, মিহি'রু'ন-নাজার, একখানি ক্ষুদ্র পুত্তক, মাক'াাসি'দু'ল-ফালাাসিফাঃ, ইহাতে আছে কেবল অবিসম্বাদিতভাবে প্রমাণযোগ্য বিষয় বাতীত দার্শনিকগণ সর্ববিষয়ে থাহা শিক্ষা দিতেন তৎসমূদ্য সম্বন্ধে বিরুতি, ইহা হি'কাায়াঃ বা হবহু বর্ণনার দাবী করে (সংকলন, কায়রো ১৩৩১): তাহাাফুত্'ল-ফালাাসিফাঃ—একখানা প্রামাণ্য গ্রন্থ মাহাতে দেখান হইয়াছে যে, যুক্তিতর্ক ভারা দার্শনিকগণ তাহাদের মত্বাদসমূহ প্রমাণ করিতে পারেন নাই (তু. de Boer, Widerspruche der Philosophie, there are translations also in Asin's Algazel, pp. 735—880, also a translation begun by Carra de Vaux in Museon. vol. xviii), ed. with introduction and analysis by P. Bouyges (Bairut 1927)।

৩। বাাভিনী মত শশুনকারী পুস্তক ঃ আন-কি স্তাাসুকমুস্তাকান ; Goldziher, Streitschrift des Gazali gegen die Batinijja-Sekto (Leyden 1916), Die Streitschrift des Gazali gegen die Ibahiya in pers. Text, herausgeg. und ubers von O. Pretzl. Munchen 1933.

৪। 'ইল্মু'ল-কালামি । আর-রিসালাতু'ল-কু দ্সিয়া। কিতাবটি ক'বিয়াটদু'ল-'আক'বাইদ নামে ইহ'য়ার অন্তর্ভু (an abridged translation of it in H. Bauer. Dio Dogmatik al-Ghazali's, Halfe .912), আল-ইক্তিস'বাদ ফি'ল-ই'তিক'বাদ, ইহা পুর্বোদ্ধিত পুস্ককের বিভারিত সংস্করণ এবং কালামের সর্বাদ্ধেকা বিভারিত আলোচনা (M. Asin Palacios, EL. justo medio en la croencia, Madrid 1929).

৫। যে-সব পুস্তক সাধারণ পাঠকের জনা উপষোগী নহেঃ আল-মান নুন্ বিহী আলা সংম্র আফ্রিহি, আলাক্ তাঁহার হৃতিই (ফিরিশ্তা, জিল ইভাদি), নৰীলৰ এবং তাঁহাদের মু'জিলাঃ এবং পরকালতত্ব সহজে জিভিতঃ আল-মাদ'ন্ন আস্'-স'াগ'ীর জিল নাম আল-আভ্বি'বাতু'ল-স'াবাালিয়াঃ ফি'ল-মাসাাইলি'ল-উথ্রাবি'য়াঃ (analyses and translations from these in Asin's Algazel, pp, 609—733), মিশ্কাাতু'ল-আন্ওয়ার—জ্যোতিরূপে আল্লাহ্র আধ্যাভ্বিক ব্যাখ্যা এবং আল্লাহ্র দিকে জভাতরীপ আলোকের পথ-নির্দেশমূলক প্রস্ক, জীবনের শেষ দিকে রচিত (Translation by W. H. T. Gairdner, London, 1924)।

৬। কু:র্আান ও হণ্দীছ অবলম্বনে পূর্ব পুরুষপণের ধর্মবিশ্বাস ব্যাখ্যাবিষয়ক পুন্তক ঃ জাওয়াহির ব-কু র্আান, কিতাাব্'ল-আর্বা'ঈন প্রথম পূজকের দিতীর ভাগ, আল-মাক্সণদু'ল-আস্নাা ফী আস্মাা'ইলাহি'ল-হ'সনা, আলাহ্র ওপবাচক নাম-গুলি অনুকর্বের উদীপনামূলক প্রস্থ, আল-হিংক্মাঃ ফী মাধ্লু-কণাতিল্লাহ, আলাহ্র প্রজা সহজে স্পেটর সাল্লঃ, আদ-দুর্রাত্'ল-ফালিরাঃ (text and translation by L. Gautier); আল-কাশ্ফ ওয়া'ত-তাব্রীন ফী ও'রুরি'ল-খাল্ক আজ্মা'ঈন—মানব জাতি কি প্রকারে আলাহ্র আনগতা হইতে বিপথসামী হইয়াছে, ইল্জাামু'ল-'আওয়াম্ 'আন 'ইল্মি'ল-কালাম ; রিসালাঃ ফি'ল-ওয়া'জ ওয়া'ল-ই'তিকণাদ, আর একধানা ইল্জাাম।

৭। ধর্মীয় অভিক্ততা ও চারিত্রিক উৎকর্ম সংক্রান্ত গ্রন্থ সমূহ : আর-রিসালাতু'ল-লাদুমিয়া:, যে-জান প্রত্যক্ষভাবে আল্লাহর নিকট হইতে লাভ করা যায় ( translation by Marg. Smith, JRAS, 1938), কীমিয়া-ই-সাজাদা, মূল পুতক ফারুসী ভাষার, ইহ্'রাা' পুস্তকের সংক্ষিণ্ডসার ( translation by Ch. Field: partially by H. Ritter, Jona 1923); আয়াহা'ল-ওয়ালাদ, ভানের সহিত আর কি কি কর্মের প্রয়োজন (text and translation, G. H. Scherer, Beirut 1936); মকাশিকাতৃ'ল-কু'লব (হি. ১৩০০ সালের বুলাকি সংকরণটি ন্ৰ্তাসার বা সংক্ষিণত), বিদায়েত্'ল-হিদায়ো: মীযাানু'লestate (Hebr. transl. of Abraham bar Chasdai, ed. J. Goldenthal, Leipzig 1839), খ্লাসাতুত-ভাসানীফ্ ফ্রি'ভ-ভাগণওউফ, ভাগণওউফের সারবম্ব (পারস্য ভাষা হইতে গহীত, অকুলিম হইলে এই পুস্তকটি ভাঁহার জীবনের লেমভাগে লিখিত )। মিন্হাাজু'ল-'আাবিদীন তাঁহার শেষ পুতক, শুভালিখিত (the prologue is translated by Asin in his Algazel, pp. 881-899)1

৮। বিরুদ্ধবাদীদের বিরুদ্ধে আত্মপক্ষ সমর্থনমূলক প্রস্থসমূহ ঃ আল-ইন্লা।' 'আন্-ইশ্কালাভি'ল-ইহ্বা।'—ইহা ইত্হণাকু'স-সাদাঃ-র হণাশিয়ার মুচিত (Vol. i. pp. 41-252), আত-তাক্রিক'াঃ বারনা'ল-ইসলাম ওয়া'ব-ঘান্দাক'াঃ; আল-মুন্কি'য় মিনা'ল-দণালাল—উহা ৫০০ হিল্পীর পরে রচিত (translation by Barbier de Meynard in J. A. vii, vol. ix এই প্রস্থানির একখানির বসানুবাদ ''সভ্যের সক্ষনে' নামে বাংলা একাডেমী, চাকা হইডে ১৯৬৩ খু.-এ প্রকাশিত হইয়াহে )।

১। বিবিধ পুস্তকঃ আত-তিৰ্ক'ল-মাস্ব্ক'—বাদশাহ্গণের নীতিমালা, উপরে দেখন। সির্ক'ল-'আলাবারন ওয়া কাশক্ মা। ফি'দণাারায়ন—পান্ধিৰ কৃতকাৰ্যতা লাভের বিষয়ে বাদশাহ্দশের জনা নিনিত নিতা ব্যবহার্থ প্রস্থ, খুব সভব তাঁহান্ত প্রতি আরোগিত। Antworten auf Fragen, die an ihn gerichtet wurden, ed. from Hebrew version in 1896 by Heinrich Malter. নিশ্চরই অপ্রামাণা; আত-তাহ্'বীর ফী 'ইল্সি'ত-তা'বীর—বংগর তাৎপর্য ব্যাখ্যার মূলনীতিমূলক পৃত্তক; আর-ভাদ্যু'ল-ভামীন নি ইলাহিয়াতি 'নিসা বি স'ারীহি'-ল-ইন্ভাল (ed. and translation by R. Chidiac, Paris 1939); সামানী কত্'ক রুচিত একটি ক'সে'ীদাঃ সম্পর্কে, তু. Mart. Schreiner in ZDMG, xlviii, 43 প., also Steinschneider, Die hebr, Ubers. i. 347; মা'আারিভু'ল-কুণ্দুস্, কায়রো ১৩৪৬।

গ্রন্থ প্রকৃতি 🙎 সাধানী সমঙ্কে পূর্ণ গ্রন্থপঞ্জী অভিশয় দীর্ঘ হইবে : স্তরাং তথু কয়েকখানি আধুনিক প্তকের ভালিকা নিশ্নে দেওয়া গেল। Schmoolders এবং Goscho-এর কাল অতীত হইয়াছে। এই সকল গ্রন্থকারের লেখার উপর ভিত্তি করিয়া বিহক্ষোর ও দর্শনের ইতিহাসসমূহে যে-সব সাধারণ জনপ্রিয় লেখা ছাপা হইয়াছে তাহা নির্ভ রযোগ্য নহে। গণমালী (র)-এর জীবনের ইতিহাসের প্রধান সূত্র তাঁহার "মুন্কি'য়'" নামক পুতক এবং সায়িয়ে মূর্-তাদণার ইত্হণাফ প্রছের প্রথম খণ্ডের ২---৫৩ পৃ. ও ভূমিকায় প্রদত্ত তথ্যসমূহ। এই সকল তথ্যকে সৃবিনাম্ভ করিবার জন্য স্বকীর তণবাকণাত (৪:১০১—১৮২) এবং Mehrens Expose-এ উদ্ত ইব্ন 'আসোকির-এর বর্ণনা দেখুন। এই সমস্ত স্ঞে তাঁহার গ্রন্থসমূহের রচনার ক্রম ও তারিখ সর্বর ছড়াইয়া রহিয়াছে (ক্তক্তলির জন্য উপরে দেখুন), কিন্ত এওলি পূর্ণভাবে সং**গ্**হীত এবং পরীক্ষিত হয় নাই। ষধারীতি লিখিত জীবন-চরিতওলি এই: (১) D. B. Macdonald, Life of al-Gazzali with special reference to his religious experiences and opinions: JAOS for 1899, Vol. xx., p. 71-132 (v. also chap. iv. of the same writer's Development of Muslim Theology, 1903), (2) Miguel Asin Palacios, Algazel, dogmatica, moral, ascetica, Zaragoza 1901, (७) के स्वत्रक. La espiritualidad, de Algazal y su sentido cristiano, Madrid-Granada 1934-41, 4 vols.; (8) Carra de Vaux, Gazali, Paris 1902; (c) H. Frick, Ghazali's Selbstbiographie. Leipzig 1911, (b) W. H. T. Gairdner, An account of Ghazzali's Life and Works, Madras 1919; (9) S.M. Zwemer, A Moslim Seeker after God, London 1920; (b) J. Obermann, Der philosophische Subjektivismus des Ghazali, Vienna 1921, (a) E. F. Tscheuschner, Monchsideale des Islams Gutersloh 1933, (50) H. Kraemer, Enkele grepen uit de moderne apologie van de Islam (Tijdschr. Bat. Gen. K. en W. 1935); (55) A. J. Wensinck, La Pensee do Ghazzali, Paris 1940, (১২) A. Th. van Locuwon, Gazali als apologet van de Islam, Leiden 1947; (50) Goldziher, Vorlesungen uber den Islam, by index, and esp, pp. 117, (58) D. Boer, Geschichte

der Philosophie im Islam, p. 138-150 also by Index; v. also Goldziher in Kultur der Gegenwart, i. 5, p. 62 %; (80) Prantl, Geschichte der Logik, ii. 361 %. (based on a mediaeval Latin translation of the Makasid), (54) Nicholson, Literary History of the Arabs, p. 338 n., 380 n., and by index; (89) Browne, A Literary History of Persia, by index, (56) Jewish Enc., v. 649 w. (88) L. Massignon, in REI. 1933: (30) Asin, Un Faqih Siciliano, contradictor de al-Gazzali, in Centenario di Michele Amari, vol. ii, p. 216-244 , (২১) মূহণম্মাদ যাকী মূবাারাক 'আবদু'স-সালোম, ভাল-ভাষলাকে 'ইন্দাল-গণ্যালী, কায়রো ১৯২৪ (তু. Snouck Hurgronie in Verspr. Geschr., vi. 206 9.); ভাষার বিশ্বতন্ত্ব সম্পর্কে মতবাদের জন্য। (২২) A. J. Wensinck in Med. Kon. Ak. Wet. Amst. vol. 75, Series A, No. 6.

পায়বাঃ (خبية ) ব্ৰুল্ক হৈতে অসমাগিকা ক্রিয়া
( ক্রুল্ক ), অর্থ অনুগছিতি, ক্রুন্ত মনের অনুগছিতি বা উদাসীনতা,
নিরিক্তা ইত্যাদি অর্থও বুঝার, সূফীগণ শেষোজ্ঞ অর্থর সম্পুসারণ
করিয়া ইতা ভারা ভারাহে ব্যতীত অন্য সব কিছু হইতে অভরের
অনুগছিত বুঝাইতে প্রয়াস গাইয়াছেন : অনাদিকে হণ্দু র (حضور)
অর্থাৎ ভারাহের সমীপে উপছিতি ইহার সঙ্গে সম্পূজ। ক্রানাশর
মাকশামে অর্থাৎ ভারিছের পূর্ণ অবলুন্তির হানে পৌছিবার পথে
সশারবাঃ একটি মান্যিল বা ঘাঁটি। এই ধারণার ক্রমবিকাশ সম্বন্ধে
ভারত ভ্রের জন্য ঘ্রুট্টব্য : ভার-হজ্ব ীরের কাশ্কুণ-মাহ্ জুব ;
মাকারিয়াা ভারা-ভান্সশারী ও আর-'আরসীর টীকাসহ ভার-কুশাররীর "রিসাালাঃ" বুলাক সং হি. ১২৯০, ১য়. গৃ. ৬৬ প.,
সাদ্রিদে ভারা-মুর্তাদশার ব্যাখ্যাসম্বন্ত আল-সশ্যানীর ইহ্নাা,
ব্য, গৃ. ২৪৮ এবং ম্যাক্রোনাল্ডের Religious Attitude and
Life in Islam, গৃ. ২৬০, ২৬২।

পারবাং শব্দের একটি সাধারণ অর্থ হইল অনুশা হওয়া, যথাং নিক্র বিজ্ঞানুত্তির অপোচর এবং জান-বুদ্ধির অসম্য তাহা গায়বাং বা গায়ব্ং আয়াাহ্র এবং জান-বুদ্ধির অসম্য তাহা গায়বাং বা গায়ব্ং আয়াাহ্র এবং জান-বুদ্ধির অসম্য তাহা গায়বাং বা গায়ব্ং আয়াাহ্র জাত। এই কিছুই অনুশা বা অজানা নাই, তাই তিনি এই এই আরাাহ্র জাত। গায়বের উপর ঈমান (২ : ৩) অর্থ অদুশা বস্তুসমূহে অর্থাৎ জান-বুদ্ধি ও ইন্রিয়ানুভূতির বাহিরের বস্তুসমূহে ইমাান। এইএলি নবী রাসূল-সপের মারফ্তই জানা সভব, যথাং আয়াাহ্র সভা ও গুণাবলী, জায়াত ও জাহায়াম, কিলামাত, ফিরিশ্তা, অদ্ভেটর বিষ্য়াদি, আস্মাানী কিতাবে ইত্যাদি (আয়-য়ালিব আল-ইস্গহামানী, আল-মুক্রাদাত ফী গায়ীবি'ল-কুল্রআান, করাচী ১৯৬১ খু., পূ. ২৭২ প.)।

আল্লাহ্ কর্তৃক কাহাকেও লোকচচ্চুর অন্তরাকে নেওয়া ও ালৌকিকভাবে এই অদৃশ্য (সংায়বাঃ) অবস্থায় তাহার জীবনকে দীর্ঘায়িত করার জনাও এই শব্দটি ব্যবহাত হয়। ইহার একটি উচ্ছেল দৃণ্টান্ত হইল শীংঝাঃ সম্পুদায়ের ইছ্নাা 'আগারিয়াঃ শাখার ভণ্ড ইমাাম বা মাহ্দী। তাহাদের বিদ্যাসমতে ভিনি সাধা-রণত অদৃশ্য হইলেও পৃথিবীতে ভীবিতাবস্থায় আছেন, (আল-জিদিংর প্র.), সময়ে সময়ে কৃহারও নিকট দৃশ্যমান হন, কাহারও সঙ্গে কথাবার্তা বলেন এবং তাঁহার অনুসারীদের কর্ম নিয়ন্ত্রণ করেন (Goldziher, Vorlesungen, পৃ. ২৩২ প., ২৬৯ প., ঐ. Arabische Philologie, ii. p. lxii প.), তু. ইব্ন বাাব্যার ফী ইছ্ বাাতি'ল-পায়বাঃ. Moller সম্পা. (Beitr. zur Mahdilehre des Islam, I)।

D. B. Macdonald ( (S.E.I.)/আ. ত. ম. মুছ লেহ উদ্দীন গণালী (ুঙাই) শব্দের বহবচন গুলাত। উহার আর্থ অতিরঞ্জনকারী অথবা সীমা অতিক্রমকারী, বিশেষত কোন ব্যক্তির প্রতি ভক্তির আধিকা, বিশেষত হযরত 'আলী (রা) এবং ভাঁহার বংশধরদের প্রতি ভক্তির আধিকা এবং ভাঁহাদিগকে আল্লাহ্র অবভার বলিয়া ছীকৃতি দান। কোন্ শ্রেণীর নেতা-ব্যক্তিকে "ওলাতে" বলা হইবে তাহা মতপ্রকাশক বা লেখকের গুল্টিভরীর উপর নির্ভ্রর করে। সাধারণত ধর্মীর পরিস্তামায় যাহারা উক্ত অর্থ প্রকাশের জন্য এই শব্দটি প্রয়োগ করেন, তাঁহারা অবভার, পুনর্জাম প্রভৃতি মতবাদ গোষপকারীকে বুবাইবার জন্যই 'শুংলাত'' শব্দ ব্যবহার করিয়া থাকেন, কারণ এই সমস্ত মতবাদ ইসলামী বিশ্বাস বহিত্ত ।

ক্রিয়া পদে শব্দটির ব্যবহার কু'রআান মাজীদের কয়েক ছানে যথাঃ ৫ ঃ ৮০ আয়াতে দেখা যায়।

शक्रभको : Friedlander, JAOS, xxix. 12.

Ananymous (S.E.I.)//মুহাস্মদ আবদুর রহীম

সিরীশচন্দ্র সেন (১৮৩৫/৩৬—১৯১০)। ভাই সিরীশচন্দ্র সেন নামেও পরিচিত। পিতা মাধবরাম সেন, সাং পাঁচ দোনা. জিলা নরসিংগি। ছারজীবনে ফার্সী ও সংকৃত শিক্ষা করেন। ময়মনসিংহে ডেপুটি ম্যাজিস্টেটের কাছারিতে নকল-নবীসের কাজ করিতেন। পরে কিছুদিন ময়মনসিংহের জিলা কুলে শিক্ষকতা করেন। ১৮৭১ সনে রক্ষানন্দ কেশবচন্দ্র সেন ও বিজয় কৃষ্ণ গোরামীর প্রভাবে তিনি রাক্ষ ধর্মের নববিধান শাখায় দীক্ষিত হইয়া প্রচারক রত প্রহণ করেন। সর্বধর্ম সমশুয়ে উৎসাহী গিরীশচন্দ্র কেশবচন্দ্রের আদেশে ইসলাম ধর্ম অনুশীলন করেন। আরবী ভাষা ও ইসলাম ধর্মশান্ত্র অধ্যয়নের জন্য ৪২ বৎসর বর্মসে ১৮৭৬ সনে লক্ষ্মৌ যান। সেখানে তিনি কোনো বিজ্ঞ মওলবীর কাছে আরবী ও ফারসী ভাষা শিক্ষা করিয়া হয় বৎসরের (১৮৮১ ৮৬) অক্লান্ত পরিপ্রথম আল-কুরুজ্যানের সঠিক বঙ্গানুবাদ করেন। ইহাই আল-কুরুজ্যানের প্রথম পূর্ণান্ন বলানুবাদ আর বাংলা ভাষার তাঁহার সর্বপ্রত্নত অবদান।

ইহা সমেত তিনি সর্বপ্ত ৪২ খানা পুস্তক বাংলার রচনা ও প্রকাশ করেন। তৎপ্রদীত সমন্ত বাংলা ইসলামী পুস্তকই মুসলিম সমাজে সমাপ্ত হয়। কারণ তিনিই বাংলা ভাষার আল-কুরেলান ও হাদীছা শারীকের প্রথম অনুবাদক, মুসলিম আওলিয়াপের প্রথম জীবনী প্রচারক। তাঁহার নিশ্নোক্ত পুস্তকগুলি বিশেষ উল্লেখযোগ্য ঃ

(১) শার্ষ সাদী বির্চিত গুলিরা। ও বুস্তাার মূল ফারসী প্রহু হইতে অন্দিত হিতোপাধ্যানমালা (১ম ও ২র ভাগ)। ইহা পূর্বক ও আসামের বিদ্যালয়সমূহে গাঠ্যপুতকরণে নিদিন্ট ছিল। ১৮৬৭-১৯১০ সন পর্যত বইটির ১৩টি সংকরণ হয়। (২) শার্ষ ফারীপুশ্-দীন 'আত্ভাারকৃত ভাষাকিরাতু'ল-আওলিয়াা' অবলমনে রচিত ১৬ জন আওলিয়ার জীবনী সংব্লিত 'ভাগসমালা' (১৮৮০১৬) ; (৩) 'তল্ব-রত্মালা' (ইহা শায়র ফারীদু'দ্-দীন 'আত্ ত'াারকৃত মানতিকু''ত্-ত'ায়র ও রামীর মাছ'নাব'ী শারীফ প্রস্থ দুইটি হইতে পৃহীত কতিপয় নীতিমূলক গ**রে**র ভাবানুবাদঃ (৪) মিশকাত নারীফ (আংশিক অন্বাদ), (৫) তত্ত্বসূম (১৮৮২); (৬) মহাপুরুষ মোহাশমদের (সা) জীবন চরিত (১৮৮৫-৮৭): (৭) দরবেশদিপের ক্রিয়া (১৮৭৫) , (৮) হাফেন্ড (১৮৯১ ) ; (৯) চারিজন ধর্মনেতা (১৯১৩); (১০) এযাম হাসান ও হোসায়নের জীবনী (১৯১১); (১১) মহাপুরুষ চরিত (দুই খণ্ড) (১৮৮২-৮৭); (১২) চারিটি সাধ্বী যুসলমান নারী , (১৩) নীতিমালা (কিমিয়া-ই-সায়াদাত-এর আংশিক অনুবাদ ; (১৪) মহাপুরুষ হজরত মোহা-শ্মদ ও তৎপ্রবতিত ইসলাম ধর্ম ; (১৫) ধর্ম বন্ধুর প্রতি কতবা : (১৬) রামকৃষ ও পরমহংসের উজি ও জীবনী; (১৭) রাম মোহন রায় রচিত ইসলাম সম্ভীয় গ্রন্থ তুহফাতুর মুওহ্হিদীন (বলানুবাদ 'ধর্মতত্ত্ব' পরিকায় প্রকাশ করেন ) ; (১৮) 'বনিতা বিনোদন' ( সুলে অধায়নকালে শ্রী-বিক্ষার আবদাকতা প্রচারকলে প্রকাদ করেন্), যাসিক 'মহিলা' ( ১৩০২ ব. ) পশ্লিকার সম্পাদক ছিলেন।

ভিনি 'সুলভ সমাচার' ও 'বসবজ্' পরিকার সম্পাদক ও প্রকাশক ছিলেন । ১৯১০ সনের ১৫ই আগস্ট মৃত্যুবরণ করেন।

প্রস্থাপঞ্জী ঃ (১) ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ প্রকাশিত সংক্রিণ্ড ইসলামী বিশ্বকোষ (১ম খণ্ড), ১৯৮২ সং , (২) ৩২। এ, আচার্য প্রফুল চন্দ্র রোড, কলিকাতা ৭০০০০১ হইতে সাহিত্য সংসদ প্রকাশিত 'সংসদ বাঙালী চরিতাভিধান' প্রথম প্রকাশ, মে ১৯৭৬ সং, পৃ. ১২৫ , (৩) নওরোজ কিতাবিস্তান, বাংলা বাজার চাকা-১ হইতে প্রকাশিত 'বাংলা বিশ্বকোষ', দিতীয় খণ্ড, ১৯৭৫ সং, পৃ. ৩২৩ , (৪) বি-এফ-এইচ পাবলিশিং হাউস, তেজগাঁ ইভাশ্টিয়াল প্রবিয়া, চাকা হইতে চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের বাংলা বিভাগের অধ্যাপক মুখাত্মদ আবদুল হাই প্রশীত 'সাহিত্য ও সংস্কৃতি', প্রথম সংস্কৃত্ব —১৯৫৪, পৃ. ১৯। (৫) বাংলা একাডেমী, চাকা প্রকাশিত 'চরিতাভিধান', প্রথম প্রকাশ, জুন ১৯৮৫, পৃ. ৮৮।

মুহত্মদ ইলাহি বধ্দ

যশোহর জিলার মনোহরপুর প্রামে পোলাম যোজফার জঝ।
ভাঁহার দিতা ছিলেন কাজী গোলাম রকানী। কবি ও সাহিত্যিক
হিসাবে তৎকালে তাঁহারও বেশ সুখ্যাতি ছিল। তাঁহার দাশা কাজী
পোলাম সরওরার 'আরবী-ফারসীতে একজন সুগতিত বাজি ছিলেন।
শরীক এবং শিক্ষিত পরিবার হিসাবে এই পরিবারটি ছিল জন সংখ্যক
খালানী পরিবারের অন্যতম। এই পরিবারের আদি নিবাস ছিল
করিদপুর জিলার পাংশা খানার নিবেকৃকপুর লগেন।

আনুষ্ঠানিকভাবে গোলাম মোডকা বেখাগড়া ওক্ত করেন কাজিলপুর প্রামা পাঠশালার। পরে তিনি শৈলকুণা হাই ভুলে ভতি হন ও সেই কুল থইতেই প্রবেশিকা পরীক্ষার উতীর্ণ হন। তিনি আই. এ. পাস করেন দৌলতপুর কলেজের হার হিসাবে ১৯১৬ ইং মারে। ইহার পরপরই গোলাম মোডকা উচ্চ শিক্ষার উদ্ধেশ্যে তদানীন্তন কল প্রদেশের রাজধানী কলিকাতা গমন করেন। এইবানেই গোলাম মোডকা বহু ভানী-ভণীর সংপ্রবে আসিবার সুবোগ গাইরাছিলেন। কলিকাতার রিগন কলেজ হইতে তিনি বি. এ. গাস করেন। ১৯১৮ ফুটালে আধিক কারণে গোলাম মোডফাকে শিক্ষা জীবন সবাণত করিতে হয়।

১৯২০ খৃণ্টাব্দে ব্যারাকপুর গভর্মেণ্ট হাই স্কুরে শিক্ষক হিসাবে <mark>তাঁহার কর্মজীবন গুরু হয়।</mark> তিনি বি. টি. পাস করেন ১৯২২ **বৃস্টাব্দে,** অতঃপর তিনি কলিকাতার হেয়ার কুল, কলিকাভা মাদ্রাসা এবং বালিগঙা প্রভর্মেন্ট ডিমনেস্ট্রেশন হাই কলে শিক্ষকরণে কাজ করেন। শেষোক্ত ক্লুলে তিনি প্রথমে সহকারী প্রধান এবং পরে প্রধান শিক্ষকরূপে অধিষ্ঠিত হইয়াছিলেন। তৎকালে করি-কাতার কোন হাইভুবে গোলাম মো<del>ভ</del>ফাই ছিলেন প্রথম মুসলমান হেডমাস্টার। ১৯৪০ খৃস্টাব্দে তিনি বদলী হন বাকুড়া জিলা কুলে। ফরিদপুর জিলা কুল ছিল গোলাম মোডফার শিক্ষক জীবনের শেষ কর্মছল। ১৯৫০ খৃস্টাব্দে ডিনি অবসর গ্রহণ করেন। ডিনি পাকিল্ঞান আমলে পূর্ব-বাংলা ভাষা কমিটির সচিবরূপে কাল করেন। - গোলাখ মোভফা ছিলেন মূলত কবি। কিশোর বরুসেই তিনি কবিতা বিখিতে শুরু করেন। তাঁহার প্রথম **কব্যে প্ররাস ছিল** জনৈক সহপাঠীর কাছে নিখিত একটি ছন্দোবন্ধ চিঠি। তিনি ভখন অণ্টম শ্রেণীর ছাত্র (১৯১১ পৃ.)। খোনাম মোডফার প্রথম কবিতা 'আদিয়ানোপল উদ্ধার' প্রকাশিত হয় ১৯১৩ শুস্টাব্দে মাসিক , মোহাম্মদীতে। তখন তিনি দশম শ্রেণীর ছাত্র। কলিকাতার থাকা-কালে গোলাম খোভফা রবীন্দ্রনাথ ও নজকলের মত বাংলা সাহিত্যের বড় বড় মনীমীর সাহচর্যে আসার সুষোগ পাইরাছিলেন। কলিকাভার বিভিন্ন পত্ন-পত্নিকায় তাঁহার বহ কবিতা ও প্রবন্ধ প্রকাশিত হইরাছিল এবং একজন আধুনিক মুসলিম কবি হিসাবে ভিনি প্রতিষ্ঠা লাভ করেন।

শ্বজাতি এবং স্বধর্মের প্রতি ভালবাসাই ছিল পোলাম যোজকার কাব্য-ভাবনার প্রধান উৎস। এই দিক হইতে গোলাম যোজকার ছিলেন ইস্মাইল হোসেন সিরাজীর ভাবনিষ্য। তাঁহার ইসলামী লাসরণমূলক কবিভাগুলির পালাগালি প্রেমবিষয়ক কবিভাগুলিও বাংলা সাহিত্যর অমুল্য সম্পদ। তাঁহার কাহিনী-কাব্যগুলি তৎকালে আশ্বহিস্থত বাঙালী মুসলমানের অভরে বিশেষ সাড়া জাগাইরাছিল। গোলাম মোজকার প্রথম কাব্য-প্রস্থ 'রক্তরাস'-এর প্রকাশ কাল ১৯২৪ খৃস্টাক্ষ। অনুবাদের জগতেও তাঁহার গতি ছিল অভ্যক। ইক-বালের বেশ কিছু কবিতা তিনি ভাষাভারিত করিরাছেন। সংগীতভাও সুর্বনিদ্ধী হিসাবে তিনি পরিচিত ছিলেন এবং তাঁহার নিজের সুরু দেরা করেকটি গানের রেকর্ডও বিদামান আছে।

১৯২২ খৃণ্টাব্দে প্রকাশিত হর তাঁহার প্রথম কিলোরোপযোগী কবিতা 'কিলোর' কলিকাতার মাসিক 'কিলোর' পরিকার। তাঁহার রচিত 'অলোকমালা' এবং 'আলোক মঞ্বী' সিরিক্তলি শিন্ত সাহিত্যে তাঁহার উল্লেখযোগ্য অবদান। অধিকত্ত বাংলার তাঁহার রচিত গাঠ্যশৃত্তকের খুব সমাদর ছিল।

গোলাম যোজফার সর্বপ্রেষ্ঠ অবদান বিষনবী (১৯৪২) বহল স্থাদ্ত। তাঁহার প্রকাশিত কাবা-প্রস্থ বারটিঃ রক্তরাস (১৯২৪), হারাহেনা (১৯২৭), খোশরোজ (১৯২৯), কাব্যকাহিনী (১৯৩২), সাহারা (১৯৩৬), মুসাদাস-ই-হালী (১৯৪১), তারানা-ই-গাকিস্তান (১৯৪৮), ব্রব্লিস্তান (১৯৪৯), আল-কুর্আন (১৯৫৭), কালাবে ইক্বার (১৯৫৭), বনি আদ্য (১৯৫৮), শিকওয়া ও ক্বার-ই-শিকওয়া (১৯৬০)। তাঁহার পদা-প্রস্থ হরটিঃ ইস্বার ও ক্রিউনিজ্ঞর, ইস্বার ও জেহাদ, আমার চিন্তাধারা, বিষনবী, রূপের নেশা(উপ-ক্রাস) ও ভাংগা বুক (উপন্যাস)।

সাহিত্যের ক্ষেত্রে তাঁহার অবদানের সীকৃতিক্সপ ১৯৬০ খু.
তদানীরন সরকার তাঁহাকে সিতাারাঃ-ই-ইমপ্রিয়াষ উপাধিতে ভূষিত করেন। ১৯৬৪ খুণ্টাব্দে ১৩ অক্টোবর পোলাম মোর্কা চাকা মেডিক্যাল কলেঞ্ছ হাসপাতালে ইন্তিকাল করেন।

প্রভূপজ্ঞীঃ (১) জসীম উন্দীন, 'কবি গোৱাম মোডফা', মাসিক মাহে নও, ১৭শ বর্ষ, ৩য় সংখ্যা, জুন, চাকা ১৯৬৫ খু., পূ. ২ ; (২) মুনীর চৌধুরী, 'কবির চিভাধারা ও পদ্যরীতি', ঐ, পৃ. ১৯; (৩)। বন্দে আলী মিয়া, কবি গোলাম মোক্তফা, দিতীয় সংস্করণ, আল্মদ পাবলিশিং হাউজ, চাকা ১৯৭৫ খৃ.; (৪) গোলাম মোন্তফা (প্রবন্ধ), বাংলা বিশ্বকোষ, নওরোজ কিডাবিস্তান, চাকা ১৯৭৫ খু., २थ, १० ७२৫ , (৫) उन्हेंत मूबण्यन अनामूल इन. মুসলিম বাংলা সাহিতা, পাকিস্তান পাবলিকেশনস, তৃতীয় সংকরণ, চাকা ১৯৫৮ খু., পৃ. ৩২৭ : (৬) জালী আশরাক ( সম্পা. ), গোলাম মোন্তফা কাব্য সংকলন, প্রথম সংস্করণ, বাংলা একাডেমী, চাকা ১৯৭৬ খৃ. ; (৭) সৈয়দ আরী আহসান ( সম্পা. ), বাংলা একাডেমী পরিকা, কাতিক-পৌষ, ঢাকা, ১৩৭২ বাংলা ; পৃ. ২৯, (৮) রৈমাসিক 'কলম', সাজ্জাদ হোসাইন খান ( সন্দা. ), প্রথম বর্ষ, তৃতীয় সংখ্যা, ফেশুদ্রারী-এপ্রিল, চাকা ১৯৮০ বৃ., প্. ৬৩; (১) গোলাম মোডফা কাব্য গ্রন্থাবনী, প্রথম প্রকান, আহমণ পাবনিশিং হাউজ, চাকা ১৯৭৩ খ্.।

সাজ্জাদ হোসাইন খান পোসল (غسل ভ স্ব ) শারী আতের নিয়মানুসারে সর্ব-

দরীর প্রকালনকে ও'স্ল বরে। দারী'আতে জুনুব অর্থাৎ শার্ডমতে ষে অতি নাগাক অবহায় রহিয়াছে তাহার জন্য ও'স্ল **অকভ** কর্তব্য নির্ধারণ করিয়াছে। **ভ**ংস্**লে সমন্ত শরীর ধৌত করিচে** হয়। ভ'স্লের পূর্বে নিয়াত অবশ্যই করিতে হইবে এবং গুধুষার অপবিত্র জিনিস দেহ হইতে বিদূরণ করিলেই চ**লিবে** না, সমস্ত অলপ্রতাল এবং দেহ, এমন কি চুল্ড প্ৰম পর্যন্ত পাৰি দারা বিধৌত করিতে হইবে। স্ত্রী সহবাস, স্বপ্নদোষ বাজন্য যে কোন প্রকারে গুরুকরণ (জানাবিঃ), দ্রীলোকের শ্বরু ও সম্ভান প্রসবজনিত প্রাবের (নিফাাস) যেয়াদ পত হওয়ার পর ওপ্র অবশ্য কর্তব্য: ৩'স্লের নিয়ম: সংশ্লিণ্ট অঙ্গ হইতে অপবিশ্রন্তা ধৌত করিবে। অতঃপর হস্তদয় ধৌত করিয়া যথারীতি ওমু– ( ডণহাারাত ৪. ) করিবে ( সণলাতের ওয়ৃ-হইতে এই ওয়ু-স্ক পার্থক্য এই যে, ইহাতে কুন্ধি করা ফরষ), তারপর সমন্ত দেহে জ্জত একবার (তিনবার ভ্রেয়) পানি প্রবাহিত করিয়া দিবে। ৰক্ষ্য রাখিতে হইবে যে, কোন স্থান যেন অধৌত না থাকে। স্ত্রীলোকের চুল বেণী বা খোঁপৰি**ৰ থাকিলে সমস্ত চুলে**র পোড়া ভিজিলেই চলিৰে, তাহা খুলিয়া চুল ভিজাইবার প্রয়োজন নাই। জানাাবাত অবস্থায় সালাত আদার, কুরআান মাজীদ পড়াবা উহা স্পর্শ করা এবং মসজিদে প্রবেশ করা নিষেধ।

প্রস্থাকী ঃ হ'াদীছ' ও ফিকাত্রছসমূহের পবিরতার (তাহা-রত) অধ্যায়সমূহ।

Th. W. Juynboll (S.E.I.)/মূহতমদ আবদুর রহীষ

5

চিশ্তিয়াঃ (ইক্ট্রি) ভারত উপমহাদেশের একটি অতি জনপ্রিয় ও প্রভাবদালী সূক্ষী তারীকণঃ।

চিশ্ত প্রামটি হারাতে ( শুরাসানে ) অবস্থিত। চিশ্তী ইহারই সহজ্বাচক বিশেষা পদ। এই চিশ্ত প্রামে এই ত'ারীকণার প্রতিভঠাতা খাওয়াজা আৰু ইস্হণাক তাঁহার মুর্লিদ খাওয়াজা খাম্শাদু'দ্-দীনাওয়ারীর নির্দেশে বসতি খাপন করিয়াহিলেন। খানা বর্ণনানুসারে তিনি সিরিয়ায় বাস করিতেন ও একর নামক খানে সমাহিত হন। কাহারও কাহারও মতে এই ত'ারীকণার প্রতিহাতা হইতেছেন বালাহ্ নাওয়াম, তাঁহার মাষাার গুলবারে অব্দিত। আবার কাহারও মতে চিশ্তের খাওয়াজা আহ্'মাদ আব্দাাল (মৃ. ৩৫০/১৬৫—৬) ইহার প্রতিহাতা।

খাওয়াজা মু'ঈনু'দ্-দীন চিশ্ডী (৪.) ছাদশ শতাব্দীতে সু'কী-

বাদের এই সিল্সিলাঃ ভারত উপমহাদেশে আনয়ন করেন এবং আজমীরে ইহার প্রথম কেন্দ্র ছাগন করেন। এখান হইতে এই তারীকার শিক্ষা-দীক্ষা ভারতের নানা ছানে হুড়াইরা গড়ে ও ভারতীয় মুসলিমদের আধ্যাত্মিক জীবনের উপর বিশেষ প্রভাব বিশ্বাস্থা

খাওয়াজা মু'য়নু'দ-দীন চিশ্তীর অন্যতম থলীকা ছিলেন থাওয়াজা কুত্বু'দ্-দীন বাখ্তিয়ার কাাকী (মৃ. ৬৩৩/১২৩৫---৯)
দিলীতে কু'ত্'ব্ মিনারের নিকট সমাহিত হন। তদীয় থলীকা
বাাঝা কারীদ শাকারগান্ত্ (মৃ. ৬৬৮/১২৬৮-৯)-এর দার্থাত্
বল্টগোমারীর (পাজাব) পাকগত্তন নামক ছানে অবছিত। তাঁকার
আছীয়বর্গ ও সভানদের বংশধরগণ এবং শিষ্মত্তী একট কিশেষ
সম্পুদাররূপে গড়িয়া উঠে। উক্ত সন্দুদার নিশন শঙ্গু বিশৌত

অঞ্জে এবং প্রধানত মন্ট্রোমারী জিলায় দৃষ্ট হয় ( Ibbetson, Panjab Castes, 1916, p. 224 )।

বাবা ফারীদের দুইজন প্রধান শিষ্য ছিবেন ঃ 'আজী আহ্'মাদ দ'াবির ও নিজ'াামু'দ্-দীন আওলিয়াা' (৬৩৬—৭২৫/১২৩৮— ১৩২৪)। 'আলী আহ্'মাদ স'াবিরের শিষ্যপণ স'াবির চিশ্তীরূপে পরিচিত এবং তাঁহার দর্গাহ্ রূড়কীর নিক্টবতী পিরান কালিয়ার-এ অবস্থিত। নিজণামু'দ্-দীন আওলিয়াার শিষ্যসপকে নিজ'ামী বলা হয়। তাঁহার দিল্লীস্থিত সমাধি সম্পর্কে উদ্'পুস্কক "আছ'াার-ই-দিহলী"-তে (দিল্লী ১৯১১ বৃ.) বর্ণনা আছে।

জনুমিত হয় যে, মন্ট্পোমারী চিশ্তীদের পূর্বপুরুষগণ রয়োদশ শতাব্দীতে কাবুল হইতে লাহোরে আগমন করেন এবং উহার পরে মন্ট্পোমারীতে চলিয়া যান। বহুকাল পর্যন্ত তাঁহারা যাযাবর ছিলেন এবং নিজদিগকে কু'রায়শ বংশোজুত বলিয়া দাবী করিতেন।

তারীকার রীতিনীতি ঃ ইন্নারাহ্ শব্দের উপর তাঁহারা সবিশেষ গুরুত্ব আরোগ করেন, ধর্মীয় অনুষ্ঠানে তাঁহারা কণ্ঠসঙ্গীত বাবহার করেন এবং সেরুয়া বস্ত্রালি পরিধান করেন। মুরীদকে (দীক্ষাপ্রাণ্ড ব্যক্তিকে) দুই রাক'ঝাত সালাতের পরে কতিপয় নির্দেশ দান করা হয়, যথাঃ ফাক'ীর, ফাাকাছ্ (দারিদ্রা), কানাা'আঃ (সভােষ), য়াাদ আলাাহ (আলাহ্র সমরণ), রিয়াাদাঃ (কঠাের তপসা) শব্দাবলীর ভাবার্থ তাহাকে পালন করিতে হইবে। অতঃপর তাহার নিকট কতিপর ইস্থ-এর (আলাহ্র নামের) রহস্য প্রকাশ করা হয়, এবং তাহাকে একটি দরপাহে যাইতে ও তথার চন্দ্রিশ দিনব্যাপী সিম্মাম গালনের নির্দেশ দেওয়া হয় উহাকে চিল্লাকানী বলা হয়। অবশেষে সম্পুদায়ের আধ্যাত্মিক শাজারাহ (মুরশিদ হলীফানপরম্পরা) তাহাকে প্রদান করা হয়, ইহরি পর তাহার পক্ষে রহণানী জগতের কিছু কিছু স্বপ্নে পর্শন করার কথা।

নেশাকর প্রব্যাদি, যখাঃ ভাঙ্, চরস, ডামাক এবং মদ কঠোর-ভাবে নিষিদ্ধ।

সম্প্রদায়ের ইতিহাস : Crooke (৪র্থ বর, ৭. ৬০২ : নীচে দেখুন )-এর মতানুসারে এই সম্প্রদায় শার্থ সারী শের ন্যায় গুরুত্পূর্ণ ব্যক্তিত্বের জ্ব্মদান করিয়াছে, যিনি এই সম্প্রদায়ের জীবনে নূতন প্রাণের সঞ্চার করিয়াছেন। ভাঁহার দুখ্যার সম্রাট আকবর-এর একটি পর সন্তান জগমগ্রহণ করিলে তাঁহার নাম সালীম রাখা হয়। কিন্তু আক্বরনাামায় ( Boveridge-এর অন্-বাদ, ২য় খণ্ড, পৃ. ৫০২ ) উজ ঘটনার বিস্তারিত বিবরণ থাকিলেও এই শায়খকে চিশ্তী বলিয়া উল্লেখ কল্পা হয় নাই : এমন কি গ্ৰন্থ-কার তাঁহাকে চিশ্তী সুক্ষীদের তাজিকারও উল্লেখ করেন নাই ( जाज़ेन-रे-धाक्याती, जन्याम : Jarrett, ७३ थ७, १. ७७১)। একদা এই সম্পায় বাহাওয়ালপুরে (উত্তর রাজপুতনায় ) বিপুল প্রাণ-শক্তির পরিচয় প্রদান করিয়াছিল। এখানে শক্রমঞ্জের পৌর ভাাজু'দ্-দীন চিৰ্তীর উভর-বৃক্ষপণ কর্তৃ ক ''চিৰ্তিয়ান'' নামে একটি প্রাম প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। আন্দোলনটি মৃতকল হইয়া পড়িলে কার্রাল উপভাতির জনৈক পুনওয়ার রাজপুত কি বলাঃ-ই-'জালাম খাওয়াজাঃ নুর মুহ'াদমাদ কর্তৃক ইহা পুনস্তীবিত হয়। ইহার পাঁচটি উপ-সম্প্রদায়ের নাম—যথা: ১। বারদী ( বাওয়াজা: 'আবদু'ল-আহ'াদ ইব্ন সায়দ-এর নামানুসারে); ২। ইয়াদি'ী (খাওয়াখাঃ ফুদ'ারল ইব্ন ইয়াদ'-এর নামানুসারে); ৩। আদ্হামী

( ইব্রাহীম ইব্ন আদ্ধাম-এর নামানুসারে)। ৪। হবাররী ও ৫। (৩ধু) চিন্তী।

সম্পূদায়ের সাহিত্য ঃ তাঁহাদের বহু গান (কণাকিয়া)
আছে বলিয়া উল্লেখ করা হয়। এই কণাফিয়াওলিকে "আখার খাদা"
বলিয়া গণ্য করা হয়। বুধা শাহ, গুলাম শাহ্ এবং খাওয়াজাঃ
গুলাম ফারীদকে উহাদের প্রধান কবি বলিয়া উল্লেখ করা হয়।

Glossary of the Tribes and Castes of the Punjab and N. W. Frontier Province ( লাহোর ১৯১৯, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫৩০, ৫৩১) পুস্তকে তাহাদের দরগাহসমূহের একটি তালিকা প্রদত্ত হইয়াছে, তম্মধ্যে একটি উল্লেখনিগ্য সাাবিরী দর্গাহ্ কার্নাল জিলার খাসকা মিরান্জ-এ অবস্থিত এবং উহা ১১৩১ হি./ ১৭১৮—৯ খ্.-এ মুহাতমাদ শাহের নাওয়াব রাওশানু'দ্-দাওলাঃ কর্তৃক স্থাপিত হয়। তাহাদের দরবেশদেরও একটি তালিকা প্রদান করা হইয়াছে ( উক্ত প্রস্কৃ, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫৩১—৫৩৮ ম.); তাহাদের প্রেণীবিভাগ Crooko কর্তৃক Tribes and Castes of N.W. Provinces and Oudh. ( ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৩০২ ) নামক পুত্রক প্রদত্ত হইয়াছে। প্রধানত এই সমস্ক প্রস্কু হইলে উল্লিখিত তথ্যাবনী সংপৃহীত হইয়াছে।

- চিশ্তী গরবেশদের তালিকাসমূহ মৃহণশনাদ মুবারাক কির্মানী রচিত 'সিয়ারু'ল-আওলিয়াা' এবং মুফতী ও'লাম সারওয়ার লাহোরী লিখিত খামীনাতু'ল্-আস ফিয়াা' নামক গ্রন্থয়ে সমিবিশ্ট রহিয়াছে।

চিশৃতী (چشتي ) ভারত উপমহাদেলের সর্বন্ধ ব্যাপকভাবে বিস্তৃত সৃস্ফী ল্লাভুসংঘের প্রতিচাতা এবং ভারতের অন্যতম ত্রেষ্ঠ দরবেশ হইলেন খাওয়াজা মু'ঈনু'দ-দীন মুহ'াম্মাদ চিশ্তী (র)। তৎপ্রতি প্রদন্ত উপাধি "আফতাাব-ই-হিন্দ" বা "ভারত সূর্য" নামেও তিনি পরিচিত ছিলেন। মুখ্রন্'দ-দীন (র) সীস্তাানের অধিবাসী ছিলেন। তিনি ৫৩৭/১১৪২ সনে জনগ্রহণ করেন। তাঁহার পঞ্চদশ বর্ষ বয়স-কালে তাঁহার পিতা পিংয়াছে 'দ-দীন ইন্তিকাল করেন। পিতার মৃত্যুর পর তিনি খুরাসানের বিভিন্ন শহরে বাস করেন এবং পরে বাগনাদে আগমন করেন। এই সময়ে তিনি নাজ্যু'দ-দীন কুব্রা। শিহাাব্'দ-দীন আস-সুহয়াওয়াদী এবং আওহ'াদু'দ্-দীন ক্রিমাানীসহ ষ্পের প্রসিদ্ধতার স্ফীদের সহিত পরিচিত হন। ৫৮৯/১১৯৩ সনে তিনি দিল্লী আগমন করেন, কিন্ত প্রায় সঙ্গে সঙ্গেই আজমীরে চলিয়া যান। এখানে তিনি ৬৩৬/১২৩৬ সনে জাগাতবাসী হন। জাজমীয়ত্ত তাঁহার মামারে নিরতিশয় জনপ্রিয় বিয়াারাতগণহে পরিণত হইয়াছে। বিষ্যাত সম্লাট আক্বার এই ম্যাযার-এর উদ্দেশ্যে পদত্রভো তীর্থ যাত্রা করিতেন। তাঁহার কবরের উপরে নিমিত সূত্রম্য দারগাহ শারীফ অদ্যাবধি অগপিত ভক্ত যিয়াারাত করিয়া থাকেন।

যাহা হউক, এই তাপসপ্তবর ভারতের একমার চিশ্তী নামধারী দরবেশ ছিবেন না। এই প্রসঙ্গে আক্বারের সমসাময়িক সামীম চিশ্তীর নামোরেশ করা যায়। ফতেহপুর সিক্রিতে অবছিত তাঁহার দারগাহ্ও অনুরূপভাবে বিপুল লছার সহিত মিয়ারাত্ করা হইরা থাকে। 'চিশতী নিস্বাঃ' প্রহণকারী অপরাগর বিশিল্ট ব্যক্তি-প্রত এই দুই দরবেশের নাখানুসারেই উল্লিখিত হইয়া থাকেন।

প্রস্থপঞ্জী ঃ (১) আবৃ'ল-ফাদ্'ল, আক্বার নামাত্, করিকাতা সং, ২ব, ১৫৪ গ. ; (২) আঈন-ই-আক্বারী, অনুবাদ, Jarrett, ৩ব, ৩৬১ ; (৩) তা'রীখ-ই-ফিরিশ্তায্, ২ব, ৭১১ গ.।

Anonymous (S.E.I.)/আবুল কালাৰ শুভাকা

ছ'ানাবি'য়্যাঃ (المراحة ) দৈতবাদ, আলো এবং অক্কার হইতেছে দুইটি নিয়ম হাল্টিধমী সভা—এই মতবাদ। ইসলামে ছ'ানাবি'য়া।ঃ নামে কোন সম্পুদার বা মৃাম্'হাব নাই। একটি বিশেষ ঠিভাধারার প্রবক্তা ও সমর্থকরাদে এই শব্দটি তিনজন অনুসলিম এবং তাহাদের শিষ্যমণ্ডলীর সহিত সংগ্লিট। উক্ত তিম ব্যক্তির নাম ঃ ইব্ন দারস্থান, মানী এবং মাম্দাক।

প্যারস্বাসীদের ব্যাপকভাবে ইসলাম গ্রহণের ফলে বৈভ্বাদের হতি পারসিকদের দীর্ঘদিনের প্রবণতার জনা ইসলামের একটি প্রকট সমস্যা অত্যাসন হইয়া উঠে ৷ দৃল্টাভ্যুরণ ইৰ্নু'ল্-মুকা'ফ্ফা-'র মত বিশৃঙ্খরা স্পিটকারী একটি লোকের আবির্ভাবের ফরে 'আব্রাসী বিব্যাফাতের সূচনায় যে পরিস্থিতি দেখা দিয়াছিল তাহার উল্লেখ করা মাইতে পারে। ইব্নু'ল-মুক'াক্ফা' মু'ভাষিলাগছী যায়দী আল-কণাসিম ইৰ্ন ইৰ্য়াাহীম ভণবাাভণবা৷ কভুঁক কঠোর সমালোচনার সদম্খীন হন (আর-রাদু 'আলাা'য্-যিন্দীক' জাল-লাসন ইৰ্রাাহীম আল-যুকাফ্ফা'; ed. M. Guidi, Rome 1927)। ধর্ম-বিশাস সংক্রান্ত মতবাদের ক্রমবিকাশের পরবর্তী **ভরে তাকিক্সের একদল অপর দলকে ভৈতবাদের অপরাধে** অভিৰুক্ত করিতে থাকে। তৃতীয়/নবম শতাব্দীতে কভিগয় উপ্র শীব্দাঃ এইরেগ আক্রমণের শিকার হন। এই প্রসঙ্গে আবৃ হাক্স্ণ আল-হান্দাদ, ইব্ন ষণর্র আস'-সণয়রাকী এবং আবু পীসা আল-ওয়ার্রাকের নাম উল্লেখযোগ্য। শেষোক্ত ব্যক্তি কুক্র বা ধর্ম বিরোধিতা সন্দর্কে একজন বিশেষত 🖟 তিনি আদিতে ছিলেন একজন মাষদাকী, ইসলাম গ্রহণের পরও তিনি তাঁহার রচনাবনীতে ছণনাবি-রারঃ মতবাদের প্রতি সমর্থন ভাগন করিয়া সিয়াছেন বজিয়া বণিত হইয়াছে। কিন্ত তাঁহাকে "মানী" পদ্দীদের অন্তর্ভু ক্র করার পশ্চাতে যে কারণ রহিয়াছে তাহা অধিবিদ্যা সম্পঞ্জিত বিষয় ছাড়া অন্যান্য বিষয়ে তাহাদের সহিত তাঁহার মতের বিজের কনা। বেমন হত্যা নিবিদ্ধ, এই ব্যাগারে মতৈক্য। রাফিদ-ী আৰু শাকির আদ্-দায়সণানী যে কারণে ছণানবিশ্যাদের একটি উপদল रहेएं जारात नाम श्राम्य विषय विस्थित नास कतियाहित्वन। ৰভদ্র জানা যায় সে কারণটি এই যে, তিনি আল্লাহ্কে দেহধারীরূপে ধরিরা কইরাছিলেন। কিন্তু প্রকৃতপ্রভাবে ইহা বৈতবাদ নর। সভবত এইজন্যই কিন্দ্রিড (ed. Flugel, 338, উহিাদিগকে অধিকতর ব্যাদক অর্থ "ঋণত বিক্লীক" দলের অভর্ত করিরা থাকে। বন্তত দেহের উত্ত**ৰ কৃষ্ণ ও বেত উপাদান** হইতে ঘটরাছে বলিয়া সারসানীদের যে ছতত মতবাদ রহিয়াছে ( प्त. बाक्गाबााफू'ब-देंबबाविक्रीन, ed. Ritter, p. 349 ) छारा चार्

লাকিরের রচনাবলীতে গাওরা যার বলিয়া সনে হয় না। এই প্রসংস সমতব্য বে, কোন বিষয়ে মতবৈততা এমন কি আনুষ্ঠিক ব্যালারে মত গার্থকার জনা বিগক্ষ গলের লোককে 'কাফির' আখাদান মুসলিম গোঁড়া মতবাদের অতি উৎসাহী প্রবন্ধাসনের একটি সাধা-রণ ও বিরাভিকর রীতি ছিল।

আৰু হ'াক্স' আল-হ'াদাদে, ইৰ্ন য'ার্র আস'-স'াররাকী এবং আৰু 'ঈস্যা আল্-ওয়ার্রাকে'র প্রতি উক্ত বৈতবাদ মত আছোগের অভিযোগ আৰ্-ৰাষ্ট্ৰ্যাতে র ''কিডাাবু'ল-ইন্ভিসাার'', Le Livre du Triomphe (ed. Nyberg, Cairo, 1344, p. 150, 4, 149, 9, 155, 10, 14, v. also the index under the names mentioned here and below) হইতে পৃথীত হইয়াহে। তাঁহার অভিমতের প্রকৃত মূল্যায়ন প্রসঙ্গে একথা স্থরণ রাখা কর্তব্য ষে, তাঁহার মতব্যাদি ইব্ন রাভিয়াদীর উপর প্রতিআক্রমণবক্ষণ। ইব্ন রাভিয়াকী নিজে তদীয় "কিতাৰে কাদ হৈণভি'ল-মু'ভা-ষিলা''র কতিপর মু'ডাষিজী (৪.)-কে দৈতবাদীরূপে আখ্যায়িত করিয়াছেন। ইহা অনৰীকার্য থে, এই সব সহৰে ছণনাবি-র্যাঃ মাানী সতবাদী এবং দায়সণানীদের বিরুদ্ধে বহু তর্কবাদীশের উত্তৰ ঘটিয়াছে। 奪 জ শু'ডাখিলীগণ যেখানে বলিয়াছেন আলাাই অন্যায়ের উভাবক নন, আর্-রাঙিয়াদী সেইখানেই তাহাদিগকে আক্রমণের সুযোগ গ্রহণ করিয়াহেন। বলা হয় বে, আল্-জাহি জ'ও দাবী করিয়া-ছেন ঃ "শরীরসমূহ উহাদের প্রকৃতি অনুসারে বিকাশগ্রাণ্ড হয়" এবং ''আক্সাহ্ উহাদের বিনাশ ঘটাইতে পারেন'' (পূ. গ্র., পু. ১৬৮)। 🖛 🛭 এতথারা তিনি একড্বাদী মতবাদের সম্মুখে সমস্যার সৃষ্টি করি-য়াছেন ৰলিয়া তাঁহার বিক্লছে অভিযোগ জানা হয়। আর-জাহি'-জে'র শিক্ষক ইৰ্রাছীয় জান্-নাজ্'জ'ায় ছ'ানাবি'রাদের বিরুদ্ধে লেখনী ধারণ করিৰেও ইব্ন রাওেরাদী তাঁহাকে মাানী মতকাদী এবং দারসানী দৈতবাদীরাদে বিশেষিত করিরাছেন (পৃ. ৪., পৃ. 59, अवर भृ. ७৮, 80, 8७) । ইব্রাহীম जान-নাজ্*জামিকে এই-*রূপে বৈত্যালী বলিয়া ধিকৃত করার প্রধান কারণ এই যে তিনি "হারকা" ও "ভারী" এই দুইরের বিপরীত মানী সন্দুদারের নার 'ভাল' ও ''মন''-এর পূর্ণ বৈপরীভার ধারণা পোষণ করি-ভেন। ভাঁহার মূল রচনাবলী না গাওয়া পর্বত তাঁহার **সভত** তাঁহার বিশক্ষদবীর অভিসতের বে উছ্তি আবূ-রাাওয়ালী দিরা-ছেন এবং যে জলান্ট ব্যাখ্যা আল্-খার্যাতে কর্তৃ ক লগত হইসাছে ভাষা সাৰধানভার সহিত গ্রহণ করিতে হইবে।

সুক্তামিন্তীসথ নিজগিসকে খাঁটি ভাওহ'ীদশহীরণে মোকর করিছে সৌরব বোধ করেন। তৎসত্ত্বেও উগরিউজ বিরুদ্ধবাদী **চাড়াঙ** 

আরও অনেকেই মু'তাযিলীদিগকে সন্দেহের চক্ষে দেখিয়াছেন, অপরপক্ষে শুধু মু'তাযিলীগপই নহে, অনারা সন্দেহের পালরাপে বিবেচিত হইয়াছিলেন, যথা: 'আলী আল-আসওয়াারী এবং আবৃ বাক্র আল-আসাম্ম্ (তু. also de Boer, Gos-chichte der Philosophie im Islam, Stuttgart 1901, p. 47, Horton, Die philosophichen Systeme der spekulativen Theologen im Islam, Bonn 1912, and his other works by index under Dualismus) কু'রুআান অস্ভই অবিনয়র, উহা আলাহের ব্যক্তিসভার সঙ্গেই শুণসভারাপে অনাদিকাল হইতে বিরাজমান—সুহীদের এই দাবীকে মু'তায়িলীগণ বিশেষভাবে আক্রমণ করিয়া থাকে।

আন-নাজ জামের কতিপয় শিষ্য কত্কি স্পল্টভাবেই দৈত-বাদের শিক্ষা প্রচারিত হইয়াছে ব্রিরাও কেহ কেহ উল্লেখ করি-য়াছেন। তাহাদের সম্বন্ধ আরও বলা হয়, ইহারা আন-নাজ জগামের শী'র প্রবণতাকে উপ্ল হুইতে উগ্রতর রূপ দিতে গিয়া নিজেরাই উগ্র শী'র হইয়া পড়েন। অপর দিকে তাঁহাদের সম্বন্ধে একথাও বলা হয় যে, তাঁহারা খুস্টীয় "লগোস" থিওয়ীকে 'আল্লাহ ও 'আল্লাহর আদেশ' (আম্র) এই দুই স্রুটার মতবাদে বিক্ষিত করেন। আরাছের আমর আর 'ঈসা মাসীহ'কে যখন একই মনে করা হয় তখন একত্বাদের সঙ্গে উহার চরম অসঙ্গতি ব্ঝায় না, কারণ তখন ইহা (আম্র) হইয়া উঠে একটি স্ণ্ট মৃচ্টা বা নগুর মুণ্টা—মুণ্টা ও স্ণিটার একটি মাধাম। ইবৃন হ'াষম প্রমুখ তাজ্বিদের মতে এই মতবাদটি কুফ্রের শামিল। ইহা শ্রীকার করিতেই হইবে যে. উপরিউক্ত মত পোষণকারীদের নাম সঠিকভাবে জানা যায় না। অবশ্য এই প্রসলে শাহরান্তাানী তদীয় ল্লন্থে ( ed. Cureton, p. 42, 6 ) ইবুন রাওয়ান্দীর বরাতে দুইটি নাম উল্লেখ করিয়াছেন: আল-ফাদ'ল আল-হ'াদাছ'ী এবং আহ'মাদ ইবন খাা'ইত'। মাস'উদীর মুরুক্তের (ed. Barbier de Meynard ) ৩ : ২৬৬-তে অপর একটি শ্রেণী-বিন্যাসে দিতীয় নামটি রহিয়াছে। ইক্ন হাষ্মের ফাস্তা প্রছে ( Cairo, 1331, iv. 197, 20 প. ), আহ'মাদ ইবন খাাবিত' এবং আল-ফাদ'ল चाल-হ'ারবী ( जू. Nyberg, p, 222 व., on Khaiyat, p. 148 and Friedlander. The Heterodoxies of the Shiites, in JAOS, xxix. [ 1909], p. 10 and index ) এই श्राप्तज ছ.। উল্লেখ্য শী'আঃ আল্-বায়ান ইব্ন সিম'আান আভ-ভামীমী কু'রআনি মাজীদের ৪৩ৰ স্বার ৮৪ৰ আয়াতের এই ছাত ব্যাখ্যা করিয়াছেন বলিয়া বলা হয় যে, আসমানে এক খুদা এবং পৃথিবীতে ভদপেকা নিশ্নমানের আর এক খুদা রহিয়াছেন । আৰু ল-খাভণাব বাষীপ এবং জনৈক আস-স্রুরী তাঁহার সহিত একমত হইয়াছেন বলিয়া কথিত হইয়াছে ( আল-কাশ্শী, মা'রিফাত আখ্বাারি'র-রিজাল, বোঘাই ১৩১৭, পৃ. ১৯৬ প.)। ইহা দারা সেই উপ্রপদ্মী শী'লাদের ( প্র. নুসাররী ) প্রবণতা ব্রায় যাহারা হ্যরত 'আলীকে শ্বদার অবতাররূপে তত্টা দেখে না ষত্টা মহামহিম আলাহের অধীনস্থ একজন প্রণ্টার প্রতীকরণে দেখিয়া খাকে। ধর্মবিদ এবং লার্শনিকপণ প্রায়ই জোরের সহিত বলিয়া থাকেন যে, মহান আলাহের পর দিতীয় শক্তিরূপে নক্ষরসমূহ কর্তৃকি নিসর্গের পরিচালনায় অংশ গ্রহণের ধারণা দৈতবাদ ভিন্ন আরু কিছুই নয়, আর এইজনাই উহা জ্যোতিকম্ওলীর অবিসংবাদিও কর্তৃত্তিভিক নাভিক্যবাদ অপেকা কম অধ্যচিরণ নয় (জু. ইব্ন হাব্ম, ফাস্:ল, ৪খ, ৩৭,

আরও ম. Schreiner, in ZDMG, Iii [1898], p. 479 গ. and Nallino in the Encyclopaedia of Religion and Ethics, ii. 91 গ.)।

যে ইসলাম একত্বাদ প্রতিষ্ঠায় বছপরিকর সেই ইসলামে ছিছু-বাদের অনুপ্রবেশের অর্থই হইতেছে অদিতীয় আছাহে ধারুবারুই বিলুপ্তি সাধন ( দ্র. সূরাঃ ১৬ ঃ ৫১ সম্পর্কে আর-রাাষী, মাফাাডীহ 'ল-গ'ায়ব ( কায়রো ১৩০৮ ), ৫ : ৩২৭, ২৪, ৩৬ ; আন-বায়দ্বাব-ী, আন্ওয়াারু'ত-তান্যীল (ed. Fleischer, পু. ৫১৭, ১২ : আন-নায়সাব্রী, ডাফগীর, [ডাবারীর ডাফ্সীরের হাাশিয়ার, বলাকা ১৩২৩ ] ১৪: ৭৪)। এইভাবে ছণানাবি য়া। একটি নিশাস্চক দকে পরিণত হয়। সুতরাং পারিভাষিক ব্যবহারে ইহা সম্পূর্ণরূপে দার্থ-বোধকতাশুনা নহে; বরং অধর্মাচারী যিন্দীক্ শব্দ দারা যে আরো সাধারণ ও ব্যাপকতর অর্থ ব্থাইয়া থাকে ছ'ানাবি'য়াঃ শব্দেও কতকটা সেইরূপ ব্ঝাইয়া থাকে। এরিস্টটনের দর্শন মুসলিম কালাম শান্তে দিহুমূলক অধিবিদ্যার ধারণা আমদানী করে। প্রায়ালী উহার (কালামশান্তের) পরস্পর বিরোধী ভাবধারায় মধ্যপন্থী আপোষম্লক প্রচেণ্টার দিকে অঙ্গলি নির্দেশ করিয়া বলেন, উহার একদিকে রহিয়াছে তাওহ ীদের প্রতি খাঁটি বিশ্বাস, অপরদিকে দাহ্রিয়াঃ কর্তৃক প্রচারিত নাম্ভিকতা ও প্রকৃতিবাদ : ইহা সত্য যে, উহা ভ্রান্তিপ্র্ণ কিন্ত বোধগম্য: দার্শনিকগণ মনে করেন—পৃথিবী অবিনশ্বর, চিরস্থায়ী, কিন্তু একথা বলিয়াও তাহারা ধরিয়া লন যে, স্রন্টাও একজন আছেন, ইহা এক ববিরোধী প্রস্তাবনা ব্যতীত আর কিছু নহে।

অভিভণ্ডাই সকল ভানের উৎস—এরিস্টটনীয় দর্শনের এই মতের পোষকভার যখন নব্য-প্লাটোনী উদ্ভাবন (emanation) মুভবাদ ইইতে ইখ্ওয়াানু'স'-স**াফাা'র অনুকরণে আলাহ এবং হজিত বি**খ-জগতের মধ্যবতী আর একজন স্বল্ট প্রল্টার সন্ধান করিয়া বেড়ায় ( মাহার ফলে দুই অবিনহর প্রতীর ধারণা জন্মায় ), তখন গাযালী জোর দিয়া মত্তব্য করেন, "উহা দুর্বোধ্য সমস্যার সমাধান নহে বরং উহা সমস্যা লইয়া লুকোচুরি মনোরুডির পরিচায়ক''( ৪. ভাহাাফুডু'ল-ফারাাসিফা: [ ed. with the works of the same name by Ibn Rushd and Khwadjazada, Cairo, 1319], p. 33. 27 and thereon, J. Obermann, Der philsophische und religiose Subjektivismus Ghazalis [Vienna-Leipzig, 1921], p. 43 প., 57 প., 63 প.)। এই সঙ্গে গণবালী অত্যৱ দৃঢ়তার সঙ্গে বজেন যে, ফাারাাবী অথবা ইৰ্ন সীনার এরিস্টটলীয় নব্য-প্ল্যাটোনিক দণ্টিভলিভে তাওহ'ীদ প্রমাণ করা সভবপর নয়। সূত্রাং "দিতীয় একটি আবশ্যক সভার" অনুভূত বিপদ অপসারণের জন্য ইব্ন সীনা যে চেল্টা করেন, তাহা ইমাাম গাষাালীর হাদয়ে কোনই রেখাপাত করিতে গারে নাই (৪. Horten, Die Metaphtysik Avicennas [Halle, 1907]. р. 542 м.; esp. p. 551 on ইব্ন সীনা, কিতাাবু'ল-বিফাা', 8)। ইবন সীনাা তাঁহার "কিতাানু'ন-নাজাতের" সঙীৰ্ণতর পরিসরে সুস্ট পদার্থের আদি বিন্যাস স্রন্টা নিরপেক বাধীন ব্যাপার, এই বীকুতি দিয়া যে তাওহ ীদী প্রতিবাদ ঘোষণা করিয়াছেন তাহার প্রভাব আরও অনির্ভব্নযোগ্য , পদার্থের আদি বিন্যাস একটি যাধীন ব্যাপার—এই বীকৃতি ইবন সীনাার বৈতবাদী নতন্ত্রেও পরিস্ফুট হইয়া উঠিয়াছে।

ইসলামের খাঁটি ভাওহ-ীদবাদের উপর ইসলামের বহির্দেশ হইতে আমদানীকৃত গুভাবের সংক্রমণ সুমী আশ'বারীদের উপর বিরূপ প্রতিক্রিয়া স্টিউ করিয়াছিল তাহা 'আবদু'ল-কণাহির আল্-বাগ্'দাদীর রচনার লক্ষ্য করা যাইতে পারে। আন-নাক্'জ'াম বয়ং উপ্ত বিভ্যাদী মত লোমণ করা সত্ত্বেও (ফার্ক:, গৃ.১২০, ১২ , তাহ'ক'ীক', [বি-'আয়নিহি] ক'াওলু'হ'-হ'ানাবি'য়্যা) ছ'ানাবি'য়া। এবং মাানী মতবাদীদের বিরুদ্ধে লেখনী ধারণ করায় (p. 117, 5, 120, 123 ult. 124, 8) ইব্ন রাওয়ান্দী অপেরু।ও ( প্র. শার্যাভে', পৃ. ৩০) অধিক্তর বিদুপাঝক বিস্ময় প্রকাশ করিয়াছেন 'অব্দু'ল-কণাহির বাস্ দাদী তদীয় আল-ফার্ক· বায়না'ল-ফিরাক· প্ৰছে (Cairo 1328)। আল্-বাগণাদী 'উসু'লু'দ্-দীন (Istambul, 1928, p. 54)-এ ছ'ানাবি'য়্যাদের সহিত আন-নাজ্'জ'।মকে প্রত্যক্ষভাবে ইসলাম বহিত্তি বলিয়াছেন। জন্যান্য কুফর তত্ত্বিশারদগণের (Hercsiologists) বিপরীত তিনি মারসিওনীদিগকেও অসতর্কতাহেতু হ'ানাবি'য়৷৷ঃ দরের অন্তর্ভুক্ত করিয়াছেন। ডিনি বাাডি॰নী (৪.)-দিপকে কোন কারণ না দর্শাইয়াই বিভবাদীরূপে বর্ণনা করিয়াছেন (পৃ. ৩২৩)। তিনি বলেন, "তাহারা ছিল মূলত মাজ্স এবং ছ'ানাব'ী। অভঃপর ষা'ম্নের রাজভ্কালে তাহাদের প্রক্তা 'আবদুরাাহ ইব্ন মায়মূন আন্-ক'দোহ্' এবং হ'াম্দানি ইব্ন ক'ার্মাত' প্রভৃতি প্রচার করেন যে, প্রকৃত প্রভাবে প্রকটা দুইজন, প্রথম প্রকটা ও দিতীয় প্রক্টা। কিন্তু ইহা ছিল মূলত ছণনাবি য়াদের 'আলো' ও 'অককার' মতবাদের সারকধা । আর ইহাই মাজুসদের য়াধ্দাান ও আহ্রামান সম্পর্কে ধারণার সার-নির্যাস। দুই প্রণটা বলিডে যথার্বভাবে কাহাদিগকে বুঝান হইয়াছে উপযুক্তি সংক্ষিণ্ড ও সাধারণ আলোচনা হইতে তাহা নিশ্চিতরাপে সবিজ্ঞ হয় না। ইহা ধরিয়া লওয়া বাইতে গারে বে, বাাতি নিয়াদের উপর মাজুসী রভাব রতিপন্ন করার জন্যই **জাল-বাস্'দাদী ''নির্গমন ধারা**র" (series of emanations) यथा स्ट्रेल स्थू नृत्र मान्ना आवेर নুর জু'রাামীর উপর অধিকতর গুরুত্ব আরোপ করিয়াছেন ( গ্র. কণর্-মাতি রাঙে)। বাাতি নী নাাসি র-ই-খুস্রাওয়ের সুপরিচিত ভাওহ ীদ প্রবৰতার ( মাদ্-ই-মুসাফিরীন, Berlin 1923, p. 74 গ. 150 গ., 160 প.) এইরূপ বিশ্ববাদের সমর্থন যিলে না (তু. also Schaeder, Die islamische Lehre vom vollkommenen Menschen, in ZDMG, N. S., iv [ 1925 ], p. 222 7., esp. p. 231) 1 বাাতি নীদের বিতীর প্রশ্চার অধীনতা দেখাইবার জন্য বাগদাাদী মাজুসদের সহিত যে তুলনা উপছাগিত করিয়াছেন তাহা সামঞ্জস্য-পূর্ণ ; কিন্ত তথু ইহাই সুসলিম কুক্ত তল্বিশারদগণের পরি-ভাষার প্রকৃত বিহুবাদরণে অভিহিত হইতে পারে না। তাঁহারা প্রবন্ধের গোড়ায় উলিখিত ভিন প্রেণী হইতে মাজুসদের স্বাতরঃ দার্থহীন ভাষার ঘোষণা করিয়া তাহাদিগকে ছণনাবিয়াঃ ত্রেণীর বাহিরে রাখিরাহেন। মাজুসী মতবাদে রাষ্দাান (আলোই) মধ্য স্পিট আর আহ্রামান (অভকার) রাষ্দানের একটি গৌণ সুপিটঃ আবার একটি যোরোভিয়ান্ উপদৰের মতে উভয়ে পরক্ষর সমান, কিত তাঁহারা সর্বশক্তিমান আলাাহ্র সৃল্টি এবং তাঁহারই নিয়ত্তণাধীন ।

প্রস্থাতীঃ প্রবন্ধে উদ্ধিখিত প্রস্থগুলি ব্যতীত যে সমস্ত প্রবন্ধের উল্লেখ করা হইরাহে সেইগুলিতে উদ্ধিখিত প্রস্থগুলিও (स.)।

সমুহের একটি নাম বাহারা 'আদ, ইরাম (আরম) বি'বাার (জোবারিতি ? ) ভাতিগুলির ন্যায় রাস্লুছাাহ্ (স:)-এর আবির্ভাবের সূর্বে কোন এক সময়ে নিশ্চিক হইয়া গিরাছে। প্রাচীন্তর অনার-বীর ও অবন্যান্য বিবরণেও ছামৃদ নামের এবং ছামৃদ **জা**তির ঐতিহাসিক অভিজের নিশ্চিত প্রমাণ পাওয়া যায়। খৃস্টপূর্ব ৭১৫ অন্দের সারগণ (Sargon) শিলালিপিতে আমরা "তামূদ" জাতির উল্লেখ দেখিতে পাই। ইহারা অসিরীয়গণের অধীনস্থ হইয়া পূর্ব 'আরব ও মধ্য 'আরবে বসবাস করিতেছিল। আমরা আরিস্তো, টলেমী এবং প্লিনীর লেখাতেও ছ'ামুদেনিসের উল্লেখ দেখিতে পাই। শেষোক্ত লেখক ছ'মুদাইগণের বসতি ছলরাপে দোমাখা (Domatha) এবং হেগ্রার (Hegra) উল্লেখ করিয়াছেন। এই দুই ছানকে সত্তবত ''ভোফ''-এর দুমাতু'ল-জানাল এবং আল-'ইলাা'র উত্তরে অবস্থিত হি:জ্ঞায় রেলওয়ের আল-হি:জ্রের সহিত অভিম ছান্রপে সনাক্ত করা ষায়। প্রাচীন 'আর্বীয় লোক-কাহিনীতে ছণমূদ ভাতির বসতি শেষোজ ছানেই নির্দেশ করে। আরবের গ্রাচীন কবিঙ্গপ পাথিব পৌরবের ক্ষপস্থায়িছের দৃত্টান্তস্করণ স্পাদ জাতির সহিত ছণমূদ স্বাতির উল্লেখ করিয়াছেন। এই কবিদের মধ্যে আল-জাশা এবং উমায়্যাঃ ইব্ন আবি'স'-স'ালতের নাম উল্লেখযোগ্য ৷ ইঁহারা ভাঁহাদের কাহিনীতে কতিপয় প্রচলিত উপাখান উদ্ভূত করি-য়াছেন। কু:রজানে 'আাদ জাতির সহিত ছণমূদ জাতির ভাগাকে পরবর্তীদের জন্য হশিয়ারীবরূপ পেশ করা হইয়াছে। কু'রজানের সংশ্বিষ্ট আয়াতগুলি এই ঃ ৭ ঃ ৭৩-৭১ ; ১১ ঃ ৬১-৬৮ ; ১৫ ঃ ৮০-৮৬ : ৪৬ **:** ২৩---७১।

ছ'ামূদ জাতির পতন কাহিনী কু'রআানের ভিডিতে 'আরবীয় ঐতিহ্যে এবং তাফসীরকারগণের রচনায় বিকাশ লাভ করিয়াছে। উহা সংক্ষেপে নিশ্মরাপ:

'আদি কাওমের মধ্যে যেমন হৃদ ('আ) নামে এক নবী ছিলেন তেমনি ছামূদ কাওমেয় মধ্যে একজন নবী ছিলেন, তাঁহার নাম সালিছা (আ) (ইব্ন 'উবায়দ ইব্ন 'আামির ইব্ন সামি)।

ভাঁহার বিরোধী অবিশাদিদপের নেতা ছিল জুন্দা ইব্ন 'আম্র। ভাঁহার নুবৃওয়াণ্ডের নিদর্শন দেখিতে চাওয়ায় সণাজিহণ ('আ) অলৌকিকভাবে পাহাড়ের মধ্য হইতে একটি গর্ভবর্তী উট্রী বাহির করিলেন। আলাছর এই উট্রী পবিল্ল এবং অবধ্য ঘোষিত হওয়া সন্ত্বেও অবভাকারীদের ঘারা বাকাসহ উহার পায়ের পেশী-বন্ধ কভিত হইল। এই হঠকারিতার জন্য শান্তিবরাপ সমত্র ভাঙি বিধার হইল। এই ধাংসের প্রক্রিয়া সন্দর্শে কু'রআানের ৭ম সূরার ৭৪ তম আয়াতে বলা হইয়াছে, ''রাজিকাঃ''—জুমিকন্দ, আর ৪১ সূরার ১৩শ ও ১৭শ আয়াতে বলা হইয়াছে সংা'ইকাঃ—বজুপাত।

কু স্বাদ্ কৈ কারীমের অনবদ্য ভাষার হাম্দ ভাতির প্রতি
সাচিহ: ('আ)-এর সভার প্রতি আহ্বান, উজ জাতির হঠকারিতাপূর্ব আচরব এবং উহার পরিশতি সম্পর্কে বিভিন্ন সূরার যে ইঙ্গিতসূর্ব
সংক্ষিণত বিবরণ উল্লিখিত হইরাছে—স্পট্তর ধারবা গঠন এবং
পূর্ব তাৎপর্ব অনুধাবনের জন্য উহার প্রয়োজনীয় অংশ নিম্নে
উত্ত হইব :

"এবং হ'াস্প ছাতির নিকট (নবীরংগ প্রেরণ করিরাছিলাম) ভাহাদের রাভা স'ারিহুকে। তিনি ববিরাছিলেন ঃ "ফ্ আমার ছাতি ! ভোমরা 'ইবাদোভ করিবে, আনুগতা করিবে আশাহ্র, ভিনি বাতীত ভোমাদের উপাস্য প্রভু আর কেব নাই, ভোমাদিগকে তিনি স্থিট করিয়াছেন মৃতিকা হইতে এবং সেইখানেই ভিনি ভোমাদিগকে বসবাস করাইয়াছেন, সূতরাং ভোমরা ভাঁহার কমা প্রার্থনা কর এবং ভাঁহারই দিকে প্রভাবর্তন কর, নিশ্চয়ই আমার প্রভু নিকটেই আছেন, তিনি আহ্বানে সাড়া দেন।" ভাহারা বলিল, "হে সণালিহে"। তুমি ভো ছিলে ইভিপুর্বে আমাদের আশাহ্র। এখন কি তুমি আমাদিগকে নিষেধ করিভেছ 'ইবাদোভ করিতে সেই সকলের, মাহাদিগের 'ইবাদোভ করিবাছিল আমাদের পিতৃপুক্তবেরা ? বতত তুমি আমাদিগকে ঘাহার রভি আহ্বান করিভেছ আমরা সে সম্বন্ধে সনিহান"—( সুরাঃ হৃদঃ ৬১ ও ৬২ আয়াত )।

ছামূদ আতির আবেদন অনুসারে আল্লাহ্র নিদর্শনরূপে উস্থী আসির। সাারিহ নবী ('আ) এই উস্থীর প্রতি ইদিত করিয়া উহাকে আল্লাহ্র নিদর্শনরূপে প্রহণপূর্বক তাঁহার আনুগভার আহ্বান জানাইরা সতর্ক বাণী উচ্চারণ করেন এইভাবে ঃ

"দেখ, তোমাদের প্রভুর পক্ষ হইতে তোমাদের নিকট এক সুস্পত্ট প্রমাণ আসিরাছে; আল্লাহ্র এই উল্লী তোমাদের পক্ষে নিদর্শনবর্গ হইবে, অতএব তোমরা উহাকে মুক্ত থাকিতে দিও, আল্লাহ্র যমীনে উহা চলিয়া বেড়াইতে থাকুক, আর কুমতবাবে উহাকে স্পর্ণ করিও না, অন্যথায় এক যত্ত্বদায়ক শান্তি তোমা-দিরকে গাকড়াও করিয়া ফেলিবে।" সংগ্রিকং ('আ) আরও বলিলেন, "তোমরা সেই সময়ের কথা সমরণ করিয়া দেখ, 'আাদ ছাতির পর বখন তিনি তোমাদিগকে তাহাদের ছলাভিমিক্ত করিলেন ও তোমাদিগকে পৃথিবীতে সুপ্রতিষ্ঠিত করিলেন, তোমরা তাহার কোমন (মৃত্তিকা) ঘারা 'ইমাারাত তৈয়ার করিতেছ এবং পাহাড় কাটিয়া তাহার মধ্যে পৃহ নির্মাণ করিয়া থাক, অতএব আল্লাহ্র এই নিয়ামতগুলি সমরণ রাখিও আর পৃথিবীতে কাস্যাদ করিয়া বেড়াইও না।" (আল্লাফ র ৭৩ ও ৭৪ আরাড)।

কিন্ত তাঁহার ক'ওম তাঁহার কথা ত মানিলই না; বরং উন্টা চরম হঠকারিতার পরিচয় দিয়া উক্তীটিকে বারিয়া ফেলিল, তাহাদের প্রভু প্রতিপালকের নির্দেশ পালনে পরাতমুখ হইয়া দেল এবং (অবশেষ) বলিল : ''হে স'ালিহ'! তুমি যদি (সত্য সভাই আলাহ্র) রাস্ত্র হও, তাহা হইলে যে ('আয'াাবের) ভয় আমাদিশকে দেশাইয়া আসিতেছ তাহা আনিয়া ফেল।'' ফলে তাহারা ভীষণ ভূমিকশের কবলে পতিত হইল আর ভাহাদের প্রভাত হইল নিজ নিজ আবাসে তাহাদের অধঃমুখে <u>ড</u>ুগাতিত অবছার<sup>শ</sup> (আ'রাকি: ৭৮ ও ৭৯ আরাত)।

অন্ত বলা হইরাছে, "আর দেখ, ভূমিকলের প্রচণ্ড নির্দোষ তাহাদিগকে আক্রমণ করিল, তাহাদের প্রভাত হইৰ নিজ নিজ আবাসে ভূপাতিত অবস্থায় (এমনভাবে) যেন সে সেকে কখনও তাহাদের বসবাস ছিল না । (আল্লাহ্র রাহ্-মাত হইতে) দুরে অপস্ত হইয়া দেল ছান্দ ভাতি" (সুরাঃ ভূদঃ ৬৭ ও ৬৮ আরাত)।

কুরু রুলানের এই বর্ণনাসমূহ ছাসুস ছাত্তির পতনের করেণরাপে বিণত আয়েরগিরির লাভা নিঃসরণের সেই প্রচলিত কাহিনীকেই সত্য সভাবিত করিয়া ভোলে। এই ছাপুৎপাতের ফলে আরবে "হার্রা" নামে অভিহিত বিভীর্ণ লাভা ফেরের উত্তব ঘটরাছিল। আল্-হিজের পতিম দিকে জনাতম রুহতম 'হার্রা' আলও বিদামান রহিয়াছে (তু. B. Moritz, Arabion, Hanover 1923, p. 28)। Glasor মনে করেন, ছাসুস ছাতি লিহ্ন্থান (Pliny যাহাকে Lochioni বলিয়াছেন) জাভির সহিত ঘনিস্ঠভাবে সম্প্রকিত। তিনি এ কথাও বলিয়াছিলেন মে, হ্যারলদিপের জালও লিহ্ন্থান নামে যে দুই সের বিদামান ভাহাদেরও প্রাচীন নাম ছিল ছামুস এবং পরবর্তী নাম বিহু স্লান।

তাঁহার মতে ৪০০ হইতে ৬০০ শৃশ্টাব্দের মধ্যে লিহ্'য়ান রাজন্মের অবসানের সহিত হ'ামূদ জাতির গতনের সময়কাল মিলিয়া যায় ।
[কু'য়আান বণিত হ'ামূদ জাতির ধ্বংস ইহার পূর্বে হইয়াছে।]
Huber, Euting প্রমুখ জাল-'ইলাা', আল-হি'জ্ব এবং পার্ম বড়ী
এলাকার পাহাড়ে যে শিলালিপি আবিত্কার করিয়াছেন শিলালিপিবিদগণ উহা লিহ'য়ান বা হ'ামূদীয় বলিয়া আখ্যায়িত করিয়াছেন।

শ্রমুপঞ্জী ঃ উপরে উদ্বত কুণরআনের আয়াতথলির বাাখা। (১) তণবারী, ১ খ, ২১৯ প.; (২) আল-মাক্দিসী, খাদ'উ'ল্-খাল্ক; ed. Huart, ৩ খ, ৩৯ প.; (৩) মাস্'উদী, মুরাল, ৩ খ, ৮৪ প.; (৪) আবু'ল-ফিদাা'. Historia anteislamica, ed. Fleischer, register, (৫) Caussin de perceval, Histoire des Arabes, i. 24 প.; (৬) Sprenger, Alto Geographie Arabiens; (৭) J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, p. 103---106.

H. H. Brow (S.E.I.)/श्राशण्यम चारमूद व्रश्यान

জাতি কারেষ (المان) সাধারণত গঞ্চ আদেশের অন্যতম গণ্য করা হয় (আল্-জাহ্ কাম্বিল-ছাম্সা; Goldziher, Zahiriten, সৃ. ৬৬ প.; তু. Dict. of Techn. Terms. ১২, ৩৭৯ প.; T.W. Juynboll, Handbuch, পৃ. ৫৯ প.) এবং মুবাহে (আর্থ অনুমিত)-এর সমার্থবাধক বিবেচিত হয়। তবে মুবাহে ভারা এমন কর্ম বুঝার যাহা নিষিদ্ধ নয়, আদিত্ট নয় কিংবা অনুমোগিত নয়; যাহা সম্পাদনের জনা পুরস্কার নাই, অসম্পাদনের জন্য শান্তিও কাই। কিন্ত জাতিইয় অভার বাগেক; এই শব্দের "প্রচলিত" "অনুমোদনীয়" অর্থ ভারা গুমু মুবাহে কেই বুঝায় না, আইনগত বাধা নাই এমন কোন কার্ম বা বিষয়কেও বুঝায়। ফলে ওয়াজিব, মান্দ্র (পসম্বনীয়) ও মাক্রহ ইহার অন্তর্গত হইয়া গড়ে। অধিকত্ত আইনগত অর্থ হাড়াও শব্দতি মুক্তিগত তাৎপর্যও বহন করে, তথন ইহার অর্থ দাঁড়ায় "যাহা অচিঙ্কনীয় নয়, তবে তাহা আবশাকীয়, সভাবা কিংবা সভ্যবপর যাহাই হউক না কেন" (Dict. of Techn. Terms, i. 207 প.)।

**গ্রন্থপঞ্জীঃ** নিবছের যথাছানে উলিখিত হইয়াছে।

জানাবাঃ ( ১০০১০) নারী সঙ্গমের দর্কন যে অপবিত্র
ভবছার সৃষ্টি হয় তাহাকে জানাবাঃ বলে এবং এইরাপ অপবিত্র
হাজিকে জুনুব বলে। জানাবাঃ-কে ওরু অপবিত্রতা গণ্য করা
হয় এবং ও স্ল ভারাই আবার পবিত্রতা অর্জন করা যায়;
ভস্তের পানি পাওয়া না পেলে তায়াস্মুম করিলেও চলে। লঘু
অপবিত্রতার বেলায় উমূবা (পানির অভাবে) তায়াস্মুমের বিধান
রহিয়াছে। জুনুব সক্লকে কুরুরাানের ৫: ৬ আয়াতে উল্লেখ আছে:
"হাদি তোমরা সঙ্গমজনিত অপবিত্রতায় থাক তবে বিশেষভাবে
পবিল্ল হইবে--ভোমরা হাদি লীর সহিত সঙ্গত হও এবং পানি না
পাও তবে বিভল্প মাটির ভারা পবিত্র হইবার সংকল করিবে এবং
ঐ মাটি তোমাদের মুখে ও হাতে বুলাইবে" (অর্থাৎ তায়াস্মুম
করিবে)। শারী আত অনুষায়ী যে কোন প্রকারে রেতঃপাত হইলেও
ছে কোন ব্যক্তি জুনুব হইয়া পড়ে।

স্থুনুৰ তাহার অপবিল্পতার কারণে সালাত আদায় করিতে পারে না, পবিল্প কাবাঃ তাওয়াঞ্চ করিতে পারে না কিংবা বিশেষ প্রয়োজন ব্যতিরেকে মসন্ধিদে অবস্থান করিতে পারে না। তদুপরি কুরুল্লান স্পর্শ করা বা কুরুল্লান তিলাওয়াত করাও তাহার জনা নিষিদ্ধ।

গ্রন্থ ক্ষা ক্ষা কি ক্ষা কি কাবে ও হণানীছে পবিপ্রতা সন্দর্কিত অধ্যায়সমূহ। I. Geldziher, Die Zahiriten (Leipzig 1884), পৃ. ৪৮—৫২।

আনামাঃ (جنرے सानाমा : ) মূল ধাতু خِنْرَه যাহার অর্থ চাকা, আরত করা, লুকান। জানামাঃ শব্দের অর্থ (১) খাট বা

খাটিয়া, (২) খাটিয়ার উপর রক্ষিত মৃতদেহ বা ঋশ, (৩) দাফন-কাফন বা ধমীয় শেষকৃত্য। তৃতীয় অর্থে জিনাাষাঃ শব্দেরও ব্যব-হার আছে। ইসরাম ধর্মে দাফন-কাফন সংক্রান্ত ধ্যীয় অনুষ্ঠানের ভক্তরহিয়াছে।

কু'রুআন মাজীদে দাফন-কাফন সম্পর্কে কোন প্রত্যক্ষ উল্লেখ নাই। কিন্ত হ'াদীছে'র উপর নির্ভার করিয়া ফিক্'ছের কিতাবসমূহে দাফন-কাফনের বিজ্ত বিধি-নিষেধ প্রদত হইয়াছে।

কোন মুসলিমের মৃত্যু হওয়ার পরেই তাহাকে খাটিয়ার উপর কি ব্লামুখী করিয়া শোওয়াইয়া দেওয়া হয়। ইহার পর ভণ্স্ল করান হয়। ইহার জন্য নিয়াতের প্রয়োজন নাই। ও স্ল (৫.)-এর নির্দেশ ফিক্'হের কিতাবে পু৽খানুপু৽খরূপে দেওয়া আছে। প্রতি অঙ্গ বেজেড়ে (ডিন, পাঁচ ইত্যাদি) সংখ্যক বার ধৌত করা হয় ( বুখারী, জানা।'ইয়, ব্যাব ৮ ও ৯)। তৎপর লাশকে কাফন পরি-ধান করান হয়। কাফনের বস্তখণ্ডের সংখ্যা সম্পর্কে মতভেদ দেখা যায়। হণদীছ প্রছসমূহে এক, দুই বা তিনটি বস্তখণ্ডের উল্লেখ আছে (বুখারী, জানা।'ইষ, বাাব ২০, ২৭, ১৪)। ফিক্'ছের বিধান মতে পুরুষের জন্য তিন খণ্ড এবং মহিলাদের জন্য পাঁচ খণ্ড করিয়া কাফনের কাগড় ব্যবহার করিতে হইবে। তবে পুরুষকেও পাঁচ খণ্ড বন্তে আহত করা যায়, যদিও ইহা ত্রেয় নহে। কি প্লকারের কাফন পরাইতে হইবে সেই বিষয়ে 'আলিমদের মধ্যে মতভেদ রহিয়াছে। সণহ ীহা মুসলিম-এর (জানা।'ইয়, হণদীছ ৪৫) এক হণদীছ -এ বৰিত আছে, "নবী কারীম (স')-কে সাহল ( য়ামনের একটি শহর )-এর তিন খণ্ড খেত বন্তে আর্ড করা হইয়াছিল যাহার মধ্যে কণমীগ'ও হিল না, ইমামেও ছিল না ।" মালিকী মাষ্তাব অনুষায়ী কণমীস'ও 'ইমাামাঃ কাফনের অভর্জ, তবে রাস্লুলাহ (স')-এর বেলার ইহার ব্যতিক্রম ঘটিয়াছিল ( প্র. উদ্ভ হণাদীছা সম্পর্কে নাওয়াবণীর ডাষা ) । শাফি'ঈ এই রীতি (ক'মৌস' ও 'ইমামার ব্যবহার) সুপারিশ করেন নাই, তবে উহার অনুমতি দিয়াছেন। কাফনে দামী কাপড় ব্যবহার করা হণদীছে নিরুৎসাহ করা হইয়াছে। যথা: ইমাম মাালিক-এর জানা৷'ইষ সম্পর্কে ৬নং হণদীছ' যাহা হয়রত আৰু বাক্র হইতে বর্ণিত হইয়াছে, "নূতন কাপড়ের প্রয়োজন মৃত বাজির চাইতে জীবিত ব্যক্তির অধিক।" হ'লাঃ-ই ত্রেল্ঠ কাফন ঃ একটি রিদা' (চাদর যাহা উভর কন্ধ আহত করে), একটি ইয়ার (কটি আহত করিতে), উপরত্ত একটি বিফাফোঃ, যাহা প্রকৃত অর্থে কোন জামা নহে; বরং সমস্ত দেহ জড়াইয়া চাকিবার একটি বহিৰ্বাসমায়। यहिलाम्बद्ध कांक्र्यन थार्क अकडि निर्द् (अक श्वरानंत्र कांभीत्र), একটি ইয়ার, একটি বিমার (মুখাবরণ) এবং একটি নিফাফো:। অনেক ক্ষেদ্রে সীনাঃবান্দের (বন্ধাবরণ) ব্যবহারও দৃষ্ট হয়।

হ'ানাকীদের মতে প্রয়োজন হইলে একটিমার বরখণ্ডেও কাফন দেওরা চলে ৷ কাফন খেত রঙের হওয়াই উত্তম, ব্যতিক্রম হিসাবে অন্য রঙের কাপড়ও ব্যবহাত হয়। যথাঃ কাল (লিসানু'ল-আরাব, ১খ, ৪৫৫), সবুজ ও লাল (Snouck Hurgronjo, Mekka, ii, 194)।

ইহ্'রামের অবস্থায় ক'হারও মৃত্যু হইলে তাহার কাফনে সেলাই থাকিবে না এবং মন্তক আহত করা হইবে না (বুখারী, জানাা'ইয়, বাবে ২৭)। ইহা ইহ'রামে পরিধের বন্ধের বিধান অনুসারে।

কাফন পরিধান করাইবার পর জানাাধার: সণলাত আদায় করা হয়। জানাাধার সণলাতে প্রধানত মৃত ব্যক্তির জন্য দু'আা' করিবার ব্যবহা আছে। ফিক্'হের কিলাবে জানাধার সণলাতের সবিভার বিধি-বিধান দেওয়া আছে। জানাাধার সণলাতে মসজিদের অঙ্গনে বা খোলা মাঠে আদায় করা হয়। (আরও প্র. সণলাত—৪)।

কাফিরের জন্য জানায়ার সালাতে আদায় করা নিথিছ। এরপ বাজিকে ভাস্ল করান হইবে না। তবে তাহাকে কবরছ করা যায়। শহীদকে ও সূল করান হয় না। যে রক্তের চিহ্ন তাঁহার শাহাাদাতের সাক্ষ্য তাহা ধইয়া অসসারিত করিবার প্রয়ো-জন নাই। মৃতদেহের কাছে আলো স্বালাইয়া রাখা একটি প্রচীন সেমেটিক প্রথা বলিয়া কথিত (e. g. Pesahim iv. 14), কিন্ত হণদীছে বিনা প্রয়োজনে আলো স্থালান নিষেধ করা হইয়াছে (নাসাজ, জানা।'ইয়, বাাব. ১০৪)। উপরিউজ কুত্যাদি সমাণ্ড হওয়ার পর কবরস্থানের দিকে জানাাযার মিছিল যায়া ওক হয়। লালের খাটিয়া প্রথমরা কবরস্থানে বহিয়া লইয়া যায়। স্ত্রীলোকের লাশও পরুষেরা বহন করে। বহন কাজটি সাবধানে করিতে হয়। মহিলাদের লাশ সমতে সাধারণের দৃষ্টি হইতে ভাকিয়া রাখিতে হয়। জানায়োঃ রাজা দিয়া লইয়া যাইবার সময় দর্শকদের দাঁডাইতে হইবে কিনা সে বিষয়ে মতভেদ র ইয়াছে। হয়রত মহাভ্যাদ (সা) **জানায়াঃ যাইবার সময় উঠিয়া দাঁ** ছাইয়াছিলেন এইরূপ হ**াদী**ছা ব্যবিত আছে (মসলিম, জানাা'ইয়, হ'াপীছ' ৭৩)। (ইহার দুইটি কারণও উল্লেখ করা হইয়াছে : ১। ফিরিশতাদের সম্মানে যাহারা জানাাযার অন্তর্গে গমন করেন, ২। মৃতের সম্মানে। অপর একটি হ'দীছে' বলা হইয়াছে যে, জানাাযার সম্পানে দাঁড়াইবার আদেশ রহিত করা হইয়াছে। ইমাম মাজিক, আব হ'নৌফাঃ ও শাক্ষিস (র) শেষাক্ত মতের সমর্থক। ইমাাম আই মাদ ইবন হাছার (র) এই বিষয়ে কোন মত একাশ করেন নাই। ভানাাযার মিছিলে শরীক হওয়া প্রশংসনীয় (মস্তাহাত্তা), তবে অধপুঠে আরোহণ कत्रिया मिहिरतंत्र अनुप्रतंत्र कत्रा निविधः।

মৃতের লাশ কবরে রাখার কাজটি বেলোড় সংখাক লোকেরা সম্পন্ন করেন। লাশ কবরের মধ্যে কি'ব্লাঃমুখী করিয়া শোঞ্জন হয়। তৎপর উপস্থিত লোকদের সকলেই তিন তিন মুণ্টি করিয়া শোঞ্জন মাটি কবরের উপর নিক্ষেপ করেন। এই উপলক্ষে মৃতের কানে কালিমাঃ ত'ারিয়বাঃ ওনানো হয় (তাল্ক'ীন), উদ্দেশ্য এই যে, কবরের মধ্যে মূন্কার ও নাকীর যখন এই বিষয়ে প্রশ্ন করিবে সে যেন ঠিক উত্তর দিতে পারে। মাালিকী মায় হাব অনুসারিগণ তাল্ক'ীন সমর্থন করেন না। কখনও কখনও সূরাঃ ফ্যাভিহণ এবং মুজাওবিযোতাান (কু'রজান শারীকের সর্বশেষ স্রাঃঘর) গঠি করা হয় (জাল-কু'শ্রী, গৃ. ৩২)। দাফনের সমর মহিলার কবর চাদর যারা চাকিয়া লওয়া হয়। শাক্ষি'ঈ মতে পুরুষের কবরও চাকিতে হয়।

ফিক'ছের বিধান মতে কবরকে অলংকৃত করা, এমন কি উহার

উপর শিলালিপি ছাপন করাও অনুমোদিত নহে। কেবলমার মৃতের মন্তক বরাবর ছানটি একটি প্রস্তর বা কাঠ মণ্ড দারা চিহ্নিত করা মাইতে পারে। তবে ফিক্-ছনান্তের নিষেধ সর্বেও বহু মাধার ও সমাধি-সৌধে বিচিন্ন কারুকার্যের সমাবেশ দেখা মার এবং উহা সাধারণ লোকের ভক্তি ভদ্ধা আকর্ষণ করে। কবর যিয়ারোত করা প্রথমে নিষিদ্ধ করা হইয়াছিল, পরে উহা অনুমোদন করা হইয়াছে (মুসলিম. জানাা'ইয়, হ'াদীছ' ১০৫, ১০৮)।

মৃতদেহ দাফন করার পূর্বে ও পরে শোক ও সমবেদনা প্রকাশের জন্য মৃত্যের পরিবার-পরিজনের গৃহে প্রমান করিবার বিধান রিছিয়ছে। ফিক্'হের কিতাাবে এই সম্পর্কে বিজ্ঞৃত নির্দেশ প্রদান হইয়াছে। মেমন কি বলিয়া সাম্প্রনা দিতে হইবে ইত্যাদি (তু.তা'যিয়াঃ)। দাফনের দিনের পরে পরীব-মিসকীনদের জন্য ভোজ দিবারও সুপারিশ আছে। এরপ ক্ষেপ্রে পবির স্কু'রজ্ঞান পঠে করা হয় এবং উহার ছাওয়াব মৃতেয় আছার প্রতি পৌছাই-বার দু'আা' করা হইয়া থাকে।

গ্রন্থ পঞ্জীঃ (১) হ'াদীহ' সংগ্রহে এবং ফ্রিক্'হের প্রক্সমূহে সালাতে 'জলাল-মারিতে ও কিতাবে'ল-জানাা'ইয়; (২) ইবন সা'দ, তাবাকণাত, ২/২গ, ৬০ প. াবী করীম (সা)-এর দার্ফন কার্য)। (७) हेव्स आवित-इ-ाक्क, मानशात, मु. ১৯२১, १. २ : २२ %., ২২১ প. ৩ : ২৩৪—২৮০ (মধ্যবুগ), (৪) M. Galab, in Isl. 31 (1953 C) 147-173, 32 (1955 C) 79-104, 168-194 (c) A. S. Tritton, in BSOS, ix, 653-661; (b) A. J. Wensinck, Handbook, छ. Biers ; (१) अं तासक, Some Semitic Rites of Mourning and Religion, in Verh. KAW, New Series xviii, no. i.; (b) Paule Kahle, Die Totenklage im heutigen Agypten in Festschrift H. Gottingen 1923 . (a) J. L. Burckhardt, Notes Gunkel, on the Bedouins and Wahabys, p. 280; (50) Snouck Hurgronje Mekka, ii. p. 188-198; (55) d'Ohsson, Tableau de l'Empire Othoman i, p. 235, 259; (53) A. Jaussen, Coutumes Palestiniennes (i., Nablus), p. 333-345: (১७) क्षे रवाचक, Coutumes des Arabes du pays de Moab, p. 95-105, (58) S. G. Wilson Persian Life and Customs, p. 209-212; (Se) A. Musil, The Manners and Customs of the Rwala Bedouins, p. 670, (55) Snouck Hurgronje, The Achenese i. p. 418-430; (১৭) क्षे त्वचक. Verspr. Geschr. iv. i., p. 241—245 (Java), (86) E. Westermarck, Ritual and Boliof in Morocco, vol. ii.

জারাত ( ক্ হ জারাঃ ) শক্টির আডিধানিক অর্থ উদ্যান।

মে সব মু'মিন ইছকালে সংকার্য করেন পরকারে তাহাদিগকে সুথ
সম্পদপূর্ণ উদ্যানে অর্থাৎ বেহেশ্তে থাকিতে দেওয়া হইবে। কু'রআান ও হ'দৌছে জারাত শক্টি প্রায়ণ বেহেশ্ত অর্থে ব্যবহাত

ইইয়ছে। জারাতের বিভিন্ন জর আছে, বেহেশ্তবাসিগণ নিজ
নিজ সং কর্ম অনুসারে যোগা আসন লাভ করিবেন। কু'রআমন
বেহেশ্ত বুবাইতে নিম্নোজ আটটি শন্সমন্টি ব্যবহাত হইয়ছে;

যথাঃ দাক্ল'ল-খুল্দ্, দাক্ল'ল-মাকামে, দাক্ল'স-সালাম, জারাতুল'আদন, দাক্ল'ল-ক'লোর, দাক্ল'ন-নাগীম, জারাতুল-মাওয়া, জারাতুল-

তু'ল-কিরদাওস। এই কারণে অনেকে মনে করেন যে, বেংহশ্তের সংখ্যা আটটি এবং তদমধ্যে জারাতু'ল-কিরদাওস সর্বশ্রেষ্ঠ। কু'রজানে বেহেশ্তের বর্ণনায় সুরম্য জট্টাকিকা, দিনংধ ছারা, ঘর্ণসিংহাসন, নদীয়বাহ, দুংধ-মধ্-মদিরা শ্রেতে, ফল-মূলের প্রাচুর্য, সুকোমল গারিচা, সুনরী হু'র, চিরকিশোর গি'ল্মান ইত্যাদি কথা রহিয়াছে। কেহ কেহ কু'রজানের এই বর্ণনাকে রাগক বা মিছ'গাল বিলিয়া মনে করেন।

ভাষাত সন্দকীয় কয়েকটি ভায়াতের অনুবাদ নিম্নে দেওয়া হইলঃ

"কেই ভাবে না, তাহাদের সৎ কাজের প্রতিদানে নয়নমোহন কি পুরকার রক্ষিত রহিয়াছে'' (সুরাঃ সিজ্দাঃ, ১৭)।

"ধর্মনিচ্সণ নদীবিধৌত বর্গোদ্যানে অবস্থান করিবে যোগ্য আসনে, সর্বশক্তিমান বিষপ্তির সন্ধিধানে" (সূরাঃ কণামার, ৫৪--৫৫)।

"ধর্মনিষ্ঠাদের জন্য যে স্বর্গোদ্যানের প্রতিশুন্তি দেওয়া হইয়াছে ভাষার উপনা হইভেছে—সেখানে রহিয়াছে স্কুল্ডোয়া নদী, অবিকৃত স্থাদ দুংখধারা, সুস্বাদু মদিরা প্রোত আর নির্মল মধু-নির্মার, তদুপরি তাহাদের জন্য রহিয়াছে যাবতীয় ফল-সভার আর প্রভুর ক্ষমা" (সুরাঃ মুহ্শাম্মান, ১৫)।

"সেইদিন বেহেশ্তীগণ আনন্দে মগ্ন থাকিবে; দিনখ্ধ ছায়ায় সন্ধিনীসহ তাহারা সিংহাসনে হেলান দিয়া বসিবে। সেইখানে তাহাদের জন্য সঞ্চিত রহিয়াছে যাবতীয় ফল-মূল ও বান্হিত সমস্ত কিছু, জার সেইখানে করুণাময় প্রভুর পক্ষ হইতে তাহারা "শাতি" সভাষণ শুনিতে পাইবে" (সুরাঃ য়াসীন, ৫৫—৫৮)।

"বিষাসী নর ও নারীকে যে বর্গোদ্যানের প্রতিশুন্তি জালা।ফ্ দিরাছেন তাহার পাদদেশে নদীলোত বহিয়া ষাইতেছে। সেইখানে তাহারা চিরকাল থাকিবে আর চিরস্থারী সেই উদ্যানে উভম বাস-ছান রহিয়াছে। কিন্ত সর্বোত্তম প্রাণিত হইতেছে আলা।ব্র সন্তুল্টি-লাভ, ইহাই মহাসাকলা" (সুরাঃ তাওবাঃ ৭২)।

"জামাতের বিভৃতি আকাশ ও পৃথিবীর মত" (স্রাঃ হণদীদ ঃ ২১)।

"তাঁহারা হেলান দিয়া বর্ণসিংহাসনে পরস্কর মুখোমুখী হইয়া বসিবে। তাহাদের সেবায় নিয়োজিত থাকিবে চিয়কিশোরের। পান-শার, কুঁজা ও সুরাপুর্গ পেয়ালা লইয়া। সেই সুরাপানে তাহাদের শিরংগীড়া হইবে না। সেই কিশোনরেরা পরিবেশন করিবে তাহাদের পসক্ষমত ফলমূল এবং তাহাদের ইপিসত পক্ষিমাংস। সেইখানে তাহাদের জনা থাকিবে জায়ত-লোচনা হুল, সুরক্ষিত মুজাসন্স, তাহাদের কর্মের পুরজারয়ররাণ। সেইখানে ভাহারা কোন জসার কথা ও পাপবাকা ওনিবে না, কেবল ভনিবে "সালাাম, সালাাম" (শান্তি, শান্তি) (সুরাঃ ওয়াাকি 'জাঃ ১৫—২৬)।

রম্বন্ধী ঃ (১) Wensinck, CTM, vol. I, (২) ঐ লেখক, Hand book, ল. Paradiso; (৩) ইব্রাহীম হণক্ কী, মাণির-কাভ নাামাত্, ব্লাক ১২৫১, ১২৫৫। জায়াঃ সম্পকিত কুর-জানের বহু আয়াত ও হণদীছের বাবসমূহ।

জাকার ( جمئر ) ইব্ন মুহণ্णমাদ খাদশ ইমামের মতঠ ইমাম।
তিনি ভাস'-স'াদিক' (বিখাসভাজন) নামেও অভিহিত হইতেন।
ভাকার ৮০/৬১৯—৭০০ কিমা ৮৩/৭০২—৭০৩ সালে জন্মগ্রহণ
করেন এবং ইমাাম হিসাবে ভদীয় দিতা মুহণ্টমাদ আল-বাাকি র-এর

ছলাভিষিক্ত হন। তিনি রাজনীতিতে কোন অংশ প্রহণ করেন নাই। অন্যগক্তে হণাদীছাশাত্তে গভীর জানের জন্য তিনি রসিছি লাভ করিয়াছিলেন। কথিত আছে যে, তিনি জ্যোতিষশার, আলক্ষি ও জনানা গুচু বিজ্ঞান চর্চায় নিজেদের নিরোজিত রাখিতেন। তবে তাঁহার রচিত বলিয়া কথিত বহু পুত্তক পরবতীকালের আল রচনা। তিনি ১৪৮/৭৫৬ সালে মদীনার ইভিকাল করেন। ইমাামীয়াঃ সম্পুদার তাঁহার (জা'ফারের) সমর পর্যন্ত ইমাামাতের পরম্পরা ছীকার করেন, কিন্ত তাঁহার বৈধ উত্তরাধিকারী সম্পর্কে একমত নহেন, তাঁহার বহু সরান ছিল এবং উহাদের মধ্যে চারিজন (মুহাম্মাদ, 'আব্দুলাহ্, মুসা এবং ইসমাা'উল) ইমাামাত দাবী করিয়াছিলেন। সম্ভ ইমাাম হিসাবে তাঁহার পুর মুসা আলক্ষাজিম সম্পুদারের অধিকাংশ সম্প্রা কর্ত্ত হইরাছিলেন।

প্রস্থা (১) ডাবারী, ৩খ, ২৫০৯ প.; (২) ইব্নু থাজিকান, ১২৮ নং (do Slano-এর জনুবাদ), ৩০০ প.; (৩) শাহ্রান্তানী, পৃ. ১৬, ১২৪ (Haarbrucker, পৃ. ২৪, ১৮৭; (৪) নাওবাখ্ভী, ফিরাকু-'শ-শী'আঃ, (Bibl. Isl. 4), সূচী; (৫) GAL Suppl., i. 104।

জাক্ষর আহ্মদ উছ্মানী ( ظَارُ احماد عُمَانَى : জাকার আহ্মদ 'উছ্মানী) জন্ম ১৮৮৭ খৃ. মৃ. ১১৭৪ খৃ.। তিনি ভারতের মাওলানাা আশ্রাফ 'আলী থানাব 'র জাগিনা এবং ভারতের উত্তর প্রদেশের থানা ভবনের অধিবাসী। ছোটবেলা হইতেই তিনি মামার নিকট থাকিয়া লেখাগড়া শিক্ষা করেন। প্রায় ২০ বংসর যাবৎ থানা ভবনে খানক াহে-ই-ইমদাদিয়্যায় থাকিয়া কিভাবে ধ্যমীয় পুস্তক রচনা করিতে হয় এবং ফাত্ওয়াা লিখিতে হয় শিক্ষা করেন। ছয় খঙে প্রকাশিত "ইমদাদ্'ল-আহ্'কাম" নামক বিরাট ফাত্ওয়াার কিভাবেখানা ভাঁহারই প্রমের ফল্যুন্তি।

১৯৩৮ খৃস্টাব্দে তাঁহার শিক্ষ ক মাওলানা মুহ'। দ্মাদ ইস্হ'। কিব বর্ধমানা (র)-এর ইন্তিকালের পর মাওলানা উছ্মানী চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে আরবী ও ইসলামিক স্টাডিজ বিভালের মাওলানা পদে নিমুক্ত হন এবং ১৯৪৮ সন পর্যন্ত ঐ পদে বংগল থাকেন। ১৯৪৮ খুস্টাব্দের ডিসেম্বর মাসে তিনি চাকা 'আলীয়াঃ মাদ্রাসার হেড্ মাওলাবারীর পদে নিমুক্ত হন এবং ১৯৫২ খু. পর্যন্ত তিনি কৃতিছের সহিত কাজ সমাধা করিয়া পাকিস্তানের উভ আল্লাহ্ য়ার ঝান লাকে 'লভ্রুম মাদ্রাসার মুহ'। দিছে হিসাবে যোগদান করেন। তিনি রাজনীতিবিদও ছিলেন। পাকিস্তান অর্জনে তাঁহার দান কম নহে। তৎসলে তিনি ধর্ম প্রচার ও ধনীর কিতাব রচনা করিডেন। তাঁহার রচিত কতকত্তির মূল্যানা প্রক্রের নাম নিদ্দে প্রদ্য হইল ঃ

- ১। ইমদ্যাদু'ল-আহ্ কাাম, ৬ খণ্ডে লিখিত ফাতওয়ারে কিতাবে।
- ২ । ই'লা'উ'স-সুনান, ২০ খণ্ডে লিখিত হ'াদীছে'র একটি মুলাবান কিতাৰে।
  - १ देवन मान्म् अ—(मान्म् अ द्राह्मारक अविना)।
  - 8 । अकाब-मामार्-३-दिःखाय ।

জাব্রিক্সাঃ (ব্ৰুদ্ধ ) একটি সম্পুদায় বিশেষের নাম; ভাঁহারা কাদ্রিয়াঃদের মতবাদের বিপক্ষে ইচ্ছার বাধীনতা অহীকার করেন এবং এই বিষয়ে মানুষ ও জড়বত্তর মধ্যে পার্থক করেন না; কারণ তাঁহাদের মতে মানুষের কার্যাবলী আলাাহ্য জাব্র বা বাধ্যবাধকতার অধীন। এই মতের স্বাপেক্ষা প্রসিদ্ধ প্রবজা ইইডেছেন জাহ্ম ইব্ন সাক্ওয়ান (এ.): নাজ্জারিয়াঃ, দি রাারিয়াঃ, কুলাবিয়াঃ এবং বাক্রিয়াঃদেরকেও জাব্রিয়াঃ হিসাবে গণ্য করা হয়, মু তাধিনী লেখকগণ অবশা গোঁড়া আশ্- আরিয়াঃকেও জাব্রিয়াঃ সম্পুদারের অভর্জ মনে করেন, কিও শাহ্রাজানী মথার্থভাবে দেখাইয়াছেন য়ে, এইরাগ ধারণাকে সঠিক বলা য়য় না। কারণ তাঁহারা ইন্থার য়াধীনতা অস্থীকার করিলেও তাঁহাদের মতে মানুষ কার্যের উপর কিছুটা প্রভাব বিভার করিয়া য়াকে (য়. কাস্ব্)।

বাবারত

প্রস্থানী ঃ (১) শাহ্রান্তানী, গু. ৫৯ গ. : (২) Horten, Die philosophischen Systeme der Spekulativen Theol. im Islam, গু. ৫৪ গ.।

জাবাকুত ( جوسروت ), একটি পারিভাষিক শব্দ যাহা নব্য-গ্লাটোনিক দার্শনিকপণ, বিশেষ করিয়া দীপক দর্শন ( الأشراق = আল্-ইশ্রাকি ) মতবাদী সুক্ষীগণ ব্যবহার করেন। শব্দটির গঠন 'আরবী নহে। ইহা মালাকৃত (الملكوت) শব্দের মতই হিন্দু শব্দ এবং সেইভাবেই ব্যবহাত হয়। জাবারত হিশু শব্দ সেবুরাঃ (অর্থাৎ ক্রমতা)-র সমার্থক। জাবারতের বিশ্ব (عالم الجبروت) আল্লাহ্র সর্বময় শক্তির জগৎ। ইহা মালাকূত জগত (عالم) الملكوت ) অর্থাৎ আল্লাহ্র কর্তুত্বের জগতের নাায় এমন একটি অঞ্চল ঘাহা পাথিব বিষয়বস্তর উধের্ব এবং বিভিন্ন পাথিব বস্তর উপরে। প্লাটোনিক দর্শনের "ধারণার জগতে"র (world of ideas) সঙ্গে সাদৃশ্যসম্পন্ন। শব্দটি বিভিন্ন লেখক বিভিন্ন অর্থে ব্যবহার করেন। 'আলামু'ল-জাবারাত বা জাবারাতের জগৎ কেহ ক্ষেত্ ''মধ্যজগণ' বলিয়া চিহ্নিত করিয়াছেন অর্থাৎ ইহার উপরে আরাাহ্র সভা (লাহূত—لأهوت)-এর জগৎ এবং নীচে আরাাহ্র কর্জ (আল-মালাকৃত الملكوت)-এর জগৎ। তু. ইস্তিলাা-হণাতু'স'-স্ফিয়া: আল-ওয়ারিদা: ফি'ল-ফুত্হণাত আল-(اصطلاحات الصوفية الواردة في الفتوحات المكية) মাক্ৰিয়া: নামক শব্দকোষে যাহা ভুরুজাানীর তা'রীফাত (تعريفات)-এর লেষে মুদ্রিত হইয়াছে।

সুহ্রাওরার্দী মাকৃত্র একজন নব্য-রাটোনিক দার্শনিক ছিলেন (প্রচলিত ধর্মমতের বিরোধী বলিরা তাঁহাকে ৫৮৭/১১৯১ সনে মৃত্যুদন্ত দেওরা হয়)। তাঁহার মতে, ক্ষমতার জগৎ (জাবারত) সেই জগৎ বাহা মহাজানিগণ ভাবোক্ষ্যাসের (এ২৬) সময় দেখিতে গান। তিনি বলেন, তাঁহারা সকবত দেখিতে গান যে, দিব্য জ্যোতি সমন্ত ক্ষমতার জগতে এবং কর্ত্ ত্বের জগতে বিশ্বার লাভ করিতেছে। কেই জ্যোতি দেখিরাছিলেন হারমিস ও প্লাটো (Hermos and Plato)।

মা'রিফাত নামাত্ ( معرفت نامه ) নামে তুকী ভাষায় একটি অভিধান আছে যাহাতে সমন্ত বিশ্ব-জাহানের একটা নক্লা দেওয়া আছে। উহাতে জাবারতকে মধ্যহলে দেখাইয়া আল্লাহ্র কুরসী-র ( کرسی ) উপরে এবং 'আরল ( عرش )-এর নীচে খাপন করা হইয়ছে। কুর্সী ( বা সিংহাসন )-এর নীচে কর্ত্ত্রের জগৎ (মালাক্ত—)। ঐ দুই জগৎ (ঝাবারত এবং মালাক্ত)-এর নীচে আছে নমর জগৎ মর্গ বাহার অন্তর্তুত্ত। সু-ফী 'আবদু'র-রাম্যাক' আল-কাশানী ( ৭৬০/১৩২৯-৬০ ) ভালা সহজে একটি চিভাকর্মক পুন্তিকা লিখিরছেন। তাঁহার মতে, জাবারত-এর জগৎ আল্লাহ্ নির্যারিত ভাগোর ( কাদ'র ৪. ) অবহান-ছল। ইহা গবিছ

আশার জগৎ ধাহা আশার জগতের উধেন। বেশক এইখানে জাবারতএর অর্থ করিয়াছেন "বাধ্যবাধকতা"। সেই জগতে অবস্থিত বস্তুজনির
সাধারণ আকৃতি কিয়ৎ পরিমাপে নিশ্নতর বিষে বস্তু-বিশেষকে তাহার
ফকীয় পরিপূর্ণতার উপলন্ধি আরোপ করে। এই ব্যাখ্যাকারী শক্তির
ধারণা দীপকদর্শনেও দেখা যায়, উহাতে বলা হয় য়ে "বিজয়ী জ্যোতি"
অন্ধলারকে পরাজিত করে। ইব্ন পেবিরল (Ibn Gobirol's)—এর
দর্শন একই ধরনের (৪ S. Karppo, Etudo sur los origines et
la Nature du Zohar, Paris 1911, p. 177—179)।

المعنوبة المعنوبة (المعنوبة المعنوبة ا

আল-জাম্রা: (الجمرة ) শাব্দিক অর্থ কাঁকর, প্রতর্থও, ব.ব.আল-জিমার (الجمار)। 'আরব দেশের মভা শারীফের অদ্রে মিনাা উপত্যকায় অবহিত তিনটি নিদিন্ট ছান আল-জাম্রাঃ নামে পরিচিত। এইখানে হ'াজের সময় 'আরাফাাড় মরদান হইতে প্রত্যাবর্তনের পর হণাজ্জীগণ অবস্থান করেন এবং ধমীয় নির্দেশ অনুসারে কাঁকর নিক্ষেপে শরীক হন। এই স্থানের নাম আল-জাম্রাঃ রাখা হইয়াছে হয়ত এইজনা যে, এখানে কাঁকর নিক্ষিণ্ড হইয়া থাকে কিংবা এইজন্য যে, অসংখ্য হ'াজ্জী দারা নিক্ষিণ্ড কাঁকল্মে ছানটি বিরাট কংকর ভূপে পরিণ্ড হয় (লিসানি ্---) ধাতুর অধীন)। 'আরাফাাত হইতে যারা করিয়া হণাজ্জীপণ প্রথমে আল-জাম্রাতু'ল-উলাা (বা আদ্-দুন্য়াা)-তে পৌছেন। সেখান হইতে প্রায় ১৫০ মিটার অগ্রসর হইলে **আল-খামরাডু'ল-**ৰু স্তণা (الوسطى)-য় উপনীত হন। উভয় ছান এক চতুকোণ প্রস্তর স্তস্ত ও এক একটি ক্ষুদ্র পরিখাবেশ্টিত। পরিখার মধ্যে নিক্ষিণ্ট কাঁকর পতিত হয়। এই ছান হইতে ১১৫ মিটার অৱসর হইলে ডান দিকে একটি পথ দেখা যায়, (ষাহা মিনাাউপভাকা হইতে বাহির হইয়া পাহাড়ের উপর দিয়া মশ্লার দিকে পিয়াছে ) এই খানে তৃতীয় জাম্রাঃ—জাম্রাতু'ল-'আকণবাঃ (མོকুটা ) অবহিত । হণদীছে উহাকে আল-জাম্রাতু'ল-কুব্রাা (الكبرى) বলিয়াও উল্লেখ করা হইয়াছে। এইখানে একটি দেয়াল এবং একটি সর্ত আছে। এই তিনটি ছানকে সমণ্টিগতভাবে আল-মূহণস্'স'বি المحصيب ) বলা হয়, তবে মুহণস্'স'ব মঞা ও মিনাার মধ্যবতী সমতল-ভূমির নামও বটে। হ**াজের জনা** প্রস্তর নিক্ষেপ চার ফিকুটী মাৰ্হাবেই ওয়াজিব এবং প্রত্যেক মাৰ্হাবেই ইহার বিভুড নির্দেশ দেওয়া হইয়াছে। উহার বাতিক্রমে কাফ্ফাারাঃ দিতে হয়। এই কাফ্ফাারাঃ যাহা মিস্কীনকে খাদ্যদান হইতে ওক করিয়া পশু কুণ্রবাানী পর্যন্ত হইতে পারে।

১০ মৃ'ল-হি'জাঃ তারিখে কু'রবাানীর পূর্বেই প্রত্যেক হ'াজিকৈ সাতটি করিয়া কাঁকর জাম্রাতু'ল-'আক'াবার উপর নিজেপ করিতে হয়। ১১ তারিখে সাধারণত মধ্যাকের পরে ও সূর্বাজের পূর্বে প্রত্যেক জাম্রাতে পরপর সমন করিয়া সাতটি করিয়া কাঁকর নিক্ষেপ করিতে হয়। ১২ তারিখেও ইহার পুনরার্তি করিতে হয়। ষাহারা ১৩ তারিখে মিনাা-তে বাস করিবেন ঐদিনও তাঁহারা কাঁকর নিক্ষেপ করিবেন। এই সব কাঁকর মুখ্দালিকাঃ হইতে সংগ্রহ করাই রীতি। কাঁকরগুলি খেলুরের বীচি অথবা সিমের বড় বীজের আকারের হওয়া বাস্হনীয়। প্রত্যেকটি কাঁকর নিক্ষেপের সময় বলিতে হয়ঃ বিস্মিল্লাহ্ আল্লাহ্ আক্বার (الله الكرية) অর্থাৎ আল্লাহ্র নামে গুরু করিতেছি, আল্লাহ্ সর্বপ্রেচ। জাম্রাঃগুলির আশেগাশে উৎসাহী হাাজ্জীদের ভীমণ ভিড় খাকে। তাঁহারা এক জাম্রাঃ হইতে অপর জাম্রার দিকে দলবদ্ধতাবে অগ্রসর হইতে থাকেন। সম্পুতি সাংউদী সরকারের পক্ষ হইতে জাম্রাত্রলভ্তাক বিরার প্রান্থিবার পথ সূপ্য করিয়া দেওয়া হইয়াছে।

ভাল-ভাম্রায় কাঁকর নিক্ষেপ আসলে শায়তাাানকে মারায় উদ্দেশ্টে। কথিত আছে যে, তিন ভাম্রাঃ সেই তিন স্থান ষেধানে হথরত ইব্রাহীম ('আ)-কে শায়তাানের মুকাবিলা করিতে হইয়ছে। শায়তাান তাঁহাকে হথরত ইস্মার্ণিয় ('আ)-এর কুয়োনী করা হইতে বিরত রাখিতে চেল্টা করিতেছিল। তিনি শায়তাানের সর্ব প্রচেল্টা বার্থ করিয়া তাহাকে প্রস্তর নিক্ষেপ করত বিতাভিত করেন। সমুদয় নবী জীবনী ও হাদীছা সংগ্রহে আল-জিমাারে প্রস্তর নিক্ষেপ অনুষ্ঠানের বিস্তৃত উল্লেখ দেখা যায় (যথাঃ ইব্ন হিশাম, প্রেত। ওয়াাকিলী, Wellhausen, প্রেচ্ব, ৪১৮ প., ইব্ন সাদ হয়, ১, ১২৫, ৮য়, ২২৪ (الجماز), সিহাাহা সিডাঃ; দেখুন মিক্লাহা কুন্যি'স্-স্লাঃ, আল-জিমাার প., ধাতুর অধীন)। হয়রত ইব্রাহীম ('আ)-এর সময় হইতে এই প্রস্তর নিক্ষেপ অনুষ্ঠান চলিয়া আসিতেছে।

প্রস্থাপারী ঃ (১) ইবরাহীম রিফ্'আত পাশা, মিরআাত'ল-হণরামায়ন, কায়রো ১৯২৫ খ., সচিল্ল: (২) Gaudofrey-Demombynes, Le Pelerinage a al. Mekka, Paris 1923 C., (v) Lane, Arab. Lex., i. 453, (8) Muqaddasi, in BGA, iii. 76; (c) Bakri, Mu'djam (ed. Wustnfeld), p. 245, (b) Yaqut, Mu'djam (ed. Wustenfeld), iv. 426 প., 508; (৭) বখাারী কিতাব'ল-হ'জ, বাবে রাম্য়'ল-জিমার: (৮) তিরমিয'ী, জামি' (দিল্লী ১৩১৫ হি.) ১খ. ১০৯ প.; (৯) Azraqi (ed. Wustenfeld: Chroniken der Stadt Mekka I.), p. 402-405, (50) Burckhardt, Reisen in Arabien, p. 414 %. (55) Burton, Pilgrimage. ch. xxviii., (52) Snouck Hurgronie, Het Mekkaansche Feest, p. 159-161, 171 M., (89) van Vloten, in Feestbundel aan de Goeie (1891), p. 33 %, and in WZKM, vii, 176; (58) Houtsma, in Versl. Med. Ak. Amst., 1904, Atd. Letterkunde Reeks 4. vi. 154 9., (50) Wellhausen, Reste arab. Heidentums, 2nd ed., p. III, (84) Juynboll, Handbuch. des islamischen Gesetzes (Leyden 1910). p. 155-157; (১৭) Wensinck মিক্ডাাহ কুন্বি'স-স্থা: মহ'-খ্যাদ ফ্লাদ 'আব্দু'ল্-বাকি ী হইতে 'আরবী তর্তমা, আল-জিমাার ধাতুর অধীন এবং আল্-মু'জামু'ল-মুফাহরাস, জাম্র ধাতুর নীচে।

জামাালু'দ-দীন আল-আকগণানী ( جِمال الدين الأنفاني) আ'স-সায়িদ মুহ'ম্মাদ ইব্ন স'ফেদার ছিলেন উনিশ শতকে মসলিম বিশ্বের অনন্যসাধারণ ব্যক্তিত। E.G. Browne-এর মতে . তিনি ছিলেন একাধারে দার্শনিক, গ্রন্থকার, বাগ্মী ও সাংবাদিক। কিন্তু সর্বোপরি তিনি ছিলেন এমন একজন রাজনীতিবিদ ঘাঁহাকে বিরোধিখণ বিপক্ষনক আন্দোলনকারী বলিয়া গণা করিত। বিগত কয়েক যুগে বিভিন্ন মুসলিম দেশে বাধীনতা ও সাংবিধানিক অধিকার আদায়ের জন্য যে সব আন্দোলনের উৎপত্তি হইয়াছে তাহাদের উপর তিনি প্রবল প্রভাব বিস্তার করিয়াছেন। তিনি মুসলিম দেশগুলিকে পাশ্চাত্য প্রভাব, প্রভুত্ব ও শোষণ হইতে মুক্ত করিতে উদারপদ্ধী প্রতিষ্ঠানসমূহ স্থাপন করত অভান্তরীণ উলয়ন সাধন ক্রিতে এবং একই খিলাাফাতের অধীন সমুদয় মুসলিম রাল্ট্রকে ঐক্যবদ্ধ করিতে আন্দোলন চালাইতেন, যাহাতে এখন একটি শক্তিশালী মসন্ত্রিম সাম্রাজ্য পঠিত হয় যাহা পাশ্চাত্য মড়যত্র ও হস্তক্ষেপ প্রতিরোধ করিতে সক্ষম হইবে। বৈদেশিক শৃংখল হইতে মুসলিম দেশগুলিকে মক্ত করিয়া ইসলামী বিষের ঐক্য সাধনই ছিল তাঁহার জীবনের মূল লক্ষা। একই লক্ষ্যে তিনি তাঁহার সমস্ত জীবন, মননশীলতা, লেখনী, বাদিমতা ও চারিব্লিক প্রভাব কেন্দ্রীভূত করিয়াছিলেন। তাঁহার কথায় ও ব্যবহারে এমন একটি আকর্ষণীয় শক্তি ছিল যাহাতে, যে কেহ তাঁহার সংস্পর্শে আসিত সে তাঁহার ব্যক্তিছ, আদর্শ ও চিত্তাধারার প্রতি অনরক হইয়া পড়িত। মুহাম্মাদ 'আব্দুছ (৪.)-র মতে তিনি ছিলেন উচ্চতম আদর্শ ও প্রবল ইচ্ছাশক্তি ও অসীম সাহসের অধিকারী। Blunt-এর মতে তিনি বীয় লক্ষ্য অর্জনের জন্য ধন-সম্পত্তি, প্রভাব-প্রতিপত্তি কিছুই চাহেন নাই; বরং নির্বাসন ও পদে পদে বিভিন্ন প্রকারের নির্যাতনের সম্মুখীন হইয়াছেন । তাঁহার সাধনায় বিল হস্টির আশংকার তিনি আজীবন বিবাহ করেন নাই এবং সমুদয় শক্তি-সামর্য্য মুসলিম জাতির পুনর্জাপরণের লক্ষ্যে উৎসর্গ করিয়াছেন।

মশ্বর মহাদিছে 'আলী আত-তির্মিয়াীর মাধ্যমে তাঁহার পরি-বার হ্যরত হ'সায়ন ইবন 'আলী (রা)-র বংশধর। তাই তাঁহারা সায়িাদ' উপাধি ব্যবহারের অধিকারী। শ্বকীয় বিবরণ অনুসারে তাঁহার জন্ম হয় আন্তপানিস্তানের কাবল জিলায় কানার-এর নিকট আস্-'আদাাবাদে ১২৫৪/১৮৩৮—১ সালে এক হণনাফী মাৰ্'হাব অনুসারী পরিবারে । কিন্তু কেহ কৈহ বলেন, তাঁহার জন্ম হয় পারসোর হামা-দাান-এর নিক্ট আগ'আদাাবাদে। ইঁহাদের মতে ভামাালু'ঞ্জনীন আফগান নাগরিকত্ব দাবী করিয়া পারস্যের বৈরাচারী উৎপীডন হইতে আম্বরক্ষা করিতে চাহিয়াছেন। সে ধাহাই হউক, তাঁহার শৈশব, কৈশোর ও প্রথম যৌবন আফগানিস্তানেই কাটিয়াছে। তিনি কাব্রে ১৮ বংসর ব্য়স পর্যন্ত বিভিন্ন ইসলামী বিদ্যার উচ্চ ভার পর্যন্ত অধায়ন করেন। মুসলিম প্রাচ্যের ঐতিহ্য অনুসারে একই সঙ্গে তিনি দুর্বন্যান্ত এবং প্রাকৃতিক বিভান অধ্যয়নেও মনোনিবেশ করেন। ত্ত্পর এক ব্রস্তের অধিক তিনি ভারতবর্ষে কাটান এবং আধ-নিক শিক্ষা গ্রহণ করেন। পরে মঞা শরীকে হ'কে সমাপন করেন (১২৭৬/১৮৫৭)। হ'াজের গর আঞ্চানিস্তানে প্রত্যাবর্তন করিয়া তিনি জামীর দোভ মুহণ্ম্যাদ খানি-এর অধীনে চাকুরী প্রহণ করেন। হিরাত-এর বিরুদ্ধে অভিযানে তিনি আমীরের সঙ্গী ছিলেন ৷ আমীরের মৃত্যুর পর তাঁহার পুরদের মধ্যে উত্তরাধিকারের প্রশ্নে আত্মকর্ম ওরু হয়। তিনি মূহণদমাদ আভ্যামের আনুগতা ৰীকার করেন এবং কিছুদিন তাঁহার উষীর হিসাবে কাজ করেন। কিন্তু অঞ্চকাল পরেই শাহযাদাঃ আমীর শের আলী সিংহাসন দখল করেন । তখন জামাালু'দ-দীন আফ্গণানী দেশ ত্যাগ করাই নিরাপদ সনে করেন। ১২৮৫/১৮৬৯ সনে তিনি দিতীয়বার হণা**ল** ষারা করেন। প্রথমে তিনি ভারতে গমন করিয়া সেখানে প্রায় দুই মাস অবস্থান করেন। রটিশ সরকার তাঁহাকে শীঘু শীঘু ভারত ভালে বাধ্য করে। তিনি মিসরের কায়রো শহরে পৌছেন এবং তথার চলিশ দিন অভিবাহিত করেন। এইখানে তিনি আল-জাব্হার বিশ্ববিদ্যালয়ের 'আালিমদের সহিত ঘনিষ্ঠ সংযোগ স্থাপন ব্যরেন। কাররোতে সীয় বাসহানে বসিয়াই তিনি সমবেত বিদ্যান্-রাগীদের সম্মুখে বজাব্য রাখেন ও মূল্যবান আলোচনার অংশ প্রহণ করেন। পরে তিনি ইস্তামূলে পৌছেন (১২৮৭/১৮৭১)। ইহার পূর্বেই তাঁহার খাতি সেখানে পৌছিয়া গিয়াছি**ল। কাজেই** তুকী রাজধানীতে সমাজপতিগণ তাঁহাকে বিপুল ও আছরিক অভ্যর্থনা জানান। অচিরেই ভাঁহাকে শিক্ষা পরিষদে নিয়োগ করা হয়। শিক্ষা বিভাগের পক্ষ হইতে তাঁহাকে আয়াসু ফিয়া এবং সুলতণান আহ্'মাদের মসজিদে শুত্'বাঃ দিবার আমরণ জানান হয়। তাঁহার অসাধারণ সাফল্য বহু লোকের ঈর্ধার উদ্রেক করে। দাারু'ল-ফুন্ন-এ তিনি একটি বিশেষ গুরুত্পূর্ণ বজ্তা দেন। কিন্ত উর্যাপরায়ণ 'আজিমগণ, বিশেষত শায়ৰু'ল-ইসলাম হ'াসান ফাহ্মী, উহার এত কঠোর ও বিরুদ্ধ সমালোচনা করেন যে, তিনি তুরুক ত্যাগ করার সিদ্ধান্ত প্রহণ করেন। তাঁহার বিরুদ্ধে একটি অভিযোগ করা হয় যে, তিনি নাকি বৃদ্ধিলম্থ ভান (২০)-কে হ'াদীছে'র সাধারণ বর্ণনা ( ﴿ وَإِلَّهُ )-এর উপর প্রাধানা দিতেন ।

মিসরের কায়রোতে পুনরায় গমন করিলে কর্তৃপক্ষ ও বিধান সমাজ তাঁহাকে সাদরে প্রহণ করেন। সরকার তাঁহাকে বামিক বার হাজার মিসরীয় কু'র্শ মূলে।র র্তি মান্জুর করেন। ভবে তাঁহার উপর কোন নিদিল্ট দায়িত অর্পণ করা হয় না। দলে দলে তরুৰ ভক্তপৰ ভাঁহার পুহে সমবেত হইতে থাকে। ভিনি ভাহা-দিগকে ইসলামী দর্শন, রাজনীতি, বিজান ও সাংবাদিকতা ইত্যাদি বিষয়ে স্বাধীনভাবে শিক্ষা দিতে থাকেন এবং সাহিত্য সাধনায় উদুদ্ধ করেন। তাঁহার শিক্ষা ও অনুপ্রেরণার প্রভাবে তরুণদের দৃশ্টি ও চিভাধারা প্রসারিত হয় এবং তাহারা সামগ্রিকভাবে মুসলিম সমাজের ভালমন্দ বিচারে দক্ষতা অর্জন করে। ফলে তাহারা বৈদেশিক প্রভাব ও লোমণ হইতে দেশকে মুক্ত করিতে ও বিছ-মুসলিম ঐক্য সাধনে কৃতসংকল হয়। তাঁহার অল্লিপ্রাবী বজুতা ও প্রকাশিত প্রবন্ধগুলির প্রভাবে মিসরের জাতীয় আন্দোলন ১৮৮২ খ্. শীর্ষ পর্যায়ে উপনীত হয়। ফলে আলেকজাজিয়ায় ৰোমা বর্ষণ এবং তেল আল-কাবীরের যুদ্ধ সংঘটিত হয়। তাঁহার কার্য-কলাপ একদিকে যেমন ইংরেজ গুতিনিধিদের রোমের কারণ হয় অপর্টিকে ইসলামী দর্শন সম্পর্কে তাঁহার মতবাদ আল-আবহার विश्वविमानिसार अरू ध्वजीत तक वनीन 'खानित्रमंड विद्वांत्र एष्टि করে। ইংরেজদের খড়যন্ত্রের ফলে তিনি মিসর ভ্যাস করিতে বাধ্য হন। তাঁহাকে ভারতবর্ষে পাঠান হয়। প্রথমে তিনি হারদ্রাবাদে ও পরে কলিকাতায় প্রেরিত হন। মিসরে 'আরাাবী'-র বিচ্ছোহ দমন না হওয়া পর্যন্ত ইংরেজগণ তাঁহাকে ভারতবর্ষ ডাগের অনুসতি দের নাই। হায়দরাবাদে অবহানকালে তিনি "রাদে দাহ্রিফ্রীন" নামে একটি গতক রচনা করেন (প্র. দাহ্রিয়াঃ )। কার্সী ভাষায় বিখিত এই পুতকটি বরে তাঁহার সুযোগ্য শিষা মুহণদ্যাদ 'আব্দুছ'আরবীতে তরজমা করেন এবং ইছা "রিসালাতু'রু-রাদ্ম 'আলা'দ-দাহ্রিয়াীন" নামে প্রকাশিত হয় ৷ 'এই পুস্তকে ভিনি প্রথমে ডারউইনের বিবর্তন-

বাদ খণ্ডন করেন এবং পরে দাবী করেন যে, একমার ধর্মই মানব সমাজের কল্লাপ, নিশ্বাপতা ও জাতীয় শক্তি নিশ্চিক করিতে গারে। অগর দিকে ধর্মহীনতা ও বস্ততঃ অবনতি ও ধ্বংসের কারপ। পূভকের শেষের দিকে ইসলামের বিরুদ্ধে আধুনিককালে খে সব অভিযোগ আরোগ করা হইরাছে যুক্তি-গুলাপ দারা তাল্য অভ্যানীয় জ্বাব দেন এবং ইসলাম ধর্মের সাবিক শ্রেচত্ব গ্রহাণ করেন।

১৮৮৩ খৃ. ভাঁহাকে কিছু দিনের জনা লভনে অবস্থান করিতে দেখা যায়। অভ্যকাল পরেই তাঁহার সুযোগা দিয়া ও বছু পরে মিসরের মুঞ্ডী মুহণশমান 'আব্দুহর সহিত ভিনি প্যারিসে বাস করিতে থাকেন। এই সময় সাহিত্যিক কর্ম**তৎ**পরভার মাধ্যমে মুসলিম বিলের বিভিন্ন বাগারে ইংরেজদে<del>র অনার হভজেণের</del> বিক্লছে তিনি প্রবন্ধ প্রতিবাদ ভাগন করিতে থাকেন। প্রধান প্রধান ও প্রভাবশালী পর-পরিকার তাঁহার প্রবন্ধগুলি **অবাধে স্থান লাভ করে।** রাশিয়া ও ইংলওের প্রাচ্য নীতি, তুরুত্ব ও মিসরের অবহা এবং তংকালে সূদানে যে নৃতন মাহ্দী আন্দোলনের স্রগাত হইয়াছে উহার তাৎপর্য সন্দর্কে তাঁহার মতামতের প্রতি সংশ্লিষ্ট কর্তৃণক বিলেষ শুরুত্ব দান করিতেন। Ernest Renan-এর সহিত ভাঁহার মসীযুদ্ধ এই সময়েই গুরু হয়। রেনী সোরবোনে (Sorbonne) "ইসলাম ও বিজান" সন্দৰ্কে এক বজুতায় বলেন যে, ইসলাম বৈজা-নিক কর্মতৎপরতা সমর্থন করে না। ভাষাানু'দ-দীন এক প্রথমে এই অভিযোগ সফলভাবে খণ্ডন করেন। প্রবছটি প্যারিসের Journal des Debats পঞ্জিকায় ছাপা হয় ; উহা জার্মান ভাষায়ও অনুদিত হয়। উল্লেখ করা হাইতে পারে <mark>যে, অলকাল পরে রেনীর</mark> বজুড়াটি 'আরবী ভাষায় অনুবাদ করেন হ'সোন আফিকী 'আসি' ম এবং উহার খণ্ডন (রাজ)-সহ কায়রোতে বিখো প্রক্রিয়ায় সুপ্রিভ হয় ( তারিষের উল্লেখ নাই ) ।

এই সময়ে জামাালু'দ-দীন আক্গণানীর সাহিত্যিক, সাংবাদিক ও রাজনৈতিক কর্মতৎপরতা সম্পূর্ণভাবে নিবেদিত ছি**ল ''আল**– 'উর্ওয়াতু'ল-উছ্ ক'।।'' নামক একটি গ্রিকা প্রকাশনায় যাহা ক্তিগর ভারতীয় মুসলমানের অর্থানুকুল্যে 'আরবী ভাষায় গ্যারিস: ব্ইতে মুহণদ্মাদ 'আব্দুহর সহযোগিতায় প্র<del>কাশিত হইত। ইহাতে মুসলিম</del> দেশগুলিতে বিশেষত ভারতবর্ষে ও মিসরে **ইংরেজদের নীতির ভীত্র** এবং অসংকোচ সমালোচনা প্রকাশিত হটভ ৷ উহার প্রথম সংখ্যা বাহির হয় ১৫ জুমাাদা'ল-উলাা, ১৩০১/১৩ মার্চ, ১৮৮৪। ইংরেজ সরকার প্রাচ্য দেশে উহার প্রচার বন্ধ করে। মিসর ও ভারতবর্মে উহার প্রবেশ নিষিদ্ধ ঘোষণা করা হয়। কেবলমার বন্ধ লেকাফার পুরিয়া উহা ঐসব দেশে ডাকে সীমিত সংখ্যায় গাঠান মাইভ। এই সব প্রতিবন্ধকতার দক্ষন উহা বেশী দিন টিকিয়া থাকিতে পারে নাই। আট মাসে মার ১৮টি সংখ্যা প্রকাশিত হইরাছিল। ইহা সদ্বেও ইংরেজ বিরোধী স্বাধীনতা আন্দোলনের ক্ষেত্রে উহার প্রভাব ছিল অপরিসীম। ''আল-'উর্ওয়াতু'ল-উছ্·ক'।''র নব নব সংকরণ এখনও প্রাচ্যের বিভিন্ন 'আরবী হাগাখানায় মূলিত *হইতে*ছে। ইহাতেই প্ৰমাণ হয় যে, জামালু'দ্-দীনের বাণী এখনও মুসজিম মনে প্রেরণা যোগাইতেছে।

তাঁহার ইংরেজবিরোধী আন্দোলনের কথা জালা থাকা সন্থেও ইংরেজের নেতৃছানীর রাজনীতিবিদগণ W. S. Blum-এর স্থাছ-তার স্থানের সাহ্দী আন্দোলন দ্বন করিবার উদ্দেশ্য আমালুদ-দীনের সহিত ব্যক্তিগত সম্পর্ক ছাগন করিবাছিলেন, তবে বাজবৈ এই প্রচেন্টা সফল হয় নাই। বিষের মুসলমান্দিগকে উদুছ করিবার জন্য তাঁহার আন্দোলন গৃথিবীর দূরদ্রাত্তরে বিভৃত হইডে-ছিল। এমন সময় তিনি পারস্যের শাহ্ নাাসি ক'দ-দীনের দরবার হইতে তারবাগে তেহরানে মাইবার দা'ওয়াত প্রাণ্ত হন। সেখানে পৌছিলে তাঁহাকে বিরাট অভ্যর্থনা ও উচ্চতর সম্মান ভাগন করত উচ্চ রাজনৈতিক পদে অধিষ্ঠিত করা হয়। কিছ পরে শাহ্ তাঁহার ক্রমবর্থমান প্রভাব ও জনপ্রিয়তায় সন্দিহান হইয়া পড়েন। ফলে বাছোর অভুহাতে তিনি পারসা ত্যাগ করেন।

এইবার তিনি রাশিয়া গমন করেন এবং তথায় ওরুত্পূর্ণ রা**জনৈতিক আলোচনায় লি**শ্ত হন। তিনি যারের নিকট হইতে রাশিয়ার মুসলমানদের জন্য কু রজানি শারীফ ও অন্যান্য ধর্মীয় পু**ত্তক প্রকা**শনার অনুমতি অর্জন করেন। ১৮৮৯ খৃ. পর্যন্ত তিনি রাশিয়ার অবহান করেন। পরে প্যারিসের বিষমেলা (Paris World Fair) দর্শন করিতে যাওয়ার পথে জার্মানীর মিউনিখ শহরে ইরানের শাহের সহিত তাঁহার আবার দেখা হয়। শাহ তখন যুরোপে ছিলেন। তিনি তাঁহাকে আবার ইরানে প্রত্যাবর্তন করিতে সম্মত <del>ক</del>রান। তিনি আবার চঞ্চামতি শাহের পরি-বর্তনশীল ব্যবহারের অভিজ্ঞতা নূতন করিয়া লাভ করেন। প্রথমে শাহের পূর্ণ আছা ও জনুগ্রহ লাভ করিলেও অচিয়েই অবছার পরিবর্তন হয়। ওয়াফীরে আ'জ'াম মিয়া 'আলী আস্'-পণর **খান এবং অ৷মীনু'স-সুরত**াানের ষড়ষ**তে শী**লুই **জামাালু'**স্-দীনের প্রতি শাহের অবিশাস উদ্রিক্ত হয়। তিনি সুচু প্রশাসন ও বিচার ব্যবহার সংস্কারের যে গরিকল্পনা প্রবৃত করিয়াছিলেন উহা শাহের সন্দেহে ইক্ষন যোগায়। আসম বিগদের মুখে জামাালু'দ্-দীন তেহরান-এর অদ্রে শাহ-'আবদু'ল 'আজ' ীম-এর খানকণাহে আল্রয় নেন। উক্ত স্থানটিকে আলঙ্ঘনীয়-আলয়স্থল বলিয়া গণ্য করা হইত। এইখানে তিনি তাঁহার গুণগ্রাহীদের দারা পরিবৃত হইয়া সাত মাস অবহান করেন। অধঃপতিত ইরানের সংকার সম্পর্কে লোকেরা তাঁহার মডামত মৃ৽ধ হইয়া এবণ করিত। কিন্ত ওয়াবীর আজি মের উন্ধানিতে শাহ ১৮৯১ বৃ.-এর প্রথম দিকে পাঁচ শত সশস্ত অভারোহী সৈন্য প্রেরণ করিয়া উক্ত নিরাপদ আশ্রম্ভল হইতে তাঁহাকে অসুস্থতা সন্তেও গ্রেফতার করেন এবং শৃংখলিত অবহায় ঘোর শীত মৌসুমে তুরজ-পারসা সীমাতে অবস্থিত খানিক'ীন শহরে পাঠাইয়া দেন ৷ এখান হইতে বসরায় গিয়া আৰু দিন অবস্থানের পর তিনি পুনরায় ইংলভে পমন করেন। সেইখানে বজুতা ও প্রবজের সাহায্যে তিনি ইরানের সভাসময় উৎশীড়নের বিরুদ্ধে শক্তিশালী আন্দোলন চালাইতে থাকেন। পারস্য হইতে জামাালুদ-দীনের নিচ্র বহিত্কারকে কেন্দ্র করিয়া সেধানের সংকারকামী দলভালি একত হইরা প্রকাশ্যে আনোলন চালাইতে খাকে। স্বামাাল্'দ-দীন এভাবশালী লোকদের নিকট চিঠি-গর নিষিয়া আন্দোলনকে উৎসাহিত করিতে থাকেন। ১৮৯০ খু.স্টাব্দের মার্চ মাসে পারস্য সরকার একদল ইংরেজ পুঁজিপতির অনুকুলে ভাষাকের ব্যবসায়ে বিশেষ সুবিধা গ্রদান করায় সরকার বিরোধী আন্দোলন বিশেষ শক্তি অর্জন করে। কারণ উহা দারা রাষ্ট্র একটি ভরুত্পূর্ণ আয়ের উৎস বিদেশী ফটকাবাজদের হাতে ভুলিরা দেয়। ইহার সুষোগ গ্রহণ করিয়া জামাাল্'দ-দীন বসরা হইছে সামার্রার প্রথম মুক্তাহিদ মির্যা৷ হাসান শীরা৷-योरकः **अवस्तिः कारम्बर्ग**ः शङ्का सार्यम् । **उत्**राक्तः अञ्चलको अन्तरम

কিভাবে ইসলামের শঙ্গুদের হাতে তুলিয়া দেওয়া হইতেছে সেই-দিকে মনোযোগ আকর্ষণ করেন। পূর্বেই য়ুরোগীয়রা নানাবিধ সুবিধা আদার করিয়া পারস্যে আথিক প্রভুত্ব ছাপন করিয়াছিল। এখন তামাকের একচেটিয়া অধিকার অবস্থা আরও সঙ্গীন করিয়া তুলিবে। তিনি সরকারের, বিশেষ করিয়া 'আলী আস্'গার **খানের** কুশাসন ও নিষ্ঠুরতার প্রতি দৃশ্টি আকর্ষণ করেন এবং ইসলামের নামে এই উচ্চ ধর্মীয় নেতা ও তাঁহার সহযোগীদিগকে সক্রিয় পদক্ষেপ গ্রহণ করিতে উৎসাহিত করেন ( এই প্রটি 'আরবীতে 'মানাার' পরিকা ১০ : ৮২০ প. এবং ইংরেজীতে পু. উ. Browne-এর পুস্তব্দে গৃ. ১৫—২১ প্র.)। এই পদক্ষেপের আন্ত ফলস্বরূপ মুজ্তাহিদ একটি ফাত্ওয়াা জারী করিলেন এই মর্মে যে, যতদিন পর্যন্ত সরকার ইংরেজদেরকে প্রদ**ড তামাকের একচেটি**য়া সুবিধা দানের চুজি রহিত না করিবেন ততদিন প্রত্যেক মু'মিনের তামাক সেবন নিষিদ্ধ। এইভাবে জনগণের প্রতিরোধের ফলে প্রচুর ক্ষতিপুরণ দান করত সরকারকে চুক্তি বাতিল করিতে হয়। ইরানের সংস্কার আন্দোলন ইহার পর বিশেষ শক্তিশালী হইয়া উঠে এবং ধর্মীয় নেতারা উহাকে প্রবল সমর্থন দান করেন। বলা वांश्ला वा, अरे प्रश्कात जात्मावन जामावि, म्नीतन जात्मावतन সহিত সম্পূত ছিল। জামারি দ্-দীনের শিষ্য মির্যা মুহণম্মদ রিদা। কর্তৃ ক শাহের হত্যা ( ১১ মার্চ, ১৮৯৬ ) উহার পরিপতি ।

১৮৯২ খৃ. জামাালু'দ-দীন যখন অভদিনের জন্য লগুনে অবস্থান করিতেছিলেন তখন রাজনৈতিক কর্মতহপরতায় বিশেষ সক্রিয় ছিলেন। সেই সময় তখনকার তুকী রাক্ট্রনৃত রুভ্রম পাশিরি মাধ্যমে সুলতানি 'আব্দু'ল-হণমীদেয়ে একটি লিখিত আমত্তপ প্রাণ্ড হন ইভাগুলে তাঁহার মেহমানরূপে ভায়ীভাবে বসবাস করিবার জনা। কিছুটা অনিচ্ছা সত্ত্বেও তিনি স্বতানের প্রভাব গ্রহণ করেন। মাসি≆ ৭৫ তুকী গাউভ ভাতা ছাড়াও নিশানটাশ পর্বতের উপর সম্রাটের ইল্দিয় প্রাসাদের নিকট একটি মনোরম পৃহ তাঁহার বাসের জন্য নিদিল্ট করিয়া দেওয়া হয়। <del>এইখানে তিনি রাজকীয়</del> আরামে বাস করিতেন এবং যাহারা। তাঁহার প্রেরণাজনক বাকাালাপে অনুপ্রাণিত হইতে ইচ্ছুক তাহাদের সহিত দেখা করিতে গারিতেন। এইখানে তিনি জীবনের শেষ পাঁচ -বৎসর যাপন করেন। একদিকে ছিল 'আব্দু'ল-হণামীদের অনুগ্রহের <sup>ি</sup> নিদর্শন এবং অপরদিকে সুলভাানের দরবারীদের পক্ষ হইডে অসংখা বিরোধী সভ্যত্তের বেড়াজাল। ধণিও তিনি বহবার অন্যত্ত প্রনের অনুমতি প্রার্থনা করিয়াছেন, কিন্তু সেই অনুমতি কথনও পান নাই। কাজেই তাঁহাকে সুলতান প্রদত মনোহর প্রাসাদে বাধ্য ছইয়া বাস করিতে হয় যেন এক সোনার খাঁচায় বাস করিতেছেন।

১৮৯৬ খৃস্টাব্দের জুন মাসে জনৈক জার্মান সাক্ষাৎকারী উপরোজ ভাষায় জায়াালু'দ-দীনের অবস্থাবর্ণনা করিয়াছেন। দর্মুগণ তাঁহার বিরুদ্ধে যেই ধরনের ষড়যত্ত কাঁদিত তাহার আভাস পাওয়া যায় লগর একজন জার্মান সাক্ষাৎকারীকে প্রদত জায়াালু'দ-দীনের বিরুতি হইতে, "ভরুণ লাদীব" 'আক্ষাস-পাাশাা প্রথম বারের মত ইতামুলে আসমন করেন। তিনি আমার সহিত পরিচিত হইতে ইকা প্রকাশ করেন। দরুরা ইহাতে বাঁধা দিতে চাহে। আমি জানিতাম না ধে, কেহ খালীব"কে বলিয়াছিল যে, তখনকার দিনে প্রতিদিন অপুরাহে 'সুইট ওয়াটার্স ( sweet waters )-এ যাওয়ার আমার দৈনন্দিন জভার ছিল। ভাদীব" যেন ঘটনারেমে সেখানে দেঁ ছিয়া যান এবং

আমার কাছে আসিয়া নিজের পরিচয় দেন। আমরা প্রায় পনর মিনিট কথাবার্তা বলি। ইহা সুলতাানের গোচরে আনা হয় এবং বলা হয় যে, এই সাক্ষাৎকার ছিল পূর্ব পরিকভিত। যাহা হউক, সুলতাান তখন এই খড়খনে প্রভাবিত হন নাই।"

দিন দিন তাঁহার অবছা খারাদের দিকে বাইতে বাকে বিশেষত ইরানের শাহের হত্যার পরে। পারস্যে তাঁহার শর্পন প্রকাশ্য-ভাবেই অভিযোগ করে যে, তিনি এই ধড়য়ছ নিজেই ইঙাছুল হইতে পরিচালনা করিয়াছিলেন এবং তাঁহার একজন ডক্ত শিষ্যকে এই কাজে উন্ধানি দিয়াছেন। সুলতানান যদিও তাঁহার বহিঃসমর্পণে (extradition) রাষী হন নাই তব্ও দুশ্মনদের অপকৌশল ক্রমে অধিক ফলপ্রসূ হইতে থাকে। তাঁহার শঙ্গের মধ্যে সব চেয়ে বিপজ্জনক ছিল সুলতানের দরবারের প্রভাবশালী ধর্মীয় নেতা কুখাত আবু'ল-হদাা, যাহার কথার সুলতানে কান দিতেন। ৯ মার্চ, ১৮৯৭ খু, জামালি 'দ-দীন চিবুকের কর্কট রোগে ( যাহা পরে অন্য খানে প্রসারিত হইয়াছিল) ইন্তিকাল করিলে লোকেরা সাধারণভাবে সন্দেহ প্রকাশ করে যে, আবু'ল-হদাার উন্থানিতে প্রদত্ত বিষ প্রয়োগের দক্রনই মারাজক রোগের উঙ্ব হইয়াছিল। নিশানিভাশের ক্রমন্তানে জামান্ত'প-দানকে দাফন করা হয়।

ইসলামী দর্শন ও দীনিয়াতে সন্দর্কে জগাধ ব্যুৎপতি থাকা সত্ত্বেও জামাালু'দ-দীন এসব বিষয়ে বেণী কিছু লেখেন নাই। বস্ত্ব-তান্ধিক দর্শনের বিরুদ্ধে তিন ভাষায় লিখিত তাঁহার পুস্তিকার উল্লেখ করা যাইতে পারে (তু. দাহ্রিয়াঃ:) তিনি "তাতিভ্নাতু'ল-বায়াান" নামে একটি সংক্ষিণত আফগান ইতিহাসও লিখিয়াছিলেন (জিথা কায়রো, তারিখহীন, ৪৫ পু.)। বৃত্রুস আল-বুসাানীর দাাই'রাতু'ল-মা'আারিফ (বিশ্বকোষ)-এ তিনি বাবীদের সম্বন্ধে একটি প্রবন্ধ লিখন। অল্লিফারী রাজনৈতিক প্রবন্ধানি প্রকাশ করাই তাঁহার প্রধান কর্ম তৎপরতা ছিল। "আল্-'উরওয়াতু'ল-উছ'ক'।।' ছাড়াও তিনি 'দি'য়াা'উ'ল্-খাকিক'য়ন' (দুই গোলার্ধের দীণ্ডি) নামক একটি দিভাষিক ('আরবী ও ইংরেজী) মাসিক পরের মুক্ত প্রতিচাতা এবং অধ্যবসায়ী লেখক ছিলেন। উহাতে আস-সায়িদ্ধ আল্-হ'সায়নী নামে তিনি শাহ্ ও তাঁহার ওয়ামীরদের এবং তাঁহাদের ক্ষমতার অপব্যবহারের বিরুদ্ধে প্রবন্ধতম আক্রমণ চালাইতেন এবং স্বাদা শাহের জগসারণ দাবী করিতেন।

প্রস্থাত্ত্বী : (১) E. G. Browne, The Persian Revolution of 1905—1909 (Cambridge 1910) ইহাতে আছে আমাালু'দ-দীনের বিজ্ত ও নির্ভরযোগ্য জীবনী এবং পূর্ণ বরাতসহ তাঁহার কীতির মূল্যায়ন, আরও আছে তাঁহার একটি প্রতিকৃতি প্রথম পৃ. , (২) রাশীদ রিদ'াা, তা'রীখু'ল-উস্থায় আল-ইয়াম আশ্লায়খ মূহ'াশ্মাদ 'আব্দুহ ('আরবী),কায়রো ১৩২৫/১৯৩১ বৃ.. ইহাতে দলীলগর, জীবনী হইতে নির্বাচিত অংশ, জামাালু'দ-দীন আস্কশানীর প্রবন্ধতির, আল-'উর্ওয়াতু'ল-উছ'ক'াতে মূদ্রিত নিবছন্তলি এক্য করিয়া গেশ করা ইইয়াছে। এই সংগ্রহ পুন্তকাকারে অনেক্রার হাগা ইইয়াছে, প্রথম মূদ্রণ বৈক্রন্ত ১৩২৮; (৩) Vollers, in ZDMG, xliii. 108; (৪) L. Massignon, in RMM. xii. (1910), p. 561 প.; (৫) Ernest Renan, L'Islamisme et la science, in Discours et conferences 6th ed. p. 37<sup>c</sup> (৬) Refutation of Renan's allegation by Jamal al-Din in Journal des Debats, 18 May, 1883;

(9) Berliner Tageblatt (German) 23 June, 1896 (evening edition); (b) Beilage zur Allgemeinen Zeitung (German) Munich, 24 June, 1896, (3) Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt ( London 1933 ). p. 4—17 , (১০) জামাজ'দ-দীন আক্রপানী, আর-রাদ্দ 'আলা'দ-দাহরিয়্যীন ( বস্তবাদীদের যুক্তি শ্বন্তন ), প্রথম মুদুল বৈরুত ১৮৮৬ খু. ; (১১) একই লেখক, মাকণালাভি জামালিয়াঃ, সম্পা. লুত্ ফুয়াহি আসাদ আাবাদৌ, তেহুৱান ( ভারিখ হীন) : (১২) একই লেখক ও মুহাদমাদ আব্দুহ, আল-উর্ওয়াতু'ল-উছ্ ক ম, কায়রো মুলুল ১৯২৮ খু.; (১৩) একই লেখক, জাল-ক'দেশা ওয়া'ল্-ক'দের, জাল-মানাার প্রেস, কায়রো ১৯২৩ খ.: (58) Georges Cotchy, Djamal Eddine al-Afghani et les Mysteres de sa Majeste, Imperial Abdul Hamid II. Cairo তারিখহীন; (১৫) Goldziher, Jamal al-Din Afghani in Ency. of Islam, 1st ed. Leiden ( English ) , (১৬) জুজী যায়পাান, মাশাহীরু'শ-শারক', কামরো 5550 4.; (59) W. S. Blunt. Gordon at Khartoum, London 1911 A. C. (English). W. S. Blunt, Socret History of the English Occupation of Egypt, New York, 1922 A.C. (English), (3b) Almanach de Kabul, 1323 H., 344—347 (Pushtu): (১৯) 'আবুদু'ল-ক'াহির আল-ক'ায়নাব'ী, তাহ'রীরু'ল-উমাম মিন কাল্বি'ল-'আজান্, কায়রো, তারিখহীন ; (২০) মূহণ্ম্মাদ সালাম মাদকর, জাযাালু'দ-দীন আফগণানী, বাা'ইছু''ন-নাহলাতি'ল-ফিক্রিয়াঃ ফি'শ-শার্ক', কাররো ১৯৩৭, মৃগু'কত'াফাা 'আবদু'র-রাষ্যাক' জিখিত ভূমিকাসহ। (২১) মুহণদ্মাদ আল-মাধ্যুমী পাাশা, ঝাভি রাত জামাার্দ-দীন, বৈরুত ১৯৩১ খু. ('আরবী), আহ্মাদ আমীন, যু'আম॥উ'ল-ইস লাহে ফি'ল-'আস্ রি'ল্-হ দীছ', কায়রো ১৯৪৮ খ্., পু. ৫৭—১২০ ('আরবী); (২২) মাক'ামু জামাল্'দ্-দীন আফ্রপ্রানী নাফীস একাডেমী, করাচী ১৯৩৯ ( উর্দু ); (২৩) রিদাা হামাদ্যানী, জামাালু'ন-দীন আফগণানী, বাহোর ১৯৫১ খু. (উরুদ্); (২৪) মুসতাফীজুর রহমান, জামালুদীন আঞ্গানী, ঢাকা ১৯৫৫ (বাংলা) ; (২৫) রেনার (Renan) বজুতার জার্মান অনবাদ ভাষাাল'দ্-দীনের জবাব এবং রেন। প্রদন্ত সেই জবাবের স্কবাব,, Ernest Renan রচিত Der Islam und die Wissenschaft ইত্যাদি, Basle ১৮৮৩ খু. (জার্মান); (২৬) জামারিদ'-দীন আফ্রণানীর দুইটি বজুতা (শিক্ষা ও ব,বসার সম্পর্কে ) মিসর পরিকার, আরেকডালিয়া হি. ১২৯৬, ফি'ল্-হ'কৃষাতি'ল-ইস্তিৰ দ্যাদিয়াঃ, ৰৈয়চারী শাসন সম্পর্কে দুইটি বজুতা, আল-মানার (পরিকা), ৩য় খভ।

জালাালু'দ-দীন ক্লমী (جازل الدين رومي সুসলিয

বিষের শ্রেষ্ঠ মরমী কবিদের অন্যতম। জন্ম হর খুরাসান-এর অবর্গত বালধ্-এ ৬০৪/১২০৭ সালে। তাঁহারা হ্যরত আবু বাক্র (র)-এর বংশধর বলিয়া দাবী করা হয়। বৈবাহিক সূরে খাওয়ারিয়ম-এর রাজ পরিবারের সহিত সম্পূক্ত ছিলেন। তিন বংসর বছরে তাঁহার পিতা তাঁহাকে নীলাপুরে লইয়া পিয়া (৬০৭/১২১০) ব্যায়ান (ফারীপুণ-দান) 'আবাারের খিদ্যতে হাজির করেন। কথিত আছে যে, তিনি তাঁহার উজ্জ্ব ভবিষ্যতের ইনিত দেন এবং তাঁহাকে বীয়া 'রহসাপুত্তক' প্রদান করেন। এই সকরে

তাঁহার পিতা বাহাা'উ'দ-দীন ওয়ালাদকে বাল্খ ত্যাপ করিতে হয়। কারণ তিনি বালখের শাসক কু তৃ বু'দ-দীন খাত্তয়ারিয়ম শাহ-এর রোখানলে পতিতে হইয়াছিলেন। তিনি তরুপ জালাাল্'দ-দীনকে সঙ্গে লইয়া যান এবং বাগদাদ্, মন্ধা, দামিশ্ক, মালাতি য়া, আর্-যানজানে এবং লারান্দা স্ত্রমণ করিয়া তুরক্ষের কেশনয়ায় স্থায়ীভাবে বসবাস করিবার সিদ্ধান্ত প্রহণ করেন (৬২৩ বা ৬২৫/১২২৬ বা ১২২৭)। এইখানে সামজক শাহিয়াদা জালাউ'দ-দীন কায়কু বাদে র্তাহার রক্ষণের দায়িত্ব নেন। বাহাাউ'দ-দীন সেইখানে অধ্যাপকের পদে নি**রোজিত হন।** ৬২৮/১২৩০—৩১ সনে তিনি ইনতিকাল করিলে জালাালু'দ-দীন তাঁহার ভ্লাভিষিক্ত হ্ন। রলকালীন সফর বাতীত তিনি আর কে ।ন্য়া তাাপ করেন নাই। প্রাচ্য রোমান সামাজ্যের অবর্গত কোন্যায় বাস করিতেন বলিয়া তিনি "রুমী" আখ্যা লাভ করেন। বিখ্যাত সুকৌ শামসু'দ-দীন তিব্রীমীর সহিত তাঁহার সাক্ষাৎকার জালাালু'দ-দীনের মানসিক ও আধ্যাত্মিক জীবনে প্রবল্পতম প্রভাব বিস্তার করে। শামস্ তিব্রীয় নানা স্থান প্রমণের পথে কে'ানুয়ায় আসিয়াছিলেন। এইখানে রামীর সহিত ভাঁহার মুলাকণত হয়, যাহার প্রভাব ক্রমীর পরবর্তী জীবনে পরিলক্ষিত হয়। অনেকের মতে রামীর কবিত্বও আধ্যাত্ত্বিক প্রেল্পার উৎস ছিলেন শাম্স তিব্রীয়। সীয় কাব্যসাধনার একটা প্রধান অংশ শাম্স তিৰ্রীষের নামে উৎসর্গ করিয়া রামী তাঁহার এই রাহণানী পীরের কাছে শ্বকীয় ঋণের শ্বীকৃতি ভাগন করেন। তাঁহাদেः , সাক্ষাৎকরের ফলেই রামী বিভানচর্চা পরিত্যাগ 🧸 বিয়া সম্পর্ণভাবে সংফী সাধনায় আম্বনিয়োগ করেন। ডিনি 🖘 লাবণী সংঘ (নৃত্যশীল দরবেশ) নামক সৃ'ফীদের সাধনা পছতির প্রবর্তক। ই'হাদে: অনু-ীলনী পদ্ধতিতে সঙ্গীতকে ভান দেওয়া হইয়াছে যাহা সাধারণ মুসালম খ্রীতির বিয়োধী। তিনি কেশন্যায় ইনতিকাল করেন ৬৭২/১২৭৩ সনে।

স্প্রতি**শ্ঠিত খানক**াহের এলাকাতেই ওঁহোর মাষারে অবস্থিত : এই সমাধিসৌধের ছাণতা অপূর্ব স্কা সৌন্দর্যমন্তিত। মস্জিদের সৌশর্ম বৃদ্ধির জন্য রহিয়াছে কাককার্যমন্তিত ঝাড়, অতি মুল্যবান লি লাফ, ঝালর এবং চমৎকারভাবে খোদিত অনেক শিলালিপি। **ভাঁহার খলীফাদিপকে তাঁহারই কা**ছাকাছি দাফন করা হয়**ঃ** কেশনুয়ায় বসবাসকারী রামীর বংশধরদের মধ্য হইতেই এই **ভারীকার শায়ৰ বা নেভা হইয়া থাকেন। এই নেভাকে "**চে.লবী" **বলা হয়। জালালু'দ্-দীনকে মা**ওলানা। নামে সম্বোধন করা হয়।

<mark>ক্রমীর প্রধান প্রছের নাম মাছ্'নাব'ী ফার্সী ভাষায় চয়</mark> খণ্ডের এক বিরাট কাব্য। ইহাতে সুংফী মতবাদ ও সাধন-প্রণারী ব্যাখ্যা ও দৃষ্টান্ত থারা সহজবোধা করিবার জন্য রহিলছে অসংখ্য বাস্তব ও ক্ষিত স্কাহিনী, উপকথা, নীতি-পত্ত, রূপক কাহিনী এবং গভীর চিন্তাধারার সমাহার! কেহ কেহ দাবী করেন ফার্সী ভাষায় কু'রআনৌ শিক্ষার নির্যাস রহিয়াছে এই মাছ'-নাবণীতে। তাঁহার সচিব ও প্রথম খলীফা হ'সাামু'দ-দীনের উৎসাহেই তিনি উহা রচনায় ব্রতীহন। এইকাজে তিনি চৌদ্দ বংসর ব্যস্ত থাকেন। তিনি একটি দীওয়ান ( কাব্য সংগ্রহ ) এবং 'ফীহি মা। ফীহি' নামক একটি গদ্য গ্রন্থও রচনা করেন। শেষোক্ত পুস্তকটি পারসে৷ অপরিচিত হইলেও ইস্তাম্বলের অনেক প্রভাগারে লাওয়া যায়। জালাালু'দ-দীন ছিলেন প্রথম ত্রেণীর কবি ও নানাবিধ অপূর্ব ভণের অধিকারী। বৈচিয়া, কলনার মৌলিকতা, সভ্তম ও পরিমিতিবোধ, ৰহ্ভতা, পাশ্ডিতা ও সাবলীল আকর্ষণ এবং অনুভূতি ও চিন্তার পভীরতা ছিল ভাঁহার বৈশিস্টা। **কাহারো মডে** মাছ'নাব'ীর রচনা-শৈলী খানিকটা অসংবদ্ধ। কোন বিনাসে ছাড়াই পরের পর পর সন্নিবেশিত হইয়াছে। কোন উদাহরণ চিব্রার উদ্রেক করে, আবার সেই চিঙা অন্য উদাহরণের অবভারণা করে। এইড়াবে মাঝখানে দীর্ঘ অবান্তর আলোচনা কাহিনীর গতি বাহেত করে। তবে এই আগতেবি**চ্ছিল**তা বোধ হয় গীতিধ**মী আবেগ ও** প্রেরণার প্রচন্ত পতিরই ফল। পাঠক উহার **সহিত তাল মিলাইডে** পারিলে কাবেল রসাশ্বাদনে কোন বাগোত ঘটে না।

কবি রামী ষ্টটা মৌলিক ছিলেন, দার্শনিক রামী তত্টা ৌ্রেক ছিলেন না। তাঁহার শিক্ষা স্ফীবাদেরই শিক্ষা। তবে অধিকতর উদ্যমের সহিত প্রকাশিত। তিনি ভাঁহার দার্শনিক মতামত সুবিন্যন্তরূপে ব্যাখ্যা করেন নাই এবং অনেক সময় গীতিধমী আবেগে ডাসিয়া পিয়াছেন। তাঁহার দর্শন পুনর্গঠন করিতে হইলে প্তকের বিভিন্ন অংশে বিক্ষিণ্ড উপাদান্তনি সংগ্রহ করত বিন্যস্ত করিতে হইবে।

অন্যান্য সুফৌ লেখকদের মতই রুমীর রচনাতেও অনেক নব্য-প্লাটোনিক ভাবধারার সাক্ষাৎ পাওয়া যায়। কোন কোন ধারুণা খুণ্টান মরুমীয়াদের অনুরূপ মনে হইতে পারে। কোন কোন ধারণা সাহসিকভাবে প্রকাশিত হইয়াছে, কাব্যিক বিন্যাসের খাতিরেই যা মার্জনীয় , উদাহরণস্বরূপ নিম্নোক্ত ধারণার উল্লেখ করা যায়: এমন কি পাপও আলাহের মহিমা প্রতিতঠা করে; ইহা তাঁহার পরিপূর্ণতার অংশ। Theodicy মতেও ইহা একটি দুঃসাহসিক ধারণা। পাপের অস্তিছে অনুমতি প্রদান আল্লাহর ায়ারপরাঃবভার প্রমাণ, এই মতবাদকে theodicy বলা হয়। যে চিত্রকর কুৎসিত আঁকিতে চাহিয়া উহাকে বীভৎসক্রপে অংকন করিতে পারেন উহাতে ভাহার দক্ষতা প্রতিষ্ঠিত হয়। কুৎসিত বলে, "হে রাজন, হে কুৎসিতের স্বটিকর্তা ৷ তুমি সুন্দর স্থিট করিতে যেমন শক্তিমান, যে কুৎসিতকে ঘুণা করা হয়, তা্; স্পিট্রেও ভেমনি শক্তিমান।" আর একটি অতি দুঃসাহসিক ধারণা এমং একজন শায়খের যিনি হ'াজে সমনেছু। সুংকী রাখীদ ববেন : "আমার তাওয়াফ কর, উহা **কা'বাঃ** তাওয়াফ করিবলে সমতুলা হইবে; ধমীয় আচার পালনের জন্য আক্লাহ্ ষ্দ্রি কা'বাকেই তাঁহার পূহ বলিয়া চিহ্নিত করিয়াছেন, তাহা সত্ত্তেও ব খার অভিত কাবোর চেয়েও শ্রেছতর, কারণ ইহা তাঁহার রহস্যের আধার।" হ্যরত মৃসা ('আ) ও পশু পালকের -কাহিনী বারংবার উদ্ধৃত হইয়াছে। উহাতে প্রস্থকার বোধ হয় ইহাই निक्रा ৰতে চাহেন মে, ধৰ্মীয় অনুভূতি প্ৰকাশের প্ৰণালীর বিশেষ কোন অকুত্ব নাই আচার-তনুষ্ঠানওলি বিশেষ কিছু নহে বরং অনুভূতিই সর্বস্থ। "ব্যক্য আমার কি করিতে পারে ?" আল্লাফ্ হযরত মূসা। ('আ)-কে বলেন, "আমি চাই উদ্বীপ্ত অন্তর, অন্তরকে প্রেম দারা প্রজ্ঞানিত কর, ভাব ও প্রকাশভঙ্গীর জন্য চিভা করিও না।"

প্রাকৃতিক ক্রমোন্নতিবাঞ্চক কবির উজি সুপরিচিত। "প্রস্তর-রূপে মৃত্যুর পর উত্তিদরূপে জম্ম নিলাম : উভিদরূপে মৃত্যুর পর প্রাণীরূপে জন্ম নিলাম। প্রাণীরূপে মৃত্যুর পর মানবরূপে জন্ম নিলাম . . ., মানবরাপে মৃত্যুর পর আবার পুনরুখিত হইৰ ফিরি-শভারণে . . . আমি ফিরিশ্টাকেও অতিক্রম করিয়া যাইব : এখন কিছু হইব যাহা কোন মানব দে<del>খে</del> নাই। তা<sup>ল</sup>াপর আমি হইব অভিভূহীন শ্না"। সর্বশেষে ভাঁহার আপাতসর্বেশ্বরবাদী উক্তি

যাহাতে তিনি—প্রকৃতির সহিত একাছতা ঘোষণা করেন : "আমি সূর্য কিরণের ধূলিকণা, আমি সূর্মের সোক্তক, আমি প্রভাতের আলোক, আমি সঞ্চার বায়...ইভাদি।"

মাছ'নাব'ীর অনেক ভাষ্যকার রহিরাছেন, তুকী ভাষার আল-আন্ক'ারাব'ী, পারস্য ভাষার বাহ্'রু'ল-'উলুম। 'আরবী এমন কি উর্দু ভাষারও ইহার ভাষা প্রকাশিত হইরাছে। তুকী ভাষার একটি পদানবাদ আছে।

জালালু'দ-দীন প্রবৃতিত দরবেশদের ঘুণীরমান নৃত্যকে আকাশ-মণ্ডলীর প্রহনক্ষের আবর্তনের পূর্ণতা ও ঐকতানের নব প্লাটো-নিক ধারণার বহিঃপ্রকাশরূপে সন্য করা যাইতে পারে। এই প্রকার ধারণার সাক্ষাৎ পাওয়া যায় ইব্ন তু'ফায়ল রচিত হ'ায়িয় ইব্ন যাক্'জ'ান নামক উপাখ্যানে।

ভারত-বাংলা উপমহাদেশে রামীর মাছ'নাব'ী স্থার্সী ভাষার অন্যতম জনপ্রিয় কাব্য হিসাবে অধীত ও সমাদৃত হইরা থাকে। ধর্মীর বভাগণ মাছ'নাব'ীর বহু লোক উদ্ধৃত করিরা ভাঁছাদের বভাষ্য সরস ও সহজ্বোধা করিরা থাকেন।

প্রস্তৃপঞ্জী ঃ (১) মাহ্'নাব'ী, সুলায়মান নাহি'ফীর তুকী অনু-বাদসহ (ব্লাকি: ১২৬৮); (২) মাছ:নাব:ী, আনুকণরাব:ীর ভাষ্য-সহ ৬ বালামে (Imprimerie Amire 1289), (৩) G. Rosen, Mesnewi oder Doppelverse des Scheich Mewlana Dschelaled-Din Rumi (Leipzig 1849) (transl. of Book 1.); (8) transl. of Bk. i. by Sir James Redhouse (London 1881) in verse; (c) an abridged transl. of the whole poem by E. H. Whinfield, London 1887 and 1898, edition and translation by R. A. Nicholson, in GMS, 1925-37, 6 vols., (6) von Rosonzweig. Auswahl aus den Divanen des grossten mystischen Diehters Persiens (Vienna 1838); (9) Ruc-Aus dem Diwan (1819, (b) Ges. Werke, herausgeg. von Laistner, iii., p. 246-258), (a) Tholuck, Blutensammlung. p. 53-191; (50) Moise et le. Chevrier apologue persan, transl by F. Baudry, in Magasin Pittoresque, 1857, p. 242, (55) The Masnavi, Book ii, by E. H. Wilson (London 1901), 2 vol. (vol. i. transl., vol. ii, Commentaries), (52) Mathnawi 'I-attal ("Mathnawi for children)" a volume of selections with illustrations, Printed in Porsia 1309: (80) E. G. Browne, A Literary History of Persia. ii. 515 a. 1 (58) P. Horn, Geschichte der persischen Litteratur (Leipzig 1901), p. 161-168; (56) Carra de Vaux, Gazali ( Paris 1902 ), p. 291-306; (১৬) & लाबक, Les Penseurs do l'Islam, iv. (Paris 1923), p. 317-328; (59) Clement Huart, Koniah, la ville des Derviches Tourneurs; (3b) Faridun b. Ahmad Sipahsalar, Ahwal-i Mawlana Djalal al-Din Mawlawi, ed. Said Nafisi, Tihran 1325 (1946).

জাল্ড (جائرت ), জনারবী, কিলিডীনের এক জবিগতির নাম (লিসাানু'জ-'জারবি, جائرت খাতু), বাইবেলে যিনি গোলীকৰ (Goliath) নামে উলিখিত। কুলুকান মানীদে তাাল্ভ (এ.) ও জাাল্ভের যুদ্ধের ঘটনা সংক্রেপে বণিত হইরাছে। তাাল্ভ সৈনাবাহিনী লইরা জাাল্ভের বিক্রছে যুদ্ধ করিতে বাহির হইলে গখে তাঁহাদের একটি নদী অভিক্রম করিতে হইরাছিল। সৈনাদিগকে জানুগত্যের গরীকাষ্ত্রম নদীর গানি গান করিতে নিমেধ করা হইরাছিল, প্রয়োজনে তথু এক কেমে গানি গান করের জনুমতি দেওয়া হইরাছিল। বেশী সংখ্যক সৈনাই এই আদেশ লঙ্ঘন করিয়া গানি গান করে, কিছ একটি কুল্ল দল বাহারা প্রদক্ত আদেশ মান্য করিরাছিল তাহারা জাাল্ভের সঙ্গে যুদ্ধার্থে অপ্রসর হয় ও আল্লাহ্র অনুপ্রহে তাহারা জাাল্ভের বাহিনীকে গরাভুত করে এবং দাাউদ (এ.)-এর হাতে জাাল্ভ হন (২ঃ ২৪৯—২৫১)।

ঐতিহাসিক মাস'উদীর বর্ণনা অনুসারে ফিলিন্ডীন কোন এক প্রাচীনকালে বার্বার্দের বাসন্থান ছিল এবং জাল্ত ভাহাদেরই এক নৃপতি; জাল্তের পিতা মাালুদ, পিতামহ দালালে, প্রপিতামহ হাত্তাান যিনি ফাারিসের পুর। জাল্ত বার্বার্ পোরের সাহায়ে ইসরাস্থীদের রাজ্য আক্রমণ করেন। পরবর্তীকালে ত'ালুত-জাল্তের যুদ্ধে জাল্তকে বালক দাউদ অল্তি মারিয়া হত্যা করেন। ওলতির বর্ণনাটি Old Testament হইতে পৃহীত (I Samuel, xvii. 48, 49)। এই যুদ্ধ গে'ার অঞ্চলের বারস্থানে অথবা জর্ডানের নিশ্ন উপত্যকার সংঘটিত হইরাছিল। বারস্থানের নিকট একটি বর্ণা ও একটি উপত্যকা আজও জাল্তের ঝর্ণা ('আরন জালত) ও উপত্যকা নামে পরিচিত।

মুখ্তাসাক্ত'ল-'আজা'ইব প্রয়ে ( Abrege des Merveilles অনুবাদ, Carra de Vuax, গৃ. ১০১) জাাল্ডকে কান্'আানী বলিয়া উল্লেখ করা হইরাছে। কান'আানীরা হইতেছেন হ'ামের প্র কান'আনের বংশধর। কাহারও মতে কুরেলান মাজীদে पूर्णां जम्भुतास ( قوما جبارين ७ ३२२) विवता वादाप्तत 🤻 अवस করা হইয়াহে ভাহায়াই হইভেছে কান'আনী। ঐতিহাসিক ভ'াবারী জাান্তকে আদি ও ছাম্দের বংশধর বলিয়াছেন ( Persian Synopsis অনুবাদ, Zotenberg)। আব্রুত সাম্রেরের পূর্বে ইস্রাাঈলীদের উপর রাজত্ব করিয়াছিলেন এবং ভাহাদিগকে উৎপীড়ন করিয়াছিলেন। তিনি ইস্রাাইলী পুরোহিত এলির প্রপদকে হত্যা করেন এবং ইস্রাটেলীদের পবিছ সিমূক ( তাাৰ্ড) ছিনাইয়া লইয়া যান ( Judges, ch. vi )। ভাকসীরের কোন কোন গ্রন্থে জান্তকে 'আমাৰিক'।: জাতির সর্দার বনা হইরাছে। সাউদ ('আ)-এর পূর্বে যে বা হাহারা ইসরাজেনীদের উপর অভ্যাচার করিয়াছে সে বা তাহারা জাানুত নামে অভিহিত হইয়াছে ভর্মাৎ রূপক অর্থে জাল্ড ফিলিডীনবাসী অভ্যাচারী ( I Samuel, iv )।

প্রস্থাকী: রবজে উলিখিত সহসমূহ, (১) কিতাাৰু'ত-তীজান, হারদ্রাবাদ ১৯২৮ খৃ., গৃ. ১৭৮ গ.; (২) আজ-রাকু'বী, ডা'রীখ, গৃ. ৫১ গ.; (৩) আড'-তাবারী, ১ব, গৃ. ৩৭০—৩৭৬; (৪) আজ-মাস'উদী মুরজ, ১ধ, গৃ., ১০৫—১০৮, ৩ব, গৃ. ২৪১ (৫) আজ-কাসাই, (ক'াস'াসু'ব-আন্বিরাা') Vita Prophetarum, গৃ. ২৫০—২৫৪।

আহ্ম ( । १००५ ), পূর্ণ নাম আহ্ম ইব্ন সাক্**ওরান আবৃ**মূহ্-রিম, তিনি বানু রাসিব-এর আভিত ছিলেন। **তাঁথাকে কেছ কেছ**আভ-তির্মিম<sup>\*</sup> এবং কেছ কেছ আস-সামারক**াশী নামে আভিহিত** 

ব্যবহারও দেখা যায়।

করিয়াছেন। এক জন মুসলিম ধর্মতত্ত্বিদ হিসাবে তিনি প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছিলেন। উমায়্যা: শাসনের শেষ পর্যায়ে শুরাসান বিদ্রোহের সময় তিনি ''কৃষ্ণ পতাকাধারী'' হ্যারিছ্ ইব্ন স্রায়জ-এর দলভুজ হন এবং পরিপামে সাল্ম ইব্ন আহ ওয়ায কর্ত্ ক ১২৮/৭৪৫-৪৬ সালে মৃত্যুদণ্ডে দণ্ডিত হন। ধর্মতভূবিদ হিসাবে তিনি কিছুটা স্বাধীন মত পোষণ করিতেন ; ঈমান যে অভরের ব্যাপার এই মুরুজি'আঃ ধারণার সহিত তাঁহার মতৈক্য ছিল এবং মু'ডাষিলীদের মত তিনি আরাহ্র উপর কোন মানবীয় ওপ আরোপের (anthropomorphism) বিরোধী ছিলেন; আবার অন্যপক্ষে তিনি জাবর-এর (বাধাবাধকতার; দ্র. ভাবরিয়া।:) ঘোর সমর্থক ছিলেন। আল্লাহ্র ওপাবলীর মধো তিনি আল্লাহ সর্বশক্তিমান এবং স্রস্টা ইহাই তথু ছীকার করিতেন, কারণ কোন সৃষ্ট জীবকে এই দুই বিশেষণে বিভূষিত করা ষয়ে না। বেহেণ্ড ও দোষধ চিরছায়ী ইহাও তিনি মানিতেন না। তাঁহার নামানসারে তাঁহার অনুসারি-পণকে জাহ্মিয়া: বলা হইত: এই দলটি পঞ্ম/একাদশ শতাব্দী পর্যন্ত টিকিয়াছিল এবং তৎপরে আশ্'আরী দলভুক্ত হইয়া হায়।

শুমুপারী ঃ (১) তাবারী, ২ব, ১৯১৮ গ., (২) শাহ্রান্ডানী, গু. ৬০ গ., (৬) Horton, Die Philosophischen Systeme der Spekulativen Theologen im Islam, গু. ১৩৫; (৪) আল্-আশ'আরী, মাক'াালাাত্'ল-ইসলাামির্নান (সম্পা. Ritter, Istanbul-Leipzig ১৯২৯), ১ব, ২৭৯ গ.; (৫) W. M. Watt, Free will and Predestination in early Islam, লভন ১৯৪৮ খু., গু. ৯৯—১০৪, (৬) 'আবদু'স-সুবৃহ্ণান, Al-Jahm bin Safwan and his Philosophy, in Isl. Culture, xi, 221—27.

জাহান্তাম (১০০০-১৮-) অর্থ নরক, দোষখ, ইসলামী বিশ্বাস মতে পাপাচারীদের শান্তির জন্য পরলোকের অল্পিকুণ্ড। "যাহারা তাহাদের প্রতিপালককে অল্পীকার করে, তাহাদের জন্য রহিয়াছে জাহান্তামের লান্তি" (৬৭ ঃ ৬)। "কিন্ত যাহান্ত পাল্লা ওমনে হাল্কা হইবে তাহার জননী হইবে হাাবিশ্বাঃ। আর কী সে তোমাকে বুবাইবে তাহা কী? (তাহা) জলত অল্পিকুণ্ড" (১০১ ঃ ৮—১১)। আবার সূরাঃ হমাযার আছে: "সে (পাপী) অবশ্যই হত্যামার নিক্ষিণ্ড হইবে। আর কী সে তোমাকে বুবাইবে যে হত্যামার নিক্ষিণ্ড হইবে। আর কী সে তোমাকে বুবাইবে যে হত্যামার কী? ইহা আল্লাহ্র প্রজ্বলিত অল্পিশ্বা যাহা হাদের পর্যত প্রাস্ত করিয়া ফেলিবে আর তাহাদিগকে দীর্ঘ বিভ্ত ওত্তে পরিবেল্টন করিয়া রাখিবে" (১০৪ ঃ ৪—১)। সূরাঃ তাকাাছু র-এ আছে ঃ "তোমারা নিশ্চয়ই জাহাীম অধাৎ জাহান্তামের অল্পিপ্র চাক্ষম প্রত্যারে তাহা দেখিবেই" (১০২ ঃ ৬—৭)।

জাহারাম কথাটি কু রজানের অনেক হানে ব্যবহাত হইরাছে। শব্দটি হিণুদু gehinnom (ষত্তমা, ১৫ ঃ ৮) হইতে 'আরবী ভাষায় সুহীত হইরাছে।

কু স্বতানে দোষখ-যরণার স্পৃষ্ট বিবরণ রহিয়াছে। নরক তাহার অধিবাসীদের জন্য খাদ্যরূপে উপস্থিত করিবে যাকু ম রুক্তের কাটকিত কর, তীমণ তিজ "দারী" এবং গানীয়রূপে কুটর গানিও পুঁজ (৩৭: ৬২ —৬৭; ৮৮:২—৭; ৪৪:৪৩—৪৮; ৫৬:৫২—৫৫), এইখানে গাপীরা শৃঙ্খনিত থাকিবে (১৪:৪৯—৫০), অগ্নির তৈরী লোশাক পরিধান করিবে, অার তাহাদের চর্ম দৃশ্য হইয়া নৃত্ন প্রভাইবে (৪:৫৬)। মরণাত্তিক যরণার

কুরআানে দোষধের তত্ত্বাবধারকরণে উনিশ্জন ফিরিশতার উল্লেখ রহিরাছে (৭৪: ৩০—৩১)। দোষণ বুঝাইবার জন্য কুরআানে সাতটি শব্দের ব্যবহার দেখা যায়, যথা: জাহালাম, হ'ত'ামাঃ, হাাবি'য়াহ, জাহ'ীম, সাউর (৬৭:৫), সাক'ার (৭৪: ৪২) ও লাজ'া। (৭০:১৫)। ইহা হইতে তাফসীরকারগণ অনুমান করেন যে, দোষধের সংখ্যা সাত্টি। এত্দাতীত সাধারণ-

ভাবে দোষণ বুঝাইতে কু-রঝানে আন্-নাার (১৯১১) শব্দের

পরেও সেখানে মৃত্যু হইবে না (১৪ : ১৭ ; ২০ : ৭৪ ; ৮৭ : ১৩)।

দোষধ বাস চিরছায়ী কিনা সে সম্পর্কে 'আালিমদের মধ্যে কিছুটা মতানৈকা দৃষ্ট হয়। কু রুআানে ২৩ ঃ ১০৩ আয়াতে আছে : "যাহাদিগের পালা হালকা হইবে তাহারাই নিজেদের ক্ষতি করিয়াছে, জাহাল্লামে , ভাহারা চিরদিন থাকিবে।" আবার অনার (১১ ঃ ১০৬ —১০৭) দেখা মায় ঃ "অতঃপর মাহালা হতভাগ্য তাহারা থাকিবে অগ্নিতে এবং সেখানে তাহাদের জন্য থাকিবে চীৎকার ও আর্তনাদ ঃ সেখানে তাহারা ছাল্লী হইবে তভদিন পর্যন্ত যতদিন আকাশমন্তমী ও পৃথিবী বিদ্যান থাকিবে, মদি না তোমার প্রতিপালক অন্যরাপ ইচ্ছা করেন।" তাকসীরকারগণ মনে করেন মে, পাপাচারী বিষাসী-দের জন্য জাহাল্লাম সংশোধনাগারন্থরূপ হইবে, কিন্তু পাপী মুশরিকগণ সেখানে চিরদিন অবস্থান করিবে।

গ্রন্থ প্রমান কর্মান ক

জাহিলিয়াঃ ( বিশ্বি) একটি পারিভাষিক শব্দ যাহা

১-৯- ু মূল ধাতু হইতে উৎপন্ন। কর্তৃ কারকরূপ শব্দের সহিত
সম্বন্ধযুক্ত। জাহিলিয়াঃ-র অর্থ রাসূর্র (স )-এর আবিভাবের পূর্বে
'আরবদের অবস্থা (জিসান্'ল-'আরাব ), ইসলামের আহ্বানের
বিশেষ করিয়া নবী (স')-এর হিজরাতের পূর্বকাল। কেননা এই
সময়ে 'আরব দেশে 'আরব-মুশ্রিকদের সামাজিক এবং রাজনৈতিক আইন প্রচলিত ছিল, যাহা কোন ওয়াহ্ য়ি বা প্রত্যাদেশের
অনুসারী ছিল না। এইজনা ঐ সময়টা ছিল "অজান ও প্রয়ুত্তি"র
কাল (আল্-কাশ্বাজ ৫ ঃ ৫ আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে )।
কুশরজান মাজীদে জাহিলিয়াঃ শব্দটি চার বার ব্যবহাত হইয়াছে ঃ

বৰা : ७: ১৫৪. ৫: ৫০, ৬৩ : ৬७, ৪৮ : ২৬।

অভানতা ব্যতীতও জাত্ন শব্দের আরও করেকটি অর্থ আছে, বশাঃ কঠোরতা, দরাহীনতা, বর্বরতা, রচ্তা, অশিক্টতা, আলাহ ও আলাহ্র আইন-কানুন সম্পর্কে অভানতা, আলাহ্র প্রতি অবিশ্বাস, মুতি পূজা ইত্যাদি। জাত্ন-এর বিপরীত শব্দ 'ইল্ম এবং হি'ল্ম উভরই। হি'ল্ম-এর অর্থ সহনশীলতা, ধৈর্ম-ছৈর্ম ও ক্রমাশীলতা। জাহিলী মুগের 'আরবগণ সাধারণত ধৈর্যহীন ও জসহিকু ছিল, জাহিলিয়্যাঃর আর এক অর্থ অংশীবাদ এবং **জাল্লাহ সম্বন্ধ অক**। · (কাশ্শাফ ৩: ১৫৪ আয়োতের ভাকসীর প্রসদে)।

সভ্যতা ও সংকৃতির ঐতিহাসিকসপ বলিয়াছেন রে, হামুরাবির আমল (খ. পূর্ব সণ্ডদশ শতাব্দী) পর্যন্ত মানব সভ্যতা উমতির দিকে অপ্রসর ছিল। তৎপর আরম্ভ হয় অবনতির চক্র। জাহিলিয়াঃ য়পর 'আরবদের অধিকাংশ ছিল বেদুঈন এবং নিরক্ষর। উহারা গোরবদের জাবন রাপন করিও। বদান্যতা ও বীর্ত্তের সঙ্গে সলে তাহাদের চরিছে ছিল হিংসা, দেব, শরুতা ও পরবীকাতরতা, তাহাদের মধ্যে পরক্ষর মুশ্ববিশ্রহ, হত্যা, লুঠন ও ধ্বংসলীলা চলিতে থাকিত। কোন কোন গোরে কন্যা সভানকে জীবত ক্বর দিবার প্রধা প্রচলিত ছিল। কুরেলান মাজীদেও ইহার উল্লেখ আছে (৮১ ঃ ৮—৯)। 'আরব সর্বার্রিদিপের মধ্যে পর্ব, আছেরিতা এবং সোরজ আন্পত্য প্রবল ছিল। অত্যাচার, অবিচার, হত্যার বিনিময়ে নিবিচারে হত্যা, জুয়াখেলা, মদ্যপান এবং কুসংক্ষার জাহিলী সমাজের প্রধান বৈশিশ্ট্য ছিল । এমন কি সং মাতাকে বিবাহ করিবার রীতিও প্রচলিত ছিল, ইসলাম প্রচারের পর এই সব গাগাচার ও দুর্নীতি বিলুণ্ড হয়।

ইহা সন্ত্রেও জাহিলিয়াঃ আমলে বিশেষ বিশেষ ভান ও সাহিত্যের চর্চা ছিল । উহাদের মধ্যে ভাষা, কাব্য, বাণিমভা, বংশভান, জনশুতি, প্রবাদ বাকা ও লোক-কাহিনী উল্লেখযোগ্য। প্রাকৃতিক বিভানের মধ্যে চিকিৎসাবিদ্যা, পশু চিকিৎসা, জ্যোতিষ, চেহারা দৃভেট চরিত্র নির্ণয়, প্রথকারী, বায়ুপ্রবাহের দিক্নির্ণয় এবং র্ল্টিপাতের সময় নির্ণয় বিষয়ে 'আরবদের বিশেষ আগ্রহ ছিল। ঐ সময় কাবাচর্চা উচ্চত্তরে উপনীত হুইয়াছিল। জাহিলিয়াঃ আমলে মেহুমানদারী বিশেষ খ্যাতি লাভ করিয়াছিল। সম্মান ও প্রতিপত্তি রক্ষাকরে শক্তি প্রয়োগ এবং ভীতি সঞ্চার ও মর্যাদা প্রতিষ্ঠার জন্য বিচোহ ও অত্যাচার করিতে তাহাদের দিধা ছিল্ল না ৷ মুহারপ্র ইব্ন আবী সূত্রমা তাঁহার বিখ্যাত মু'আছাক'রে বলিয়াছেন ঃ "ষে ব্যতি বীয় অধিকার ও মর্যাদা রক্ষার জন্য অভ ব্যবহার করে না ভাহাকে অধিকার ও মর্যাদা হইতে বঞ্চিত করা হয় এবং যে এই উদেশ্যে অভ্যাচার ও রাচ্ডা পরিহার করে, ভাহার প্রতি অভ্যাচার ও রাচ্ডা প্রদর্শন করা হইয়া থাকে।" পোর প্রধানের আনুসত্য ও নির্দেশ পালন অপরিহার্য গণ্য করা হইত। অপর পক্ষে খোরের সম্পিটগড় দাবী ও জিদের কাছে অনেক সময় গোর রধানকে নতি ভীকার করিতে হইত । পুরায়দ ইব্ন আস'-সিম্মাঃ-র উদাহরণ আমাদের সম্পুৰে রহিয়াছে, এক যুদ্ধে যখন স্বগোরের জোকেরা উহার কথা লহণ করিল না তখন সে তাহাদের মতই লহণ করিল বদিও তাহার প্ত প্রত্যায় ছিল খে, পোরের মত ছিল রাজ।

অনেক বিদেশী রাজ্যের সহিত জাহিলী আরদের বাণিজ্যিক ও অর্থনৈতিক সন্দর্ক ছিল। ইরান, ভারত, সিরিরা এবং স্থামান দেশে তাহাদের বাণিজ্যিক কাকেলা যাতারাভ করিত। বদানাভা, আতিখেরতা, সাহস, বীরছ ও সহিক্তার দক্ষন আহিলিরাঃ মুদ্দে মুক্তওজাঃ (মানবিক্তা-ত্রুত) আর্থাই বীরছপূর্ণ সৌজনের একটি বিশিশ্ট আদর্শের উভব হইয়াছিল, এই আদর্শের অনুসরণে তাহারা মদানাতাও সৌজনোর পরাকাচা প্রদর্শন করিত এমন কি এই কাম্পিক সাধ্যের সীয়া লখ্যন করিত। তাহাদের মধ্যে গীতবাদের তর্গাও জনপ্রিয় ছিল। ঐ সমর দাস্বাসীর ক্রয় বিকর প্রচাণ্ড ছিল। তাহাদের

ক্ষ-বিক্রয়ের জন্য হাটবাজার বসিত। মৃতি পূজার প্রসার ছিত্র ব্যাপক। প্রত্যেক পোরের ভিন্ন ভিন্ন মৃতি ছিল। বোকেরা উল্ল হইরা কাবার ত'াওয়াাফ (প্রদক্ষিণ) করিত। ইসলামের জাসমনে সর্বপ্রকার পাণাচার ও কুপ্রধার বিল্পিত ঘটে।

গ্রন্থ প্রা ঃ (১) উমার ফার্রার, তারীখুল-জাহিলিয়াঃ, বৈরুত ১৯৬৪ খু.; (২) জাওওয়াদ 'আনী, তা'রীখু'ল-'আরাব কাবলা'ল-ইস্লাম: (৩) জুলী যায়দান, আল-আরাব কাব্লা'ল-ইসলাম, কায়রো ১৯৫৭ খু.। (৪) মুহ'শেমাদ, মাৰ্রাক নাঞি'. 'আস্'র মা। ক'াব্লা'ল-ইসলাাম, কায়েরো ১৯৫৬ খ্. ; (৫) মূহ'া≕মাদ আহ্ মাদ জাাদু'ল-মাওলাা, আয়্যাামু'ল-'আরাব ফি'ল্-জাহিনিয়াঃ, কায়রো ১৯৪২ খ. : (৬) সা'ঈদ আল-আফগণানী, আস্ওয়াাকু''ল-'আরাব ফি'ল-জাহিলিয়াঃ, দামিশ্ক ১৯৬০ বু., (৭) সুহ'াসমাদ ওক্রী আল-উলুসী, 'আদাাতু'ল-'আরাব ফী আছিলিয়াতিহিম, বৈক্লও ১৯২৪ খ্.; (৮) খুহ্'দমাদ রশ্দী, মাদানিয়াতু'ল-'আয়াব ফি'ল-জাহিলিয়াঃ ওয়া'ল-ইসলাম, মিসর ১৯১১ খু. ; (১) আদীব লুভূ'দ, হণদণারত'ল-'আরাব ফি'ল-জাহিলিয়া: ওয়াল-ইসলাম, বৈক্লত ১৯৫২ খ্. ; (১০) নাসি কু'দ্-দীন আল-আসাদ, আল্-কি'য়ান ওয়া'ল-পানাা' ফি'ল-'আস্বি'ল-জাহিলী, বৈকৃত ১৯৬০ খু. ৷ (১১) একই গ্রহুকার, নাস াদিরু শ-ভ আরা ই'ল-ভাহি'লী ওয়া ক ীমাতুহাতিত-তা'রীধিয়াাঃ, কায়রো ১৯৫৬ খৃ. ; (১২) 'আলী মাজ্'হার, আল-'আসাবিয়াঃ 'ইনদা'ল-'আরাব ফি'ল-জাহিলিয়া'ঃ ওয়া'ল-ইসলাম, কায়রো ১১২৩ খু.় (১৩) মুহ'াম্মাদ 'আব্দু'ল-জাওওয়াদ আল-আসামাস, ভাওরু'ল-'আরাব ওয়া'ল-'আসাবিয়াঃ ফী ভাত্'ওয়া-রি'ল-জাহিলিয়্যাঃ, কায়রো ় (১৪) 'আলী আল্-আ'জ'মৌ ভা'রীখু'ল মুলুকি'ল্-হ'ীরাঃ, কাররো ১৯২০ ৰূ. ; (১৫) Noldoke, উমার্যা' গণস্সান, আরবী অনুবাদ, বৈক্লত ১৯৩৩ খু. ; (১৬) ইব্ন হণায্য, জাম্হারাতু জান্সাাবি'ল-'আরাব, মিসর ১৯৬২ খু. ;(১৭) 'আব্দুলাাহ্ 'আফীফী, আৰ-মারআতু'ল-'আরাবিয়াঃ ফী আহিলিয়াতিহা৷ ওয়া ইস্লামিহাা, প্রথম খণ্ড মিসর ১৯২১ খু. ; (১৮) Brockelmann. णा'डीष्'ल-वामावि'ल-'व्यातावी, श्रथम **च्छ**ः (১৯) 'व्यावृष्ट'ल-रू'ालीम আন-নাজ্ঞারকৃত 'আরাধী অনুবাদ, মিসর ১৯৫৭ খু.; (২০) D. S. Margoliouth. The Relations between 'Arabs and Israelites prior to the Rise of Islam, London 19-24 C. E.

জিল্ল্ (ু-) মুসলিমদের বিশ্বাস জিল্ল জাল্লিদেবী (আজ্সামি), বৃদ্ধিমান ও অদৃশ্য জীব। তবে তাহারা বিভিন্ন আকারে আবিভূ তি হইছে সক্ষম এবং কঠোর কায়িক গরিত্রমও করিতে গারে (বারদাবি । ভাষা ৭২ : ১ আয়াতের উপর ; দামীরী. হারাওয়ান ৪.)। নিধুমি অরিশিলা হইতে তাহাদিগকে হাল্টি করা হইরাছে (সূরা: ৫৫ : ১৫), আর মানুম ও ফিরিশতা মধাক্রমে মাটি ও আলো হইতে হল্ট। জিল্ল আগন কর্মজণে উল্লাল্গনত হইতে গারে। হবরত হল্ট। জিল্ল আগন কর্মজণে উল্লাল্গনত হইতে গারে। হবরত মৃহশ্যমাদ (স') তাহাদের প্রতিও স্লেক্তিত হইরাছিলেন ( ৪. সূরা: জিল্ল), বিশেষভাবে উল্লেখ করা খার মে, সূরা: আর-রাহ্মান মানুম ও জিল্ল উভয়কে লক্ষ্য করিয়া অবতীর্থ। মানুমের মতই জিল্ল দের একদল পূণ্য কর্মের দক্রন পরকালে বেহেন্ত্রাসী হইবে এবং একদল পূণ্য কর্মের দক্রন পরকালে বেহেন্ত্রাসী হইবে এবং একদল পাণাচারের ক্রেলে দোষকে নিভিন্ত হইবে। ক্রুড়ানের ১৮ : ৫০ আয়াতে ইব্লীসকে জিল্ল দ্বের অক্রুড়াত করা

হইয়াছে। কিছ ২ ঃ ৩৪ আয়াত ধ্ইতে প্রতীয়মান হয় যে, সে নিজের পুণ ৩০০ ফিরিশভাদের দলে ছান পাইয়াছিল।

'আরবী অভিধান সকলকদের কেহ কেহ জিল্ল শব্দ ইজ্তিনান শব্দ ( অর্থ : লুক্নায়িত হওয়া ) হইতে উজ্ত বলিয়া ধারণা করেন ( তু. Lane এবং ২ : ৮ আয়াতের উপর বায়দানাবাীর ভাষ্য ; সন্দা. Fleiosher, i, 22, 1. 13)। বিশেষ একজন জিল ব্রুরাইতে জিল্লী শব্দ ব্যবহৃত হয় ; আবার জাল্ল শব্দ জিল্লু এর সমার্থবোধক ( ম. Lane. Lexicon, গৃ. ৪৯২ ) ; শৃংল, 'ইফ্রীত, সিংলাত হইতেছে জিল্ল অতির শ্রেণীবিভাগ।

ভিন্সশ্বনীয় আলোচনাকে মোটামুটি তিন ডাগে ভাগ করা যায় ঃ

- (১) ইসলাম-পূর্ব আরবে জিল্ল সম্পর্কে ধারণা ঃ জিল্লে মরু অঞ্চলর পরী ও বনদেবতা মনে করা হইত। তাঁহারা মানুষের প্রতি বৈশ্বীভাবাগল বলিয়া ধরা হইত। ল. Robertson Smith, Hastings, Encycl. of Rel. and Ethics-এ i. পৃ. ৬৬১, Noldeko রচিত on Ancient Arabs নিবল, Well-hausen, Reste। কিল্ল হ্যরত মুহাভ্যাদ (সা)-এর নুযুওয়াতের প্রক্রমান জিল্ল নৈর্ব্যক্তিক দেবতার একটা অস্প্রতি রূপ পরিপ্রহ করিতেছিল। আলাহ্র সঙ্গে উহারা সম্পর্কিত বলিয়া মন্ত্রাসীরা দাবী করিত (৬৭ ১ ১০০); উহাদের সাহায্য প্রার্থনা করিত (৭২ ১৬)।
- (২) ইসলামে জিল্ল-এর অন্তিম্ব সম্পূর্ণরূপে স্বীকৃত ঃ কিন্ত মানুষের মধ্যে প্লেমঘটিত বাগোর লইয়া বহ জনপ্রিয় কাহিনী রচিত হইরছে। ফিহ্রিড (পু. ৩০৮) এই ধরনের যোলটি পরের উল্লেখ আছে। জিয় ও সরবেদ সম্পর্কিত বহু দক্ষও দাওয়া बाम ( हा. Macdonald's Religious Attitude and Life in Islam, भू. 588 भ.)। वामुक्र'म्-सीन जाम्-नियुजी ( मृ. १७५/ ১৬৬৮ ৷ কামরো, ১৬২৬ ) রুচিত আকোম্'ল-মার্জান কী আহ'-কামি'ল-জাল'' এই সব কাহিনীয় ভাল সকলন। মৃ'ভাষিলীয়াঙ বিশ্ব-এর অভিত্র অধীকার করেন নাই। তবে তাঁহারা বিশ্ব-এর প্রকৃতি ও কর্মজনতা সন্দর্কে ডিমতর তথ্য উপস্থাপিত করিয়াছেন। रेजनारमः शाठीन पार्ननिक्षण, अपन कि जान-काञ्चायील, जन्त्रको কথার অবতারণা করিয়া জিম্ সন্দক্তিত প্রন্ন এড়াইয়া গিয়াছেন। কিন্তু ইবন সীনা। সরাসরি জিল্-এর বাড়াব অভিত্ব অধীকার করি-রাছেন। পরবর্তী মুসলিম দার্শনিকগণ এই বিষয়ের বর্ণনার আংশিক খ্যাখ্যাসূচক ও আংশিক অধিবিদাক কৌশবের আলয় প্রহণ করিয়াছেন। मण्डीचन्द्रज्ञ উत्तर कहा यात्र या. देवन बावारन क्रिन जन्नकीय কু রুআনের আয়াতসমূহকে মৃতাশাবিহ অর্থাৎ রূপক হিসাবে প্রহণ ক্রিয়াছেন যাহার সঠিক অর্থ একমার আল্লাহ্ই ভানেন (স্বাঃ ৩ 1 ৭)। জিল সম্পর্কে এই সব বিভিন্ন মত Dict. of Techn. Torms, i. (২৬১ প.) পুস্তাকে সুন্দরভাবে জালোচিত হইয়াছে ( তু. রাষী, সাফাাতীহ'; সুরাঃ ৭২ সন্দর্কে)।
- (৩) লোককাহিনীতে জিল ঃ বাদ্বিদ্যার জিল্বএর ব্যবহার দারাই স্বভাবত জিল্ লোকসাহিত্যে ছান পাইরাছে। ফিল্রিজে জনুমোদিত ও জননুমোদিত ব্যবহারের বিবরণ প্রাচীনকার হইতে ধারাবাহিকভাবে দেওরা হইরাছে এবং গ্রীক, হার্বানীর, কাল্ডীয়

এবং ভারতীয় উৎসের উল্লেখ রহিয়াছে। তা'ব'ীয' ঘারা জিল্-কে ভ্তারণে নিয়োগ সংরগত পূঅকাদি বর্তমানে বেশ জনপ্রিয়। লোক-সাহিতোও জিল্-এর জুমিকা বিশেষ উল্লেখযোগ্য। আরব্য-রক্ষনীর বহু গলে জিল্ ছান পাইয়াছে।

প্রস্থাপাই (১) CTM, (২) দামীরী, হারাওয়ান, (৩) কাষ্বানি, আজাাইব, গু. ৬৬৮ গ. (Wustonfeld সন্দা.), (৪) Lane, Modern Egyptians, index Ginn, (৫) Lane, Arabian Nights, জুমিকা, নোট ২১, অধ্যার i, নোট ১৫ ও ২৪; (৬) Goldziher, Arabische Philologie, i. দুলী, (৭) ঐ, Vorlesungen, গু. ৬৮, ৭৮ গ., (৮) Doutte, Magie et Religion: (১) Macdonald, Religious Attitude and Life in Islam, অধ্যার ৫, ১০, এবং সূচী, (১০) A. J. Wensinck, the Etymology of djinn, Versl. Med. Ak, Amst, Ser. V, Vol. 4.

জিব্রাইল—জিব্রীল (العربة । জিব্রাসিল ) প্রধান চারি ফিরিশতার জন্যতম এবং মর্বাদার প্রেচ । তাঁহার কার্য সম্পর্কে কুরেজানে ২ ঃ ১৭ আয়াতে উদ্ধিত হইয়াছে "যে কেহ জিব্রাসিরের লক্ত্র সে জানিয়া রাশ্বক সে (জিব্রাসির) আয়াহের নির্দেশে তোমার কদরে কুরেজান পৌছাইয়া দিয়াছে, যারা উহার পূর্বতাঁ কিতাবের সমর্থক এবং যাহা বিশ্বাসীদের জন্য পথ-প্রদর্শক ও ওও সংবাদ !" তাঁহার মর্বাদা সম্বন্ধ বলা হইয়াছে ঃ "ইয়া (কুরেজান) প্রেরিত হইয়াছে সম্পর্নিত ফিরিশতার মাধ্যমে যে সামর্থাশালী, আর্শের মালিকের নিকট মর্বাদাসম্পন্ন, যাহাকে সেথায় মান্য করা হয় এবং যে বিশ্বাসভাজন" (৮১ ঃ ১১—২১) । এই জিব্রাসিল-ই পূর্বতাঁ সকরা মন্বান্ধ নিকট আয়াাহ্র বাণী বহন করিয়াছিলেন। কুরেজানে তাঁহাকে 'য়য়্বু'ল-কুণ্মুন্" (পবিল্ল আছা, ২ ঃ ৮৭ ) এবং 'য়য়্ণু'ল-জামীন (বিশ্বস্ক আছা, ২৬ ঃ ১৩১ ) আশাও দেওয়া হয়য়্তাছে ৷ য়ায়্দী ও শৃস্তীয় ধর্মপ্রছে Gabriel (প্রেরিয়েল) নামে তাঁহার উল্লেখ পাওয়া মায় ৷

রাস্ত্রাহ্ (স') দুইবার তাঁহাকে ছরাণে দেখিরাছিলেন। "সে (রাস্ত্রাহ্ ) তো তাহাকে (জিব্রাটবাকে) ছফ্ দিলতে দেখিনয়াছে" (৮১ ঃ ২৩)। "সে (জিব্রাটবাক) নিজ আফুতিতে ছির হুইয়াছিল, উর্ফা দিলতে অভঃগর সে ভাহার (রাস্ত্রাহ্র) নিকটবতী হুইবা, অতি নিকটবতী, ফরে তাহাদের মধ্যে দুই ধনুকের ব্যবধান রহিল। ভক্ষন আলাহ্ তাঁহার বান্দার প্রতি যাহা প্রভাদেশ করিবোর ভাহা প্রভাদেশ করিবেন। . . . . নিশ্চয় সে ভাহাকে আরক বার দেখিরাছিল প্রভবতী কুল ব্লেকর নিকট, জায়াতুলিন্মা'ওয়া যাহার সমিকটে অবছিত" (৫৩ ঃ ৬—১০, ১৩-১৫)।

হণ্দীছে উল্লেখ আছে যে, কোন কোন সময় কিব্রাজিল মানুষের বেশেও রাসূলুলাব্র দরবারে আসিতেন এবং ধর্ম সম্পর্কে নানারাপ প্রস্ন জিভালা করিতেন। এই প্রয়োগ্র ঘারা উপস্থিত সাহণাবীলণ উপস্থৃত হট্তেন। হণদীছে উল্লেখ আছে যে, মি'রাজের রাজে জিল্পালিক রাসূলুলাহ্ (স')-এর সকীরাপে এক নিদিল্ট ছান পর্যন্ত জিলাজিকেন।

রস্থাকী ঃ নিবমে উরিখিত কু রজানের আরাতসমূহ এবং উল্লেখ্য তাকসীয়; (১) Gospel of St. Luke, i 19; (২) স্থাভাসনার ল-'আলা'ইব (Abrege des Merveilles, transl. Carra de Vaux ), (৩) ত'বারা, (transl. (Zotenberg)।

জিষ্য়া: (শ্রান্ত) ব.ব. জিয়া (৬০০); জায়া'(৽০০০)
লব্দ হইতে উৎপন্ন (লিসান ৬০০০) আছালর, মাধা
পিছু ধার্ম কর, ইসলামী রাল্ট্রে অমুসলিম নাগরিকদের (আহ্লু'য়্য়িল্মাঃ) উপর ধার্ম কর। আলুসী শব্দটির উৎপত্তি প্রসঙ্গে আলয়াওয়াারিমমীর মতের উদ্বৃতি দিয়া বলিয়াছেন, ইহা ফারুসী প্রিষ্মাত'
(অর্থ খাজনা) হইতে পৃহীত (রহ্'ল-মা'আানী কায়রো, ১০ম,
৭৮; Lano, I: 422)। তাফসীরকার আম-মামান্লারীর মতে
মিল্মীগণ (ফিল্মাঃ প্র.) এই কর প্রদান করিয়া নাগরিক হিসাবে
ভাহাদের দায়িত্ব ও কর্তব্যের একটি অংশ হইতে অব্যাহতি লাভ করে বলিয়া ইহার নাম জিষ্য়াঃ (আল-কাল্শাফ, কায়রো, ১৯৪৬, ২য়, ২৬২)।

ফিক্ হশাজের জিহাদ অধ্যায় জিহ্মার আলোচনা ছান পাইয়াছে, জিহ্মাঃ গ্রহণের যৌজিকতা প্রসঙ্গে বলা হইয়াছে। ইসরামী রাণ্ট্র এই করের বিনিময়ে অমুসলিম নাগরিকদের জীবন ও ধন-সম্পদ্ধ ক্ষার দায়িত্ব গ্রহণ করে, অথচ তাহাদিগকে দেশরক্ষার দায়িত্ব হইতে অবাহিতি দেয়। 'উমার (রা)-এর বিলাফাত কালে মুসলিম বাহিনীশহুর আক্রমণ মুখে হিশ্মস' (পাম) হইতে রণকৌশল হিসাবে পশ্চাদপ্রস্বণ করিলে হিশ্মসে'র অমুসলিম অধিবাসীদের (য়াহ্দী ও খৃস্টান) জানমাল রক্ষা করা মুসলিমদের গক্ষে সক্ষব হয় না, কলে আবু 'উবায়দাঃ (য়া) তথাকার অমুসলিমদের নিকট হইতে আদায়কৃত জিয়্য়াঃ ফেরত দিয়াছিলেন।

১ : ২১ আয়াতে জিয্রার হকুম বিদামান ঃ যাহাদের প্রতি কিতাবি অবতীর্ণ হইরাছে তাহাদের মধ্যে বাহারা আল্লাহে বিশ্বাস করে না ও পরকালেও নহে এবং আল্লাহে ও তাঁহার রাসুল বাহা নিষিদ্ধ করিরাহেন তাহা নিষিদ্ধ করে না—তাহাদের সহিত মুদ্ধ করিবে যে পর্যন্ত না তাহারা নত হইরা আনুপতোর নিদর্শনক্রপ স্বহঙ্জে জিয়্রাঃ দের।

ষ্ভ ব্যতীত তথু সন্ধিস্কে যে অমুসলিম সম্পূদায় ইসলামী রাপ্টের অধিবাসী হয় তাহাদের জিখ্যাঃ কর সঞ্চির শর্তান্যায়ী ধর্ষি হয়। যেমন রাস্লুলাহ্ (স') নাজরানের খৃষ্টানগণের সঙ্গে সন্ধি করিয়াছিলেন । তাহারা বৎসরে এই কর বাবত ১ হাজার ২ শত পরিক্ষদ প্রদান করিত। মুসলিম বাহিনীর সঙ্গে যুদ্ধে পরাজিত অমুসলিম সম্পুদায়ের বেলায় ইসলামী রাল্ট্র প্রধান এই করের পরিমাণ নিধারণ করেন, তখন এই ব্যাপারে অমুসলিম⊦ দের মতামত বিবেচনা করা হয় না। তবে ইমামে আবু হণনীকাঃ (র)-মতে এই প্রকার ষিশ্মীদের ধনী ব্যক্তির ৪৮ দির্হাম, মধ্যবিত্ত ব্যক্তির ২৪ দির্হাম ও দরিদ্র ভ্রমন্ত্রীবীর ১২ দির্হাম বাৎসরিক জিষ্য়াঃ ধার্ষ হইবে। এই করের সন্দূর্ণ অর্থ বৎসরের শেষে অথবা ন্যায়সঙ্গত পরিমাধে মাসিক কিন্তিতে আদায় করা যায় (আবু য়ুসুফ, কিতাাবু'ল-খারাাজ, পৃ. ৬৯)। ইমাাম জাহ মাদ (র)-এর মতে রাজ্বপ্রধানই যুক্তিসঙ্গতভাবে এই করের পরিমাণ নির্যারণ করিবেন। ইমাাম মাজিক (র)-এর মত হইল জিষরা: ৪ দীনার জখব। ৪০ मित्रहाम रुरेरव। हैमाम भाक्षिक (त्र)-अन्न मर्स्ड धनी-मित्रिप्त সক্ষের জন্য ইহা এক দীনাার এবং গ্রাম্ভবয়ক সকল যি সমীর উপর ইহা প্রযোজ্য ; পুরুষ নারী এমন কি উন্মাদ, র্ছ, অছ ও সন্মাসীও ইহা হইতে বাদ ষাইবে না (**কি**ভাা**বু'ল-উ**ম্ম ৪**ঃ ৯৮)। কিন্তু** হণনাফী মতে যে সকল ষিংশনী যুদ্ধ করিতে পারে না ভাহাসের

উপর জিষ্য়াঃ কর নাই অর্থাৎ নারী, শিশু, ধঞ্চ, অব্ধ্ উন্মাদ, সম্ববহীন সংসারত্যাপী ইত্যাদি এই করের আওভার পড়ে না (আবু রুসুক, পৃ. ৬৯)। ইমাাম আবু রুসুক (র)-এর মতে যে সকল মঠের স্থাবর-অন্থাবর সম্পতি রহিয়াছে উহাদের ঝাস্নাদেরও এই কর দিতে হইবে। তাহাদের ধর্মানুষায়ী শৃপশ করিয়া তাহারা যদি দারিপ্রোর দাবী করে তবে তাহারাও এই কর হইতে অব্যাহাতি পাইবে। দাসদের উপর এই কর ধার্ম হয় না। এই কর উসুলের জন্য করদাতাকে দৈহিক শান্তি দেওয়া নিষিদ্ধ। নগদ অর্থের পরিবর্তে জন্য কোন বিক্রমযোগ্য বন্তও জিষ্য়াঃ হিসাবে গ্রহণ করার দুল্টান্ত রহিয়াছে।

কোন্ কোন্ ধর্মাবলম্বার উপর জিষ্য়াঃ ধার্য হইবে তাহা লইয়া 'আালিমদের মধ্যে মতবিরোধ রহিয়াছে। সকলেই একমত বে, আহ্লু'ল-কিতাাব (৪.) এবং মাজুস (৪.) জিষ্য়াঃ প্রদান করিয়া নিরাপত্তা লাভ করিতে পারে (৯:২৯, আব্ 'উবায়দ, কিতাাব্'ল-আমওয়াল, ৩২ ও ৩৩), মতানৈক্য অন্যান্য অবিশ্বাসীর বেলায়। ইমাম আবৃ হানীফার মতে আরবদেশের পৌত্তলিক ব্যতীত অন্যাসকল দেশের পৌত্তলিকপণ হইতেও জিষ্য়াঃ প্রহণ করা যায়। ইমাম শাফি'ঈ (র)-এর মতে জিষ্য়াঃ আহল্'ল-কিতাাব ও মাজুসদের জন্য তথু নিদিতট। ইমাম আবৃ য়ুসুফ (র)-এর বলেন, আরব ছাড়া অন্যান্য দেশের কিতাাবী ও মুশ্রিকগণ (অংশীবাদী) হইতে জিষ্য়াঃ লওয়া হইবে; কিতু আরবদেশের কিতাাবীদেরও যুদ্ধ অথবা ইসলাম ধে কোন একটি প্রহণ করিতে হইবে। ইমাম মালিক (র)-এর মতে মুল্লাফ (৪.) বাতীত সকল অবিশ্বাসী হইতে জিষ্য়াঃ প্রহণ করা যায়।

জিষ্যাঃ কর এই সকল বিজিত দেশে সাাসানী ও বারষ্যান্টাইন-দের আমলেও বর্তমান ছিল। মুসলিম শাসন আমলে ইহা ওধু অমুসলিমদের নিকট চুইতে গৃহীত হর। ইসলাম গ্রহণ করিলে এই কর মওকুক হইরা যায়। এমন কি অবিরাসিপদ দেশরক্ষার কাজে অংশ গ্রহণে রাষী হইলে নিজ ধর্মে প্রতিতিঠত থাকিরাও জিষ্মাঃ হুইতে রেহাই পাইতে পারে।

উমার্যাদের আমলে থালীকাঃ 'আব্দু'ল-মালিক (৬৮৫--৭০৫) আরবদের নিকট হইতে ইসলাম প্রহণ করার পরও জিষ্ধাঃ প্রহণ করিয়াছেন , কিন্তু থালীকাঃ 'উমার ইব্ন 'আবদি'ল-'আমীর (৭১৭--৭২০) ইহা রহিত করেন ৷ 'আব্যাসী আমলে ইসলামী আইন (ফিক্'হ) চূড়াভ রূপ লাভ করার জিষ্ধাঃ সম্পাকিত নির্মাবনীও বিশ্বদভাবে প্রণীত হয় ৷

প্রস্থানী ঃ (১) ফিক্'ব্শান্তের নির্ভারাখ্য কিভারসমূহের ভিহাান অধ্যার, (২) ইমামে আৰু মুসুফ, কিভার<mark>'ল-বার্জন, কুলাক</mark> ১৩০২ হি.; (৩) য়াত্ য়া ইব্ন আদাম, কিতাাবু ল-বারাজ, কায়রো, ১৩৪৭ হি.; (৪) আবু 'উবায়দ আল-ক'াসিম ইব্ন সায়াম, কিতাাবু ল-আমওয়ায়, হামিদ আল-ফাক' বি কর্ত্ব প্রকাশিত, কায়য়ে; (৫) আল-লাফি'ঈ কিতাাবু'ল-উম্ম, ৪খ, ৮২ প.; (৬) মাওয়ায়দী, আল-আহ কামু'স-সুলত ানিয়াঃ. ছা.; (৭) আত'-ত াবায়ী, কিতাাবু ইখতিলাফি'ল-ফুক'াহাা', ed. Schacht, Leiden, 1933; প. ১৯৯ প.; (৮) ফাওমী ফাহীম জাদুয়াহ, আল-জিয্য়াঃ ওয়া'ল-ইসলাম, বৈয়ত, ১৯৬০ খ্.; (৯) হ'াসান হ'াবাশী, আহ্লু'ম'-মি'ম্মাঃ ফি'ল-ইসলাম, লাকে'ল-ফিক্রি'ল-'আরাবী কর্ত্ব প্রকাশিত, কায়রো, Lokkegaard, Islamic taxation in the classic Period, Copenhagen 1950; (১০) Tritton, the Caliphs and their Non-Muslim Subjects, 1930; (১১) N. P. Aghnides, Mohammaden theory of Finance, Columbia University Press.

জিহাদ (১৯১) চেল্টা, পরিল্রম, অধাবসায় ধর্মযুদ্ধ ১-৯-৮ ধাতু হইতে উৎপন্ন। -ক্লিয়াগদ ১৪- অর্থ চেল্টা করিল, পরিভ্রম করিল এবং 🏎 জর্থ সাধ্যানুখায়ী চেল্টা করিল, অধ্যবসায় সহকারে কাজ করিল, সংগ্রাম করিল ইত্যাদি। জিহাদে শব্দের বাুৎগত্তি-পত অর্থের সহিত অস্তযুদ্ধের সংস্তব অবিচ্ছেদ্য নহে। আল-কু রুখানু'ল-কারীমের বহ আয়াতে ইহার নজ ীর পাওয়া যায়, যথা : "ঘাহারা আমাদের (সামিধ্য বা সন্তুণ্টি লাভের) জন্য কঠিন পরিত্রম করে ( اجاملوا فهذا) আমরা অবশাই তাহাদিগকে আমাদের (সামিধ্যের) পথের সন্ধান দিয়া থাকি। আলাহ্ সৎকর্মশীলদের সহিত (সহযোগী) থাকেন" (২৯:৬৯)। মুহ'াশ্মাদ (স')-এর ম্লায় প্রচার জীবনের সময়কালীন অবতীর্ণ আয়াতে, ধেখানে ২৯৮ শব্দের উরেখ রহিয়াছে সেখানে কাঞ্চিরদের বিরুদ্ধে অন্তথারণের অর্থে এই শব্দের বাবহার হয় না। স্তরাং এইরাপ ক্ষেত্রে সংকর্ম সাধনে প্রচেষ্টা ও অধ্যবসায় অর্থেই জিহাাদ কবের ব্যবহার হইয়াছে । সাধারণ মানুষের পত প্রকৃতি ধর্মীয় জনুষ্ঠান পালন এবং সংকর্ম সাধনে বাধা সৃল্টি করে বলিয়া প্রবৃত্তির সহিত সংগ্রাম করিতে হয়, ইহাও "জিহাাদ" শব্দটি ব্যবহারের অন্যতম তাৎপর্ম। বস্তুত হ্যরত মুহণাশ্মাদ (স:) এক যুদ্ধাভিষান হইভে ফিরিয়া আসিয়া বলিয়াছিলেন, ''আমরা ছোট জিহাাদ (অত্তের মুদ্ধ) হইতে বড় জিহাাদ (الجهلد الأكبر) -প্ররু-ডির সহিত যুদ্ধ) ফিরিয়া আসিয়াছি।" প্রসিদ্ধ কবি আবু'ল-'আডাা-विद्या-त अकि ठन्नत्पत अथमारम : أشدالجهاد جهاد الهوى অৰ্থাৎ সৰ্বাপে**ক। কঠিন যুদ্ধ প্ৰ**র্ডির সহিত যুদ্ধ। এই যুদ্ধে ধাত্র অজের প্রয়োগ নাই।"ভোমরা কাফিরদের আনুগত্য করিও না, বরং ইহার (১-) অর্থাৎ কু'রজানের ) সাহায্যে ভাহাদের সহিত বড় किराम ( جهاد ا کبور ا) किराम ( جواد ا کبور ا জিহাাদের অস্ত্র কুণরুজানে বির্ত যুক্তি ও প্রকা, এই অর্থে "জিদাার" শব্দের ব্যবহার**ও লক্ষণীর ঃ** "তোমার প্রভুর পঞ্চের দিকে আহশন कड बजा ७ अप्रशासकड़ (बेंबेर्ड विकेट वेर्ड विकेट केर्ड हो । साधारय এবং গ্রহুল্টভর উপারে ভাহাদের সহিত বিতর্ক কর" (🎝 🎝 🏯 الله مي المرود المالة अध : ১২৫)। होन अस्तात्र व्यर्थं जिल्लान नव्यक्ति ব্যবহার রহিয়াছেঃ "ৰদি ভোষার নিভাষাতা ভোষার ভান-বৃদ্ধির অভেয়

অংশীবাদ খীকার করিবার জন্য তোমার সহিত জিহাাদ করে (جاهدك)
অর্থাৎ জার চাপ প্রয়োগ করে তবে তুমি তাহাদের অনুগত হইও না"
(২১: ৮, ৩১: ১৫)। হ্যরত (সা) বলিয়াছেন, "অত্যাচারী শাসকের
মুখের উপর হক্ কথা (كلمة عن ) বলা, ইহাই কঠিনতম জিহাাদ"
(তির্মিয়া, আবু দাাউদ, ইব্ন মাজো:, মিশকাত, কিতাাবুলইমাারা: দ্র.)।

কাঞ্চিরদের বিরুদ্ধে সশত সংগ্রামের অনুমতি বা নির্দেশের ক্ষেত্তে সাধারণত فنأل শব্দের ব্যবহার দেখা যায়, ষপ্রাঃ "যাহার। ঈমান আনে, ভাহারা আলাহ্র পক্ষে বুদ্ধ করে (يَقَا تِلُونَ); ষাহারা কুফরের দক্ষ ধরে তাহারা طاغوت অর্থাৎ আরু।াহ্বিরোধী निज्य अरक (يَقَاتَلُوا) युक्त करत ; সূতরাং युक्त कर्त (وَقَاتَلُوا) শায়তাানের বঙ্গুগণের বিরুদ্ধে" (৪:৭৬)। সর্বপ্রথম যুদ্ধের जन्यिं वा الزَّن اللَّذِينَ الْمَاتِلُونَ ) जिल्लान नम्न वतः ''কি'তালি" শব্দের ব্যবহার রহিয়াছে (২২:৩৯) ''যাহারা তোমাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ (پَالْلُونُ ) করিতেছে, তোমরা আলাহের পথে তাহাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ (المائلو) কর, সীমা লণ্যন করিও না" (২ ঃ ১৯০)। "ক'তেল্ কি'ডালে" এই উভয় শব্দের ব্যবহার এইরাপ ক্ষেরে লক্ষণীয়; সূরাঃ বাকারার ১৯০—১৯৩ পর্যন্ত বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ আয়াতগুলিতে একবারও "জিহাাদ" শব্দটি বাবহাত হয় नारे । कु तजाान माजीप النَّبُّ مَلْيُكُمُ النَّبُّ النَّبُّ (प्रथा याग्न , यथा , रप्रशा बाह्र ना, کتب عليکم الجهاد किंड : ८१२७७, २৪७ हिंड যে ক্ষেত্রে শক্তি প্রয়োগ অর্থাৎ যুদ্ধের নির্দেশ দেওয়া হইয়াছে। গুধু কাাফিরের বিরুদ্ধে নহে, সংগ্রাম মুসলিমদের বিরুদ্ধেও হয় ''যদি মু'মিনদের দুই পক্ষ যুদ্ধে লিণ্ড হয়।'' এই বিষয়েও 🎜 এবং قيال-قعال-এর বাবহার দেখা যায় (৪৯:১)। এতদ্ভিন্ন জমুসলিমগণের সহিত যুদ্ধ সংক্রান্ত আলোচনায় বিশেষ কতগুলি শব্দের ব্যবহার করা হইয়াছে, যখা ، نفور نه অভিযান ( ১ ؛ ৩৮, ৩১, ৪১) কিংবা خروج বহির্গমন বা অভিযান, (১: ৪২, ৪৬—৪৭, (كَرِ هُوا أَنْ يُجَا هِدُوا अवाज ४३ ७४ ( बाझाविहात أَيْجَا هِدُوا اللهِ ١٥ ) ا

এবং الْكَنْفُرُوا الْفُور হয় এবং الْكَنْفُرُوا الْفُور হয় একরে। হাদীছে وغسزوة وغسزوة এই পুইটি শব্দের ব্যবহার রহিয়াছে। মূহাদ্মাদ (সা) তাঁহার শরুদের বিরুদ্ধে যে সকল অভিযান পরিচালনা করিয়াছিলেন তাহাকে غزوة বলা হয়। ১৬৯ হইতে যেমন (مجاهد) মুজাহিদ তেমনি غزو ইইতে হোমন (مجاهد) মুজাহিদ তেমনি غزو সংহতে (ناف) গাাষী, ব. ব. ৫ ৩২ ১৫৫) এবং যাহারা প্রাণ হারাইয়াছন তাঁহারা "শাহীদ", ব. ব. ওহাদা।'। শরুর পতিবিধি কক্ষা রাহিবার জন্য যে ছোট ছোট দল প্রেরণ করা হইয়াছিল বিভিন্ন দেকে, সেইয়েগ দলকে বলা হয় দিলে সংক্রাভ আরও কতওলি শব্দের ব্যবহার হইয়াছে, যেমন ناشئان অর্থাৎ রক্তগাত করা, خرب গ্রহণ হইয়াছে, যেমন টাক্টা অর্থাৎ রক্তগাত করা, শিলে ধিন্দা সংক্রাভ আরও কতওলি শব্দের ব্যবহার হইয়াছে, যেমন টাকটা অর্থাৎ রক্তগাত করা, শিলে ধিন্দা অর্থাৎ গ্রহণ বিভিন্ন শিলা প্রাণ্ড করা, শিলা আর্থিৎ গ্রহণাত করা, শিলা আর্থিৎ গ্রহণাত করা,

وباط المخمل অর্থাৎ সীমান্ত রক্ষার জন্য অবারোহী সৈন্যের চৌকি বা . ছাউনীর ব্যবস্থা করা (৮:৬০)। **উপরোক্ত আলোচনা হই**তে **এই** · কখাটি পরিকার বুঝা যায় যে, কেব**ন ১৯<del>৮ শপের ব্যবহার</del> কাা**ফি-রের সহিত শক্তির লড়াই সূচনা করে নাবরং এই আর্থ প্রকাশের জন্য কুণরআনে ১১৮ শব্দের সহিত ্রান্টে শব্দের বাবহার, ক্ষের বিশেষের চাহিদা অনুযায়ী আরও **কণ্ডক বিশেষ শব্দের** ব্যবহার এবং 'আরবী ভাষায় প্রচলিত বাকরীতির সাহায্য গ্রহণ করা एইয়াছে: جهاد শুদের পরিবর্তে বরং نتال-এর বাবহারই বেশী। অন্য কথায় দক্তি প্রয়োগবাঞ্জক বিশেষ বিশেষ দন্দের ৰাবহার না পাওয়া গেলে কু রুআানে ব্যবহাত ক্রান্ত বারা এই শব্দের ব্যুৎপতিগত অর্থই কেবল ব্রাইবে অর্থাৎ যথাসাধা পরিভ্রম, অধ্যবসায় ও ডাাসের মাধ্যমে আল্লাহ্র আদিল্ট জীবন-পছা অনুসরণ করাই বুঝিতে হইবে। আগক অর্থে ব্যবহারের উপযোগিতার দরুন, "জিহাদি" শব্দে অন্তযুদ্ধও ক্রমে শামিল ছইয়া হায়। কারণ যুদ্ধের মধ্যে শ্রম, অধ্যবসায় এবং পরিণামে চরম ত্যাপের অর্থাৎ জীবন দানেরও প্রয়োজন পড়ে। এই কারণে হণদীছে এবং ফিক্'হে পারিভাষিক-ভাবে জিহাদে শব্দটি ইসলাম হননে বন্ধপরিকর শব্ধুর বিরুদ্ধে সদক্ত যুদ্ধ অর্থে ব্যবহাত হইতে লাগিল, ''কিতাাবু'ল-জিহাাদ'' শিরো-নামে মুদ্ধ সংক্রান্ত হ'াদীছ' এবং আজোচনা বিন্যন্ত হইছা। তখন হইতে জিহাাদের পারিডায়িক অর্থটি ইহার বাুৎপত্তিগত অর্থকে হাড়াইয়া গেল ৷ তবে কু∙রআানে "জিহাাদ**" শব্দের ল**ত্যে**কটি** ব্যবহা-রের অন্তরালে ক্যাফির বধের বিভীষিকা কল্পনায় **আতক্ষর হ**ওয়ার কোন যৌজিকতা নাই। অন্যপক্ষে কু'রজানে <del>''কাাফির''</del> এবং "মুশ্রিক" শন্দের সাধারণ অর্থের (ষথাক্রমে অবিহাসী এবং অংশীবাদী ) সহিত অধিকাংশ ক্ষেৱে "মুসলিম নিধনে স্কৃতসংকল শরু" কথাটিও অনুকারিত রহিয়াছে। হযরত (স·)-এর **জীবন্দশার** তাহারা ব্যক্তিগত এবং সমষ্টিগতভাবে ইসলামের প্রতি ৰড়গহন্ত ত ছিলই, তাঁহারা তাহাদের যাজক সন্দ্রদায়ের প্রচারণাও প্ররোচনায় সেই সংক্রমকে রূপ দেওয়ার বহু ঐতিহাসিক এচেল্টা চালাইয়াহে। গুধু কাঞ্চির বা মুশরিক বলিয়া নহে, তা**হাদের সহিত যুগ্ধ** করা হইয়াছিল এইজনা যে, তাহারা ইসলাম ও মুসন্ধিমের বিলোপ সাধন মানসে মুসলিমকে আঘাত করিয়াছিল।

কু'রআনে নিহ্ক কারশক্তি প্রদর্শন, গোরগত সৌরব রক্ষা বা দিগ্রিক্ষের উদ্দেশ্যে যুদ্ধ অনুযোদন করে না। আত্মক্রকা (২ঃ ১৯০), जनअभित्र जानमान, जाविक ब्रेका (8 % पेट), विस्वस्क्र ৰাধীনতা তথা ধনীর ৰাধীনতা রক্ষা (২২:৪০), 🖼 অর্থাৎ সমাজে বিশৃপ্ৰলা রোধ (২:১৯৩) ইত্যাদির জন্য কুরুলান ইহার অনুসারিলগকে যুদ্ধে (১৮৫) অবভীর্ণ হট্যার নির্দেশ পের এবং কু'রজানের বৈশিষ্ট্যসর **প্রকাশভর্মত ইন্যকে** বলা वरेतार का न्यार कार्य कार हैवार वानभाव ( انقس و ) اموال) কুরবাান করিবার প্রেরণা যোগার, করলাভের প্রভার দান করে এখন কি শরুপক্ষের জন শক্তি দশ ৩৭ (সোড়াছ দিকে, ৮ঃ ৬৫) অথবা দিওণ (পরবর্তীতে.৮**ঃ ৬৬) বইনেও। ব্যরভের** সময়ে মভাবতই প্রত্যেক সমর্থ বাজির জন্য সাক্ষাভয়বে মুদ্র করা অথবা বুছ উদোদের যোগান দেওয়া, সীমা**ভ গ্রহরার** জং<del>গ</del> बरन ইত্যাদি ছিল فرض عون वा অগরিহার্থ কর্তবন্ধ (৮३৬); কারণ হ্ররত এবং তাঁহার সুল্টিবের অনুসারিলগকে সমুলে ধ্বংস করিবার জন্য বাহারা সংগ্রামে অবতীর্ণ হইয়াছিল, তাহাদের সংখ্যা হিল বিপুল, আয়োজনও ছিল বিরাট এবং ইহার সলে মুক্ত হইয়াছিল রাফুদীর কুট মত্রশা এবং কুসীদলখ্য সন্দদ (৫ : ৬৪ مراكز ما الماري الايمة الماري الماري الايمة الماري الايمة الماري الايمة الماري الايمة الماري الماري الايمة الماري الايمة الماري الايمة الماري الايمة الماري الماري الايمة الماري الماري الماري الماري الايمة الماري الماري

ভাবে এই জিহাাদে অংশ প্রহণ করিতেন তাঁহাদের বিভার সুভাতি কু'রআন ও হ'াদীছে৷ বিধৃত , "বাঁহারা দহীদ হইরাছিলেন তাঁহারা মৃত নহেন, বরং ভারাভ তাঁহাদের জন্য অবধারিভ" ইত্যাকার ঘোষণা কু'রআনের বহু স্রায় রহিয়াছে ( যথা ২ ঃ ১৫৪ ), যাহারা কোন কারণে জিহাাদে পশ্চাৎপদ হইয়াছে তাহ্যদের সম্ভন্ধ নিন্দাবাদ নাষিল হইয়াছে (৯ 1 ১১৮) এবং সাহণাৰীৰৰ ভাৰদদর সহিত অসহযোগিতা অবলয়ন করিয়াছেন; 'উম্রাঃ সম্পাদনের উদ্দেশ্যে নকা যালায় যাঁহারা হ্যরতের সহগামী হন নাই সভাবা **বুদ্দের ভরে,** তাঁহাদের *সমক্ষে*ও নি**পাস্চক আয়াত অবতীর্ণ হয় (৪৮**। ১৫)। অপস অথচ সম্পদনারী নও-মুসলিম, যাহারা নানা অভুহাতে হগরতের "তাবুক" অভিযানে যোগদানে বিরত থাকে ভাহাদের সম্পর্কে কঠোর শান্তির বাদী নাাধিল হইয়াছিল (১:১০, ১৪ ইত্যাদি ), পরবর্তী যুদ্ধে যোগদানের জন্য এতদুভর দলের অনুমতি প্রার্থনা নাকচ করিয়া দেওয়া হইয়াছিল এবং শেষোক্ত দলের টাদা প্রত্যাব্যান করা হইরাছিল (১:৫৬)। এই দলে মুনাাফিক'গণও শামিক হিল । মুসলিম শক্তি প্রতিতিঠত <mark>হইয়া বাইবার পর জিহাা</mark>দ নাপে পণ্য হইল অর্থাৎ ব্রেছু সংখ্যক লোক এই দায়িত্ব-পালন করিলে অন্যেয়া দায়িছমুক্ত হইয়া যায়।

হ্যরত (স') এবং তাঁহার অনুসারীরা সুভাতিলামী ছিলেন না (२:२১৬) रदर युक्त छोशामद्र जननननीत (﴿ كَرِهِ ﴾ हिन्न, कादन (ক) জনদজ্জির বছতা, (খ) সংবদ্ধ এবং সুনিক্ষিত সেনাবাহিনীর অভাব, বেচ্ছাসেবী সৈনাদের উপর এবং তাঁহাদের ব্যক্তি সালিকানা-থীন অর রসপ ও বাহনের উপর নির্ভরশীলভা, (#) সমরোপকরণের অভাব, (থ) মুহাাজিরদের মধ্যে অনেক্ষের গরিজন এবং দেশভাগে অসমৰ্থ কিছু সংখ্যক কোকের তখনও hostage-এর সত সকায় অবছান (এই কারণে জনৈক সরল বিখাসী সণহণাবী জাপন পরিবারের নিরাপড়া নিশ্চিত করিবার আশায় হ্বর্ড (স')-এর মন্তা অভিযান প্রস্তুতির সংবাদ অতি সংগোপনে মকায় প্রেরদের বন্দোবত করিয়াছিলেন, ७० : ٥٥ تسِرون اليهِم بالمودةِ (٦٠) क्य تسِرون اليهِم بالمودةِ धाना बधानाया क्रण्डी कविवादिकान, यथा । वास्त्री, मुनवित्र अवः মৃশরিক সকরকে একটি সমন্বিত জাতিরূপে যোষণা করিয়া মদীনার नगर-तार्ज्जेत भक्त कवित्राहित्वन, बडा ७ भगीनार **वशावर्डी अवा**कार কয়েকটি বেদুইন গোরের সহিত শান্তিচুক্তি সম্পাদন করিয়াহিলেন, অসুবিধাজনক শর্তে হ'দারবিয়ার সন্ধিপরে যাক্ষর দান করিয়াছিলেন, কিন্ত অপরগন্ধ ভাঁহার উপর যুদ্ধ চাপাইয়া সিরাছিল। কিল্ল সবা-লোচক্ষণ বলিভে চাহেন, মদীনাম হিজরতের পর মুহাল্যাল (সা) বাশিক্য কাফোলা লুশ্ঠনের উদ্দেশ্যে করেকটি অভিবাদ করিয়াছিলেন এবং অবশেষে সিরিয়া হইতে প্রত্যাগমনকারী কুশ্রারশের বাশিক্য কাফেলা লুটের অভিপ্রারে অভিযান পরিচালনা করেন ; এই অভিযান– ভলিই মুভৰিপ্ৰহের সূত্রপাত ঘটার (বাদ্র छ.)।

বাত্তবিক্সকে হযরতের মনী জীবনেই দুই সক্ষের মধ্যে যুদ্ধাবছার (state of war) উত্তব হইয়াছিল। "মাহাদের সহিত বুঁত করা হইতেছিল তাহাদিদকে অনুমতি দেওয়া হইল এইজনাই বে, ভাহারা

উৎসীত্বিত এবং অবশাই আল্লাই তাহাদিগকে জয়মুক্ত করিতে সক্ষম" (২২:৩৯)। মদীনার আসিয়া তাঁহাকে সদা সতর্ক, সক্ষত এবং অতন্ধ থাকিতে হইয়াছিল: কারণ মঞ্জার কুরোরল সর্দারগদ মদীনা আক্রমণের প্রবৃতি প্রহণ করিতেছিল এবং মদীনার মুনাফিক ও য়াইদীদের সহিত যোগসাজসে আক্রমণের পূর্বাহে মদীনা রাস্ত্রে অভবিপ্লব স্তিট্র আরোজন করিয়াছিল, ইতিমধ্যে মঞ্জাবাসীদের প্রেরিত একটি অটিকা অভিযান মদীনা সমিহিত চারণক্ষের হইতে পশুপাল লইয়া পলায়ন করিয়াছিল। সুতরাং "আল্লাহ্ই একমান্র উপাস্য—অধুমান্ত এই কথা বলার অভুহাতে বিনা অধিকারে যাহাদিগকে ভিটামাটি হইতে উৎখাত করা হইয়াছিল" (২২:৪০) সেই পক্ষকে সংঘর্ষের জন্য দায়ী করার যুজি বোধপম্য নহে।

জিহাদে ফী সাবীলিয়াহ্ পরিচালনার জন্য আয়াহ্ এবং তাঁহার রাসূল (স') যে সমস্ত ফরমান জারী করিয়াছিলেন তাহাতে আন্ত-জাতিক আইনের তথা মুদ্ধরত শন্তুর মানবাধিকারের একটি অতি সুস্পত্ট, নাারবিচারভিত্তিক, উদার এবং অদ্যাবিধি অমবদ্য নীতি-মালার প্রবর্তন হইয়াছিল। নিম্নে তাহার সংক্ষিণ্ড রূপরেখা প্রদত্ত হইল:

- ক) হয়রত (স') অভিযানীস্থাকে নির্দেশ দিতেন ঃ ইন্ট্রিট ট বাড়াবাড়ি করিও না, প্রবঞ্চনা করিও না, টুর্মিট ট ইন্ট্রিট না হার্ম করিও না, এবঞ্চনা করিও না, ট্রেট্রিট ট শিশু বধ করিও না (মুসলিম, মিশকাতি, কিন্তাাবু'ল-জিহাদে দ্র.)। রন্ধ এবং মেয়ে মানুষ হত্যাও তিনি নিষেধ করিয়াছিলেন (আবু দাাউদ, মিশকাতি, ঐ বাবে রা.)।
- (খ) হযরত (স')-এর আরও নির্দেশ ছিল: যুদ্ধারভের পূর্বে শরুকে হয় ইসলাম রহণ নতুবা বশ্যতা খীকার করিয়া জিষ্য়াঃ প্রদান করিবার আহশন জানাইও অর্থাৎ শরুকে ইসলাম প্রহণে বাধ্য করিও না। শরু যে কোন একটি গ্রহণ করিলে অস্ত্র সংবরণ (১৯০০) করিও। শরু মুহ্যাজিরদের (অর্থাৎ রাস্লের) দলে যোগদান করিতে রামী হইলে তাহাকে জানাইবে, সে মুহ্যাজিরের উচ্চ মর্যাদা লাভ করিবে (মুসলিম, মিশকাাভ, কিভাাবু'ল-জিহাাদ দ্র.)।
- (গ) "তাহাদের সহিত যুদ্ধ কর যে পর্যন্ত 'ফিত্নাঃ' নির্বাণিত না হয় এবং আল্লাহ্র দীন অর্থাৎ শান্তিপূর্ণ ন্যায়নীতিভিত্তিক সমাজ-ব্যবস্থা পুনঃপ্রতিতিঠত না হয়। শলু যখন বিশৃত্থলা সৃতিট হইতে বিরত হয় তথন বিশেষ দশুযোগ্য জাালিম হাড়া অন্য কাহারও উপর জভ্যাচার ( এ২১৯৬)।
- খে) "যুদ্ধরত কোন মুশরিক আত্রয় চাইলে তাহাকে আত্রয় দিও মাহাতে সে আল্লাহ্র কালাম শোনে, ( এবং চিঙা করিতে পারে তাহার পক্ষে মুসলিমদের বিরুদ্ধাচরণ যুদ্ধিযুক্ত কি না । যদি সে শরুতা পরিহার না করে ), অতঃপর তাহাকে তাহার পক্ষে নিরাপদ ছানে গৌছাইয়া দাও । এই নির্দেশ এইজনা যে, ইহারা একটি অভ সম্পুদার" (১ ঃ ৬) অর্থাৎ আত্রয়প্রাথী শরুকে বধ করা কিংবা ইসলাম প্রহণে বাধা করা নিষেধ।
- (৬) "ষধন ভোমরা সমরে কাফিরদের সম্মুখীন হও তথন
  ক্রিন্দুর স্থান মারা ভোমাদের জন্য বৈধ্য রক্তকর্ণ শেষ
  হইলে (শক্রু বখন জন্ত ভাগে করিবে) তখন ভাহাদিগকে বলী
  কর (قَامَا مِنَا بِمِنَا بِمِنَا بِمِنَا الْمِنَانِيّة), অভঃপর হর দয়া প্রদর্শন (غاماً مِنَا بِمِنَا الْمِنَانِيّة)

অথবা মুজিপণের বিনিমরে (و اما فداه ) তাহাদিপকে মুক্তি দান করিবে; এই নীতি চলিবে کُشّی گَفْیَع العرب اوزارما মতদিন মুদ্ধ ইহার হাতিয়ার ত্যাপ না করে ( ৪৭: ৪ )।

হযরত সে')-এর নির্দেশ : استوصوا بالأساري خيراً বন্দীদের সহিত সৌজনামূলক ব্যবহার কর। মুসলিমদের একটি চারিভিক বৈশিশ্টাঃ "তাহারা আলাহ্র প্রেমে উদুদ্ধ হইয়া মিসকীন, য়াতীম এবং বন্দীগণকে খাদ্য দান করে (৭৬ঃ৭)। বিজয়ী রাস্লের সাহণাৰাঃ (রা) নিজেরা পায়ে হাঁটিয়া বাদ্র মুদ্ধের বন্দীগণকে উটের পিঠে তুলিয়া মদীনায় আনয়ন করেন, নিজেরা ওচ খেজুর খাইয়া তাহাদিগকে রুটি খাইতে দেন এবং এই বনীগণকে সামান্য মুক্তিপপের বিনিময়ে এবং কয়েকজনকে বিনাপণে মুক্তি দেন। রাস্ল (স')-এর সহিত প্রায় আট বৎসর ব্যাপী যুদ্ধে বড় জোর ছয় কিংবা সাত শত জন কাাফির নিহত হইয়াছিল, কিন্তু একদিনে তিনি একটিমার যুদ্ধে ধৃত "হাওয়াযিন" গোলের যোদ্ধাদের মধ্যে বিতরিত হয় হাজারের ঝেশী বন্দীকে মুজি দানের প্রভাবে সাহণাব্যকে রাখী করাইয়াছিলেন এবং তাঁহারা অকুণ্ঠ চিত্তে তাঁহাদের ভাগের বন্দীকে, অনেকেই বিনা পণে মুজি দিয়াছিলেন. আর মকাবিজয়ের দিনে তহ্যরত (সা) সাধারণ ক্ষমাই ঘোষণা कत्रिशाहित्वन !

ত্মিও তৎপ্রতি আকৃত্ট হও এবং আল্লাহ্ র উপর নির্ভর (رَوْلِيُّ) কর,.... যদি তাহারা প্রতারণার ইচ্ছা পোষণ করে, তোমার জন্য আল্লাহ্ট যথেত্ট" (৮: ৬১—৬২) অর্থাৎ কপট শান্তি প্রস্তাবও প্রহণ করিতে হইবে। "যতদিন তাহারা চুক্তি রক্ষায় অবিচল থাকিও" (৯:৭) (খ্রুক্তি) "যদি তাহারা চুক্তি রক্ষায় হেরক্ষের না করে, তবে মিয়াদ পর্যন্ত চুক্তি রক্ষার বাগারে, তবে তোমাদের সাহায্য প্রার্থনা করে, ধর্মরক্ষার ব্যাপারে, তবে তোমাদের কর্তব্য তাহাদিপকে সাহায্য করা, তিন করে করিও" (১:৪) "কিড তোমাদের সহিত বে সম্পুদায়ের চুক্তি রহিয়াছে তাহাদের বিক্লছে নহে।" চুক্তিবছ সম্পুদায়ের চুক্তি রহিয়াছে তাহাদের বিক্লছে নহে।" চুক্তিবছ ভাহারা চুক্তি যানিয়া চলে।

পরিতাপের বিষয়, হ্যরতের প্রতিপক্ষ বাবে বারে চুক্তি ভঙ্গ এমন কি বিশ্বাসঘাতকতা করিল (৮:৫৬)। রাহ্দীরা ইহাতে সিদ্ধহন্ত ছিল। আল্লাহ্র নির্দেশ: "বিদি তুমি চুক্তিবদ্ধ কোন সম্পুদা-রের বিশ্বাসঘাতকতার আংশকা কর তবে معنی نام واقع তাহাদের প্রতি নিক্ষেপ কর" (৮:৫৮) অর্থাৎ প্রকাশ্যে চুক্তি বাতিল ঘোষণা কর।

প্রস্তুত উল্লেখ করা যাইতে পারে, মুসলিম রাল্টু বরাবর ঐ নীতিমালার মর্যাদা রক্ষা করিয়াছে ৷ পারস্য এবং বায়য়ানটাইন সায়াজ্যের সহিত সৃদীর্ঘকাল ব্যাপী সংঘর্ষে এবং প্রায় দুই শতাব্দী যাবৎ কুমেড চলাকালীন হযরতের উল্মাত নির্বিচার হত্যায়জের অনুষ্ঠান করেন নাই, বিজিত শরু যখনই সন্ধির প্রভাব করিয়াছে, ভাহা প্রহুণ করিয়াছেন এবং অক্ষরে আক্ষরে পালন করিয়াছেন জ্বাচ প্রতিপক্ষ বরাবর প্রথম সুযোগে সন্ধিভর করিয়াছে এবং

ন্দংস হভ্যাকাণ্ড চালাইয়াছে।

এক শ্রেণীর বিরূপ সমালোচক বলেন বা ইন্নিভ করেন, Pagan, রাহ্দী, খৃগ্টান ইত্যাদি জাতির মধ্যে প্রচল্লিভ কণ্ডালি ধর্মবিশ্বাস ও আচার-অনুষ্ঠানকৈ মুহ'াম্মাদ (স.) ভাহার রচিত কুপ্রজানে একটি নৃতন ধর্মের রূপ দিরাছিলেন। যদি তাই হয়, তবে উপরোদ্ধিতিত অভূতপূর্ব যুদ্ধ সংক্রান্ধ নীতিমালা তিনি কোন্ সূক্র হইতে প্রহণ করিরাছিলেন? Pagan জগতে ত ইভ্যাকার বন্ধ অকল্পনীয়। বাইবেলের God of Israel বর্মবন্ধ তাহার Prophet-দের মাধ্যমে তদীয় annointed রাজনাবর্গকে Moabite, Hittite, Amalekite ইত্যাদি জাতির সহিত্য নৃশংস যুদ্ধের এবং ভাহাদের আবালর্দ্ধবনিতার নির্বিচার হত্যাকাও অনুষ্ঠানের নির্দেশ দিয়াছিলেন। Gospel-এর যীও ত কোন যুদ্ধই করেন নাই। বরং য়াহ্দীরা ভাহাদের বিশ্বাস মতে ভাহাকে শূল বিদ্ধ করিয়াছিল (?)। তাহা হইলে মুহ'াম্মাদ (স) এমন জনবদ্য নীতিমালা কোথায় গাইলেন? এবং কোন সৃত্তে?

উপরিউজ নীতিমালা হইতে যুদ্ধমূলক জিহাাদের উদ্দেশ্য এবং কথাটির তাৎপর্য পরিষ্কারভাবে বুঝা যায়। "বদি আল্লাহ একদল লোকের দারা অপর দলের প্রতিরোধ ব্যবহা না করিতেন তবে মঠ, মন্দির, গির্জা, সিনাগপ, মসজিদ, ষেইগুলিতে আল্লাহর নাম অধিক কীতিত হয়, এই সবই চুরমার হইয়া যাইত' (২২:80)। এই আয়াতে পরে।কে কু'রআনের অনুসারীদের উপর ভিন্ন ধর্মাবলম্বীদের উপাসনালয় রক্ষার জনা মুদ্ধের নির্দেশ দেওয়া হইয়াছে। পির্জাধ্যক্ষের অনমতি সড়েও হযরত উমার (রা) শিষ্ঠিত রাজোর খৃষ্টানদের বিজায় সণলাত অনুষ্ঠানে অভীকৃতি ভাপন করিয়াছিলেন পাছে মুসঞ্জিমপণ ইহাকে মসজিদে পরিপত করে। প্রথম দিকে তিনি 'ইরাক 'আরব-এর সীমানা অতিরুমের অনু-মতি দেন নাই, ভূমধ্যসাগরে নৌবহর স্পিটর অনুমতি প্রার্থকাও নাকচ করিয়াছিলেন, কারণ তিনি তখনও ইসলাম এবং শুসলিম সমাজের নিরাপতার জনা এই দুই পদক্ষেপের অপরিহার্যতা উপলব্ধি করেন নাই। এক ব্যক্তি হযরত (স')-কে বলিজেন, "কেহ সূত্র করে লুটের মালের জন্য, কেহ খ্যাতির জন্য, জন্য কেহ বীর্ত্ত প্রদর্শনের জন্য; তাহাদের মধ্যে কে আল্লাহ্র পথে ?" হয়রত (স') বলিলেন, "যে ব্যক্তি এই উদ্দেশ্যে যুদ্ধ করে মাহাতে আলাহ্র कावियाः (🏎 ) উट्यं शास्त्र, त्रिष्टे जान्नाष्ट्रत भारत" ( वृथाती छ মসলিম, হিল্কাান্ত, কিতাাবু'ল-জিহাাদ দ্র.)। বাইবেলের ভাষার ইহাকে Kingdom of God প্রভিত্ঠা এবং ইহার রক্ষণ বলা ষাইতে পারে।

হ্বরত মুহাল্মাদ (স') ও ওাঁহার অনুসারিপণ যে উচ্চ আদর্শের পরিপ্রেক্ষিতে জিহাদে পরিচালনা করিয়াছিলেন মানব জাতির ইতিহাসে ভাহার তুলনা মিলে না। Papacy পরিচালিত Holy War বা Crusado মূলত Holy-ই ছিল না, কারণ এই মুদ্ধের উদ্দীপনা সৃষ্টির জন্য গৃষ্টান চার্চ হ্বরত মুহাল্মাদ (স')-এর নামে (বিকৃত নাম Mohaud, Mammet, Maumet ইত্যাদি) এমন অহন্য কলংক লেপন করিয়াছিল বে, অদ্যাবধি গৃষ্ট জগতের কৃতবিদ্যালরে গক্ষেও সেই মিখ্যা প্রচারণার প্রভাব হইতে সম্পূর্ণ-ক্রপে মুক্তি জাভ করা সম্ভবপর হয় নাই। পরবতী বহ খুস্টান লেমক তাহাদের এই মিখ্যা প্রচারণার এই বেং মুদ্ধনানীন ন্শংস্তা, চ্তিভ্রু ইত্যাদির জন্য তাহাদের প্রতি দেখিবোগ

করিরাছিলেন।

প্রস্থাক্তী । কু:রক্তানের তাফসীর, হাদীছ', মাসামী ও সিক্লার প্রস্থান্থ, (১) Dictionary of Islam, p. 243 গ., full on Kur'an, traditions and details of Hanafi Law; (২) মাাওয়ারদী, আল-আহ্'কাামূ'স্-সুরত'ানিয়াা: (ed. Cairo 298); (৩) আত'-ত'বারী, ইন্তিলাাফু'ল-কুক্'াহাা', ed. Schacht, Loiden, 1933, p. 1 গ.।

(৪) রাশীদ রিদাা, আল-মানার, (৫) আল-কাাসিমী, তাফসীর আল-কাাসিমী, (৬) ও হিবাড়'য-যুহায়লী, আছ্ণাক্ল'ল-হার্ব ফি'ল-ফিক'হি'ল-ইসলামী, দামিশক ১৯৬২। (৭) ইব্ন তারমিরাঃ, রিসালাড়'ল-কিতাল দার মাজমূ-'আঃ রাসাহিল ইব্ন তারমিরাঃ, মাড বাঙ্খাঃ আস্-সরাড়'ল-মুহ'ালমাদিরাঃ ১৯৯৪ খৃ.; (৮) 'আকাাস মাহ মূদ আল-'আক কাাদ, হাকাাইক'ল-ইসলাম ওয়া আবাডে বিশুনুমিহি, কায়রো; (৯) 'আবদু'র-রাউফ 'আওয়, আল-ফান্নু'ল-হারবী ফী সাদিরি'ল-ইসলাম, দাকে'ল-মা'আারিক, মিসর ১৯৬১ খু.। (১০) Majid Khadduri: War and Peace in the law of Islam, London 1955; (১১) Arnold, Preaching of Islam.

আল-জুওয়ায়নী ( نجويني ) আবু'ল-মা'আালী 'আব্দু'ল-মালিক, ইমাাম'ল-হারামায়ন এই সম্মানিত উপাধিতে সর্বর সুপরিচিত, শাফি'ঈ মায় হাবের ফিক্'হের মূলনীতি (উস্'লু'ল-ফিক্ত) সম্বন্ধে বিশ্বাত গ্রন্থকার। নীশাাপুরের নিকটম মু**শ্তা**-নিকাান নামক প্রামে ১৮ মূহ'ার্রাম ৪১৯/১২ ফেশু-রারী, ১০২৮ সনে তাঁহার জন্ম। বিশ বৎসর বয়সের পূর্বেই তাঁহার পিতার মৃত্যু হইলে তিনি অধ্যাপক হিসাবে তাঁহার ছলাভিষিক্ত হন। 'আক'য়'ইদের ক্ষেত্রে তিনি আল-আশু আরী-রুমতবাদ গ্রহণ করেন। সালজুক তুর্বিল বেগের ওয়াষীর 'আমীদু'ল-মূল্ক আল-কুন্দুরী যথন এই প্রকার 'আকণা'ইদী বিদ্'আতীদের বিরুদ্ধে (যেমন রাফিদ'ীদের বিরুদ্ধে অভিনাপের ব্যবস্থা ছিল ) মিম্বর হইতে অভিনাপ (المنة ) দিবার বাবহা করেন তখন তিনি (খুওয়ায়নী) আব্'ল-কাাসিম আল-কু'শায়রীর সহিত জন্মদ্বান পরিত্যাস করেন। প্রথমে ভিনি বাগদঃদে এবং পরে তথা হইতে ৪৫০/১০৫৮ সনে হিস্ফায়ে প্রমন ব্যরন। হি'জামে অবস্থানকালে তিনি চার বৎসর পর্যন্ত পবিভ্ ম্ভা ও মদীনার অধ্যাপনা করিয়া ইমাম্'ল-হ' রামায়ন এই সম্মানিত উপাধি গাভ করেন। সাল্জুক সামাজো যখন ওয়াষীর নিজ্পাস্'ল-মলক ক্ষমতাসীন হন তখন তিনি আদ'আরীদের প্রতি সদর হন এবং দেশত্যাপীদের দেশে প্রভ্যাথমনের অনুরোধ জানান। ইহার ফলে যাঁহারা নীশাপ্রে ফিরিয়া আসেন আল-জুওরারনী ছিলেন তাঁহাদের অন্যতম। নিজ'ামু'ল-মূল্ক বিশেষ **করিয়া ভুওয়ায়্নী**র খাতিরে এই খানে একটি মাদ্রাসাঃ খাপন করেন। বাঙ্গদাদে ছাগিত অনুরূপ প্রতিষ্ঠানের মত ইহার নাম রাখা হয় নিজাসিয়াঃ। আল-জুওরারনী আমৃত্যু এই মাদ্রাসায় অধ্যাপনা করিতে মাকেন। তিনি স্বীয় জন্মস্থানে ২৫ ৱাবী'উ'ছ'-ছ'গানী, ৪৭৮/২০ আসস্ট, ১০৮৫ সনে ইন্ডিকাল করেন ৷ রোগ আরোগ্যের আশার ভিনি নিজের প্রামে সিয়াছিলেন। ভাঁহার রচনা-সভার এড বিশাব যে, সুৰ্কী ( ভ'াবা-ফণাত, ২খ ৭৭, ২০ )-এর মতে উহা কেবল একটি জনৌকিক প্রতিভার পক্ষেই সম্ভব। তাঁহাকে উচ্চতম সম্মান **দেওয়া সম্মুভ** 

তাঁহার কোন প্রস্থই খুব জনপ্রিয়তা লাভ করে নাই। তাঁহার কি**তাাবু'ল-**বুরহান কী উসু'লি'ল-ফিক্'হ ( نتاب البرهان في اصول لفقه ) যাহা **এখন টিকিয়া নাই, এক অভিন্**ব পছায় পরিকণিপত হইয়াছিল। ইহা এত বেশী কঠিন ও দুরুহ ছিল যে, সুব্কী (ডাযাকণাত, ৩ঃ ২৪৬) ইহার নাম প্রভাব করিয়াছিলেন লাগ্যু'ল-উম্মাঃ---ضز الأمه (ভাতির প্রহেলিকা )। ওঁহোর রচিত কিডার্'ল-ইর্শাদ हो উসু বিশ্ব-ই'তিকাান (كتاب الارشاد مي اصول الاستفاد) শুভকটি J. D. Luciani কর্তৃ ক সম্পাদিত ও অনুদিত হয় ( প্যারিস ১১৩৮)। লাঁহার সর্বজেষ্ঠ গ্রন্থ কিতাবে ক-ওয়ারাকণাভ ক্ষী উস্ লি'ল-क्षिक् र ( كتاب الورقات مي اصول اللهم )। ইराর ভাষা रिज्ती একাদৰ শতাৰী পৰ্যন্ত সংকলিত ও মাজ্যু মুতুন উসু:লিয়্য: লি আৰ্হার মাৰাহাির "উলামাা'ই'ল-মায'াহিবি'ল-আরবা'আঃ-য় মুদিত হইতে থাকে (দামিশ্ক∙, তারিখহীন)। আহ'মাদ ইব্ন ইদ্রীস আল-কারাম্বী রচিত তাহাাফুতু'ল-ফুসূ'ল ফি'ল-উসূ'ল (🍪১১১ الغمبول عي الاحبول वाद्यता ১৩০৬ হি.) পুস্তকের হণাশিয়াতেও উহা সুধিত হয়।

স্থাপানী : (১) ইবন খালিকানে, ৩৩১ নং ; (২) সূৰ্কী, তাবা-কণাত, ৩খ, ২৪৯—৮৩ ; (৬) ইব্নু'ল-আছণীর, ১০ ঃ ৭৭ (anno 485); (৪) ইব্ন তাগাল্লীবিরদী, পু. ৭৭১ ; (৫) Wustenfeld, Die Akademien der Araber, no 38 ; (৬) Schreiner in Gratz Monatsschrift xxv., 314 প.; (৭) Garder en Anawati, Introduction a la Theologie musulmane (Paris 1948), index.

জুনায়দ (الجنيد ) আবু'ল-ক াসিম ইব্ন মুহণশ্মাদ ইব্নি'ল-জুনায়দ আল-ৰাষ্যাষ আল-ক'ঙিয়াবীরী আন-নিহাঙিয়ান্দী, স্বিখ্যাত সুক্ষী আস্-সাকণত ীর ছাতুল্র এবং ওঁহোর শিষ্য বাগদাদের অধিবাসী ছিলেন ৷ শাঙ্গরিদরূপে তিনি ফিক্'ই অধায়ন ক'রন এবং হ'ারিছ' আল-মুহণাসিৰী (৪)-র সাহচর্ষে অবস্থান করেন। প্রকৃতপক্ষে পথে চলিতে চলিতে ভিনি আল-মুহণাসিবীয় সলে সূফীবাদ সহজে সর্বপ্রকার **প্রক্র আলোচনা করিতেন। মুহ**াসিবী তাঁহার প্রবের উপস্থিত মত উত্তর দিতেন এবং পরে পুত্তকাকারে উহা লিগিবদ্ধ করিয়া দিছেন। ( আব্ নু'আরম, হি'ল্যাতু'ল-আওলিয়াা', Leydon পাণ্ডুজিপি, পর নং ২৮৪ ক)। ২৯৮/৯১০ সনে তিনি ইন্তিকাল কয়েন। সুহণাসিবীয় সলে সলে জুনায়দকেও অনুত ज्ञाकीवारमञ्ज्ञ अर्वश्चरण्ठे **उक्तभनीत अवष्टा** विवसी तथा *द*्रा হয়। পরবর্তীকালে তিনি ধেই সব সম্মানসূচক উপাধি লাভ করিয়া-ছিলেন ভাহাতে তিনি কত গভীর প্রদা অর্থন করিয়াছিলেন ভাহার প্রমাণ পাওরা বার। ভাঁহার উপাধি, যথাঃ সায়্যিদুভি'-ভণাইফাঃ (স্কীপের সর্দার), ড'াউসু'ল্–ছুক'ারা' (সাধ্দের সর্র বা তেঠ), नाज्ञभु'त-माना।'रेथ (नीज्ञापञ्च नीज्ञ)। किर्दिक (Flugel जन्ना., ন্, ১৮৬) ভাষার রাসাইল (পুঞ্জিকাসমূহের) উল্লেখ করেন। উহা-দের অধিকাংশ একটি একক কিন্ত অসম্পূর্ণ পাণ্ডুরিপিতে ব্রক্ষিত wice (See Brockelmann, GAL, Suppl. i., p. 354— 5), ইহাতে রহিরাহে বিশিশ্ট লোকদের নামে নিখিও চিঠিপর (সার্য্যাজ নৰ্নার উল্লি দিরাছেন) এবং সূফৌবাদ সম্পর্কে বিভিন্ন পঞ্জিকা ; ক্ষেত্ৰকৈ ত্ৰেৰীয় কিছু সংখাক পৃত্তক কুণ্যুআনে মাজীদেৱ কোন কোন **ভারাতের তাকসীরত্ত**পে তিখিত। তাঁহার রচনশৈত্তী

**অটিন ও দুর্কোধ্য । হ'াল্লান্ডের (প্র.) উপর তাঁহার প্রভাব সূ**ল্পটে। একটি পত্তে জুনায়দ উল্লেখ করিয়াছেন যে, নিঃস্পেটে কৌন ধর্মান্ধ স্বাঞ্চি ভাঁহার 'আক'ীদার বিরুদ্ধে অভিযোগ করিবার জন্য **সংস্তাহের অপচেল্টার** তাঁহার পূর্বলিখিত কোন পথিমধ্যে খুজিরা পড়িরাছে। সভবত এইরূপ বিগদের আশংকার **ত্রখান**ত পুনায়দের সমসাময়িক সমস্ত त्र को **রেভকট ইচ্ছাত্রভাবে ভাঁহাদের রচনায় অভ্যধিক সতক্তার আ**শ্রয় **লইরাছিলেন। জুনায়দই প্রথম যুক্তিসঙ্গতভাবে ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন** যে, বেন্থের প্রত্যেক জিনিসের উৎস আল্লাহ্ তা আালা, সুতরাং বিশ্লিক্ট (তাফ্রীকা) হইবার পর পরিপামে উহাকে আল্লাহর সভায় শিক্ষিত হইয়া (জান্\*) তাহাতে অবস্থান করিবার জন্য **অবশাই প্রত্যাবর্তন করিতে হইবে। জুনারদে প্রারই মতবাদটির প্ন-**রার্ভি করিতেন। সুফীপপ ফানাা'-র পর্যায়ে উপনীত হইলে এই **অবহা খ্রাণ্ড হন। আধ্যাত্মিক (রুহাানী) মিলন সম্পর্কে তিনি** লিখিয়াছেন, "কেননা তখন তোমাকে সংঘাধন করা হইবে অথচ তুমিই সহোধনকারী, ভোমার অবহা সম্বন্ধে জিভাসা করা ইইবে, অথচ তুমি নিজেই প্রদ্নকর্তা, সেই সজে বংরাকাত ও ফায়্দের প্রচুর প্রবৃদ্ধি হাইবে এবং উভয় পক্ষ হইতে প্রতায়ন ও তাসাদীকা চলিতে থাকিবে, ঈমানের শক্তি র্দ্ধি পাইতে থাকিবে এবং অবিরায ্লাহ'মাত ৰবিত হইবে (রাসা।'ইব, পর ৩/ক—খ)। নিজের ব্যাতি'নী অভিজ্ঞতা সম্পর্কে ডিনি বলিয়াছেন, "আমি যাহা বলিতেছি তাহা অবিক্রিলুদ্দাও বরণারফলে আমার মুখ হইতে নিঃস্ত হইতেছে এবং এমন এ<del>ক আছের হই</del>তে নির্গত হইতেছে যাহার মূল ভিডি পর্মও জালোচিত হইয়াছে এবং নিজের মধ্যে নিজেরই ছারা অনৱ লহনে দেশ্ব হইতেছে, ষেই দহন-যন্ত্রণা উহার মধ্যে আপনা আপনি উৎপন্ন হয়, সেই অভরে না আছে উপল<sup>্</sup>ধর হান, না বাকোর, না ইভিয়োৱা অনুভূতির, না আধ্যাদিক অনুভূতির, ইহাতে না আছে থতি, না আছে ছিতি এবং না আছে কোন পরিচিত বা বোধগম্য **উপমা, কেবল** আছে অনন্ত যত্তপার ভীত্র আক্রমণ — **অকলনীয়, অৰৰ্থনীয়,** অসীম এবং অসহ্য (পত ১/ক) ৷ আৰু য়াষীদ আল-বিস্তামী ও হ'লাজের ন্যায় প্রমত সাধকদিগের অসংষত ও দুঃসাহসিক ভাষা, থাহা রক্ষণশীর এবং সংযত সু:ফীদিগকে সঞ্জিণ্য ও আতংকিত করিয়াছিল। তিনি তাহা পরিহার করেন এবং **স্বীয় স্বচ্ছ উ**পল**িধ এবং পরিপূর্ণ আত্মসংযমের সাহা**যে। সু-ফী সা**ধনার এখন একটি** ভিত্তি ছাগন করেন যাহার উপর নিভঁর ৰুৱিমা প**য়ৰতী ভাাৱীকাঃসমূহ গঠি**ত হয়।

প্রস্থানী : (a) A. H. Abdel-Kader, The Life, Personality and Writings of al-Junayd in GMS xxii, NS. London 1962 (ইহাতে রাসাাইল এর ইডায়ুল পাতুলিপির যুদ্ধ পাঠ এবং অনুবাদ উত্তর রক্তিত আছে); (২) আহ্মাদ ইব্ন মুহাদ্মাদ আল্-ওয়াতরী, রাওদাাতু'ন-নাজিগরীন, মিগর
১৩০৬ হি.; (৬) ইজনু'ল-আছ'ীর, আল-কাামিল; (৪) ওফারাাতু'লআরাান, ১৪, ১৯৭; (৫) আবু 'আব্দি'র-রাহমান আস্-সুলামী, ডাবাক্সালু'ল-স্কারী, বিশ্বাতিন স্বাহ্মা; (৬) ইব্নু'ল-ভাওবী, সিফাাতু'স'-সাকও,
২৬, ২৬৫; (৭) ভাশীধ বালাদাদ, ৭খ, ২৪১; (৮) আস্-সুক্ষী,
ভাবাক্সাভ, ২৬, ২৮--৩৭; (৯) ইব্ন আবী-রা'লাা, ভাবাক্সাাতু'লহানাবিক্সার, বৃ. ৮৬; (৯০) আল্-মানাাব'ী, ১৪, ২১২, ইহাতে
ভাহার রাণী সংক্ষেত্ত প্রহিষাছে। (১১) আশ-শারাানী, রাওয়াকি-

'উ'ল-আন্ওয়ার, ১খ. ৭২, (১২) জামী, নাফাহ'।।তু'ল্-উন্সৃ; de Sacy, Notices et Extraits, ১২খ; (১৩) ফারীদু'ল-দীন আল-'আত্'ভ'নার, তায্'কিরাতু'ল-আওলিয়াা', ২খ, ৫ গ; (১৪) Pavet de Courteille Memorial des Saints, p. 200; (১৫) আল-হজব'ীরী, কাশ্ফু'ল-মাহ'জুব; (১৬) দা. মা. ই., ৭খ, পৃ. ৪৮৪।

আল-জুম'আ (الجمعة) : আল-জুম্'আঃ ; বিকল আল্-জুম্'আঃ আল্-জুম'আঃ) । কু'রআান—মাজীদে আল-জুম্'আঃ রূপ ব্যবহৃত হইয়াছে (৬২:৯), সুতরাং আল-জুম্'আঃ বলাই স্লেক্ট, সাধারণ জামাা'আতের দিন ওক্সবার । এই সাপতাহিক পবিদ্র দিনে স'ালাত্ত জ'-জু'হরের পরিবর্তে জুম্'আর জামাা'আতে দরীক হওয়া প্রত্যেক মুসলিমের উপর ক্ষরম । ওক্সবারের বিশেষ স'ালাত্তেও জুম্'আঃ বলা হয় । কু'রআানে পরিক্লারজাবে নির্দেশ দেওয়া হইয়াছে : "য়য়ম তোমাদিসকে ওক্সবারের স'ালাত্তির জন্য আহ্বান করা হয় তখন আল্লাহ্র সমরণের (যি ক্র) উ'দ্বশো ধাবিত হও এবং ক্রয়-বিক্রয় বন্ধ রাখ।" এই আয়াতের নির্দেশানুসারে প্রত্যেক বাালিস', পুরুষ ও রাধীন মুসলিমের উপর জুম্'আর জামাা'আতে দরীক হওয়া কর্ম যদি সে এমন জনপদে মুক্'ীম হয় যেখানে মসজিদ আছে । এই সাংতাহিক পবিত্র দিনে মুসলিমগণ কাজকর্ম হইতে বিরুত আকে না ষেমন ল্লাহ্লীদিগের থাকার কর্মা শনিবারে এবং খুস্টানদিগের রবিবারে।

ভুমু'আর সালাত দুই রাক'আতবিশিণ্ট এবং উহা মস্জিদে জামাা'আতে আদায় করিতে হয়। এই স'লোতের পূর্বে খাত'ীব খুত্'বাঃ দেন। ভুমু'আর স'লোতের পূর্বে ও পরে সাধারণত চার চার রাক'আত সুমাত স'লোতে আদায় করা হয়। শাফি'ঈ মার্'হাব অনুসারে অরত চলিশ জন মুস'ালী মসজিদে উপছিত না খাকিলে ভুমু'আর স'লোত ওছ হয় না। কিন্ত হ'ানাকী ও মাালিকী মার্'হাবে এইরাপ চলিশের সীমা অপরিহার্য নহে। তাঁহাদের মতে কোন শহরে বা বড় বজীতে ভুমু'আর জামাা'আত অনুন্ঠিত হওয়া উচিত। শাফি'ঈ (র) এবং অন্য জনেক ফাক'ীহের মতে একই শহরে একাধিক ভুমু'আর জামাা আত নিবিদ্ধ, যদি একই মস্জিদে সকলের ছান সংকুলান হওয়া অসভব না হয়।

হিজরাতের পর নবী কারীম (স') সর্বপ্রথম জুমু'আর স'ালাতি আদায় করিয়াছিলেন বানু সালিম ইব্ন 'আওফ-এর বস্তীতে ( ইব্ন হিশাম, ২খ, ১৩৮ প.)। ইমাম বুখারী (র)-বর্ণনা মতে মস্জিদ নাবাব ীর পরে সর্বপ্রথম যেখানে জুমু'আর স'ালাতে আদায় করা হয় উহা ছিল বাহ্'রারন অঞ্জে জাওয়ারী নামক শহরের 'আব্দু'ল-ক'ারস মস্জিদে (বুখারী, ১খ, ১১০)। যেই মস্জিদে জুমু'আর জামাা'আত হয় তাহাকে জামি' মসজিদ বলা হয়।

ভূমু'জার মাহাত্য সহজে জনেক হ'দৌহ' বণিত হইরাছে। একবার হ্যরত নবী কারীম (স') বলিয়াছেন বে, ভূমু'আর দিনটি সর্বশ্রেচ দিন। এই দিন আল্লাহ্ তা'আল্লা হ্যব্রত আদাম ('আ)-কে সৃতিট করিয়াছেন, এই দিনেই তিনি জালাত হইতে বহি ছৃত হইয়া-ছেন, এই দিনেই তাঁহার তওবা কবুল হইয়াছে, এই দিনেই কি লামাত হইবে, আবার এই দিনে এমন একটি সময় আছে কোন মুখিন সেই সময় আল্লাহ্র কাছে বাহা প্রার্থনা করিবে তাহাই কবুল হইবে (মুসনিম, কিতাবু'ল-জুমু'আঃ, হ'াদীছ' ১৭ ও ১৮)। আর এক হ'াদীছে আছে: আল্লাহর নিকট জুমু'আঃ সর্বশ্রেচ দিন।

এক বর্ণনান্যায়ী ইমাম আহ্মাদ ইব্ন হাছাল (র) বিজ্ঞাত্বেন যে, গুরুবার 'ঈদ অনুনিঠত হইলে 'ঈদের সালাতের জন্য
ত্বমু'আর সালাত বজিত হইবে। কিন্তু ইসলামের অন্যানা 'উলামাা'
তাঁহার সহিত একমত নহেন। তাঁহারা বলেন গুরুবার 'ঈদ হইলে
উভয় সালাতে ('ঈদ ও ভুমু'আঃ) পড়িতে হইবে (ইম্নু'ল-'আরাবী,
পৃ. ১৭৯৭)। কিন্তু সংখ্যক হাদীছ'বেডার মতে ভুমু'ঝার জন্য দুই
আষান গুলু নহে। কেননা ইমাম বুখারী (র) (১:১৯২) বর্ণনা
করিয়াছেন যে, নবী (সা), হযরত আৰু বাক্র (রা) ও হযরত
'উমার (রা)-এর আমলে প্রথম আষান তখনই দেওয়া হইত যখন
ইমাম খুত্বার জন্য মিয়রের উপর আসন প্রহণ করিতেন। কিন্তু
হযরত 'উছ্'মান (রা)-এর সময়ে লোকের সংখ্যা অত্যধিক হওরার
আর একটি আযানে যোগ করা হইয়াছিল। তবে হযরত 'আলী (র)এর সময়ে রাসূল (সা) ও প্রথম দুই খলীফার সুলাত পুনরায় অনুস্ত
হয় (আদ্-পুর্ক'ল-মান্ছ্'র,৬খ,২১৯ প.)। ভুমু'আর সালোত গুধু
'ইবাদাত নং। বরং ইসলামী সংহতি প্রতিচার একটি সার্থক উপায়।

প্রস্তুপঞ্জী ঃ হণাদীছ সংগ্রহ এবং ফিক্ছের কিভাবেসমূহে সালাতি পরিছেদ ; (১) দিমাশুকাী, রাহামাতুল-উল্মাঃ ফী ইখতিলাফি'ল-আ'ইল্মাঃ (বুলাক ১৩০০ হি.), গৃ. ২৯ গ. ৷ (২) C. H. Becker, Zur Geschichte des islamischen Kultus ( Isl., iii., 1912 ), p. 374 প. ; (৩) ঐ বেশক, Die Kanzel im Kultus des alten Islam (Noldeke-Festschrift), (8) I. Goldziher, Die Sabbathinstitution im Islam (Gedenkbuch fur David Kaufmann), p. 86-105, (৫) ঐ লেখক, Islamisme ot Parsisme (RHR xliii, 1901 ), p. 27 ज. 1 (७) के स्वयंक, Muhamm, Studien, ii. 40-44, (9) 計画者表, in. ZDMG, 1895, xlix. 315, (b) C. Snouck Hurgronie, Islam und Phonograph, p. 9-12 (Verspr. Geschr. ii., 419-448); (a) E. W. Lane, An Account of the Manners and Customs of the Modern Egyptians, chapt. iii.; (50) A. J. Wensinck. Mohammed en de Joden to Medina (Leyden 1908), p. 110 w. 1

ত্ওবা (ইন্টেই: তাওবা:) ('আ), অনুতাপ; অনুশোচনা; ম্লত ইহার অর্থ প্রত্যাবর্তন। ইহা 'ভাবো'' হইতে ব্যুৎপন একটি ক্রিয়া বিশেষ্য। কুরুলানে ইহার ক্রিয়া ও ক্রিয়া বিশেষ্যের বহু ব্যবহার পরিদৃত্ট হয়। উদাহরণহারপ নিশ্ন নির্দেশিত আয়াতওলি ছ.: ৪:১৭,১৮,৯:১০৪; ৪২:২৫।

উহার ক্রিয়ার ব্যবহার কখনও হয় বিযুক্তভাবে ( অনা শব্দের সহিত সংযোজনমূক ); কখনও "ইলা" ( الى )-এর সহিত সংযুক্তভাবে। মানুষের বেলায় তখন উহার অথ হইবে যখন যে অনুকত হইরা আল্লাহ্র দিকে প্রত্যাবর্তন করে বা ঝুঁকে (কু-রু-আন ৪২:২৫ সেই আল্লাহ তাঁহার বান্দাদের তরফ হইতে তাওবাঃ বা অনুকত চিত্তে প্রত্যাবর্তন কবুল করিয়া থাকেন। ২:৫৪—তোমরা অনুকত হাদেয় তোমাদের প্রভার পানে ফিরিয়া য়াও)। কখনও উহা আলা (১৮)-এর সহিত সংযুক্ত হইয়া ব্যবহাত হয় (আল্লাহ্র সহিত প্রয়োগ ছলে উহার সহিত আলা। অবায় মুক্ত হইবে) এবং উহার অর্থ হইবে আল্লাহ্ অনুকত মানুষের তাওবাঃ কবুল করেন [কু-রআন ২:৫৭ তখন আল্লাহ্ তাঁহার ( হয়রত আদম (আ) ) প্রতি ক্রমাপরবশ হইয়া প্রত্যাবতিত হইলেন মার্জনা করিলেন ] কারণ তিনি "আত-তাওওয়াবু'র-রাহ' ম" অর্থাৎ অর্থাৎ অত্যন্ত মার্জনাশীল—কর্মপাময় ।

তাওবার কার্যকারিতা ৩টি বিষয়ের উপর নির্ভরশীল: ১। অন্তরে পাপের পূর্ণ প্রতীতি, ২। অনুতাপ স্থানার অনুজৃতি (নাদাম) এবং ৩। ডবিষয়তে পাপ কার্য হইতে বিরত থাকার দৃঢ় সংকল্প (সাম্মানী; ইহ্:য়া।', ৪র্থ খণ্ড। সেখানে এই বিষয় বিশদভাবে আলোচিত হইয়াছে)। এই শর্ত ৩টি পূর্ণ হইলে আলাহ্ সর্বদাই তাওবাঃ কবুল করিয়া থাকেন। অবশ্য আলাহ্ তাহা করিতে বাধ্য নহেন ঘেমন মু'ভাষিলীগণ বলেন, বরং তিনি তাঁহার শাষত ইচ্ছাশক্তি অনুসারেই উহা করিয়া থাকেন। অপরদিকে মৃত্যু-শ্যার শেষ নিঃখাস ত্যাপের পূর্বে যে তাওবাঃ করা হয় ভাহা নিত্রল (৪:১৮) পাপ যেহেতু আলাহ্র বিরুদ্ধে একটি অগ্রাধ, সূতরাং গারলৌকিক মুক্তির জনা তাওবাঃ অপরিহার্য। কিন্ত ইব্ন হামাল ও তাঁহার মতাবলম্বীগণ তাওবার অপরিহার্যতা স্বীকার করেন না (Massignon, La Passion d' al-Hallaj, p. 666.)।

সুষ্ণীপপ শারী আতস্বাভ ধারণার উধের আরোহণ করিয়া তাওবার প্রতি অপেক্ষাকৃত অধিক শুরুত আরোপ করিয়া, প্রাক্তেন । তাঁহাদের বিবেচনায় তাওবার পরিস্তামাগত বিশেষ তাৎপর্য হইতেছে আধ্যান্তিক দীক্ষা প্রহণ, বাঁহারা "তারীকাঃ" অবলম্বন করিতে চাহেন তাঁহাদের জন্য তাওবাঃ হইবে উহাতে প্রবেশের প্রথম পদক্ষেপ এবং উহা ঐশী অনুস্তহের একটি প্রতীক নিদর্শন। গভীর

তাত্বিক তাওবাঃ পাপের দ্বীকৃতি এবং পাপ কার্য বর্জন ততটা নহে খতটা তাওবাকারীর সমগ্র সভাকে আল্লাহ্র দিকে উদ্মুখ করা; কারণ একমান্ত এই অবস্থাতেই অনুতাত তাওবাকারীর পক্ষে আল্লাহ্র দিকে একাপ্রভাবে নিবিণ্ট চিত্তে প্রত্যাবর্তন সম্ভব। তাঁহাদের মধ্যে সর্বন্ধণ পাপের দম্ভি অথবা অনুশোচনার অনুভৃতি ক্ষতিকর। দমরণ অর্থই আল্লাহ্র বিদ্মরণ আর আল্ফিডা নিকৃণ্টতম পাপ।

প্রস্থা (১) হজ্ব নি, কাশ্যু ন মাহ জুব, ed, Schukovski, পৃ. ৩৭৮ প.; (২) ঐ অনুবাস Nicholson, in GMS, xvii., 294 প.; (৩) R. Hartmann, al-Kuschairis Darstellung des Sufitums, p. 107—110; (৪) M. Smith, Rabi'a the mystic, 1928, p. 53—58; (৫) R. A. Nicholson, Mystics of Islam, p. 20—22, এতথাতীত হাদীছা প্রস্থানির সংগ্রিক্ট অধ্যায়গুলি দ্র.।

R. A. Nicholson (S.E.I.)/আবদুর রহমান তরীকা (এ) হ তারীকাঃ) 'আরবী, ব. ব. তারাা'ইক। অর্থ রাজা, পথ, মাষ্হাব অবছা। ইসলামী আধ্যাত্মিক দারের পরিভাষার ইহা দুইটি আনুক্রমিক বিশেষ অর্থ ব্যবহাত হইয়া আজিতেছে। যথা—(১) আধ্যাত্মিকজাবে অনুপ্রাণিত ব্যক্তিকে পথ প্রদর্শনের উদ্দেশ্যে নিয়েজিত নৈতিক মনস্তত্ত্বের প্রণালীকে শৃস্টীর নবম ও দশম শতাকীতে তারীকাঃ বলা হইত, (২) একাদশ শতাকীর পর আধ্যাত্মিক প্রশিক্ষণের উদ্দেশ্যে ইহা ধর্মানুষ্ঠানাদির পূর্ণান্ধ পদ্ধতির রাণ পরিপ্রহ করে। মুসলিমদের ধর্মজ্বীক্রনের বিভিন্ন স্থরের প্রেণীভেস এই শতাকীতেই আরম্ভ হয় এবং এই ধর্ম জীকন পরিচালনার জনাই তখন ধর্মানুষ্ঠানাদির পূর্ণান্ধ পদ্ধতি প্রণীত হয়।

প্রথম অর্থে (৪. জুনায়দ, হারাজ, সার্রাজ. কুশার্রী, হজ্বারীকৃত গ্রহসমূহ) "তারীকাঃ" শব্দটি এখনও অস্পন্ট এবং ইহা তাল্তিক ও আদর্শ প্রতি ব্রায়। এই পছতি বারা আধ্যাত্তিক সাধক তাঁহার মুশিদের নির্দেশিত পথে শারীকাতের বিধিসমূহ হথাযথ গালন করিয়া বিভিন্ন মাকানের (মন্তাত্ত্বিক প্রায়ের) মাধ্যমে পরম সত্যের দিকে পরিচালিত হইতে পারেন।

Massignon, La Passion d' al-Hallaj, p. 666.)। প্রকৃতগক্ষে আধ্যাদ্ধিক জগতের স্তর্গমূহ আল্লাহ্প্রদত আই-সুফীগপ শারী'আতসুলভ ধারণার উধের আরোহণ করিয়া নের (শারী'আতের) বাস্তব রূপায়ণেরই নামমাল্ল—এই সকর বার প্রতি অপেক্ষাকৃত অধিক শুরুত্ব আরোগ করিয়া, প্রাক্তেন। দারীর বিক্রমে তীর সমালোচনার উত্তব হইল এবং তদুপরি ব্যব-দের বিবেচনার ভাওবার গরিস্তামাগত বিশেষ তাৎপর্য হইতেছে হার শারবিদগণের নির্মাতনও আরক্ত হইল।

> এক কারণে সুলাসী ও মারী হইতে ইব্ন ত'াাহির মাক্'দিসী (সাক্তয়াঃ) ও গ'ায়াালী পর্যন্ত আধ্যাত্মিক শান্তবিদস্থ আধ্যাত্মিক তত্ত্বে ব্যাত্মায় মনোনিবেশ করিলেন এবং অধিকতর

নিঠার সহিত তাঁহারা নিজেদের কার্যকলাপ প্রচলিত ধর্ম-মতানুসারে সংযত করিভে সচে<del>ল্ট হইলেন। এতদ্যতীত সন্দেহ</del> নিরসনের উদ্দেশ্যে তাঁহারা আধ্যান্তিক শান্তের বিধানাবলী সংকলন করিলেন (আদাাবু'স'-সু'ফরিয়াঃ)। প্রকৃত সভার প্রত্যক্ষ উপল্থিকে (ফাত্হ') তাঁহাদের সাধনার চরম লক্ষ্য হিসাবে ঠিক রাখিয়া বাত্তব কর্মক্লেরে সঙ্গীতের আসরে (সামা') যোগদানের স্বাধীনতা তাঁহারা ক্রমণ বর্জন করিলেন। কারণ সঙ্গীত যে তথু উণ্মাদনার স্লিট করে তাহাই নহে, বরং ইহার ফলে লোতা অধিকাংশ সময় এমন উক্তি করে হাহাধর্মের দৃল্টিতে নিন্দনীয়। সুতরাং তৎপরিবর্তে কু রজানোক্ত প্রার্থনা বাকোর (যি ক্র) নিয়মিত আহুতিতে তাঁহারা লি**ণ্ড খাকেন** । এইরূপে সাধক একাগ্র-তার (তাফাক্কুর) এমন এক পর্যায়ে উপনীত হন যাহার ফলে আর্ও শব্দের আবরণ উদ্মোচন করিয়া বিভিন্ন জ্যোতি (আন্-ওয়ারি) তাঁহার নিকট নির্জনে প্রকাশিত হইতে খাকে এবং তাঁহার হাদয় উহাতে উভাসিত হইয়া পড়ে। এমত অবভায় উপনীত হইলে সেই ব্যক্তি তখন যি করের অনুপম মাধুর্য অনুডব করিয়া থাকেন (যি ক্রু'ষ'-য'াতে বি তাজাওহর নূরু'ষ'-যি ক্র ফি'লক'াল্ব্, সুহ্রাওয়াদী, 'আওয়াারিঞ, ২৭শ অধ্যায়, ২: ১৯১)। পরিশেষে তারীকাঃ বলিতে সাধারণ জীবন যাপন প্রণালী (মু'আাশারাঃ) বুঝায়। সাধারণভাবে পালনীয় ইসলামের কার্যাবলীর অতিরিজ এই জীবন-পদ্ধতি কতকগুলি বিশেষ বিধানের উপর ভিতি করিয়া প্রণীত হইয়াছে। আধ্যান্ধিক ক্ষে**রে সিদ্ধি লাভ (ফাক**ীর, দরবেশ) করিতে হইলে ধর্মসাধককে (মুরীদ, গান্দুষ্) পীরের (শারখু'স্-সাজ্জাাদাঃ, ফাসী-পীর ; তুকী-বাাবাা ; মুশিদ, মুক'াদাম, नाक रेत, बालोकाः, जूर्ज्मान, कात्री—विन्न, बार्वाव ইजानि ) নিকট দীক্ষা (বায়'আড, ভাল্ক'ীন, শাদ) গ্রহণ করিতে হয়। ভাষামাণ পর্যায়ের সাধক হইলেও (সিয়াহ**াঃ)** তাহাকে পীরের খানকণাহে (রিবাভি:, যাবি:য়া:; ফাসী—খান্কণাহ, তুকী Tekkiyo) সময় সময় হাষিরা দিতে হয়, ('উষ্লাঃ. খাল্ওয়াঃ, আরবা'ঈনিয়াঃ, ফাসী—চিহিল্বা (চিলাহ)। এই খানকা।হের বারভার পুণোর নিয়্যাতে প্রদত্ত দান (হাদিয়া) দারা বহন করা হট্যা থাকে। এমন খানকণাহ সাধারণত কোন সম্মানিত সূফ'ী সাধকের সমাধির সন্নিকটে তৈয়ার করা হয়, প্রতি বৎসর সেই সমাহিত সাথকের বাষিক উৎসব (মাওলিদ, ভৌরস) উদ্যাপন করা হয় এবং লোকেরা তাঁহার আশিস (যিয়াারাঃ, বারাকাঃ) গ্রার্থনা করিয়া ধাকে।

খান্কাহে আগত এই সকর ধর্মভাইগণের (ইখ্ওয়ান, তুকী আখীলের, ইহা ঘাদশ শতাকী হইতে প্রচলিত একটি আনাতোলীর শব্দ , এরোদশ ও চতুর্দশ শতাকীতে কেবল মিসর ও সিরিয়াতে নারীদের জন্য খান্কাহে গৃহ তৈয়ার করিবার প্রচেট্টা চলিয়াছিল) সাধারণ জীবন মাপনের বৈশিট্টা ছিল অতিরিক্ত আরাধনা, রায়ি জাগরণ (সাহ্র), রোমাঃ (সিয়াম), দু'আা' বা মি ক্র (বিয়েদ, যেমন য়াা লাতি কি, এক শত বা হাজার বার বলা), তাস্বীহ্ (যি ক্র, হিম্ব), বিশেষত কোন কোন উৎসব উপলক্ষে (বারাআাঃ,, রাগাইব, কাদ্র-এর উপাসনাদির জন্য নিদিট্ট অনুষ্ঠানাদিতে); তদুপরি কোন কোন আনুষ্ঠানিক কর্ম হইতে অব্যাহতি (রুখ্সাঃ), দান-খায়রাত সংগ্রহ (কাশ্কুলে সংগ্রীত কাসামাঃ) এবং গোগন সম্মেলন (হাদ্রা, ওয়াল কা, মের্দা)।

এই সকল গোপন সম্মেলন নিজনে তাস্বীত্ তাত্লীল-এর জন্য অনুষ্ঠিত হইয়া থাকে।

ধর্ম-সাধকের বাস্তব আনুষ্ঠানিক দীক্ষা কণার্যাত ীয়দের বাণিজ্ঞ সংঘের দীকাসদৃশ। Kahle বলেন, সভবত *ক*ার্যা**ত**ীয়দের নিকট হইতেই খু. ঘাদশ শতাব্দীতে ইহা প্রহণ করা হইয়াছে (Laeschner, Islam, vi. 169-172, Published a Turkish min. ture of the xviith century representing the scene) i ১২২৭ খৃ. হইতে প্রচলিত (ইব্ন আবী উসায়বি'আঃ, 'উয়ুনু'ল-আন্বা৷', ২খ, ২৫০ দ্র. ) দীক্ষার উপাধি পত্র ( ইজাষাঃ ) হণদ্ীহণ শাস্তবিদগণের সন্দ-পরের অনুকরণ। এই প্রকার সন্দ-পর দারা নব দীক্ষিত ব্যক্তিকে **ত**ারীকায় অবর্ভুক্তির ও দী**ক্ষাদানের** অনুমতি (সিল্সিলাঃ, শাজারাঃ) দেওয়া হয়। এতদ্সলে তাহাকে এক জোড়া আল্থিয়াও (খির্কণতু'ল-বি'র্দ ও খির্কণতু'ত-তাবার্কক) প্রদান করা হইয়া থাকে। এই খির্কাদয় তাঁহার দিবিধ শপথ **এহণের ('আহ্দু'ল-য়াদ ওয়া'ল-ইক্**ভিদ॥≔তাল্ক**ীন এ**বং 'আহ্দু'ল-খির্কাঃ), দিবিধ পরিচয় গ্রহণের, ভাঁহার উপদেশ দান অধিকারের (বিধি-নি:মধের মৌখিক তা'নীমের ) এবং আধ্যাত্মিক প্রেরণা লাভের (আন্থিক জ্যোতি প্রাশ্তির) পরিচায়ক। আন্ডাবহ থাকার প্রতিশুটি দানের কারণেই তিনি এই খির্কণঃঘয়ের অধিকারী হইয়া থাকেন।

তণরীকণর মাধ্যমে ধর্ম বিষয়ে যে নূতন নূডন এখার (বিদ্'আঃ ) উত্তব হইয়াছে তৎ-সম্বন্ধে প্রাচীনপন্থী ফাক'ীহপপ অবিরাম বিরুদ্ধ সমালোচনা করিয়া আসিয়াছেন ৷ নুতন প্রথাসমূহ এই ঃ ত'ারীক'াঃ অবলম্বিগণের অতিরিক্ত উপাসনা অর্চনা এবং কতিপর প্রতিষ্ঠিত অনুৰ্ঠান হইতে তাহাদের অব্যাহভি, তাহাদের বিশেষ বেশভূষা (বৈশিস্টা)-মূলক বিভিন্ন রঙ্গের শিরপ্রাণ ( কুলাহ্, ভাজে ইভাদি ), তাহাদের উত্তেজক দ্রব্য (কফি ইত্যাদি) ব্যবহার, তাহাদের ভোজ-বাজি, তালকুণীন ও বারাকাতে ঈশ্সিত ফল দানের অলৌকিক ক্ষমতা আছে বলিয়া তাহাদের বিবাদ (ব্যক্তি বিশেষের প্রতি আন আনুগত্য এবং দায়িত্হীন ধর্মনেভার বিভ্রমধর্মী শিক্ষা)। দীক্ষা সনদের সমালোচনামূলক ইভিহাসের প্রতি এই সব ফাক'ীত্গণ গভীরভাবে মনোনিবেশ করিলেন এবং ত'ারীক'াতপছীদের বহ রুটি-বিচ্যুতির উল্লেখ করেন ( তাস ।ওউফ প্রবন্ধ প্র. )। এতদাতীত তাঁহারা ইস্নাদ ইলহাামীর বিরুদ্ধেও তীর প্রতিবাদ উ**খাপন করিলেন। নিতা**ভ রহস্যময় ও অমর আল-খিদি'র (৪.) নামক এক পুণ্যাদার অপচ্ছায়ার উপর ভিত্তি করিয়া কোন কোন তারীকার বিশেষ অধিকার প্রতিষ্ঠিত হইরাছে ৷ **অনেক ডারীকাতগছীই জান**-খিদি'রকে ড'ারীক'ার অবিসংবাদিত নেতা ৰবিয়া গণা করিয়া পাকে। কারণ হযরত মুসা ('আ)-কে শিক্ষা দিয়াছিলেন বলিয়া (কুরুআান, ১৮ : ৬৫—৮২) তিনি আধ্যাদ্মিক সাধককে পরম সভ্যের (হ'কি'বি'ভ) দিকে পরিচার্নিভ করিয়া বইয়া বাইভে পারেন ।

শী'আঃদের সহিত সাহচর্বের কারণে তুরক সরকার তারীকাত-পহিগণকে প্রায়ই নির্বাতন করিয়া আসিয়াছে। 'আবদু'ল-হারীল যখন প্যান-ইসলামিক মতবাদ প্রচার করিতেছিলেন তখন ভাহাদিকক কাজে লাগাইবার উদ্দেশ্যে ভাহাদের উপর নির্বাতন বলকাকের জনঃ ছলিত থাকে। কিছু অন্তিবিল্লাম্ব ১৯২৫ শৃ.-এ প্রতিক্রিমানীয়া মত্যজের দায়ে ্যাত্দিগকে নিমুল করা হয়। নীতি (ভাষত) বা যুজির ( আল্জেরিয়া) দিকে লক্ষ্য রাখিয়া সংকার সাধনের প্রচেণ্টা চলিলেও অন্যান্য সকল মুসলিম দেশেই তাহাদের পতন অব্যাহত রহিয়াছে। ত'ারীক'াতপছী কিছু সংখ্যক নিশন পর্যায়ের ধড়িবাজ ব্যক্তির ভেল্কিবাজি এবং তাহাদের নেতৃর্বের অনেকের নৈতিক অধঃপতনের কারণে ইহাদের বিরুদ্ধে আধুনিক মুসলিম জগতের বিদানমন্তলীর এত বিরুপ্তা ও ঘুণার উপ্তেক হইয়াছে।

যাহাই হউক, তারীকাঃকে একেবারে উপেক্ষা করা চলে না। প্রাথমিক যুগের সৃষ্টোগণ যে আদর্শ রাখিয়া গিয়াছেন ইহার তুলনায় বর্তমান যুগের কতিগয় তারীকাতগছীদের সাধারণ নৈতিক মান বহ নিশ্নে হইলেও তাঁহায়া মুসলিম সমাজের দৈনন্দিন জীবনের উপর অবিরত যে অসামান্য ও অর্থপূর্ণ প্রভাব বিস্তার করিয়া আসিয়াছেন গবেষকগণ তাঁহাদের বিধিবিধান ও রচনাবলী সমাক্ গর্মালোচনা কয়িলে এতদ্বিধরে তাঁহায়া ওক্তত্বপূর্ণ তথ্য উদ্ধার করিতে গায়িবেন বলিয়া আশা করা যায় ৷ ইহাদের মধ্যে সর্বেশ্বরবাদী এবং ইসলাম পরিপত্মী অনাান্য বহু মতবাদ অনুপ্রবেশ করিয়াছে ৷ মুসলমানদের প্রেচ ডায়ার্কার্যসমূহের প্রামাণ্য ইতিরত হইতে তুলনামূলক লোককাছিনী ও মনজন্ব সম্পর্কেও কিছু জানিবার আছে (Mel. R. Basset, 1923, i. 259—270 and Journal de Psychologic. 1927, p. 163—168 E.)।

তারীকাঃসমূহের সংক্ষিণত পরিচয়ঃ ষধাযাল ঐতিহাসিক পটভূমিকার এই তালিকাকে সনিবেশিত করিতে গেলে সংক্ষেপে বলা আবশ্যক যে, ইসলামে সাধারণ এক জীবন পদ্ধতি (তাসণওউফ প্রবন্ধ দ.) নির্ধারণের বিক্ষিণ্ড প্রচেন্টা চলিয়াছিল, কলে মার ৮১৪ খৃ. ইহার সুদক্ষ অনুসারিগণ শ্রেণীগতভাবে "সৃ'ফিরাঃ" নামে অভিহিত হইয়াছিলেন (আলেকজান্তিয়া, কুফা)। ৮৫৭ (মুহাাসিবী) সনের পর আধ্যাত্মিক সাধাকের সকলকেই 'ইরাকে সাধারণভাবে এই নামে অভিহিত করা হইত ('ইরাকে সমধিক দলবদ্ধ ব্যক্তি সমণ্টিকে সাালিমিয়াঃ, হাজাাজিয়াঃ বলা হইত)। তৎপর সৃক্ষী শব্দ বৈষ্মা প্রদর্শনের উদ্দেশ্যে দুই শতাব্দীর অধিককাল শ্বাবং "মালাামাতিয়াঃ" নামের পাশাপাদি ব্যবহাত হইয়া আসিয়াছে। পুরাসানের অধিকতর সক্রিয় ও নির্চারান মরমীবাদীকে 'মালামাতিয়াঃ' বলা হইত। তাঁহারা নিন্দা-ভর্থ সনার প্রতি একেবারে উদাসীন ছিলেন এবং নিরুপদ্রব জীবনমারা ও সঙ্গীভপ্রিয়তার জন্য সুক্ষীগণকে তিরভার করিতেন।

এই প্রাচীন যুগের জন্য নিজ্নোক্ত ভাজিকা অসামঞ্জসাপূর্ণ, কারণ
মুসলিম ধর্মপ্রত্ব প্রণেভাগণ খুস্টীয় প্রয়োদেশ শতাকী হইতে কৃপ্তিম
উপায়ে এই সব ভাজিকা সংকলন করিয়াছেন (সুতরাং ভারিক বা
কাল সন্পর্কে এইওলি নিজুলি নহে ) এবং এই ভালিকায় প্রায়াণিক
মতবাদের খারক দলসমূহের নামও সংযোজিত করিয়াছেন, তবে
ভুলবশত এইওলিকে ধর্মের বিভিন্ন প্রেণীরাণে উল্লেখ করা হইয়াছে।
অধিকত ইমাামী ধর্মভভ্ববিদগণের কলিত মতবাদসমূহের নামও
ইহাতে সংমৃত্ব করা হইয়াছে। অপরপক্ষে ভালিকায় প্রদত্ত ভালদ
শতাব্দীর পরবর্তী ভারীকাঃসমূহ নিজুলিলাবে খানিক হইয়াছে।
ইহাদের সংক্ষিত্ত ইভিহাস নিন্দরাগ র সুক্ষিয়াঃ খানীকিয়াঃ
তারীকার অন্তর্গত কাষারানিয়াঃ ভারীকার ইছা হয় (১৩০৪)
এবং সুক্ষিয়াঃ ভুনারদী ভারীকাঃ ইউল্লেখ্যানিস্বার্ণ
(অুর্জানি, ক্যার্কার, নাস্স্যান্ত, আহ্মান ক্যান্তি) গানিকারনাধীনে
এক রহতর ভারীকার উত্তব হয়; গানিকারে ইরাই আবার

ভয়োদশ শতাব্দীতে তিনটি শাখায় বিভক্ত হইয়া পড়ে, যখাঃ খাওয়াজো গান (য়ুসুঞ্চ হামাাযাগানী, মৃ. ১১৪০), কুব্রাবিশীয় (কুব্রা, মৃ. ১২২১) ও কাগাদিরিয়াঃ (য়িদও লেষাজ্য শাখার প্রতিষ্ঠাতা ১১৬৬ খ্.-এ পরলোক পমন করেন, অর্থশতাব্দী পর উাহার নামানুসারেই এই শাখার নামকরণ হইয়াছিল)। পরবর্তী দুইটি শাখার সহিত আহ্মাদ ইব্নু'ল-কাগাদ') (কাওয়াশ্টদ ওয়াকিয়্যাঃ, তু. Laleli MS. 1478 ছ.) আরও তিনটি শাখা যোগ করেন, যখাঃ রিফাশ্টয়াঃ, মাদানিয়াঃ, (ভাবী শামি লিয়্যাঃ)ও চিশ্তিয়াঃ। এইরাপে এই তিনটি শাখা প্রাচীন পাঁচ খিরকণ্য বিভক্ত হইয়াপড়ে।

স্বাতিবিল্লে অন্যান্য আরও বহু ত'ারীক'ার উত্তব হয়। রয়োদশ শতাব্দীতে ক'ালান্দিরিয়্যাঃ, আহ্'মানিয়্যাঃ, মাওলাবি'য়ৢয়ঃ ত'ারীক'াঃ প্রতিতিঠত হয়। চতুর্দশ শতাব্দীতে বিক্ত'াাশিয়্যাঃ, নাক্'শবান্দিয়্যাঃ, সাফাবি্'য়য়ঃ, খাল্ওয়াতীয়ঃ ত'ারীক'ার উত্তব হয় এবং এইঙলি আবার বিভিন্ন দলে বিভক্ত হইয়া পড়ে। পঞ্চদশ শতাব্দীতে জামূলী নাগ্'রিবে সংকার সাধন করেন। সেই সময় সুমারা ও পাক-ভারতে শার'াারিয়াঃ ত'ারীক'ার উত্তব হয়। পরিলেষে উনবিংশ শতাব্দীতে মাগ্'রিবে ক'াাদিরিয়য়ঃ ও শায়ি'লিয়য়ঃ ত'ারীক'ার সংকার সাধনের সঙ্গে সংরু তিস্থানিয়য়ঃ, দারক'াওয়া ও সান্সিয়য়ঃ ত'ারীক'ার হৃচিট হয়।

সানুসিয়াঃ ও মাওলাবিয়াঃ ত'ারীক'ঃ বাতীত অপর কোন রহৎ ত'ারীক'াই বর্তমানে এক কেন্দ্রের অধীন নহে। যে বক্ষন বারা ত'ারীক'াতপন্থীগণকে আবদ্ধ করিয়া রাখা হয় তাহা তত মাষ্বুত ও শ্বায়ী নহে; বরং প্রায়ই ইহা অত্যন্ত শিথিল। সাধারণত ত'ারীক'াতপন্থিগণের সংখ্যা কোন মুসলিম দেশেই সেই দেশের মোট জন সংখ্যার শতকরা তিনের অধিক নহে। বর্তমানে সর্বাধিক বিজ্ত ত'ারীক'াসমূহ এই: ক'াদিরিয়াঃ (ইরাক, তুরক, বাংলাদেশ, পাক-ভারত, তুকিন্তান, চীন, নুবিয়া, সূদান, মাণ্'রিব); নাক্'শ্বাশিয়াঃ (তুকিন্তান, চীন, তুরক, বাংলাদেশ, পাক-ভারত, মালয় বীপপুঞ্জ), শামি'লিয়য়াঃ (মাগ্'রিব, সিরিয়া); বিক্ত'াশিয়া (তুরক, আলবেনিয়া); তিজানিয়াঃ (মাগ'রিব, ফরাসী পশ্চিম আফুকা, চাদ); সানুসিয়াঃ (সাহ'ারাা, হি'জাম); শারুণারিয়াঃ (পাক-ভারত, মালয় বীপপুঞ্জ)।

'জাবদু'ল-হ্'ামীদের যুগে বিভিন্ন ত'ারীক'াংকে সংঘৰত করিবার জন্য বহ চেল্টা করা হয়। ফলে অভুত এক পীশ্ব-সংঘের হল্টি হয়। এই সংঘের চারিজন সার্বজনীন সদস্য; যথাঃ রিফাা'র (সভাপতি), জীলাানী বাদাব'ীও দাসূক'ী; তৎসতে সমসাময়িক আবৃদাাল এবং কু'ত্'বও তাঁহাদের অভভু'ক্ত।

এই প্রন্থে মুসলিম সমাজে প্রতিষ্ঠিত সকল তারীকাঃ স্থান প্রথম পৃথক প্রবন্ধ লিপিবছ করা হয় নাই। এইজনা প্রধান প্রধান প্রধান তারীকার নাম, ইহার উৎপত্তি সহজে সংক্ষিণ্ড চীকাও পুনবিভাগ, ইহার ভৌগোলিক অবস্থান এবং প্রতিচাতার মূল্য তারিষ (খৃণ্টাবা)-সম্বিতি একটি তালিকা প্রদত্ত হইল। তারকাচিহ্নিত তারীকাঃ-সমূহ বর্তমান কালেও প্রচন্ধিত আহে। (প্রধান তারীকাঃঃভলির নিশ্নে রেখাচিহ্ন দেওয়া হইল।) যে প্রস্কুমূহ অবলম্থনে নিশ্নলিম্বিত ভালিকা প্রদান করা হইয়াছে তামধ্যে প্রধান হইতেছে হ ভ্র্বীরী, কান্কুম্ব-মাহ্ত্ব, ed. Shukovski 1926, p. 218—340 এবং অনুবাস Nicholson, ১৯১১, পৃ. ১৭৬, ২৬৬ (১১ নাম)। উলায়নী

( মৃ. ১৭০২ ), ফাহ্রাসাঃ পাতুলিপি, এম. ফাসি ( ৪০ নাম ) ; সান্সী (মৃ ১৮৫৯) সাল্সাবীল মু'লন, পাডুলিগি, Massign on (৪০ নাম); মা'সু'ম 'আলী শাহ, ড'ারাা'ইকু''ল-হ'াক'া'ইক', lith. Teheran 1319, ii, 136 %. (59 नाम), d'Ohsson, Tableau general de l'empire Othoman, Paris 1788, ii, 294-316 [in Hughes, Dictionary of Islam, p. 117; Brown, Darwishes, ed. Rose, 1927, p. 267-271 (32 names) ], Gumushkhani, Djami usul.....Cairo 1319, p. 3 n. (40 names); L, Rinn, Marabouts et Khouan, Algiers 1885 (31 names) (5. also Le Chatelier, Confreries musulmanes du Hedjaz, Paris 1887; Depont-Confreries religiouses musulmanes, Coppolani, Algiers 1897, Montet in Encyclopaedia of Religion and Ethics, x. 719-26), Malcolm, History of Persia, 1815, ii. 271 (5 names), Massignon, Annuaire du Monde Musulman, 2nd ed. 1926.

## তালিকা

আদাহামিয়াঃ—-চুরক ও সিরিয়ে দেশের পঞ্চদশ শতাব্দীর কৃতিম সনদযুক্ত জনৈক সিদ্ধ পুরুষ কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত (মৃ. ৭৭৬)।

আহ্'মানিয়াঃ—মিসর দেশীয় ভ'ারীক'াঃ ( তান্ত'া বাদাব'ী, মৃ. ১২৭৬), ইহা বহু শাখায় বিভক্ত', হখাঃ শিল্লাবিয়াঃ, মালাহিকয়াঃ, কালাসিয়াঃ, আন্বাবিয়াঃ, হ'াস্ম্নিয়াঃ, \* মানাইকিয়াঃ, সালা-মিয়াঃ, হ'ালাবিয়াঃ, 'আলবিয়াঃ, ব্লাহিল্যাঃ, ভ'আলবিয়াঃ, ভাস্কি'য়ানিয়াঃ, 'আলবিয়াঃ, \* সুতু'হি'য়াঃ, বুন্দালিয়াঃ, মুস্লিমিয়াঃ (=ভক্তনব্লা-লিয়াঃ), \* বায়্র্মিয়াঃ।

'আরদারসিয়াঃ—কুব্রাবি'রাঃ ত'ারীক'ার সামান দেশীয় শাখা ( পঞ্চদশ শতাকী ) ।

আক্বারিয়া।: 🖚 হ'া।তি শিয়া।: ।

'আলাবি'য়া।: কুরিম সনদধ্র চতুর্ব বলীফার সহিত সম্ভযুক।

- \* 'আরাবি য়াঃ—দায়ক'াওয়াঃ তণরীক'ার আলজেরিয়া দেশীয় শাখা (মুভগানেম—বিন আলিওয়া, ১৯১৯ হই.ত)।
- \* আমীর্পানিরাঃ—ইপ্রীসিরাঃ ভারীকার নুবিরাদেশীয় শাখা (মৃ. ১৮৫৩)।
- \* 'আম্মারির্যাঃ—ক্যাদিরিয়্যাঃ ত'ারীক্যার আনজেরিয়া ও তিউনিসিয়া দেশীয় শাখা (১৯শ শতাব্দী)।
- \* 'জারুদিয়্রাঃ—কণাদিরিয়্রাঃ তারীকার রিপলী দেশীয় শংখা
   (Zliten, ১৯শ শতাব্দী)।
  - 'আৰিকি'য়য়ঽ—ইসলামবিয়োধী মতবাদ।

আশ্রাফিয়াঃ—ক'দিরিয়াঃ ড'রৌক'র তুরক দেশীয় শাখা (ইযনিক)—(মৃ. ১৪৯৩) = ওরাহি'দিরাঃ।

- আওয়ামিরিয়া—য়য়য়বায়য় তারীকার তিউনিসীয় দেশীয় শাখা (১৯ব শতাব্দী)।
- ভাষ্থ্রিছ্যাঃ—ভিউনিসিয়া দেশীয় কুয় তণরীকাঃ (১৯শ শতাব্দী)।

ব্যাৰাজীয়াঃ—ভুরক দেশীয় ভারীকাঃ (আপ্রিয়ানোগর) (মৃ. ১৪৬৫):

বাদাৰি'র্যাঃ---আফ্'মাদিরাাঃ।

\* বাররামির্যাঃ—সাকাবিব্যাঃ তণরীকণর তুরত দেশীয় শাবা

(আন্গোরা)-(মৃ. ১৪৭১)। প্রশামাসমূহ ঃ কাম্যামি ভাঃ, নার্থিকাঃ, খাওয়াাখা, হিল্মাতিয়াঃ।

বার্।মিয়াঃ—আহ'মাদিয়াঃ ভ'ারীক'াঃ ছ.।

বাক্কাাইয়য়ঃ—কণাদিরিয়য়ঃ ত'ারীকার সুদান সেবীর শাহা
 (মৃ. ১৫০৫)। শাখাসমূহ (কুরা); ফাদ্লিয়য়ঃ, আলে-স ফিলয়ঃ।
বাক্রিয়য়ঃ—সিক্লিকয়য়ঃ ত'ারীকাঃ তু.।

বাক্রিয়াঃ—-কোন কোন সময় বায়তু'ল-বাক্রীকে **এলত নাম** (১৬শ শতাকী হইতে কায়রোর গুরুশু'স'-স্ফিয়াঃ )।

বাক্রিরা।ঃ—শাধি বিরাঃ ভারীকার সিরিরা ও মিসর দেশীর শাখা (মৃ. ১৫০৩)।

বাক্রিয়াঃ—বাল্ওয়াতিয়াঃ তণরীকণর মিদর মেশে সংকার সাধিত তণরীকণঃ (মৃ. ১৭০৯)।

- \* বানাাওয়াঃ—দাক্ষিপাত্যে কণাদিরিয়ায় ভণরীকণর নাখা (১৯শ শতাকী)।
- \* বিক্তা।শিয়্যাঃ—আনাতোলীয়াঃ (১৩৩৬ খৃ.-এর পূর্ব পর্যন্ত) ও বজকান দেশীর তণারীকণাঃ (১৯২২ খৃ. হইতে আলবেনীয়া দেশীয় বডর শাধা, আক্সি হিংসণার)।
- \* বীবারিয়াঃ—সিলিসিয়া দেশীয় ক্লুল ভাষীকাঃ (১৯২৪)। বিস্তাামিয়াঃ—১৫শ শভাকীয় তুর্ক দেশীয় স্থায়িস সন্দযুক (ভায়ফুরিয়াঃ ভারীকাঃ তু.)।
- বৃ'আলিয়্যাঃ---ক'য়িরয়ৢয়'য় ত'য়য়য়শর আলজেরিয়াও মিসয়
  দেশীয় শাখা (১৯শ শতাব্দী)।
- \* বৃন্ধিংয়াঃ—(বৃনিয়িন)ঃ দক্ষিণ খরকো দেশীর ক্র তণারীকণঃ (RMM, lviii. 141 তু.)।

বুর্হাানীরাঃ (বাবুর্হামিরাঃ)—মিসর দেশীয় ভারীকাঃ (ইব্রাহীম দাসুকাী, মৃ. ১২৭৭)।

नाशात्रम्दः--नाशाविःसाः, नासाविवाः।

দার্দীরিয়্যাঃ---খাল্ওরাতিয়াঃ তণরীকণর মিসর দেশীর শাখা (১৭৮৬)।

\* দার্কাওয়াঃ—কাযুদিরাঃ তারীকার আলকেরিরা ও মরকো দেশীয় শাখা (মৃ. ১৮২৩)। শাখাসমূহঃ ব্যীদিয়াঃ, কিলানিরাঃ, হারেরাকিবরাঃ, 'আলাবিব্যাঃ।

षाञ्कि ऋः:—-युद्धश्वानियाः ।

ষণহাবিয়াঃ—কুৰ্রাাবিয়াঃ তণরীকার পারস্য দেশীয় নাম। জাহ্রিয়াঃ—স্নামান দেশীয় তণরীকাঃ (১৫শ শতাকী)।

- \* জাত্রিরার —সীন ও তুর্কিরানে যে ত'ারীকা ঃ (কাণিরিজাঃ) প্রকাশ্য যি'ক্রের অনুমতি প্রদান করে ; তু. থাকীরাঃ ভারীক'াঃ— (১৯শ শুডাফী)।
- কালালিয়য়:-বৃথারিয়াঃ—সুব্রাওয়াদীয়াঃ ভারীকার গাকভারতীয় শাখা ( মাখ্রুম-ই-আহাানিয়ান, বৃ. ১৩৮৩ )।
- \* জালওস্থাত ীয়াঃ—সাকাাবিস্থাঃ তারীকার তুকী বাবা, (কুসা, পীর উক্তাানাঃ মৃ. ১৫৮০) শাবাসমূহঃ হাাশিবিরাঃ, রাওশানিরাঃ, কানাজরঃ, হদাশিব্যাঃ।

জামাারিয়াঃ—সুহ্রাওরারদিয়াঃ তারীকার পারস্থানীর বারা (আরদিভানী, মৃ. ১৫৭ শতাকী)।

জামাজিয়াঃ—তুরৰু দেশীয় ভণরীকণঃ—**ইভাযুর ( মৃ. ১৭৫**০ )।

\* ভার্রাাহিন্যাঃ—খাত্ওরাভিন্যাঃ ভারীকার ভূতক দেবীর শাখা। (মৃ. ১৭৩৩)। জাষুলিয়াঃ—শাযি লিয়াঃ তারীকার সংশার সাধিত মরভো দেশীয় রূপ (মৃ. ১৪৬৫)। ইহার শাধাসমূহঃ দার্কাঙয়াঃ, হণমা-দিশাঃ, 'ইসাবিম্যাঃ, শার্কাঙয়াঃ, তায়বীয়াঃ।

জিবাবিশ্ব্যাঃ—সাপীয়াঃ।

জ'লালাঃ—ক'াদিরিয়াঃ তারীকার মরজা দেশীর নাম।
জুনায়িদিয়াঃ—একাদশ শতাব্দীতে বাগদাদে যে সু-ফী মতবাদ
গড়িয়া উঠিয়াছিল তাহা (মৃ. ১০১) ঃ এই ত'ারীকাঃ হইতে খাওয়াজাগান, কুব্রাবিয়াঃ ও ক'াদিরিয়াঃ ত'ারীকার উত্তব হয়।
১৬শ শতাব্দীতে কৃষিম সনদের একটি বি'ক্রের জন্য জুনায়িদিয়াঃ
ত'ারীকাঃ গুনজীবিত হয়।

কিল্পুদাওসিয়্যঃ—কুব্রাাবি য়া।: ত'ারীক'ার পাক-ভারতীয় নাম।

\* গণওছিয়্যাঃ—শাওণারিয়্যাঃ তণরীকণর পাক-ডারতীয় শাখা (গণওছণ, গোয়ালিয়র মৃ. ১৫৬২)।

সণ্যালিয়া:—সণ্যালীর মত্বাদ অবলয়ী সন্দুদায়। (মৃ. ১১১১)।

পাষিয়াঃ—দক্ষিপ মরকো দেশে শাষি নিয়াঃ তণারীকার শাখা (মৃ. ১৫২৬)।

- গুল্বানিয়াাঃ—রাওশানিয়াাঃ।
- শুরুষ্মার—ক'াদিরিয়াঃ ত<sup>া</sup>ীক'ার পাক-ভারতীয় শাখা।
- , \* হণবীরিয়াঃ---তাফিলেল্ট-এর শাষি লিয়াঃ তণরীকণর শাখা (মৃ. ১৭৫২)।
- \* হাদ।।ওয়াঃ—ভাগ্যিত-এ (১৯শ শতাব্দী রভো দেশের ভাষ্যমাণদের ত'ারীক'াঃ।
- \* হাজ্গবিশ্ব্যাঃ—ধাল্ওয়াতিয়্যাঃ তণারীকণার মিসর দেশীয় শাখা (মৃ. ১৭০৮) !

হণরদারিয়্যাঃ—কণলাদারিয়্যাঃ তণরীকণর পারস্য দেশীয় শাখা ( ১২শ শতাব্দী )।

\* হারদারিয়াঃ—খ্যাক্সার । পারস্য দেশীর কারিগরদের সংঘ (১৯শ শতাব্দী)।

হণকীমিয়া:—হণকীম তির্মিষণীর মতাবলমী সম্পুদায় (মৃ.

হ'লোজির্য়া:—-হ'লায়ন ইবন মানসু'র আল-হ'লোজের মতাবলধী সম্পুনার (মৃ. ১২২); ১৩শ শতাব্দীতে যি'ক্রের কুল্লিম সন্দের জন্য এই নাম পুনজীবিত হয়।

হামাষণানিয়াঃ—কুব্রাবি য়াঃ তণরীকণর কাশ্মীরী শাখা ('আলী হামাষণানী, মৃ. ১৩৮৫)।

হ'াখাদিশাঃ—যেরত্নে প্রচারিত ভাষ্তিয়াঃ ত'ারীক'ার মরকে' দেশীর শাখা (১৮শ শতাব্দী)। ইহার প্রশাখাসমূহ এইঃ দাপু'-সি'স্থাঃ, স'দ্যাকি'র্যাঃ, রিয়াহি'য়াঃ, ক'াাসিমিয়াঃ মেকনীন ও সেলী অঞ্লে।

হ'াম্যাবি'য়াঃ---বায়রামিয়াঃ ও মালামিয়াঃ ত'ারীক'াঃ দুইটির মিত্রৰে পঠিত।

\* হ'ান্স''বিষয়াঃ উরান ও মরকো দেশীয় একটি কুর ৩'ারীক'!ঃ (মৃ. ১৭০২),

হ'ান্স'ালির্যা:—নাসি'রিক্সাঃ ত'ারীক'ার শাখা (১৯শ শতাব্দী)। হ'ারীরিয়্যাঃ—রিক্সা'ঈয়্সাঃ ত'ারীক'ার হাওরাানির্যাঃ শাখা (মৃ. ১২৪৭)।

হ'াতি'মিয়্যাঃ—ইব্ন 'আরাবীর মতাবলমী সম্পুদায় (মৃ. ১২৪০)।

হদ্যা'ইব্যাঃ—জাল্ওয়াভিয়াঃ।

दः न्यानिकाः — मनय महास्रोत दः न्तिकाः जन्नुनासः।

হ'ল্লিয়্যঃ--ইসলাম বিরোধী মতবাদ।

ए क्रिक्साः - रेजवाम विद्रारी मजवान।

ইবাহি'য়্যাঃ—ইসলাম বিরোধী মতবাদ।

 ইদ্রীসিয়্যাঃ—'আসীরে অবছিত খ্যাদি'রিয়্যাঃ ত'ারীক'ার শাখা (১৯শ শতাব্দী)।

ইপি'ত-বাশিয়্যঃ-—খাল্ওয়াতিয়্যা: তারীকার তুরস্ক দেশীয় শাখা (মৃ. ১৫৪৪)।

ইপ্তিশাশিয়াঃ—কুব্রাবি য়াঃ ড'ারীক'ার খুরাসান দেশীয় শাখা ( ইস্হ'াক' খারালানী, মৃ. ১৫শ শতাকী)।

\* 'ঈস।।বি'য়ৢাঃ—মেক্নিসে জাষুলীয়াঃ ভারীকার মরকো দেশীর শাখা (মৃ ১৫২৪)।

ইশ্রাকি রাঃ—সুহ্রাওয়ারদী হ'ালাবীর মতাবলমী সম্পূর্ায় ( মৃ. ১১৯১)।

ইস্মাজিলিয়্যাঃ—কুর্দুফানে মুবিয়া দেশীয় তণরীকণঃ
 (১৯ল শতাব্দী)।

ইভিছ'।। দিয়া।ঃ--ইসল। মবিরোধী মতবাদ।

- \* কানিরিয়াঃ—জুনায়দীয়াঃ তারীকাঃ হইতে উত্ত বাসদাদের তারীকাঃ ('আবদু'ল-কাাদির জীলানী, মৃ. ১১৬৬); ইহা
  বহু বাধার বিভক্ত; যথাঃ রামান ও সোমালিয়া দেশে য়াফি'ঈয়াঃ
  (১৪শ বতাজী), মুশারি'ঈয়াঃ, 'উরাাবিয়াঃ, গাক-ভারত ও বাংলাদেশে
  বানাওয়া ও ভরষ্মার; আনাভোলিয়ায় আশ্রাফিয়াঃ, হিদিয়াঃ,
  গ্লুসিয়াঃ, নাাবুলুসিয়াঃ, রুমিয়াঃ ও ওয়াস্ভাভিয়াঃ, মিসরে
  ফাারীদিয়াঃ ও কাাসিমিয়াঃ (১৯শ বতাজী); মাস'রিবে 'আদমাারিয়াঃ, 'আরাসিয়াঃ, বু'আলিয়াঃ ও জিলালাঃ, গশ্চম সুদানে
  বাক্কাইয়াঃ।
- \* কানান্দারিয়্যাঃ---পারস্য দেশে উদ্বৃত ইণস্বতঃ দ্রমণকারী লোকদের কারীকাঃ (সাবিজৌ, মৃ. ১২১৮), সিরিয়া ও পাক-ভারত বাংলাদেশে বিস্তার লাভ করে (১৪শ শতাকী হইতে ১৬শ শতাকী)।
- \* কার্রা।ইয়াঃ—ভিউনি্সিয়া। দেশীয় কুল ত'ারীক'াঃ (১৯শ শতাকা )।
- \* ক্র্যাধিয়্যঃ-—তাফিলেল্ট-এ শাবি'লিয়াঃ ত'ারীক'ার শাশা (১৯শ শতাব্দী)।

কাস্সারিয়াঃ—নব্য শতাকীর মত্বাদের সম্প্রদায়-মাালাা-তিয়াঃ।

কাষারুশির্যাঃ—ীরাঘে শ্বাক্ষীফির্যাঃ তারীকাঃ হইতে উত্ত পারস্য দেশীয় তারীকাঃ (মৃ. ১০৩৪)।

শাদি রিয়াঃ (খিদ্ রিয়াঃ) মর রা দেশীর তণরীকণঃ ( ইব্নুদ-দাকাাগ:, মৃ. ১৭১৭)। ইহা হইতে আমীরগণনিয়া, ইদ্রীসিয়াঃ ও সানুসিয়াঃ শাখাসমূহের কৃষ্টি হইয়াছে।

খাফীফিয়াঃ—ইব্ন খাফীফের মতাবলছী দল (মৃ. ৯৮২), একটি কুলিম ইস্নাঃদের জন্য পুনজীবিত হয়।

খাফিস্যাঃ—চীন ও তুকিস্তানে নাক্'শ্বান্দিয়াঃ ত'ারীক'ার উপ-নাম (১৯শ শতাকী)≀ জাহ্রিয়াঃ ত'ারীক'াঃ তু.∤

\* খানীনিয়্যাঃ—ভিউনিসিয়্য। দেশীয় ক্ষুপ্ত ত'ারীক'াঃ (১৯শ শতাব্দী)।

- \* খালাওয়াভিয়াঃঃ—সুত্রাওয়াদিয়াঃ তারীকার শালা।
  শ্রাসানে ইহার (জাহীকাদ-দীন, মৃ. ১৩৯৭) উভব হয় এবং তুরকে
  ইহা বিভার লাভ করে। বহু প্রশাষ্ট্র বিভকঃ মধা ঃ
  আনাতোলিয়ায় জার্রাহিয়াঃ, ইলিভ্বাশিয়াঃ, 'উশ্বাশিয়াঃ,
  নিয়ায়য়াঃ, সুন্বুলিয়াঃ, শাম্সিয়াঃ, ভব্শানিয়াঃ, এবং অলাইয়াঃ;
  মিসরে দায়ফিয়াঃ, হাফ্নাবিয়াঃ, সাবাাইয়াঃ, সাবিয়াঃ
  দাদ্সয়াঃ, মাগামিয়াঃ, নুবিরা, হিজাম ও সোমালিয়ায়
  সালিহিয়াঃ; কাবায়লয়ায় রাছ্মানিয়াঃ।
- \* খাম্ম্সিয়াঃ--ভিউনিসিয়া দেশীয় ত'ারীক'াঃ (১৯শ শতাব্দী)।
  খার্রাাষিয়াঃ---আব্ সা'ঈদ খার্রাাষের ( মৃ. ৮৯৯ ) মতাবলখী
  সম্পুদায়ের ত'ারীক'াঃ, তৎপর ১৫শ শতাব্দীতে তুর্কের ক্রিম
  সমদে পরিচিত।

খাওয়াভি রিয়াঃ—মাদানিয়া তারীকার হি লাঘী শাখা (ইব্ন 'আর্রাক', মৃ. ১৫৫৬)।

খাওরাজাগান—জুনায়দিয়াঃ ত'ারীক'াঃ হইতে উভূত গারস্য দেশীয় ভ'ারীক'াঃ , তুকিভানে (স্বাসাবিশ্ব্যাঃ ) ইহা বিস্তার লাভ করে (মূসুক হামায়'ানী, মৃ. ১১৪০)।

কুব্রাাবি রা; — জুনায় দিয়া; ত ।রীক ।; হইতে উভূত খুরাসান দেনীয় ত ।রীক ।; (নাজ্ম কুবরাা, মৃ. ১২২১) ; শাখাসমূহ ; "আয়দারা-সিয়াঃ, হামাাম ।ানিয়াঃ, ইগ্ তিশাশিষাঃ, নুরবাধ্শিয়াঃ, নুরিয়াঃ, রুক্নিয়াঃ ।

কু নির্মাবি রাঃ—সণদ্র রামীর (মৃ. ১২৭৩) মতাবলমী সন্দুদার, হণাতিমিরাঃ তারীকাঃ হইতে ইহা উত্ত।

কু'শায়রিয়াঃ—কু'শাষ্রীর (মৃ. ১০৭৪) সহিত সম্ভব্ত ১৬শ শতাব্দীর কুলিম সনদ।

भागनिकाः---শাৰি বিয়াঃ ভারীকা-র প্রাথমিক নাম।

\* খাদানরিয়াঃ—যিসুরাভার পার্কণাওয়া তণারীকারে রিপনী দেশীর শাখা (মৃ. ১৮২৩ )।

মাদাারির্যাঃ—সৃহত্যাসী পাক-ভারতীর শ্রাম্যমাণ লোকদের ভণরীকণঃ (শাহ্ মাদারে, মাকানপুরে মৃ. ১৪৩৮)।

মাণ্রিবির্যাঃ—সভবত পারস্য কবি মাশ্**রিবীর শিষাগণের** সম্পুদার ( মৃ. ১৪০৬ ) ।

সালাামাতিরাাঃ—শুরাসানের একটি সন্দান (১ম—১১৭ শভাকী), ইহা ইরাকের সূ-ক্ষিয়াঃ ভারীকণর বিরোধী। ১৬শ শভাকীত ⊋িজ্য সনদের জন্য এই নাম পুনজীবিত করা হইরাছে।

মালামির্যাঃ—(হণম্বাবিশ্রাঃ) তুরকের বার্রামিরাঃ তণরী-কণর শাষা (মৃ. ১৫৫৩)।

यानम्'तिसाध-य'ात्रामिकाधः ।

মারাাবিক'া:—আব্'মাদিয়াা: ত'ারীক'ার শাখা (১৪শ শতাব্দী)।
মাশীশিয়্যাঃ—মরজো দেশের সিদ্ধ প্রক্রম ইব্ন মাশীদের শিখাগণের সন্দানার (মৃ. ১২২৬)। প্রথমে শাবি'নিয়্যাঃ ত'ারীক'ার সহিত
মিনিত ছিল। তৎপর ১৬শ শতাব্দীতে পৃথক্তাবে দলবদ্ধ হইরাছে।

\* মাতৃব্লিয়াঃ—মিসর দেশীয় ক্লুল তারীকাঃ (বৃ. ১৪৭৫)। মাওলাবি:য়াঃ—আনাডোলিয়ার তারীকাঃ (জালালু'দ-দীন

রুষী, কে'নিয়ার মৃ. ১২৭৩)। শাখাসমূহঃ পুতনিশীনিয়াঃ, ইশাদিয়াঃ।

মিস্'রিয়াঃ=নিরাথিয়াঃ ৷

মুহণ-মাদির্যাঃ—কোন মধ্যছতা বাতীত হবরত খুহণ-মাদ (স')-

এর সহিত সম্বন্ধ কর্মার সম্প্রায়ণ সম্পূর্ণারের কৃষ্টিম উপাধি । ১৬ন নতাব্দীতে 'আনী খাওওয়াস' এবং না'রানী এই ভারীকার করেন। ভাষুত্রীকৃত 'দালাা'ইল' আর্ডি প্রসঙ্গে এই ভাষীকার উল্লেখ করা হয়।

মূহণাসিবিয়াঃ—হণরিছ মূহণাসিবীর মভাব**লয়ী সন্দায় ( মৃ.** ৮৫৯)।

মুরাাদিয়াঃ—ইস্তামুলের তুরক্ক দেশীয় শাখা। মুশারি'ইয়া—ক'াদিরিয়াঃ ত'ারীকার রামানী শাখা, ১৫ শতাব্দী। মুত'াবি''আঃ–আহ'মাদিয়াঃ।

\* নাক্'শাবান্দিয়্যাঃ—ত'ায়ফ্রিয়াঃ ত'ারীক'াঃ হইতে উভূত বলিয়া কথিত তুকিস্তানের ত'ারীক'াঃ। ইহার শাধাসমূহ চীন, তুকিস্তাান, কাষান, তুরভ, পাক-ভারত ও জাভায় প্রচলিত আছে। (বাহাা'উ'দ-দীন, মৃ. ১৩৮৮)।

নাকৃশবাশিয়্যাঃ – খালিদিয়াঃ। তুরকে সংকার সাধিত। (১৯শ শতাব্দী)।

- \* নাসি:রিয়্যঃ—শাষি:ভিয়্যঃ ত'ারীকণার দক্ষিণ মরছো দেশীয় শাখা, তামগুণতে (১৭শ শঁতাকী) ইহার তিউনিসিয়া দেশীয় শাব্বীয়াঃ প্রশাখাও প্রচলিত আছে।
- \* নি'মাতাল্লাহিয়্যাঃ—কির্মান দেশে পারস্য দেশীর শী'আঃ সম্পুদারের একমার তা'রীক'াঃ। ক'গাদিরির্য়াঃ—রাফি'ইরাঃ ত'ারীক'াঃ ইইতে উভূত (মৃ. ১৪৩০)।

নিরাবিষ্যাঃ—ধাল্ওরাতিয়্যঃ ত'ারীকাণর তুরস্ক দেশীর শাধা (মৃ. ১৬১৩)।

নুবুবিস্ক্যাঃ—সিরিয়া দেশে কারিগরদের তণরীকণঃ (১২শ শতাব্দী)।

**नुक्र'न-मो**निक्याः—**-काब्**जारिश्याः ।

নুরবাষ্শিয়াঃ—কুব্রাাবি'য়াঃ ভারীকার খুরাসান দেশীয় শাখা ( মুহাশমাদ নুরবাষ্শ, মৃ. ১৪৬৫)।

मृति**साः--- मृतीत यछाववदी जन्तुमात ( मृ. ५०**९ )।

নুরিয়াঃ—ক্নীরা ডণরীকণর বিরুদ্ধ মতাবলমী শাখা (১৫ শতাব্দী)।

नृदिशाः—ইসলাম বিরোধী মত্বাদ।

পীর-হ'।জাত—জাকসণান দেশীর তণরীকণঃ; এই তণরীকণ-বলষিস্থ নিজ্ঞািককে জানুসণারী হারাবণীর (মৃ. ১০৮৮) তণরীকণ-বলমী বলিয়া মনে করে।

- \* শাত্তাারিকাঃ—মরছো দেশীয় ভেল্কিবাজদের তারীকাঃ (১৬শ শতাদী)।
- \* রাহ্ মানিয়্যাঃ কাবিনিয়ার স্থান্তথ্যাভিয়াঃ ভারীকার শাখা (১৭১৩)।
- রাশীদিয়্যাঃ—লালজেরিয়া দেশীর ক্ষুত্র ভণরীকণঃ। য়ুসুয়িয়া।
   ভণরীকণর বিরুদ্ধাচরদে ইহা গঠিত হইয়াছে (১৯৭ শতাব্দী)।
- \* রাস্বশাহিরাঃ—গদ্ধাটের ভারতীর তণরীকণঃ (১৯শ শতাব্দী) : রাওশানিরাঃ—ভূরক ও কাররোর খাল্ওরাভিরাঃ তণরী– কণর শাখা (গুর্শানী, মৃ. ১৫৩৩)।

রাওশানির্যাঃ—সুধ্রাওরার্দির্য় ত'ারীক'ার আকল্যান নাবা (ঝারাঝীদ আন্স'ারী, ১৬শ শতাব্দীর শেষের দিকে নৃচ্যু )।

📍 ব্লিফ্র্যাণ্ট্য্যাঃ—দক্ষিপ 'ইরাকে' দেশীর ভগরীকাঃ (স্. ১১৭৫)

ইহার বাসাম্বাছ কেন্দ্র হইভে দামিশৃক ও ইন্ধামুরে পরিব্যাপ্ত। সিরিয়া দেশীয় শাখা ঃ হারীরিয়াঃ সাংদিয়া, সায়্যানিয়াঃ; মিসর দেশীয় শাখা ঃ বাাষিয়াঃ, মাঞ্জিকিয়াঃ ও হাবীবিয়াঃ (১৯ শতাব্দী)।

রুক্নিয়াঃ—কুব্রাবিশ্যাঃ ত'ারীক'ার বাপ্দাদী শাখ। ('আলাউ'দ-দাওলাঃ সিম্নানী, মৃ. ১৩৩৬ )।

क्रिकाः-वान्दाकिसाः।

সাব'ঈনিয়া।—ইব্ন সাৰ্'ঈনেয় (মৃ. ১২৬৮) মতাবলছী গৃহ-ত্যাগী স-পুদায়।

সা'দিয়্যাঃ—রিফ্যা'ইয়াঃ ত'ারীক্'ার সিয়য়া দেশীয় শাখা
 (সা'দু'দ-দীন জিবাাব'ী, য়ৃ. ১৩৩৫)। শাখাসমূহঃ 'ঝাব্দু'স-সংলামিয়াাঃ, আবু'ল-ওয়াঞ্চা'ইয়্যাঃ।

সাফাবি'য়াঃ
 আদ্বীলের সূত্রাওয়ারদিয়াঃ ভারীক'ার
 আমেরী শাখা (মৃ. ১৩৩৪)। ইহা হইতে গারস্য দেশীয় সাফাব'ী
 রাজবংশেয় কি'বিলবাাশীয় ভারীক'াঃ উভূত হয়। অধিকত ইহা
 হইতে ভুগ্নক দেশীয় আরও বহু ভারীক'ার উৎপত্তি হয়।

সাহ্বিয়াঃ—সাহ্ব তুভারীর মতাবলমী সন্দুদার (সাহ্ব তুভারী, মৃ. ৮৯৬)। কুরিম সনদের জন্য ১৬শ শতাব্দীতে এই নাম পুনবীবিত করা হয়।

সাকণাণ্ডিয়্যাঃ—১৬শ শতাব্দীর তুরক দেশীর কৃষ্ণিম সানাদ (সাকণান্ড'), মৃ. ৮৬৭)।

সাঝামির্যাঃ---'আরুসির্যাঃ। 🕟

जालिक्साः--जाश्लिसाः ( अथम अर्थ )।

× সম্মানিয়াঃ—শাযি জিয়াঃ ত'ারীক'ার নিসর দেশীয় শাখা (১৯শ শতাব্দী)।

× সানাানিয়্যঃ---কুল ভারীকাঃ ( ১৯শ শতাব্দী )।

× সানু সিরায়— সৈন্যদের ত'ারীক'াঃ পূর্ব ; দেশীয় সাহারায় প্রথমে জাগ্বুব ও তৎপর কুষ্ণরায় খাদিরিয়ায় ভ'ারীক'াঃ হইতে উদ্ভ (মৃ. ১৮৫৯)।

স্যাস্যানিয়্যঃ—সিরিয়া ও আনাভোরিয়া দেশে কারিগরদের ত'রিকা (১২শ—১৬শ শভান্দী)।

্সায়্যাব্লিয়্যাঃ—দশৰ শতাব্দীর মতাবলঘী তণারীকণঃ।

-× শাবানিস্তাঃ--কান্তামুনির খাল্ওয়াতিয়াঃ তণরীকণঃর তুরক দেশীয় শাখা । (মৃ ১৫৬৯)।

শাষি লিয়্যাঃ—তেশ্যুসেনবাসী আবু মাদ্য়ান (য়. ১৯৯৭) ও তিউনিসবাসী 'ঝালী শাষি লী (য়. ১২৫৬) কর্ক প্রতিষ্ঠিত তারীকার। মাগ্রিবের শাখাসমূহঃ গাাষিয়ার, হাবীবিয়ার, কার্যাধিয়ার, নাসি রিয়য়র, শারখিয়ার, সুহারলিয়ার, য়ুসুকিয়ার, মার্রকি য়ার ও মিয়ানিয়ার; মিসর দেশীর শাখাসমূহঃ বাক্রিয়ার, খাওয়াতি রিয়য়র, ওয়াফাইয়য়র, ভাওহারিয়ার, মাক্কিয়য়র, হাশি-মিয়য়র, সাল্মানিয়য়র, 'আফীফিয়য়র, কাসিয়য়য়র, 'আরসিয়য়র, হাজুলিয়য়র, কাউক'জিয়য়র, ইয়ায়ুল, য়য়নিয়য়, নৃবিয়া এবং কোমোরেসেও ইহার কাউপয় শাখা প্রচলিত আছে।

শार्मानातिगाः - मजा = भागातिगाः ।

× শার্মধির্যাঃ—শাধিলিয়্যাঃ ত'ারীকণাঃকে প্রদত নাম : ওরানিয়ার উলাদ সীদী শায়ধ (১৯শ শতাব্দী)।

শাম্সিয়াঃ—খাল্ওরাভিয়াঃ তারীকার তুরক দেশীর শাখা (মৃ. ১৬০১ ) = ন্রিয়াঃ—সীওরাসিয়াঃ।

× শারকণাওয়াঃ—-ৰূক্মদের জাৰ্লিয়াঃ তণরীকণর সরকো

দেশীয় শাৰা (১৫৯৯)।

শারকণাবি র্যাঃ—খাল্ওয়াতিয়াঃ ভণরীকণার মিসর দেশীয় শাখা ( ১৮শ শতাব্দী )।

শাবশোরিয়াঃ—গাক-ভারত, সুখারা ও ছাভা দেশের ত'ারীক'াঃ ('আবদুরাাহ্ শাবশার, মৃ. ১৪১৫ বা ১৪২৮)। শাখাসমূহ ঃ গ'াওছি'য়াঃ, 'উনায়কি'য়াঃ।

শৃষি রার --- সাব্দীনিয়ার জণারীকণার উপর ভিডি করিয়া প্রতি-দিঠত ঘাদশ শতাকীর শেশন দেশীর পৃহত্যাগীদের ত'ারীক'াঃ ।

সিংদীকি য়াঃ প্রথম খানীফার সহিত সমস্থক কৃত্তিম সানাদ (১৩শ শতাকীতে ইব্ন 'আতাা'উলাহ্ কর্ক উভাবিত)।

সিনান-উল্মিঞ্যঃ—ভুরক দেশীর তারীকাঃ (মৃ. ১৬৬৮)। সুহারলিফ্যঃ—শাধি লিফ্যাঃ ভণরীকার আলজিরিয়া দেশীর শাখা (১৯শ শতাব্দী)।

সুব্রাওয়ারদিয়য়ঃ—'ঝাবপু'ল-ক'াছির সুব্রাওয়ার্দী (মৃ.
১১৬৭) ও 'উমার সুব্রাওয়ার্দী (মৃ. ১২৪১) কর্ক প্রতিষ্ঠিত
বাগ'দাদী ড'ারীক'াঃ। প্রতিষ্ঠাতাঘ্রকে সিদীকিলাঃ অর্থাৎ প্রম
খলীকার বংশধর বলা হয়। আফ্স'ানিভাান ও পাক্-ভারতে এই
ড'ারীক'াঃ, ভামালিয়য়ঃ, খাল্ওয়াতিয়য়ঃ, রাওশানিয়য়ঃ, স'াফাবি'য়য়ঃ
ও ষারনিয়য়ঃ।

× সুধতা।নিয়াঃ—তুকিস্তানের তারীকাঃ(১৯৭ শতাব্দী)।

× সূন্বুলিয়্যাঃ---খালওয়াতিয়ায় ত'রৌক'রে তুরক দেশীয় শাখা (মৃ. ১৫২৯)।

× তাব্বাাইয়্যঃ—তিউনিসিয়া দেশীয় ড'ারীক'াঃ (২৯ৰ শতাব্দী)।

× ত'ায়বির্যাঃ—উয়েধানে অবস্থিত কাষুবিয়াঃ ত'ারীক'ার মরকো দেশীয় শাখা (মৃ. ১৭২৭)।

× তণারকুরিয়াঃ—দা।সিতাানী ও খুর্কণানীর মতাবলমী সম্পুদার (১৯ল শতাব্দী)। প্রতিষ্ঠাতাগণ আবু মাবীদ ডণায়কুর বিস্তাামীর (মৃ. ৮৭৭) বংশ সম্ভূত।

x তণাজিবিয়াঃ—সেলীর (sale) মরকো দেশীয় ক্রুন্ত তণারীকণঃ (১৯শ শতাব্দী; RMM, lviii, 143 তু.)।

**ज**ः।ल्**कःोनिक्रााঃ—्हेजनायविद्यांथी यजवार**ः।

× তিজানিক্যাঃ—আলজিরিয়া ও শরকো দেশীয় তারীকা।ঃ ( মৃ. ১৮১৫)। তেমাসিম ও 'আয়ন মাহ্দী হইতে ইহা পূর্ব ও পল্ডিম সুদানে প্রসারিত।

× চিশ্ভিয়াঃ—ভারত ও আফগণান দেশীয় তণরীকণঃ, আজমীরে ইহার কেন্ত্র (মৃ. ১২৩৬)।

তুহাামিয়া।ঃ 🖚 ত'নমবিয়া।ঃ ।

'উল্ওয়ানিয়াঃ—১৬শ শতাব্দীর তুরক দেশীর কুরিম সনদ। ৮ম শতাব্দীর জিদাদ জনৈক সাধক পুঞ্চমের সহিত সম্মানুক।

উম্মী-সিনাানিয়াঃ—কুরক দেশীয় ত'ারীক'া। ( মৃ. ১৫৫২ )।

'উরাবিয়াঃ—কাদিরিয়াঃ ভ'ারীক'ার শাখা (১৬শ শতাব্দী)।
'উশায়কি'র্যাঃ—শান্ত'ারিয়াঃ ভ'ারীক'ার পাক-ভারতীয় শাখা
(আবু ব্লামীদ 'ইশ্ক'ী, মৃ. ১৫শ শতাব্দী)।

 \* তুনুশাকি স্থাঃ—হাল্ওরাতিয়াঃ গুণরীকণর তুরক দেশীয় শাখা (মৃ. ১৫৯২)।

উওরারসিয়াঃ—১৬শ শতাব্দীর তুরক দেশীর কৃত্তিম সনদ, জনৈক সংহংগবীর সহিত সম্মন্ত্রাং

\* ওয়াকাট্য্যাঃ—শাবি-বিদ্যা) তণরীকণর সিধিরা ও মিসর

দেশীয় সংস্কার সাধিত ত'ারীক'াঃ (মৃ. ১৩৫৮ )।

ওয়াহ'দাতিয়া:—ইসলামবিরোধী মতবাদ**-উজ্লিকা:=হ**'াতি-মিয়া: ৷

ওয়ারিছ' 'আলী শাহিয়াঃ—১৯৭ শতাব্দীর দেষের দিকের পাব-ভারতীয় ত'ারীক'াঃ। অযোধাা প্রদৈশে ইহা প্রতিশ্ঠিত হয়।

উসু 'লিয়া:-ইসলামবিরোধী মতবাদ।

রাসাবি র্যাঃ তুকিস্থানে খাওরাজাগান তণরীকণর শাখা ( রাসাবণী, মৃ. ১১৬৭ )।

রুনুসিয়াঃ—সিরিয়া দেশীয় পৃহত্যাধীদের তণারীকণঃ ( শায়বাানী, য়. ১২২২ )।

রুসুক্রিয়াঃ—য়িলয়ানার লাাবি লিয়াঃ তণারীকৃণার মাপৃণরিবী
লাখা (১৬শ শতাব্দী)।

ষার্ক্কিয়াঃ—ফেজের শাষি বিরাঃ তণরীকণর শাখা ( মৃ. ১৪৯৩)।

ষায়নিয়াঃ—শুসার সৃধ্রাওরার্দিয়াঃ ত'াক্টক'ার তুরক দেশীয় শাখা ( খাওয়াকী, মৃ. ১৪৩৫ )।

বিয়ানয়িয়ঃ—শাষি বিয়াঃ ত'ারীক্'ার মাধ্'রিবী শাখা (১৯শ
শতাব্দী)।

গ্রন্থ ক্রীঃ প্রেলিখিত গ্রন্থ ক্রিড়া; (১) G. Pfann-muller, Handbuch der Islam-Literature 1923, p. 292-315। বেক্ত াশিয়াঃ, চিশতিয়াঃ, দের্কশাবি৽য়াঃ দার্বেশ, ষি ক্র, ফুতুওয়া, হণায়াজ, কণাদিরিয়াঃ, কালাশারিয়াঃ, কামারনী, মাওলাবি৽য়াঃ, নাক্শ্বান্দ, ন্রবাশ্শিয়াঃ, রাহ্৽মানিয়াঃ, রিকাণি, সাণিয়াঃ, সালিময়াঃ, সান্সী, শাদ্দ, শাধি৽লিয়াঃ, শাত্হং, শাহণা-রিয়াঃ, তীজানিয়াঃ, যাবি৽য়াঃ, যাবি৽য়াঃ, য়ত্তি প্রবছ ৪.।

L. Massignon ( S.E.I.)/আবদুল থালেক ত প্রাম (طُمِّم ) অর্থ আহার্য। পানাহার ও ধর্মের অর বিশেষ । কৃতভ আহারকারী ধৈর্যশীল রোষাদারের সমান । এইজনাই আহার্য আইন ঘারা নিয়তিত এবং তৎসমহীয় নিয়মকান্ন নীতিবিদদের ছারা বিধিবদ্ধ হইরাছে। অতাধিক রোষা রাষা নিষিত্র। কারণ তাহাতে লোকের ধর্মীর অনুচানাদি পালন করিবার ক্লমতা হ্রাস পাইরা থাকে। কু'রজানের মতে গৃথিবীর সকল উত্তম (হ'ালালি) ববাই আহার করা যায়। প্রথম দিকে অবতীর্ণ (৩৬:৩৬) আয়াতে শস্য অন্যতম শাস্য হিসাবে বৰ্ণনা করা চ্ট্রাছে। অগবিত্র বন্ত নিষ্ক্রিছ (৭:১৫৭)। কুরুলানে নিশ্নোক্ত ব্রসমূহকে সুস্পল্টভাবে নিষিদ্ধ ঘোষণা করা হইয়াছে: মারতাঃ (৪.) জর্মাৎ মৃত পত্-পক্ষী, রজ, শূকর মাংস এবং যাহা প্রতিমার সম্মুখে উৎসর্গ করা হইয়াছে (১৬:১১৫)। 'মায়তাঃ' অর্থে প্রথমে ৰুবায় স্বাভাবিক মৃত প্ৰাণীর শব এবং গয়ে যে প্ৰাণীয় দেহ হইতে রক্ত নির্গত হয় নাই। অনা আয়াতে হ'রেয়ন রক্তের বিশেষণ हिजारेय अवस्थान नन्त यावसात कड़ी स्पैताह (७ ३ ५८७)। स्पानाजी বলেন, যে রক্ত কম বেশী মাংসে পরিপত হইয়াছে (বঞ্চত ও প্রীহা) এবং নির্গত হওরার পর দেহে অববিষ্ট রহিরাছে, তাহা বৈষঃ এই अन्नत्र आर्मोएनत व्यापका यूजिवश्यम व्यानक्थानि छेमार्डः। भूनत्रात्र ঝন্য খুলে 'মায়ডাঃ' অর্থে খাসরোধ, লণ্ডড়াঘাড, পতন, ঝন্য পণ্ডর শুলাঘাত অথবা বরুর দারা নিহত গঙকেও বুবান হইয়াহে। শারী'আভস্ত্রত উপায়ে ( পরে ৪. ), ব'ৰিব্<sup>ত</sup> হয় নাই ভা**ৰ্ভি** মৃত व्यविद्या नगा।

ষে সকল বল্ভ সুস্পল্টভাবে হালালৈ বা হালাম কৰিত হয় নাই. আইনবিদপণ তাহা প্রেণীবছ্ক করিবার চেল্টা করিব্রছেন। স্লাসূত্র (সা)-এর যামানায় যে সব খাদ্য বৈধ বা অবৈধ পণ্ড হউত, সাধারণত তাহার উপর ভিত্তি করিয়া ফাকা হিগপ হালাল হারামে নির্দারণ করিতেন, তবে অপবিপ্র প্রাণীর প্রেণী হইল : হিংপ্র পশু ও ছিংল পাখী, যে সকল প্রাণী বুকে হাঁটিয়া চলে, যে সকল প্রাণীকে হত্যা করিবার জন্য মানুষ আদিল্ট হইয়াছে প্রবং যে সকল প্রাণী হত্যা করা ভাহাদের জন্য নিষিদ্ধ। আহার্য বন্ত সম্পর্কে মাষ্য্যাবসমূহ বিভিন্ন মত পোষণ করিয়া থাকে। গৃহপালিত পাধা ও ঘতর হাওয়া যায় না। ইমাাম শাকিক রি, শুগাল ও হারেনার সোশ্ত আহারের অনুমতি দেন। তিনি অস্ব-পোশ্তও বৈধ মনে করেন। অথচ ইমাাম আবু হানীফাঃ রে) ও ইমাম মানিক রে, ইহা নিষিদ্ধ বিলয়া মত প্রকাশ করিয়াছেন। অবশ্য তাঁহারা ইহাকে সরাসরি হারাায় বলেন না; বরং ইহা আহারের অনুমতি তাঁহারা এইজন্যই দেন নাযে, তাহাতে সৈন্যাবলের জন্য অপ্রাণি সরবরাহ হ্রাস পাইবে।

হাদীছে আছে, হ্যরত মুহাদ্মাদ (সা) নিজে পিরসিটি ধান নাই। তবে অন্যদেরকে উহা ধাইতে নিষেধও করেন নাই। পঙ্গপাল ধাওয়া বৈধ। যে সকল প্রাণী পানিতে অথবা পানি দারা জীবন ধারণ করে, ইমাাম মাালিক (র) তাহা হালাল বলিয়া মনে করেন। কিন্ত ফাকাীহগণের অনেকেই মাছ ছাড়া অন্য কিছুর অনুমতি দেন না।

অন্য সমুদর প্রাণীই আহার্যোগ্য যদি ইহাদিগকে ষ্থাবিধি যণ্ব্য করা হয়। নিয়ম হইল আলাহ্র নাম উতারণ করিয়া কি'ব্লাঃমুখী শারিত গতর কঠনালী ধারাল বতর সাহায্যে কাচিতে হইবে। ইমাাম শাফি'ঈ (র) বলেন থে, যে কোন মুসলমান আলাহ্র নামে ষণাব্য করিতে পারে। এমন কি ষণাব্য করিবার সময় আলাহ্র নাম ভুলিয়া পেলেও তাহা হণালাল হইবে। অন্যান্য মাযাহাবের ইহাতে মতানৈক্য বিদ্যান্য।

গলায় চারিটি প্রধান শিরা আছে, ছাসনালী, কর্ণঠনালী এবং দুইটি রক্তবাহী শিরা। ইমাাম মাালিক (র) বলেন, এই চারিটিই কাটিতে হুইবে। ইমাাম (র) শাক্ষিই মনে করেন, যাস ও কর্ণঠনালী কাটাই যবেন্ট। ইমাাম আৰু হুপনীকাঃ (র) বলেন যে কোন তিনিটি ছিল্ল করা দরকার। ইহাই 'হুণকাতি' বা বিধিসম্মত হুণবৃহ্ণ। শারীরিক প্রতারে প্রয়োজনে ধড়ের সংযোজহলে গলা কাটিয়া উট হুণাবৃহ্ণ করা হুইয়া থাকে। ইহাকে 'নাহ'র' বলা হয়। কোন "আহ্ল কিতাাব" (য়াহ্দী ও খুপ্টান)-কে ডাকিয়া আনার চাইতে বে কোন লী-লোকের পজে প্রয়োজনীয় হুণাবৃহ্ণ কার্ম নিজে সমাধা করিয়া লওয়া ডাল। হুদি কোন প্রাণী এমন পর্তে পড়িয়া যায় বেখানে উহার গলা কাটা অসম্ভব, তবে যে কোন উপারে উহার শরীরের রক্ত নির্ম্পত করিয়া দিতে গারিলে হুণাবৃহ্ণ সিম্প হুইবে। আহ্ল কিতাাবদের তৈরী খাদ্য হুণালাল।

মাহ বণবৃহ করিবার প্রয়োজন নাই। উহা ধরাই বণবৃহ করার সমান। যে সকল সাহ খাড়াবিকভাবে ধরিয়া গানির উপর ভাসিতে থাকে ভাহা খাওরা নিবিছ। অবল্য ইমাম মাজিক (র) ইহা থাওরার অনুষ্ঠি দেন। একটি হণাদীহে আছে, সবৃত্ত উপকূলে প্রাণ্ড একটি বৃত সাহ আহার করিয়া একলল সৈন্য এক সাম অভিবাহিত করিয়া-ছিল। মৃত প্রপান বাওয়া ঠিক নহে। ইহার খাড় ইড়িয়া কেনিয়া বিংবা আঙনে জীবত সম্ধ করিয়া গুড়ায়া ভাল।

শিকারের ব্যাগারেও মততেদের সৃশ্টি **হইরাছে। অবদ্য এবা**রে

সমুদর চুলচেরা বিশ্লেষণের উল্লেখ অপ্রয়োজনীয়। শিকারী যদি তীর ছাঁড়া বা কুকুর ছাঁড়িয়া দেওয়ার সময় আল্লাহ্র নাম সমরণ করে তবে শিকারকৃত পাখী ও পঞ্চ হাালালে বলিয়াগণা হইবে। কুকুর যদি যথারীতি শিক্ষাপ্রামত না হয়, তবে শিকারের মৃত্যুর পূর্বে উহাকে যাবৃহ্ণ করিয়া লইলেই বৈধ হইবে। যে কোন অবস্থায় পলা কাটিয়া লওয়াই নিয়ম।

মাদকরব্য বাতীত সমস্ত হ'ারাাম বস্ত ঔষধ হিসাবে বা একান্ত অভাবের সময় জীবন রক্ষার প্রয়োজনে ন্যুন্তম পরিমাণে আহার করা যায়।

পরহেষগার মুসলিমগণ খাদ্যের ব্যাপারে খুবই বাছবিচার করেন। খাদ্য খাহাতে যথানিরমে তৈরী এবং হ'ালাল পয়সা ঘারা অজিত হয় তাঁহারা তৎপ্রতি বিশেষ লক্ষ্য রাখেন।

আহার সুন্দরভাবে এবং সুনিয়মে হওয়া উচিত। জনৈক ব্যক্তিকে রাজার ধারে আহার করিবার জন্য ভর্তসনা করা হইয়াছিল। আলাহের নাম লইয়া খাওয়া গুরু এবং শেষ করিতে হইবে। বসিয়া আহার করা উচিত, হেলান দিয়া নহে। খাওয়ার জন্য গুধু ডান হাত ব্যবহার করিতে হয় এবং যে খাদা স্বাপেক্ষা নিকটে পরিবেশিত হইয়াছে, তাহা হইতেই গ্রহণ করা উচিত। অবশ্য কলমূল বাছিয়া খাওয়া দোষের নহে।

A. S. Tritton (S.E.I.)/গোলাম সামদানী কোরায়শী তাওরাফে (طُواْف) 'তাফা' হইতে ক্রিয়াবাচক বিশেষ্য। ইহার পরে 'বি' অবায় যুক্ত হইলে ইহা স্থানের জন্য নিদিল্ট চয়। 'ত'ভেয়াঞ'-এর অভিধানিক অর্থ পরিবেল্টন, ধমীয় আচারের পরিভাষায় উহার অর্থ কোন পবিত্র বস্তুর চারিদিকে দৌড়ান বা প্রদক্ষিণ করা। হযরত ইব্রাাহীম ('আ)-এর সময় হইতে ম≆াবাসীদের মধ্যে এবং পরবতীকালে সমগ্র 'আর্ববাসীদের মধ্যে হ্যরত মূহ শিমাদ (সা)-এর আবিভাবের পর্ব পর্যন্ত কা'বাঃ পছের ত'াওয়াফ প্রচলিত ছিল। ইসরাাইলীদের মধ্যেও এই প্রথার প্রচলন ছিল। (তু. especially Ps. xxvi. 6, xxvii. 6, lxx.)। ৰিতীয় মনিবের যগে (in the time of the second temple) ইসরাজনীদের আখডার ভোজনোৎসবের প্রথম ৬ দিবসে প্রভাহ একবার করিয়া এবং সংত্রম দিবগে ৭ বার বেদী প্রদক্ষিণের উল্লেখ পাওয়া যায়। পারসাবাসী, ভারতবাসী, বৌদ্ধ ধর্মাবলমী, রোমান এবং অন্যান্যদের মধ্যেও এই প্রবক্ষিণ প্রথা প্রচলিত ছিল। সতরাং ইহা যে প্রায় সকর জাতিরই একটি অতি প্রাচীন ধর্মীয় প্রথা, তাহাতে সন্দেহের অবকাশ নাই।

প্রাচীন 'আরবদের ধর্মীয় উৎসবে ত'াওরাাফকে অত্যন্ত ওরুত্ব দেওরা হইত । আমরা ত'াওরাাফের সম-অর্থবাধক শব্দ দাওরাার-এর (দারো হইতে ক্রিয়া বিশেষ্য) বাবহারও প্রাচীন 'আরবী সাহিত্যে দেখিতে পাই। উদাহ্রপন্থরাপ বলা যায়, মু'আলাকাাঃ-এর অন্যতম কবি ইমরুউ'ল্-কারস তদীয় মু'আলাকার ৬৩তম লোকে ইহা ব্যবহার করিয়াছেন। মন্ধার পবির ক্ষাপ্রস্কালিত কাবাঃস্হের ত'াওরাাফ অতি প্রাচীনকাল হইতেই অনুন্ঠিত হইত। ইসলামের অন্যতম অবশ্য কর্তব্য (রুকন) হাজের আনুত্ঠানিক নিয়মসমূহে দৌরলিকাপদ নিজেদের তর্মফ হইতে যে সকল নিয়ম সংযোজিত করিয়াছিল সেইওলি বাদ দিয়া হ্যরত ইব্রাহিম ('আ)-এর পদ্যতিতে হ'াক্স সম্পাদন করিবার জন্য ইসলামে নির্দেশ দেওরা হয়। ফলে ইব্রাহিমী রীতি অনুসারে কা'বার চারিদিকে প্রদক্ষিপের ব্যবহাটি যথানিয়মে বজায় থাকে। ঐতিহাসিক ইব্ন হিলামে তদীয় প্রছের ৮২০ পৃষ্ঠায় এবং ভাবারী তাঁহার ইতিহাসের ১: ১৬৪২ পৃষ্ঠায় বলেন: রাসল (সা) ৮ম হিজরীতে বিজয়ী বেশে যখন মৰা নগরীতে প্রবেশ করেন তখন উল্ট্রপূর্তেঠ আরোহণপূর্বক কা'বাঃ গৃহ প্রদক্ষিণ করেন। তিনি তাঁহার মাথা-বাঁকা লাঠি দারা রুকন (কা'বাঃ-গৃহের পূর্বকোণ থেখানে কৃষ্ণ প্রস্তর সংরক্ষিত ছিল) স্পর্ণ করেন। ইবন হিশামের বর্ণনা মতে রাস্ব (সা) তাঁহার ওফাতের অব্যবহিত পর্বে যে বিদায় হ'াজ সম্পন্ন করেন তাহা হইতে ত'াওয়াাফের বিস্তারিত নিয়ম পদ্ধতি স্পষ্টভাবে অবগত হওয়া যায়। রাস্ল (সা) পৌত-লিকদের অনুষ্ঠ নীতিবিপহিত সমস্ত প্রথা বাতিল করিয়া দেন : যথাঃ 'আরবের মশরিকগণ উলঙ্গ অবস্থায় ত'াওয়াফ করিত। রাসল (সা) ঘোষণা করেন যে, কেই উলঙ্গ অবস্থায় তাওয়াফ করিতে পারিবে না (বখাারী, ভারতীয় সংক্ষরণ, ২২০ পু., দু. ইবন হিশাাম, পু. ৫১, ১০)। কা'বাঃ পুহের ত'াওয়াফের ইসলামী পছতি এইঃ কা'বা গহের চতু#পার্বে পরপর সাত চ্ছর দিতে হইবে। প্রথম তিনবার দুত্তর গতিতে তাওয়াাঞ্চ করিতে হইবে। কৃষ্ণ প্রস্তরের নিকট হইতে গুরু করিয়া সেখানে ফিরিয়া আসিলে এক চ্হার গণ্য হইবে। দৌড়ের সময় কা'বা: গৃহকে বামে রাখিতে হটবে। ত'াওয়াফকারীকে কৃষ্ণ প্রস্তর চুম্বন করিবার চেল্টা করিতে হইবে, কিন্তু তাহা সম্ভব না হইলে তাহা হন্ত দারা স্পর্ণ করিবার চেল্টা করিতে হইবে। তাহাও সম্ভব না হইলে ঐ দিকে ইশারা করিভে হইবে। হচ্ছে যে ত'াওয়াফি ফর্য তাহাকে তাওয়াাফু'ষ-যিয়াারাঃ বলা হয়। 'উমরাঃ অনুষ্ঠানেও তাওয়াাফ অবশ্য কর্তব্য । তাহা হাড়া আর সকল ত'ওয়াফেই সুমতে বা মুস্তাহ'কো। যথা: ত'াওয়াাঞ্'ত-তাহি'য়া। বা ত'াওয়াাঞ্'ল-কু'দ্ম (সমর্থনা বা প্রথম উপছিভির ড'ঙয়াফে, দু. হজ্জু) স্মাত এবং ত'াওয়াাফ'ল-ওয়াদাা' (বিদায়া ত'াওয়াাফ) স্মাত, মতান্তরে ওয়াজিব। তাহা ছাড়া আর সকল তাওয়াকেই নফল। কা'বার চারিপার্মার যে ছান দিয়া ত'াওয়াফ করা হয় তাহাকে বলা হয় আল্-মাত'াফি। কা'বাঃ প্তের উত্তর-পশ্চিম দিকে যে বুডাংশের মত দেওয়াল রহিয়াছে ভাহার ভিভরের অংশকে বলা হয় আল-হ'াত'ীম। আল-হ'াড'ীমকে কা'বাঃ প্রের জঙডুজি বলিয়া গপা করা হয়। এইজন্য এইখানে জাসিয়া ভাল-হণ্ড ীমের বহিঃপার দিয়া ত'াওয়াাফ করিতে হয়---কা'বা-র প্রাচীর ঘেসিয়া নহে ।

হ'াজ্বের অংশ হিসাবে ভ'াওয়াাফু'ব্-বিয়াারাঃ-এর সাত চক্কর ফর্ষ বা বাধাতামূলক। এই ভ'াওয়াাফ বাদ দিলে হ'াজ্বই হয় না (যেমন 'আারাফার অবস্থান না করিলে হ'াজ্ব সিদ্ধ হয় না)। কা'বার ত'াওয়াাফ ভিন্ন অনা কোন স্থানের ভ'াওয়াাফ নিষিদ্ধ।

Religion of the Semites 1889, p. 321, (২) Secftelowitz, in MGWJ, lxv. (1921), p. 118 श., (e) Wellhausen. Reste arab. Heidentums, p. 67, 47, 141, (8) Snouck Hurgronje, Het Mekkaansche Feest, p. 108, (a) Juynboll, Handbuch des Islamischen Gesetzes, 1910, p. 148, 150, 156 श., आयुजानो, ed. Wustenfeld, in Die Chronikon der Stadt Mekka, i. श., (4) Wensinck, Handbook of Early Muhammadan Tradition, R., (9) Gaudefroy-Demombynes, La pelerinagea la

Mckke, 1923; এতদ্যতীত হণদীছা ও ফিক্'হ প্রছসমূহের সংশ্লিক্ট বাবে দ্র.।

F. Buhl (S. E. I.)/আবদুর রহমান

তাওরাত (گوراة ভাওরাাঃ ) হিন্দু ভোরাা। কুরুআান শারীফে করেকটি মাদানী স্রায় ভাওরাতি (ভূ. য়াহ্দী কবি সাম্মাকের প্রতি আরোগিড একটি কৰিতা, ইব্ন হিশাম, পৃ. ৬৫৯ ) উলিখিত হইয়াছে, এই নাম হষরত ইব্রাাহীম ('আ ) ( ৩ ঃ ৬৫ ) এবং ইস্রাাইজের ( রা'কূ'ব, ঐ, ৩ : ১৩ ) ষামানার পরে প্রত্যাদিল্ট ধর্ম সাম্প্রাই বাছে। পরে ইহা হয়রত 'ঈসা('আ) কর্তৃ'ক জনুমোদিত হয় (ঐ ৩: ৫০, ৫: ৪৬; ৬১:৬)। ইহাতে হ'ক্মুলাহি (ঐ, ৫ : ৪৬) অর্থাৎ আলাাহ্র বিধান আছে। তাওয়াত বাাইবেলের পুরাতন অংশের (Old Testament) অবভূবি । কু'রজানে ১৭ ঃ ২ আয়াতে উলিখিত হইয়াছে ঃ "এবং আমরা মুসাাকে কিতাবি দিয়াছিলাম এবং তাহা বান্ ইস্রাাঈলের জন্য পথ প্রদর্শক করিয়াছিলাম।" অন্যন্ত্র বলা হইয়াছেঃ (৩ঃ ৩) "তিনি তোমার প্রতি সতা সহকারে কিতাবি অবতীর্ণ করিয়াছেন যাহা উহার পূর্বের কিতাাবের সমর্থক।" তিনি পূর্বে মানব জাতির সৎ পথ প্রদর্শনের জনা অবতীপ করেন তাওরাতে ও ইন্জীল এবং তিনি ফুর্কণানও অবতীর্ণ করিয়াছেন।" ষাহারা ইহার আনুগত্য করে সেই সকর কিডাবীদের জন্য বেহেশ্তে পুরস্কার আছে ( কু-র্জান, ৫ ঃ ৬৫ )। আর যাহাদিগকে তাওরাতে অর্পণ করা হইয়াছিল, অতঃপর উহা পালন করে নাই তাহাদিদের দৃণ্টাভ পুত্তক বহনকারী সর্দভ (৬২:৫)। তাওরাতে এক উম্মী (নিরক্ষর) নবীর অর্থাৎ হয়রত মুহণাখ্মাদ (সণ)-এর সম্পর্কে ডবিষ্য্বাণী আছে (৭১,১৫৭) এবং ইহাতে বিশ্বাসীদের জন্য বেহেশতের অসীকার আছে (১:১১১)। তাওরাাতের বচন (মধা: Exodus ২১: ২৫ ইঃ) কুণরআনান শারীফে (৫ঃ৪৫) উলিখিত হইয়াছে। কু-রআন নারীফে (৪৮:২১) তাওরাতে এবং ইন্জীল হইতে একটি উপমা উদ্ভ হইয়াছে ; কিড ইহা বর্তমান ডাওরাতে ও ইন্জীলে নাই। কিন্ত ইহার ভাব ভোট প্রহের (psalm)১: ৩। ৭২ ঃ ১৬ ; ৯২ ঃ ১৪ বচনে পাওয়া যায়। কুরুলানের ৩ ঃ ১৩ আয়াতে রাহ্দীদিগকে তাওরণত পঞ্জিতে বঁলা হইয়াছে ; এই আয়াতের এখমাংশে বলা ফুইয়াছে, ''ভাওরাাত অবতীর্ণ হুইবার পূর্বে ইসরাাঈল নিব্বের জন্য যাহা হণরামে করেন তাহা বাতীত (মুসলমানদের ব্বন্য হ'ালালি ) সকল হাদ্য বানু ইসরাসিলের হুনা হ'ালালি ছিল।" এই র্বান্ত তাওরাতের আদি পুস্তকের ৩২ অধ্যারের ৩২ বচনে পাওয়া ষার। কুরজান শারীফের ৫ ঃ ৩২ আয়াতে বানু ইসরাাঈলের সম্ভে বাহা উল্লিখিত হইয়াছে ভাহা বৰ্তমান ভাওয়াভে গাওয়া যায় नो. किंड विन्ना जान्एछीन् ( Mishna Sanhedrin )-अ (8 : ৫) পাওরা যায়। তাওরাতের এই সমস্ত উল্লেখ ভিন্ন কুরেলান শারীকে হৰৱত মুসা (জা)-এর গঞ্চসুস্তকের (pentateuch) কতওলি উগাখ্যান বার বার উল্লিখিত হইয়াছে। কুর্বানান শারীকে উক্ত হইয়াছে যে, আল্লাহ্ তা'আলা তাঁহার বাণী ইষ্রাহীম, ইসমা'ঈল, ইসহ'াকে; য়াকু:ব, ম্সাা, 'ইসাা (আ) এবং অন্যানা নবীর উপর অবতীর্ণ করেন ( ৬ 1 ৮৬ ), কিল কু'রআানে ভাওরাভি, ষাবুর, ইন্জীল এবং ইৰ্রাাহীম ও মুসারে স'াহ'ীফাঃ ভিন (৮৭ ঃ ১৯) জন্য কোন পুতকের নামোলেখ নাই। ইহা সত্য যে কু'রজানে বণিত আখ্যান-ওরির সহিত বাইবেলের আখ্যানগুলির বিভার পার্থক্য দেখা যায়।

কিন্ত বাইবেল যে অপ্রান্ত নহে এবং সম্পূর্ণ নহে ভাছা আধুনিক সমালোচকেরা প্রমাণিত করিয়াছেন। বাইবেল, ছিন্তু, আরামীয় এবং প্রীক ভাষায় লিখিত অনেকগুলি পুন্তিকার সংগ্রহ। ইছার Old Tostament বা প্রাত্ন অধ্যায়ের প্রথমাংশ ভিন হাজার কংসরেরও আসের এবং শেষাংশ দুই হাজার বৎসরেরও আসের অর্থাৎ বাইবেলের ( New Testament ) বা নৃত্ন অধ্যায়ের কয়েক শভাকী সূর্বর।

প্রসঙ্গমে উল্লেখ করা যায় যে, বাইবেল একুটি অসন্দূর্ণ সংকলন। भगना भूखरकत २५ : ১৪ वहरू वना एरेशाए, "এইজন সদাপ্রভুর যুদ্ধ পুতকে উক্ত আছে, এই যুদ্ধ পুত্ক পাওয়া হায় নাই।" অধিকন্ত রাহ্দী এবং খৃস্টানঙ্গণের মান্য বাইবেল প্রছে কয়েকটি পৃত্তকের উল্লেখ দেখা যায়, কিন্তু তাহার অভিত নাই। वशाः । वश्मावती, २५ वहत्तन्न अयुरात पर्यस्तन शूखक, नावन ভাববাদীর পুত্তক এবং পাদ দর্শকের বিষয় উট্টিখিত হইয়াছে : তাহাদের অন্তির নাই। সমুয়েল ২ : ১৮ বাচনে যশেরের ( Jasher ) প্রত্বের উল্লেখ আছে। কিন্তু এই পুত্তকের অভিত্ন নাই। হণদীছা গ্রন্থে তাওরাতের নাম বহু স্থানে উল্লিখিত হুইয়াছে। কয়েকটি স্থানে হযরত মূসা৷ ('আ)-কে ইহার পালনকারী বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে (বুখারী, তাক্সীর, সূরা:২:১; ঐ তাওহ'ীদ ১৯:২৪; মুসলিম, ঈমাান, হণাদীছ সংখ্যা ৩২০ ; ইব্ন মাজোঃ, শুহ্দ ৩৭) । য়াহ্দীগণ একদিকে যেমন তাওরাতিকে এক মহা ধনভাঙার বলিয়া গর্ব করে (তিরমিষাী, তাফসীর, স্রাঃ ১৭, হণদীছা নং ১২। তু. বাইবেল, Proverbs ৪ : ২ ), অন্যদিকে ইহাও দেখায় (তিরমিষ-ী, 'ইল্ম, ৫) যে, ইহা তাহাদের কোন উপকারে আসে নাই এবং তাওরাতে উম্মূ'ল-কু রজানের অর্থাৎ আস-সাব'উ'ল-মাছণানীর অর্থাৎ স্রাঃ ফাাতিহণার সদৃশ কিছুই নাই (তির্মিষণী, তাফসীর, সূরাঃ ১৭, হণদীছ ৩, ফাদণাইলু'ল-কু-রআনে, অধ্যায় ১)। তাওরাতে হষরত মুহ'াম্মাদ (স')-এর যে বর্ণনা **ছিল** তাহা ৰুখারীর মতে ( তাফসীর, সুরাঃ ৪৮, অধ্যায় ৩ ) সুরাঃ ৩৩ ঃ ৩৪ এবং সূরাঃ ৪৮ ঃ ৮-এ উক্ত হইয়াছে। উহা বর্তমান প্রক্রিণ্ড তাওরাতে দৃষ্ট হয় না বটে কিন্তু যিশইয়া নবীর পুত্তকে ৪২ অধ্যায় ১-৪ বচনে উহা দৃষ্ট হয় ( তু. অনুরাপ বাকা সকল ইব্ন সা'দ, ১/২ ঃ ৮৭ প.)। ইহা সম্ভব যে বুখাারীতে যাহা ভাওরাতে বলিয়া উল্লিখিত হইরাছে ভাহা যিলইয়ার সুস্তক: আল-কু'রজানে সমস্ত পুরাতন নিয়মকে ( Old Testament ) ভাওরাতি নামে অভিহিত করা হয়। ধাবুর হইতে কু'রআন শারীকে প্রায় হবহ উছ্তি আছে(৪. ষাবুর)। বুখারীতে (মানাকি ব, অধ্যায় ২৬, তাফসীর সূরাঃ ৩, অধ্যায় ৬ , তাওহ'ীদ, অধ্যায় ৫১) বলা হইয়াছে যে, রাস্লুলাহ্ (স') রাহ্দীদিগকে ব্যক্তিচারের শান্তি সম্বন্ধে জিভাসা করিয়াছিলেন। কিন্তু তাহারা মিখ্যা উন্তর দিতে চেস্টা করিয়াছিল এবং তাওরাতের যে ছানে বাভিচারের শাব্তি (প্রস্তরাঘাতে মৃভাূ)-এর আদেশ আছে ( বিতীয় বিবরণ, অধ্যায় ২২, বচন ২৩ গ. ) ভাহা গোপন করিতে চেম্টা করিয়াহিল, কিন্তু ভাহারা কৃতকার হয় নাই। ইব্ন শালাঃ ( আত্"ইমাঃ, অধ্যায় ৩৯ ) অনুসারে তাওরাতে উক্ত হইয়াছে, ''ওযু আহারের বারাকাাত।'' আহারের পূর্বে হস্তদ্ধয় ধৌতকরণ তাওরাতের আদেশ বলা হইয়াছে। তাওরাতের রাহ্দী পঠিকপ্ৰও ভাহা ভাওৱাতের নিৰ্দেশ বলিয়া, দাবী করে (Hullin,

কু'রজানে এই সকল উল্লেখ মুসলিম 'উলামাচক ভাওরুইতর

উত্তৰ ভান লাভ করিতে উৰুদ্ধ করিয়াছিল। ইহাতে কুলুআনি ও ভাওরাভের বচনে যে কিছু অনৈক্য ছিল তাহা প্রকাশিত হয়। এই সম্পর্কে রাস্থ্র (সা) যে হাাদীহা বলেন তাহা বুখাারীজে কয়েকবার উদ্ধৃত হটয়।ছে, (তাওহ'ীদ, অধ্যায় ৫১, ই'তিস'াম, অধ্যায় ২১, তাঞ্চসীর, সূরাঃ ২. অধ্যায় ১১)। কিডাাবীগণ হিন্দু ভাওরাভকে মুসলমানগণের নিকট 'আরবীতে ব্যাখ্যা করিত। ইহাতে রাস্ক (স') স'াহ'।।বীগণকে উপদেশ দেন, "তোমরা কিতাাবী-দের উল্লিকে সত্য কিংবা মিখ্যা বলিও না। কিন্তু বলিবে, আমরা বিভাস করি আলাহ্কে এবং তিনি খাহা অবতীর্ণ করিয়াছেন ভাহাতে।" এই উভি বুখারীতে একটি অনুচ্ছেদের শীর্ষরূপে ব্যবহাত হইয়াছে। হ'াদীছে' এবং জন্য উপদেশমূলক পুস্তকে জনেক উদ্ধৃতি আছে যাহা হয়রত মুসা। ('আ)-এর পাঁচ পুগুকে দেখা যায় না। ইহা হইভে Cheikho ( MFOB, iv. 39 প. ) ইহা বলিতে প্ৰৰুখ হইয়াছেন যে, মাহ্দীদের নিকট প্রচলিত হিন্দু তাওরাতি হইতে ভিন্ন একটি ভাওরাত ছিল যাহা হইতে এই সমস্ত উৰ্ভতি লওয়া হইয়াছে, কিন্ত এই মত প্রহণীয় নয়। পূর্বে বলা হইয়াছে যে, বর্তমান তাওরাতে সম্প্রাপে নিজুলি গ্রন্থ নহে। এ সম্বন্ধে হণদীছা উপরে উদ্ধৃত ছইয়াছে। ইব্ন ইস্হণাক (মৃ. ১৫০/৭৬৭) তাঁহার মাগণাষীতে বাইবেলের কাল নির্দেশ সম্বন্ধ এমন কতকণ্ডলি কাল-ক্রমিক কিংবা বংশানুক্রমিক বর্ণনা দিয়াছেন যাহা হইতে মনে হয় যে, তাওরাতের কোন কোন অংশের মূলের সহিত তাঁহার নিবিড় ভান ছিল। অধিকার ইব্ন হিশামি (মৃ. ২১৩/৮২৮) তাঁহার কিতাাৰু'ত-তীজানে ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাাকিবহ্ (মৃ. ১১০/৭২৮) হুইতে উদ্ধৃত করিয়া বাইবেলে উল্লিখিত কয়েকটি নাম কেবল হিশু-<del>ভাষায় নয়, সিরিয়াক্</del> ভাষাতেও লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। তিনি যে মুসলিম ঐতিহামূলক উজিভলি বাইবেলের মূল গ্রন্থের সলে মিলাইয়া দেখিয়াছিলেন তাহা ইব্ন কু'তায়বাঃ (মৃ. ২৭৬/৮৮৯) তাঁহার কিতাাবু'ল্ল-মা'আরিফে (পৃ.১৩) লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। অধিকন্ত তিনি আদি পুত্তক হইতে আক্ষরিক অনুবাদ এই পুত্তকে দিয়াছেন। তাঁহার জন্যানা পুস্তকে বাইবেলের যে উদ্ধৃতি দেওয়া হইয়াছে তাহাতে মূরের সহিত সম্পূর্ণ মিল নাই। জাহিংজের "আর-রাদ 'আলা'ন-নাসাারাা' পুস্তকের উদ্বৃতি সম্বন্ধেও এই কথা খাটে। অন্য পক্ষে ইব্ন কু'তায়বাঃ-র জনৈক সমসাময়িক নবদীকিত মুসলিম 'আলী ইব্ন রাকান আত'-ত'াবারী রচিত "ধর্ম ও সামাজ্য বিষয়ক পুভক"—এভে Old tostament-এর নানা ছান হইতে আফরিক অনুবাদ আমরা দেখিতে পাই। এই শুক্তক ২৪০/৮৫৪-—৫৫-এ নিখিত হয় (সম্পা. A. Mingana)। তবে প্রত্যায়ের সঙ্গে বলা ষার না ষে, ইহা তাঁহার রচিত (তু. Bouyges, MFOB, ১০ : ২৪২ শ.); কতক উদ্ভি 'আবদু'ল-মাসীহং ইব্ন ইসহাাকা আল-কিন্দীর রিসালোঃ পুস্তকে দৃগ্ট হয়। 'আলী ইব্ন রাকানের ন্যায় নবদীক্ষিতগণের পক্ষে বাইবেল গ্রন্থ জনায়াসে লড়া ছিল। কিন্তু জন্মগত মুসলিম প্রস্থকারগণ বাইবেলের উদ্ধৃতি য়াহ্দী বা গৃস্টানের নিকট হইতে লিখিয়াছিলেন কিংবা বাইবেলের কোন 'আরবী অনুবাদ হইতে প্রহণ করিয়াছিলেনঃ আহংমাদ ইব্ন 'আবদিলাহ ইব্ন সালামি আল-ইন্জীলী [তাঁহাকে রাসূল (স')-এর সময়ের <del>য়াবুদী ধর্ম হইতে নবদীক্</del>নিত মুসলিম 'আবদুলাাত্ ইব্ন সালামের সহিত নিশ্চিতরূপে ছাগন করা যায় না] সম্বন্ধে কঞ্চিত আছে মে, ভিনি ভাওরাভের এইরাগ এক অনুবাদ করেন। ফিছ্রিভ-এর (পৃ. ২২) মতে এই অনুবাদ হাারানু'র-রাণীদের রাজত্বকালে সম্পন্ন হয়। মাস'উদী (তান্বীহ, গৃ. ১১২) আরও তিনটি অনুবাদের কথা উল্লেখ করিয়াছেন ; তণমধ্যে নিস্তরীয় সম্পুদায়ের হ'নায়ন ইব্ন ইসহ'াক' (মৃ. ২৬০/৮৭৩ – ৪) Septuaginta ( বাইবেলের গ্রীক অনুবাদ )-এর ডিডিতে একটি অনুবাদ করেন এবং অন্য দুইটি অনুবাদ করিয়াছিলেন দুইজন য়াধুদী আবু কাছ ীর (মৃ. ৩২১/১৩৩ এবং ৩২১/১৪১-এর মধ্যে) এবং সা'ঈদ ইব্ন য়ুসূফ আল-ফায়ুমী যিনি সা'আদিয়া গাওঁ (মৃ. ৩৩১/১৪৩) নামে অধিকতর প্রসিত্ত। এই দুই অনুবাদ মূল হিখু হইতে করা হয়। এই সমস্ত অনুবাদের মধ্যে কেবল সা'ঝাদিয়ার অনুবাদ বিদামান আছে (সম্পা. Derenbourg, Paris 1893)। ঐ সময়ের আর একটি খাল অনুবাদ বর্তমান আছে, তাহা স্পেনে ৩৪৫/৯৫৬ সালে ল্যাটিন ভাষা হইতে অনূদিত হইয়াছিল। কি'ব্ত'ী সিরিয়াক এবং হিশু ডাষা হইতে সমস্ত পরবতী অনুবাদের বিভারিত গ্রহুপঞ্জী Herzog-এর Realenzyklopad ic. প্রহের Bibelubersetzungen, Arabische প্রবন্ধে দেওয়া হইয়াছে।

৭ ঃ ১৫৫ আয়াত হইতে মুসলিমগণের এই দৃড় বিশাস যে, তাওরাতে হযরত মুহণাশ্মাদ (স')-এর আগমনের ডবিষ্যুদাণী ছিল। প্রথম হইতে (নিম্নে छ.) ইহা প্রমাণিত করিবার জনা জনেক চেল্টা হইয়াছে: তৃতীয় শতাব্দীর পরে মূসাা ("সা)-এর পঞ্চ পুস্তক (Pentateuch) এবং পুরাতন নিয়মের (Testament) অন্যান্য গ্রন্থ হইতে নিদিত্ট প্রবচনগুলির আক্ররিক অনুবাদ উদ্ধৃত হইয়াছিল এবং সেইঙলি হযরত মুহ'াশ্মাদ (স')-এর আগমনের ভবিষ্যাদাণী বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছিল। ইব্নু'ল-জাওষী তাঁহার কিতাাবু'ল-ওফাা' পুস্তকে ইব্ন কু'ভারবার একটি নামপ্রহীন রচনা হইতে এ ধরনের কয়েকটি বাক্য উদ্ধৃত করিয়াছেন এবং অনেকগুলি বাক্য এই সময়ে 'আলী ইব্ন রাব্বান আত'-ড'াবারী কতুঁক প্রদায় হইরাছে (উপরে ৪.)। পরবর্তী শতাব্দীগুরিতে ইসনামের অনুকূল পুস্তকে এবং বিভর্কমূলক পুস্তকে ন্যুনাধিক পূর্ণতার সহিত এই সব বারবার উল্লিখিত হইয়াছে। মূসা। ('আ)-এর পঞ্পুত্তক হইতে নিশ্নলিখিত বচনখনি এই সকল বিতৰ্ক পুস্তকে বিশিষ্ট স্থান অধিকার করে, যথাঃ আদি পুস্তক ১৬/৯-১২; ১৭/২০; ২১/২১; দিতীয় বিবরণ ১৮/১৮: ৩৩/২, ১২ ; ষেহেডু আদি বিবরণ ২১/২১ প্রবচনে ইস্মাাস্টেরের বসতি ফাারানে বলা হইরাছে এবং সূরাঃ ২ঃ১২ অনুযায়ী তিনি মন্ধায় ছিলেন সেইজন্য ফাারানে ও মন্ধাকে অভিন্ন বলা হইয়াছে। এই পরিচমের ভিত্তির বিতীয় বিবরণ ৩৩/২-এ হ্বরত মুহণ্দমাদ (সা)-এর প্রতি ইলিত করা হইয়াছে, বেমন ১৮ ঃ ১৮. ৩৩ ঃ ১২ প্রবচনে খ্যাভামু'ন-নুৰুওরাঃ অর্থাৎ লেষ নুৰুওরাঃ উল্লেখ রহিয়াছে।

এমন কি কু'রাআনে আমরা দেখি যে, রাহুদীগণকে তাওরাতের বাক্যকে প্রসঙ্গ হইতে ছানাভরিত করার জনা তির্ভার করা হইয়াছে (৪:৪১,৫:১৩,১৪) এবং ৪:৪১-এ ইহার একটি উদাহরণও দেওরা হইয়াছে । অধিকন্ত তাহাদের প্রতি যাহা প্রত্যাদিশ্ট হইয়াছিল (৫:১৩,৬:৯১) তাহার বিশ্মরণের কিংবা আংশিকরাশে গোপনের দোযারোগও তাহাদিগকে করা হইয়াছে । আমরা ইতঃপূর্বে হ'দৌছ' হইতে এইরাপ প্রচেন্টার দৃশ্টাভ দিয়াছি; রাহুদীগণ ভাতরাতে ব্যভিচারের শাভি যে প্রভরাঘাতে মৃত্যাদ্ভর কথা আছে ভাহা হযরত মুহ'ল্মাদ (স') হইতে গোপন রাখিতে চাহিয়াছির ।

বাক্যের পরিবর্তন সম্বন্ধে তিরকারের অর্থ বুখারী শাহাদেও অধ্যার ২৯ বচনে বিশেষরূপে নির্দেশ করা হইরাছে। তিনি বলেন, কিতাবীপণ বহুতে আলাহ্র প্রস্থ পরিবর্তন করিয়াছে এবং তাহারা বলে, এই পরিবর্তিত অংশ আলাহ্র। মধ্যপন্থী লেখকসণ রাষ্ট্রীসপকে অর্থ বিকৃতকরণের দোষারোপ করেন। কঠোর মত্বাদের সমর্থন-কারীদের মধ্যে সর্বাপেকা বিখ্যাত প্রতিনিধি হইতেছেন ইব্নু হায্ম (মৃ. ৪৫৬/১০৬৪)। তিনি তাওরাতের ৫৭টি বাক্য সম্বন্ধ আপত্তি উত্থাপন করিয়াছেন এবং এই সবের মধ্যে যে অস্তবন্ধ এবং অসক্রতি পাইয়াছেন তাহা সংগ্রহ করিয়াছেন ( ৪. এবন্ধ তাহারীক্ষ)।

প্রস্থাপারী ঃ (যে সমক গ্রন্থের উরোধ এ প্রবন্ধে করা হয় নাই)ঃ (S) W. Rudolph, Die Abhangigkeit des Qorans vom judentum und Christentum, p. 13, 52 9, (2) J. Horovitz. Koranische Untersuchungen. Berlin-Leipzig 1926, p. 71, (v) & cores, in Isl., xii. 298, (8) M. Steinschneider. Die polemische und apologetische Literatur in arabischer Sprache, (c) I. Goldziner. in ZDMG, xxxii., 341 9.; (b) & mea, in REJ xxviii. 79 . xxx. I 4. , (4) & cour, in ZATW, xiii. 315 4. , (b) Grunbaum, Neue Beitrage zur semitischen Sagenkunde, p. 100 a., (a) M. Lidzbarski, De propheticis quae dicuntur legendis, Leipzig 1893,, (50) G. Rothstein. De chronographo arabe anonymo, p. 49 %., (56) A. Sprenger, Leben und Lehre Muhammads, i. 56, (১২) G. Graf. Die christlich-arabische Literatur, (80) M. Steinschneider, Die arabische Literatur Juden, 23; (88) M. Schreiner, in ZDMG, xlii, 591 প., (১৫) ঐ বেশক, in Kohut Memorial volume, p. 496 9.; (34) C. Brockelmann, ZATW, xv. 138 9. (59) H. Hirschfold. in Jewish Quarterly Review xiii. 230 m., (&b) M. W. Bacher, op. cit., p. 543, (83) Graf, in Biblische Zeitschrift, xv. 193 4., 291 M.; (30) Di Matteo, in RSO, ix, 301 M.; (38) Bossarione, xxxviii. 64 %.

J. Horovitz (S.E.I.)/মুহত্মদ শ্হীদুলাহ্
তাওহ'ীদ (২০০০). (২০০০), অকর্ররের স্ক্রুবরের ভাক্ষির
(১৯০০)-এর ওরাষ্ক্র পাঠিত ক্রিরা বিলের।। ইহার দাদিক আর্থ ঃ
'এক করা' (Lano, p. 2927)। ধনীর পরিভাষার এই শক্ষি
আলাহ্র একছের (ওরাহ্ দানিরাাঃ, তাওরাহ্ হ'দ) অর্থে বাবহতে
হইরা থাকে। 'লিসান' নামক প্রসিদ্ধ অভিধান প্রস্থে বিভিন্ন
হইতে) এই ধাতুল্লি হইতে পঠিত বিভিন্ন
কল আলাহ্ ও মানুষ্কের প্রতি হেভাবে ব্যবহার করা হর তাহার
বিভারিত শব্দ-ভাত্তিক আলোচনা দেওরা হইরাছে। পারিভারিক
অর্থে আলাহ্র একছ এবং ভাহার ভগাবলী সক্ষ্পিত বিভানকেই ('ইল্মু'ড-ভাত্হ' দি ওরাস-সিক্ষাত্) 'ইলম্'ল-ভালাম বা
ধর্মতিল্বার বরা হয় (কালাম প্রবল্প ৪.)। আর উহাই ইসলামে
ইমান বা বিভাসের বাবতীর নীতির মূল ভিভি (৪. 'আক্বাইপু'ননাসাকীয় তাক্ভাষানী কর্তৃক রচিত ভূমিকা, কাররো ১৬২১ হি, গু.
৪ এবং উহার চীকা ও হাানিয়াঃ, Dict. of techn. terms,

p. 22)। কিত শু'ভাষিতীলণ ভাওহ-ীদের উলটিউভ নভো ক্ইতে আলাহ্র ওণাবলীকে বাদ দিয়া ওধু ভাঁহার সভার একচকেই 'ইলমু'ভ-ভাওহ'ীদ বা কালাামলালের বুন্রাদরেলে লহণ করেন।

আলাহ নিজের মধ্যে নিজেই একক, ভাঁহার সভা একাধিক অংশের সমন্বয় নহে। তিনি এমন একক সভা **বাহার অভিত্রই** একমার বাস্তব ও অনিবার্য (আল্-হ'াক'ক') ৷ ভিনি **হাড়া অবশিশ্ট** সমস্ত কিছুর অভিত্ন অপ্রকৃত ও আনুয়লিক। কা**ন্তেও কান্**য়ে**ও** মতে ইহার তাৎপর্ম **অধৈ**ভবাদিতাও হইতে **পারে অর্থাৎ আলাহাই** সর্ব বস্ততে বিরাজিত সভা। আবার আল্লাহর **একছের ভান দুই** প্ৰণালীতে লাভ করা যাইতে পারে , শৃণ্**খলাৰত ধর্মতন্ত ভাক-**লাডের দারা ('ইলম) অথবা মরমীতত্ত ভানের অভিভ্তার (মা'রিকাঃ মুশাহাদাঃ) সাহায়ে। আবার উক্ত তত্ত্বভানের অভিক্রভার শ্রে ঐকাভিক অনুধান কিংবা যুক্তিনিভঁর সার্শনিক অনুযান থাকিতে পারে। মোটকথা, অধিকাংশ আালিমের মতে ভাওছ-ছৈর তাৎপর্য হইতেছে ইসরামের মূলমত, ''আল্লাহ ছাড়া আরু কোন উপাস। নাই।" কিন্ত একদল সৃ:ফীর মতে ভাওহ"।দের কর্ম অধৈতবাদ। Dict. of Techn. Terms হছের ১৪৬৮-১৪৭০ পু. এই সব সন্তাব্য অর্থের ক্রমবিকাশের সুক্তম বিবরণ প্রদত্ত হইয়াছে (also p. 1463-1468)। প্রথমোক অর্থই কু'রজানে সম্বিত, বাকীগুলি কল্টকল্পিত। প্রীক দর্শনের ভিভিতে সাধারণত সু ফীলপ এইওলির উডাবন করেন।

কু রেজানে তাওহাদ শব্দের সমার্থক এবং একই থাতু হইতে উৎপন্ন আহাদে এবং ওয়াহিছে শশ্বদ্ধের বহন ব্যবহারে দৃশ্ট হয়। নিশ্নে ওধু ওয়াহিছে শব্দের কতিপন্ন ব্যবহারের ব্রাতে উলিভিত হইল । ২ (বাকারাঃ)ঃ ১৬৩ ৪ (নিসাা')ঃ ১৭১ ; ও (মাইদাঃ)ঃ ৭৩ ; ৬ (আন্বামা )ঃ ১৯ ; ১৬ (নাহ্ছা)ঃ ২২ ; ১৮ (কাহাক ) ১৯০ ; ২১ (আন্বিয়াা')ঃ ১০৮ ; ২২ (হণজ্ঞ)ঃ ৩৪ ; ৩৭ (ও আসা-সাক্ষাত )ঃ ৪ ; ৩৮ (সাদা) ৫, ৬৫ ; ৩৯ (মুমার )ঃ ৪ ।

ইহা ছাড়া ভাওহ ীদ বা আলাহ্র একছবাদের বর্ণনাও ব্যাখ্যার কু'রজান মাজীদে বহু আলাত রহিয়াছে। এই সকল আরহত তাওহ ীদবিরোধী ভিছবাদ, ভিছবাদ, বহদীয়রবাদ, জংশীবাদ, সাকার-বাদ ও সাদৃশ্যবাদকে সুস্পতভাবে খণ্ডন করা হইয়াছে। বস্তুত কু'রজান মাজীদের প্রথম এবং প্রধান শিক্ষাই হইতেছে ভাওহ'ীদ। ভূথিবীভে প্রচলিত জন্য কোন ধর্মে আলাহ্র একছ সম্পর্কে ইসলামের নার স্পত্ট, ভার্যহীন এবং সহজ্বোধ্য ব্যাখ্যা নাই।

প্রস্তৃত্বী : প্রবন্ধে বরাতের উরোধ আছে।

D. B. Macdonald (S. E.I.)/যোহাল্যদ আবদ্ধর রহ্যান তাক্লীদ ( المُلَّمَّةُ ) শক্ষের অর্থ হার গরান । গলার অথবা কাঁথে কোম কিছু যুঁলাইরা দেওয়া। পরিভাষা হিসাবে ইহার ভিন প্রকার ব্যাখ্যা দেওরা হয়।

১: মন্তার নিদ্ধিট পবিশ্র খান (মিনাা)-র কুরবানীর উদ্দেশ্যে

যে গণ্ড (হাদ্রি) লইরা বাওরা হয় সেই গণ্ডর গলায় কোন বভ লটকাইরা দেওরা: এই কার্যকে ভাকালীদ বলা হয় এবং ঐ বুলান জিনিসটিকে কিলালাঃ বলা হয় (ব. ব. কালাইদ)। বাক্ত্ অনুষ্ঠানের কর্তবাসমূহের বিবরণ প্রসঙ্গে কুরবানের ২ ঃ ১৯৬ আরাতে হাদ্রি এবং ৫ ঃ ২, ১৭ আরাত হাদ্রি ও কালাইন এর উল্লেখ রহিরাছে। গণ্ডিকে কুরবানীর জন্য চিক্তিত করিবার নিভিত্ত কিংলাদের ব্যবহার হয়। উটের কুন্জের বাম দিকের চামড়া সামান্য কাটিরা দেওয়ার (ইশ্'আরি) রীতি এইরূপ উদ্দেশ্যে প্রচলিত ছিল। একটি পাদুকা বা এক টুকরা চামড়া কিংলাদোরূপে পণ্ডর সলার লটকাইরা দেওয়া হাইতে সারে। হংক্তি শেবে মিনাার ঐ পশুকে কুংরবানী দেওরা হয়।

কোন ব্যক্তি নিজে হণজে না গিয়া কুরবানীর জন্য এইরূপ কোন পশু পাঠাইতে পারেন। দৈক্ষেত্রে ঐ পশুর সলায় ঐরেপ কিংলাদাঃ পরান ষাইতে পারে। ইহা মুস্তাহণক্, ফর্য বা ওয়াজিব নহে।

্সুফ্য়ান ছণওরী ও আখ্মাদ ইব্ন হ'ছাল (র)-এর মতে হণজ্জের নিয়াতে বুদ্না (উট বা গরুর পলায়) কি'লাগাঃ বাঁধিয়া ইহাকে সংগ্করিয়া হা আদ্যাতা করিলে তাল্বীয়াঃ উচ্চারণ না করিলেও তিনি ইহ্'রা।মকারী হিসাবে পরিগণিত হইবেন। কোন কোন ইমামের্মতে কি'লাাদাঃ ইষ্'রামের জন্য যথেণ্ট নহে, আনুষ্ঠানিক ইহ্রামও পালন করিতে হইবে। শাফি'ঈ, হ'ঝোলী, ইমামে আবু ছণওর ও ইমামি দাউেদ (র)-এর মতে ছাগল ও ডেড়ার গলায়ও কি-ল্লাদাঃ ৰুলান মুস্তাহণক্। হণনাফী ও মালিকীদের মধ্যে কেহ কেহ ছাপল ও ভেড়াকে 'হাদ্যি' বলিয়াই গণ্য করেন না। কাজেই তাঁহাদের ্মতে ছাগল-ভেড়ার গলায় কি'লাাদার পুষ্ই উঠে না। ষখন হইতে মিনায়ে কু'রবানীর পঞ্জর বাজার প্রতিশিঠত হয়, তখন হইতে হ'াজহয়ত্রীদের সঙ্গে কু'রবাানীর পণ্ড লইয়া যাওয়ার প্রথাও হ্রাস পাইতে থাকে ৷ তাহা ছাড়া পশু সঙ্গে লইয়া গেলে কু রবাানী করার পূর্বে ইহ্'রামে হইতে মুক্ত হওরা যায় না। অন্যপক্ষে 'উম্বার নিয়াতে মক্লায় উপনীত হইয়া 'উম্বাঃ পালনের পর ইহ রাম ছাড়িয়া হণজের জন্য অপেক্ষা করা যায়। ইহা অপেক্ষাকৃত সহজ। কিন্তু কু'রবাানীর পণ্ড সঙ্গে লইয়া পেলে ইহ্'রাামে খাকিয়া হণজের সময়ের অপেক্ষা করিতে হয়। ইহা অনেকটা কল্টকর (হ'ডেল ৪.) এবং দুরদেশের হ'ডেল্থারীর পক্ষে অত্যত অসুবিধা-জনক। এই সকল কারণে হাজজ্যাতীদের সঙ্গে করিয়া 'হাদয়ি' লইয়া যাওয়ার প্রথাই প্রায় রহিত হইয়াছে বলিয়া এই তাক্'লীদ প্রথা বর্তমানে নাই বন্ধিলেই চলে।

২। তাক্ নীদের দিতীয় অর্থ সেনাবাহিনীর কোন পদে অন্তর্ভু জিন্ত সময় কোমরে তরবারী লটকাইব:র অভিষেক। পরবতী-কালে শাসন সম্পক্তি যে কোন পদে, এখন কি কাষীর পদেও অভিষিক্ত হওয়াকে তাক্ নীদ বলা হইতে থাকে।

প্রস্থার : (১) Lane, Lexicon, (২) খানাব ী, কাশ্লাফ ; (৩) Sprenger, Dictionary of the Technical Terms ভ.।

৩। তাক্ নীদের তৃতীয় অর্থ ধনীয় ব্যাপারে বিশেষজ্পের মতামতের অনুসরণ : আন্যের কথা ও কাজের নিজুলি হওয়া সম্পর্কেকান মুক্তি-প্রমাণের সন্ধান না করিয়াই ঐতিনকে নিজুলি বিহাস করত প্রামাণ্য বিরেয় বীকার করা। 'তাক্ নীদ' এই অর্থে ইজ্তি-হাাদের বিপরীত। বিভিন্ন মাম্হাব স্থিটির সঙ্গে তাক্ নীদ জড়িত এবং ইহা বিশিক্ট আইনবিদদের প্রতি আনুপত্যের মধ্য দিয়া উত্তু । ইন্যাম শাক্ষিক (র) তাঁহার রিসালাঃ পুজিকায় (৮:১৮) তাক্ নীদ' শক্টিকে প্রায় এই অর্থেই ব্যবহার করিয়াছেন। কিছ তাহাাব নির স্বস্কে হাদীছের প্রতির মধ্যে থাকিয়া ফিক্ হের বিধান নির্ণয় প্রস্কে হাদীছের প্রতি লক্ষ্য রাখিলেও উহা তাক্ নীদ বিরিয়া প্রণা হইবে। ইহার পর তৃতীয় শতাকীতে

মুজ্ভাহিদ (মূল হইতে ফিক্-হের বিধান নির্মর বাাগারে যোগা বাজি ) সম্পর্কে স্পন্ট ধারণা গঠিত হইতে থাকিলে এবং পরবতী ইত্তিহাাদ মুত্-লাক ( যাবতীয় বিধান সম্পর্কে ইজ্তিহাাদ ) এবং প্রাস্থাকিও জনসাধারণ পূর্ববতী বিশেষজনের তাক্-লীদ করিতে আরম্ভ করে। অধিকাংশ সুদ্ধী মুসলিমের মত এই যে, গত করেক শতান্দীর এবং বর্তমানের মুসলিমেগণ তাহাদের পূর্বপূক্তমের প্রামাণা শাস্ত্রানুশাসন মানিতে বাধা। ফিক্-হশান্তে কাহারও প্রেই পূর্ববতী-দের প্রতাবমুক্ত হইয়া নিজর কোন মত প্রকাশের অধিকার নাই। পরবর্তী সকলকে তাই মুক্-শান্তিদ (অর্থাণ যে তাক-লীদ করিয়াছে) বলা হয়। এই মতের সমর্থনে যুক্তি দেওয়া হয় যে পূর্ববতী কাক-ীছ-প্রতি ওধু ফিক্-হশান্তের সূত্র নির্ধারণ এবং নিজর মতামত প্রদান ব্যাপারে উপযুক্ত পান্তিত ও তীক্ষ দ্ভিটর অধিকারী ছিলেন।

শাস্ত্রক্ত ও সাধারণ লোকের জন্য তাক নীদ জরুরী হওয়ার সার্যজনীন ধারণা সত্ত্বেও বিশেষজ্ঞ দের নিকট হইতে ইহা দাবী করা হয় যে, তাঁহারা যেন দলীল-প্রমাণযোগে নিজ নিজ মুজতা-হিদের ই<del>জ্</del>তিহাাদের নির্ভুল হওয়া সম্পর্কে অবহিত থাকেন। একাধিক মুজ্তাহিদ থাকায় মুকালিদের পক্ষে ইচ্ছামত তাহাদের মধ্যে যে কোন একজনকে অনুসরণ করা চলিবে । ইমামি আহণমাদ ইব্ন হ'ছাল (র)-এর মতে কে কোন্ মুজ্তাহিদকে জনুসরণ করিবে তাহা সে প্রথমে স্থির করিয়া লইবে এবং পরে সে পুরোপুরি– ভাবে তাঁহারই অনুসরণ করিবে । আইনত মুকালিদের পক্ষে বিভিন্ন ব্যাপারে বিভিন্ন মুস্তাহিদের জনুসরণ করা চলে। ইহাতে সাধারণত সুবিধাবাদের আশ্রম নেওয়া হয় বলিয়া দোষাবহ। কিন্তু কার্যত লোকে সাধারণভাবে চারি মাষ্ণ্যবের যে কোন একটিকে মানিয়া চলে। এক মাগ্হাব ছাড়িয়া অন্য মাষ্হাব প্রহণের বেশ কিছু সংখ্যক দৃষ্টান্ত বিদ্যমান। অবশ্য এই প্রকার মাষ্ভাব পরিবর্তন অনুমোদনযোগ্য কিনা সেই বিষয়ে মতানৈকা রহিয়াছে। প্রায়ই এইরূপ হয় থে, কোন একটি বিশেষ সমস্যায় মানুষ অন্য মাষ্ হাবের মতামতের সুযোগ গ্রহণ করিয়া থাকে। ফিক্ছ প্রস্থাদিতেও কখনও কখনও ইহার সম্ভাবনার ইঙ্গিত পাওয়া

তাক্লীদের প্রয়োগ ফিক্'হের বিধানসমূহের অনুসরণ সম্পর্কেই হইরা থাকে। ধর্মনতের মৌলিক ব্যাপারসমূহে অর্থাৎ 'আক্'াাইদ ব্যাপারে ( থবাঃ আলাহ্র অভিত ইত্যাদি সম্পর্কে ) 'তাক্'লীদ' সম্ভন্ধে বিভিন্ন মত পাওয়া যায় । এক দলের মতে ইহাতেও তাক্'লীদ অবশাই করিতে হইবে। অপর একদলের মতে ইহাতে তাক্'লীদ অবশ্হনীয় ।

তৃতীয় দল দৃচ্ভার সহিত দাবী করেন যে, 'আক'।াইদ-এর ব্যাপারে তাক্'লীদ সম্পূর্ণরূপে অচল। কারণ এই ব্যাপারে বৃদ্ধি-বিবেচনার প্রয়োজন, অথচ তাক্'লীদ ধারা ইহার আশা করা বায় না। আইনের ব্যাপারে তাক্'লীদের প্রয়োজনীয়তা বীকৃত হইলেও বাবতীয় সুমী মুসলিমদের যথে। ইহা নিবিবাদে কার্মকরী করা হয় নাই। পরবতীকালেও বহ বিশেষত সকল মুগেই ইব্ন দাক'ীক' আল-ক্ষা অথবা স্মুত'ীর ন্যায় একজন মুজ্তাহিদের প্রয়োজনীয়তা বীকার করিরাছেন। আল-জুওরায়নী ও সুরুত'ী অবাধ ইজ্তিহাাদ করার অধিকার দাবী করিয়াছেন। নীতির বাতিরে অন্যান্য দিক হইতেও তাক্'লীদের বিক্ষা আগতি উবাপন করা হইয়াছে।

একখা সত্য যে, ইয়াম গাযালী (র) গুধু বালিনী শীলাঃ সম্পূদারের বিরুদ্ধেই তাক্লীদের আগতি তোলেন নাই, যেমন সচরাচর বলা হইরা থাকে। বরং ভাঁছার আগতি ছাগল ইমাম-পহীদের বিরুদ্ধেও দেখা যার। তাঁছার মতে কোন একজন কিশেই লোককে অভাত ইয়াম বলিরা মানিরা মওরা এবং সুমীদের কোন বিষম্ভ লোককে পথ প্রদর্শক হিসামে প্রহণ করা এক নহে। যিতি ইসমান্টেলী সম্পূদার এই ব্যাপারে মুক্তি দেখাইয়া থাকে যে, ইমাামগণ তাহাদের ইজাকে খার্থহীনভাবে (নাস্ত্র্ত্ত) ঘোষণা করিরা থাকেন, তাঁহদের আদেল গালনের ব্যাপারে ভাক্লীদের প্রম্বাত্তর বাংলার বিশেষভ তাক্লীদের নিলা করেন এবং তাঁহারা পরবর্তী নাজভাদের জন্য ইজ্তিহাদিকে অবদ্য কর্ত্ব্য বলিরা নির্দেশ দেন। এইজনাই ভাষেরী সম্পূদার বহু সূক্ষী সাধকের সহানুভূতি লাভ করিরাছেন, কারণ নারী লাভের ব্যাপারে সূক্ষীদের দ্রিভিডির তাক্ষীদের অনুকূল নহে।

মহান পূর্বসূরিদের (সালাফ্'স'-স'ালিফ'ীন) সিদ্ধান্ত দারা প্রভাষান্বিত হটুয়া ফিকু হুলাক্তে পরবর্তীকালে সংযোজিত বহু বিষয় ইব্ন ভারমিয়াাঃ (র) এবং ইব্ন কারিমে আল্-জাওয়ীয়ার নাায় মনীধিগণ বর্জন করেন এবং প্রচলিত গতানুলতিক তাক্:লীদ প্রথার নিন্দা করেন। ওয়াহ্ধানৌ সম্পুদায়ের প্রতিষ্ঠাতা 'আবদু'ল-ওয়াত্হাবে হইতে আরভ করিয়া সমগ্র ওরাহ্হাবী সম্পার—বাহারা সাধারণত হামালী মাষ্ হাবের অনুসারী, তাক বীদের প্রয়োজনীয়তা অছীকার করেন। ওয়াহহাবৌপণ ও তাঁহাদের বিরোধীদের মধ্যে ইজ্ডিহাাদ ও তাক'লীদ-এর প্রশ্নই বিচার-বিতর্কের প্রধান বিষয় হইয়া দাঁড়ায়: সংক্ষারপছী সালাফিয়াাঃ আন্দোলনের মধ্যেও ভাকালীদের সমর্থন পাওয়া যায়। ভাকালীদ অহীকার ব্যাপারে ওয়াত্তাবীগণই ডাহাদের চরস বিরোধী আধুনিকপছীদের জন্য পথ পরিস্কার করেন। পরে উভয় দলই তাক্ লীদের নিশা করে এবং ন্তন ইজতিহাাদের দাবী জানায়। তৎপর জাধুনিকপছিপণ ইজ্ডি-হাাদ ব্যাদারে পূর্ববতীদের শর্ত ও নির্ম-কানুন উপেক্ষা করিয়া যথেক্। ইক্ডিহাাদে প্রবৃত হয়।

অন্যদিকে সম্পুতি মিসরের আইন পরিষদ যতদুর সভব প্রাচীন প্রামাণিক প্রছাদির উপর ভিতি করিরা শারী'আতের অতি আধুনিক সমস্যারও সমাধান করিবার ইচ্ছা প্রকাশ করিরাছে। অবশ্য এই পরা গভানুগতিক তাক্'লীদ হইতে সম্পূর্ণ ভিন্ন: ওরাত্যাবীদের নার ঐ একই কারণে ইবাদিশ্যারাও তাক্'লীদকে অবীকার করেন। তাঁহাদের মুজ্তাহিদগণ সন্মিনিতভাবে যে মত প্রকাশ করিরাছেন ভাহাকে ইজ্মাা' ভারা সম্ভিত ব্যিরা মনে করা হয়।

সর্বদেশে শী'আঃলণ তাক্'রীসের প্রাচীন প্রখা হইতে ভিয়তর মত পোষণ করিরা থাকে। ভাদশণহীদের মতে গুণ্ড ইমাাখের লোপন থাকাকারে তাঁহার হলবতী হিসাবে মুজ্ডাহিদশণ জাভিকে পথ দেখাইবেন। ধর্মীর বাগোরে মুজ্ডাহিদশণ শিক্ষকরণে সর্বদা উপছিত থাকার কারণে মৃত বাজির তাক্'রীদ নিবিছ। এই সছছে ঘুঁটিনাটি আলোচনা বর্তমান কাল পর্যন্ত অব্যাহ্ত রহিরাছে।

sহুপার্জী: (১) Lane, l. c., (২) কাশ্লাক, প্রাথক: (৬) Juynboll, Handleiding, 3rd ed., p. 23 ন. and Note 13, (৪) Snouck Hurgronje, Verspreide Geschriften, ii, passim; (৫) Goldziher, Vorlesungen uber den Islam ( জ. the index ), (৬) ঐ লেখক, Streitschrift des Gazali, p. I. প., (৭) Asin Palacios, Abenhazam, i. p. 141 প., (৮) R. Hartmann, Die Krisis des Islam, (৯) 'ইবাদে' দৈলর জন্য Milliot and Giacobetti, in REI, 1930, p. 222, (১০) ইছ্ নাা 'আলারিয়াঃ শী'আদের জন্য C. Frank, in Islamica, ii, p. 171 প. 1

J. Schallt (S.E.I.)/গোলাম সামপানী কোৱারনী তাকলীফ ( کلیف ) অর্থ কাহারও উপর দাবী-দাওয়া বা বাধাবাধকতা আরোপ করা। ইহাতে এমন কিছু করিতে বলা হয় যাহার মধ্যে আয়াস ও কল্ট বিদ্যুখান। ( Lane, Suppl., 3002c , লিসানি, ১১ : ২১৮ : আমারাই বিমাা য়াওক কু 'আলায়ই)। কুরুআনে এই ক্রিয়াট বিভিন্নরূপে সাতবার আসিয়াছে (২: ২৬৩. ২৮৬; ৪ য় ৮৪, ৬: ১৫২, ৭: ৪২, ২৩: ৬২ ও ৬৫: ৭)। ইহাতে প্রকাশ করা হইয়াছে যে, কাহারও সামর্থ্যের বাহিরে কোন কাজ করিবার আদেশ দেওয়ার ইব্ছা আল্লাহ্র নাই। ধমীয় পরিভাষা হিসাবে ইহার অর্থ হইতেছে, আলাহর প্রত্যাদেশ অনুসারে বান্দাদের বিশ্বাস ও কর্তব্য পালনের প্রয়োজনীয়তা; তাই অধিকাংশ শান্তবিদ ইহার আইনানুরাপ যে সংভা নির্দেশ করিয়াছেন, তাহা হইতেছে : এমন কোন কাজ করিতে বলা, যাহাতে আয়াস ও কণ্ট বিদ্যমান। এই সংভা অনুসারে ইহা ওধু অবলা করণীয় এবং নিষিদ্ধ বিষয়ে প্রযোজ্য। কিন্তু কভিগর শান্তবিদ ইহার সংজা নির্দেশ করিয়াছেন যে, কোন কাজকে শারীজাতের অবর্গত বলিয়া বিশ্বাস করিবার জন্য দৃহভাবে বলা । এই সংভা অনুসারে তাক্লীফ মুস্তাহণকা, মাকরুহ এবং মুবাহিং বিষয়েও প্রয়োজ্য হয়।

অতঃপর এই ঐশী আদেশের অন্তর্তু বা 'মুকালাফ' কাহাকে বলা যায়, তাহা লইয়া কিছুটা মতভেদ বিদ্যমান। পৃথীত মত এই বে, প্রত্যেক সৃত্ব, বৃদ্ধিমান এবং প্রাণ্ডবয়ক ব্যক্তিই মুকালাক। অবশ্য জিল্জাতিও এই তাক্লীফের অভর্গত ৷ অভত হয়রত মহাদ্যাদ (সা)-এর নুৰ্ওয়াতের আওতায় জিল্পের্কেও শামিল করা হইয়াছে। কারণ জিল দের প্রতিও মৃহণদ্মাদ (সা) প্রেরিত হইয়া-ছিলেন। অন্যদের ভাগো ইহা ঘটে নাই। একইভাবে ফিরিশ্তারাও ইহার অন্তর্ভু : যদিও তাঁহাদের আনুগজ্যের উপরেই শুং তাকলীফ প্রযোজ্য। কেননা বিদ্বাস তাঁহাদের পক্ষে প্রকৃতিগতভাবেই অপরিহার্য। অনেকে বেশ দুচ্তার সঙ্গে বজেন যে, থেহেতু আনুগত্য স্বাভাবিক-ভাৰেই ভাহাদের মধ্যে দুষ্ট হইয়া থাকে, সুভরাং ভাহাদের প্রতি হয়রত মহাশ্মাদ (সা)-এর নবী হওয়ার অর্থ এই ক্লেছে তাঁহাদের গৌরব রুদ্ধি ছাড়া জন্য কিছু নহে (জি ভাশ্রীফি হিষ্তু'ল-ব্রার-স্থুরী, আল্-ফাদণালীর কিন্সারোঃ-এর ব্যাখ্যা, কাররো ১৩১৫, গু. ১৩)। মাজুরিদীগণ পূর্ব বণিত কু'রজানের আয়াতের অনুসরণ করিয়া বেশ দচ্ভার সহিত বরেন, কোন বাশার সাব্যের অভীত কাল করিবার জন্য আল্লাহ্ আদেশ করেন না ( 'আক'াইদ নাসাকী ) : আল-'ঈভী তাঁহার माश्रमाक्तिक् ( वृताकि जरकत्रम, ১२७७, श्. ८७৫-४७१-এর मध्ः) গ্রন্থে আশ্'আরী সভের অনুসারী হিসাবে সমস্যাটিকে সাধারণ নিয়ম্বের অন্তর্ভ করিয়া বলেন যে, আস্লাহর ইচ্ছা এবং কাল কোন প্রকারেই সীমাবদ্ধ হইতে পারে না। ভাঁহার উপর কোন বাধ্যবা<del>ধকতা নাই</del> এবং তাঁহার ঘারা কোন দল অনুষ্ঠিত হয় না। মু**স্তবান্দের সচ্চ** ইহা একটি সাধারণ পৃথীত মত বে, আল্লাহ্ কোন মুল ( কাৰীৰ ) করেন না এবং কোন প্রয়োজনীয় (ওয়াজিব) কাছ ভাগে করেন না 🗈

মু'ভাষিনীদের ধারণা এই যে, তাঁহার নিকট যাহা মন্দ ভাহা তিনি করেন না এবং যাহা তাঁহার অবশ্য করণীয় ভাহা তিনি করেন। বিস্তারিত জানিতে হইলে উপরে বণিত মাওয়াকি ফ এবং 'আক্যাইদ নাসাফী গ্রন্থ গ্রন্থ। সেখানে আল-'ঈজী এবং তাফ্তাযোনী কর্তৃক এই সকল বিষয় পাঙিতা সহকারে আলোচিত হইয়াছে।

প্রস্থাপঞ্জী ঃ উপরে উদ্ধৃত প্রস্থাবির সহিত Dictionary of technical terms প্রস্থের তাক্ষীফ প্রবন্ধটি (পৃ. ১২৫৬) যোগ করুন।

D. B. Macdonald (S.E.I.)/গোলাম সামদানী কুরায়শী তাকি য়াঃ (১৯০) অর্থ সতর্কতা, ভীতি (তাবারীর দদার্থ কোষে ত-ক'-অ শব্দ ৪.), অথবা গোগনীয়তা অবলয়ন; পারিভাষিক অর্থে অবস্থার চাগ অথবা ফতি এড়াইবার জন্য ধর্মীয় কর্তব্য হইতে সামগ্রিক অব্যাহতি লাভের উপায়।

হয়রত যুহাল্মান (সা) ধর্মীয় ব্যাপারে আবেশের প্রশ্ন নিতেন না। ধর্মনীভিতে ভিনি প্রয়োজনবাধে বাতিক্রমের সুষোপ দানের দৃশ্টার রাধিয়া সিয়াছেন। ইহা হাড়াও প্রয়োজনের সময় ঈমান গোপন করা (১৬ ঃ ১০৬), বিধর্মীদের সঙ্গে মৈরী স্থাপন (৩ ঃ ৩৮) এবং প্রাণ রক্ষার প্রয়োজনে নিষিদ্ধ খালা আহারের অনুমতি (৬ ঃ ১১৯) প্রদানের মধ্যে ইহার প্রমাণ রহিয়াছে। কিন্তু একই সময়ে তিনি তাঁহার প্রবভিত মত প্রকাশের অপরিহার্মতার উপর জোর নিয়ছেন এবং পূর্বতী নবী, রামুল ও সুফীদের বীরত্বরাঞ্জক আদর্শ সম্মুখে তুলিয়া ধরিয়াছেন (৭৪ ঃ ৭ ; ৫ ঃ ৬৭ ; ৩ ঃ ১০২ প্রভৃতি)। ইহাতে বুঝা যায় যে, মূল লক্ষা হইতে কখনই এটি হওয়া যাইবে না এবং লক্ষা-দ্রল র হইয়া প্রয়োজনবোধে ইসলামের সাধারণ নিয়ম-কানুনের এক বা একাধিক ভল করা অর্থাৎ বিকল্প বাবস্থা প্রহণ করা যায়।

খারিজী (ম.) সম্পুদায়ের গোঁড়াগছীরাও তাকি য়াঃ অননুমোদিত মনে করে নাই। যদিও আয্রাক দৈর মধ্যে তীতির সালাতের সোলাতের সোলাতের তালাতের করা হয় যে, কোন ব্যক্তিই যেন সালাতের সময় তাহার ভোড়া বা অর্থ চুরি যাওয়ার ভয়ে সালাতে ভস না করে। আবার ইবাদি সম্পুদায়ের মধ্যে এই সম্প্রকীয় ধারণা এত দুর স্থাইয়াছে যে, তাহাদের মতে তাকি য়াঃ বিখাসীদের পরিক্লন, যাহার তাকি য়াঃ নাই তাহার কোন ধর্ম নাই (ভুমায়ার, ১৩ঃ ১২৭ প.)।

সুনী শান্তবিদদের মধ্যে এই প্রন্নটি বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ ছিল না।
আবল্য তাবারী ১৬ ঃ ১০৬ আয়াত সম্পর্কে (তাফসীর, বুলাাক ১৬২৬
ল., ২৪ ঃ ১২২ ) বলেন, যদি কোন বাজি বাধ্য হইয়া মুখে ঈমাানের
কথা অদ্বীকার করে কিংবা শরুর হাত হইছে বাঁচিবার জন্য
ভাষার অবরে ঈমাান গোপন করিয়া রাখে, ভাষার উপর দোষ
বর্ভাইবে না , কারণ আলাাহ্ ওাঁহার বান্দাদিগকে ভাহাদের অবরের
বিশ্বাস অনুসারেই প্রহণ করিয়া থাকেন ৷ উপরিউজ আয়াভের এই
বুজি সর্বসম্মতিক্রমে 'আম্মাার ইব্ন য়াাসির (র) সম্বদ্ধে প্রথাজ্য
বলিয়া কথিত হইয়াছে ৷ কারণ, তিনি বাধ্য হইয়া মুউপুজার পক্ষে
এবং হযরত মুহণাম্মাদ (স.)-এর বিরুদ্ধে যে উজি করিয়াছিলেন,
এই আয়াভের থারা তিনি তজ্জনিত মানসিক প্রানি হইতে মুজি বাজ
করিয়াছিলেন ৷ এই প্রসঙ্গে হিজরাতের ব্যাপারটির সূল্য বিশেষশ
করিলে দেখা যায়, বিশেষ কতক অবহার ফলে কোন মুসলিম যদি
ভাকার ধর্মবিরাসের প্রকাশ্য বীকারোজিসহ কোন হানে বসবাস করিভে
সম্বর্ধ না হয়, তবে ভাহাকে সেই হান ভ্যাণ করিভে হইবে, কেননা

আলাহ্র পৃথিবী বিভ্ত। স্তীলোক, শিশু, জাঁতুর এবং যাহারা ইহাদের রক্ষণাবেঞ্চলে আবন্ধ তাহাদের জন্য তাবিংয়াঃ-র অনুমতি দেওয়া হইরাছে। কিন্ত কোন বাধীন বাবলমী ব্যক্তির পক্ষে কোন সুযোগ গ্ৰহণ অথবা হিজ্য়াতে বিলঘ করা যুক্তিযুক্ত হইবে না যদি অভ্যাচার সহ্য সীমা অতিক্রম না করে; ধেমন, কাহাকেও যদি অস্থায়ীভাবে করেদ বা বেল্লাঘাত করা হয় যাহাতে তাহার মৃত্যুর আশংকা থাকে না। ষাহা হউক, তাকি সাঃ-কে এইভাবে উপছাগনের চেল্টা করা হইয়াছে যে, অবছা বিশেষে ইহার অনুমতি পাওয়া যায় মাত্র, কোন অবস্থাতেই ইহা অবশাকরণীয় নহে। 'বুসারলামা'-র হল্ডে বন্দী দুইজন মুসজিমের কাহিনীতে বলা হইয়াছে, 'ভাহাদের একজনকে বাধ্য করার ফলে, সেরাসূল (সা)-এর বিরোধী দলকে খীকার করিয়া বইয়াছিল, অধচ জনাজন রাসূর (স')-এর জনা জীবন দিয়াছিল ৷ তাহাদের সন্দর্কে হবরত (স') বরিয়াছিলেন, ''মৃত-ব্যক্তি তাহার সাধুতা এবং ইমানের নিশ্চরতা রইয়া গত হইরাছে এবং গৌরব অর্জন করিয়াছে। তাহার উপর শান্তি ববিত হউক। কিন্ত আল্লাহ্ অন্য ব্যক্তিকে অবকাশ দিয়াছেন, তাহার কোন শান্তি হইবে না।"

শী'আঃ সম্প্রদায়ের নিকট তাকি'য়াঃ-র বিশেষ ঋরুত্ব রহিয়াছে ; প্রকৃতপক্ষে তাকি য়াঃ-কে তাহাদের বৈশিশ্ট্য বলিয়া বিবেচনা করা হয়, यमिও चक्रश विविधना अनिक अभन्न नाम्रज्ञ नार, विभन নাস'ক্রি'দ-দীন তু'সী তাল্কীসু''ল্-মুহ'াস্'স'লে-এ ইমাাম রাাষীর বিরুদ্ধে অভিযোগ উত্থাপন করিয়াছেন (১৩০৫ স্থৃস্টাব্দে মিসর হইংত প্রকাশিত মুহণস্পাল আফ্কারে'ল-মুতাকণদিমীন ওয়া'ল-মুজা'আখ্যিরীন-এর ১৮ পৃঠার পাদটীকা ৪.)। শী'আঃ-দের মত এক উৎপীড়িত সংখ্যাবহু সম্পুদায়ের বিভিন্ন সময়ের বীরত্বাঞ্জক বিল্লোহ ভাহাদিপকে খ্যারিজীদের চাইতেও অধিকতর তাকি য়া৷ঃর ও ইহার বিপরীত পৃত্টাত ছাপনের সুযোগ দান করিয়াছে। এমন কি ইসমা'ঈলী সম্পুদায়, যাহারা সাধারণত তাহাদের ধর্মমত গোপন রাখিতে উস্তাদ, তাহারাও নিজেদের ইমাামদের সম্মুখে এই দাবী পেশ করিরাছে, ''ষিনি ভাঁহার অধীনে চরিশজন লোক থাকা সন্তেও আপন দাবী প্রতিষ্ঠার চেল্টা করেন না তিনি ইম্যাস নহেন।" ষায়দী সম্পুদায় খনে করিত, বাদ্র যুদ্ধে উপস্থিত যুসলিম সৈন্য সংখ্যার সমান অনুচরসংখ্যা থাকিলে ইমামের পক্ষে তাকিংয়াঃ-র প্ররোজন নাই। শী'আঃদের প্রস্থাদি হইতে জানা যায়, তাহাদের বিরুদ্ধে সুল্লীদের একটি বিতর্কমূলক অনুষোগ এই যে, শী'আঃ সম্পায় যেহেনু সক্লিয় মুজা[হদদের অনুসারী, তাই তাকি স্লাঃ-এর উপর নির্ভন্ন করা তাহাদের জন্য উচিত হয় নাই। জন্য পক্ষে দাদশ ইন্যামপন্থীরা গুলেদের ইম্যামদিশকে দৃচ্তার প্রতীক হিসাবে চিহ্নিত করা সভেও প্রথম তিন ধলীফার আমলে হ্যরত 'আলী (রা)-এর আচরণ এবং ইমামে মাহ্দীর আত্মগোপনকে তাকি যাঃর বিশেষ সৃষ্টাত বলিয়া উল্লেখ করিয়াহেন।

ইমান হালয়, মুখ এবং হাত খারা প্রকাশ করিতে হয়। তবে কী ধরনের সন্তিঃকার বিপদে কিংবা বিপদাশংকায় "আল্লাহ্কে ঝহা সন্তুষ্ট করে তাহা করার আদেশ এবং আল্লাহ্কে ধাহা অসম্ভুষ্ট করে তাহার নিষেধান্তা" বাতিল হইতে পারে সে বিষয়ের উলগ্ল বহু যুক্তিত্র্ক সহকারে একটি সন্তাব্য বিধি প্রণীত হইরাছে। বিদ কেহ নিশ্চিত হয় যে, তাহার নিজের উপর, তাহার সম্পদ ও সহধ্যীদের উপর বিগেদ বা ক্ষতি নামিয়া আসিবে গুবে ভাহার হাত ও জিহশ দারা ঈমানে প্রকাশের বাধ্যবাধকতা হইতে সে মৃক্ত হইবে।

'আছগোগন' নী আঃ জীবনী প্রছাদির একটি বৈশিন্টা। বীকৃতির জনা কোন প্রকার দুঃখ প্রকাশ না করিয়া বজা হইয়াছে যে, বীর বাজিরাও বাধ্য হইয়া নিষিদ্ধ মদ্যগানের জারা ইসরামের নীতি লংখন করিয়াছেন। সুমীদের ধারণা এই যে, কোন নবীর পক্ষে তাঁহার কর্তব্য বিষয়ে তাকি স্থাঃ অবলম্বন করা সম্ভব নহে, কেননা ইহাতে ওয়াহ্ রি সম্পর্কিত ধারণা জনিন্টিত হইয়া গড়িবে। শী আঃ-দের নিকট তাকি স্থাঃ গ্রেক্ষান্তক আদর্শ নহে (খাওয়ান্সারী, 'রাওদ'াতু'র-জামাত, তেহরান ১৩০৬, ৪খ, ৬৬ গ.); কিন্তু যে কোন ব্যক্তির গক্ষে অপ্রয়োজনীয় ও অনর্থক জিহাদ হইতে বিরও থাকা এবং ধর্ম ও সহধ্যীদের জন্য নিজকে রক্ষা করা উচিত।

শেষ কথা এই যে, তাকিস্ক্যাঃ-র মূল ডিডি হইল সংকল (নিক্সাঃ)। এইজন্য এ প্রসঙ্গে সর্বদাই আমরা সংকলের (নির্মাঃ) প্রতি মনোযোগী হওয়ার কথা গাইয়া থাকি। ধর্মীয় অনুষ্ঠান হিসাবে ইমান প্রকাশের বৈধতার সহিত ওথু ইহাকে সম্পকিতই করা হয় নাইঃ বরং ইহা একাল্ডভাবেই প্রয়োজনীয়। সুতরাং বাধ্য হইয়া ইমান-বিরোধী কোন কাজ বা বিধর্মীদের সহিত পূজা-অর্চনা করিলে সে কেলে নিয়াতেরই বিবেচনা হইবে।

ভাকি রাঃ-র মধ্যে নৈতিক সকট প্রচুর । কিন্তু ইহা অন্যান্য ধর্মের অনুরূপ বিষয়ের সহিত তুলনীয়, এমন কি সৃ ফীদের মধ্যে প্রচলিত অনুরূপ বিষয়াদির সঙ্গেও । বাধ্য হইয়া মিখ্যা বলা আসলে মিখ্যা কিনা, বাধ্য হইয়া ঈমানে অন্থীকার করা আসলে ঈমানের অন্থীকৃতি কিনা—এই প্রমৃটি আন্ধােগনকারীর উত্থাপন করার কলা নম । কারণ ভখন এই মিখ্যা বা অনীকৃতির ফলে কী নদ্ট হইতে গারে, সে সম্পর্কে খুব একটি নিশ্চিত ধারণা ভাহার থাকে না ।

প্রস্থানী : (5) Goldziher, in ZDMG, lx (1906), p. 213-226, সেখানে আরও স্ভের উল্লেখ আছে। সুরী বরাডসমূহ ঃ (২) বুখারী, (কতাাবু'ল-ইক্রাহ 🛕 (৩) আল-কু:পূরী, মুখ্তাসণর, কাসান ১৮৮০, मृ. ১৬২ : (8) खान-नाउग्राव ी, शिन्हां खु छ - छ । ति वीन, ed. van den Berg, Batavia 1812-1884, 2 : 433, बादिको বরাডসমূহ: (৫) আল-বাসীবাী, মুখ্তাসার, জাজিবার ১৩০৪, গু. ১২৩: (৬) জুমার্রাল ইব্ন বামীস, কণামুসু'ল-শারী'আঃ, ভাজিধার ১২৯৭ -১৩০৪, ১৬ ঃ ১২৭ প., ১৫৭ ঃ খারদী বরাতসমূহ ঃ (৭) পাছ-নিপি, বানিন ১৬৬৫, পর ৩৫ ক ; (৮) ৪৮৭৮, পর ১৬ ব ; (১) Van Arendonk, De Opkomst van het Zaidietische Imamaat in Yemen, Leyden 1919, g. Index; (50) Strothmann, Das Staatsrecht der Zaiditen, Strassburg 1912, р. 90 প. ; ইমামীগণের বরাভসমূহ ঃ (১১) জাঞ্চার ইব্নু'ল-ছ সায়ন चान-वि'जी, भाजादे'উ'ल-रेजनाम, St. Peter'sburg 1862, मृ. ১৪৯ প. ঃ (১২) ইবৃনু'ল-মুড'াহ্হার আল্-'আলামাঃ আল-হি:লী, মুখ্ডালা-ফু'শ-শী'আঃ, তেহরান ১৩২৩, ২খ, ১৫৮ গ.। (১৬) Horovitz, in Isl, ৩ : ৬৬-৬৭ : দুরুজদের বরাতসমূহ : (১৪) Manuser. Berlin Mg 814 (not in Ahlward), fol. 11 b, (১৫) ইবৃন হ'াযম, আল্-ফিস'াল ফি'ল-মিজাল, কাররো ১৩১৭, ৩ব, ১১২ গ. ; ৪খ, ৬ ; (১৬) আশ-শা'রাানী, মীবাান, প্রশ্নটি সন্দর্কে ভাধুনিক সাধারণ দবেষণা মাহ্'মূদ ওক্রী আরে্সী মুখতাস'াক্ল'ত্-তুহ্'ফা-তি'ল্-ইছ'না। 'আশারিয়্যাঃ, বাস'লাদ ১৩০১, পৃ. ১৮৮--১৯৪।

R. Strothmann (S.E.I.)/जावाय जायताची त्वाताची

তাজ্ব ীদ (এ قبو এ) বাংপতিগত অর্থ সুন্দয় করা, সজিত করা। পারিভাষিক অর্থে কুয়রানান তিলাওরাত বিদ্যা বা 'ইল্ম কিয়াআঃ। প্রতিটি বর্ণকে অনায়াসে এবং বাভাবিকভাবে ব্যাম্মর উচ্চারণ করিবার প্রপালী। তাজ্বাীদ তিন প্রেণীতে বিভক্তঃ (১) তার্তীল বা ধীর পঠন, (২) হাদ্র বা গুড়ত পঠন, (৬) ভাদ্বাীর বা সাবলীর পঠন। তাজ্বাীদ বা পঠন-অলংকার পবির ভাষা উচ্চারণে জিহণকে রুটিমুজ রাখে। ব্যাজনকর্পের ব্যামার উচ্চারণ বিবেচনা করা ছাড়াও এই বিদ্যা যতি, শৃংখ্বা, 'ইয়ালাঃ' বা আলিফ ও য়া ধ্বনির সম্বতি প্রবণতা এবং ইহার সংকোচন সম্পর্কে আলোচনা করিয়া থাকে।

সমুদয় ব্যঞ্জন বর্ণ দুইটি ভাগে বিভক্ত : (১) মুস্তা'লিয়াঃ সমুলত। এই বর্ণসমূহ উচ্চারণে জিহণ তালুর দিকে **উনীত হইরা** शारक। ইহারা خُ-ٽ-ٽ- चे-चे-चे। ইহাদের প্রতিটিই জোরানো। जन्मत्था فأ-عامل अधिकछत्रबाद এই धर्मी। (२) मूज्लाकिनाः 'অবলম্বিড'; কারণ এই বর্ণগুলি উচ্চারণের সময় জিহ্শ তালুর निष्य जनहान करतः। এইश्रक्तिक जन्न वाजन वना एव वर्धार এইগুলি জোরালো নহে। অবল্য 'রা' এবং 'লাাম্' নিম্নের প্রসঙ্গসমূহে জোরালো হইয়া থাকে। 'রা' যখন 'দ**া**দমাঃ' <mark>বা 'ফাত্হ</mark>াঃ' দারা উচ্চারিত হয়, তখনই জোর বা দৃঢ়তা প্রকাশ পায়। 'রা' ষদি কোন মূল বা 'বরগত' কাস্পাঃ-দারা উচ্চারিত হয়, যদি অনুকারিত ও মূল কাস্রাঃ-এর অনুগত হয়, সর্বশেষে যদি 'রা' ও কাস্রাঃ একই শব্দের অবর্গত এবং ইহার পরে কোন মুস্তা'বিয়াঃ ব্যজনবর্ণ না থাকে, তবে ইহাতে জোর বা দৃঢ়তা প্রকাশ পায় না। 'লাম' ব্যঞ্জনবৰ্ণটি 'আলাহ' ও 'আলাহ**্মা' শৰ্মদয়ে তখন**ই জোরালো হয়, যখন ইহারা 'কাত্হ'াঃ' বা 'দ'াস্মাঃ' ধারা পরিবতিত কোন বাজন বর্পের অনুগত হইয়া থাকে। ষেমন ঃ قال الله يقول नमारतत्र नुन ७ जान्य नि विन हमि । اللهم ويقول الله ,قال اللهم কর্স্ট্রাধ্বনি (--২-১-১-১)-এর যে কোন একটি দারা অনুস্ত হয়, তবে ইহাদের ষথার্থ উচ্চারণ রক্ষা পাইয়া থাকে। অনুচারিত নুন ও তান্ব ীন পরবর্তী ج ل ا, ر ,ی এবং ن বর্ণের সহিত সমীকৃত হয়। এই সমীকরণ ) ছাড়া অন্যন্ত অনুনাসিকতার (🎎) ছিল্টি করে। যদি নূন ও তান্ব<sup>া</sup>নবিশিল্ট শব্দটি উপরিউলিখিত বর্ণাদি বাতীত অন্য বর্ণে শেষ হয়, তবে ইহাদের প্রকৃত উচ্চারণ র্ক্তিত হর না এবং সেই ক্ষেত্রে সমীকরণ সন্সর নহে । এই নিয়মে অনুক্তারিত ্যাহা পরবর্তী ্এর দারা সংকৃচিত হয়, আহার ক্ষেত্রেও প্রযোজ্য, অবল্য ইহা যদি কোন উচ্চারিত ৮-র অপ্রগামী হয়, তবে এই নিয়মের পরিবর্তন ঘটে। অন্যান্য ক্ষেদ্রে ইহার যথার্থ উচ্চারণ রক্ষিত হয়।

সংকোচন দুইটি ভ্রেণীতে বিভক্ত। (১) অধিক—মেখানে উভয় বাজনবর্গ উচ্চারগবিনিষ্ট , যেমন এই এই (সূরা ৭৪ ঃ ৪২ ), সেখানে ইহার উচ্চারগ হর মাা সালাক্র্ম। (২) সামানা—মেখানে প্রথম বাজনটি অনুষ্ঠারিত এবং খিতীয়টি উচ্চারিত হয়। স্মরগ রাখা প্রয়োজন মে, নিদিষ্ট কারক অবায় (১)) এর ১ বর্গটি মদি শান্সী' বর্ণাদির পূর্বে থাকে তবে তাহা সমীকৃত হয়। শাস্সী হরকত্তির এই (১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ - ১৯৯০ -

কু'রসানের আয়াতসমূহ যদিও চিহ্ণাদির দারা পৃথক করা হইয়াছে, তথাপি এই সকল চিফে বিশেষ বিশেষ বিরাম বাতীত পঠি করা যায় না। অবশ্য পূর্ণ বিরাম তখনই সম্ভব, ষখন কোন আয়াত কিংবা আয়াতসমূহের অর্থ সম্পূর্ণ হয় এবং একটা সর্বাসীন ঐক্য লাভ করে। কু'রুআানের ওছতম অনুলিপিওলিতে**, যে সক**ল স্থানে বিরাম অনুমোদন করা হয় নাই, তথায় 'লা'(烙া≕না) চিহ্ন ব্যবহারের নিয়ম রহিয়াছে। খনি 'আম্মা, মিশ্মা, হলা ইত্যাদি শব্দে পূর্ণ বিরাম ঘটে, তবে শেষে একটি অনুক্রারিত 🛦 যোগ করিবার রীতি বিদামান। এই ৯-কে অনুকারিত ৯ বলা হয়। কিছু সংখ্যক 'ক'।রৌ' অবদমিত অব্য 🕓 উচ্চারণ করিয়া থাকেন। থেমন 'ওয়াাকি'ন্', 'হাাদিন' ইত্যাদি । অন্য দিকে অনেকে ইহার 'সুক্ন' এবং যরকে ভ্যাস করিয়া থাকেন, যেমন 'ওয়াকে', 'হাদে' ইত্যাদি। যদি কোন শব্দের অভে হাম্যাঃ থাকে এবং ইহার পূর্বস্বর 🖒 কিংবা 🤰 হয়, তবে পূর্ববতী বর্ণের সহিত ইহার সমীকরণ হইয়া থাকে, যেমন জনেকে جيء ছলে بري বলেন, বিশেষভাবে হামষার পরে। কর্ কারকের তানব ীনের 'আন'-এর ছলে আলিফ रुग्न ।

স্থীনিক্ষের একবাচনিক শব্দের অব্য 'তা' (১) অনকারিত 'হা' (১)-তে পরিপত হয়। শব্দান্তের অরম্জ বাঞ্জনের হর নোপ পার। অনেক সময় ইহা 'রাওম' দারা অর্ধোকারিত এবং অনেক সময় ফরাসীর শেষ প্রান্তে অবস্থিত 'ত' ফানির ন্যায় (ইশ্মাম) উকারিত হইয়া থাকে। যদিও উকারপের এই শেষোক্ত নির্মটি অব্য কাসরাঃশিক্ট শব্দের ক্ষেরে প্রযোজ্য নহে। অনেকে ব্রেন, 'রাওম' এবং 'হশ্মাম' গুধু দাশ্মার ক্ষেত্রে কার্যকরী হইয়া থাকে।

গ্রন্থ পঞ্জীঃ (১) স্মৃত্ ী, আল-ইত্কণান, কায়রো ১৩০৬, ১খ, ৮৭—১০৫; (২) খানাব ী, কাশ্শাফ্'ল-ইস্তি লাহিণাত, Constantinople, ১/২১৬; (৩) 'আলী ইব্ন সুর্তণান আলকণারী, আল-মিনাহু'ল-ফিক্রিয়াঃ 'আলা মাত্নি'ল-আষারিয়াঃ, এবং হণাশিয়ায় খাকারিয়া৷ আল-আন্সণারী, আদ'-দাকণাইকু'ল-মুহ কামাঃ কী শারহি'ল-মুহ 'দিমাতি'ল-আবারিয়াঃ, কায়রো ১৩৪৪; (৪) সুলায়মান আল-জাম্বুরী, কাড্হ'ল-আক ফালে বি শার্হ তুহ ফাতি'ল-আত্ ফালে এবং ইহার পর অভাতনামা গ্রহকার কর্তৃ করচিত ফাড্হ্'র-রাহ্মান কী তাজব দি'ল-কুরআান, কায়রো ১৩৪৬; (৫) শায়ৰ তণাহির আল-জাযাাইরী, তাদরীবু'ল-জিলান 'আলা৷ তাজ্ব' দি'ল-বাছাান, ৩২১ হি., সমাণত, বৈরত সং. শায়ল

মৃত্যওয়াল), ফাতহু 'ল-মু'ড' । ওয়া ভ'ন্য়াতু'ল-মুক্'য়ী ফী শার্হ মুক্'য়িয়ার ওয়ার্শ আল-মিস'য়ী, কায়রো ১৩০৯ হি.; (৬) আবৃ রৗয়ার, হিলায়াতু'ল-মুস্তাফীল ফী আহ্'কায়ি'ড-ভাত্ব'য়ি, কায়রো ১৩৪৪ হি.; (৭) ভ্রেজানী, তা'রৗফা'ডে, দ্র. প্রবন্ধ তায়তীল; (৮) বুলানী, মুহ'ছি'ল-মুহ'ছি', দ্র. সংলিট্ট প্রবন্ধ ১৯, ৩১৪। (৯) 'আবদ'ন-নাবী ইব্ন 'আবদি'র-রাসূর, জায়উ'ল-উল্ম, হায়দ্রাবাদ হি. ১৩২৯, ১৯, ২৭৪; (১০) ইবন্'ল-কায়ি আল-মুব্তালী ওয়া তায়'কায়াঃ আল-কায়ী আল-মুব্তালী ওয়া তায়'কায়াঃ আল-কায়ী আল-মুব্তালী, কায়রো ১৩৪১ হি., বিশেষ করিয়া বৃ. ৩৬-১২০; (১১) O. Pretzl, Die Wissenschaft der Koranlesung, Islamica vi (1933—4); (১২) G. Bergstrasser, Koranlesung in Cairo, in Isl. xx, xxi (1932—3); (১৩) J. Cantineau et L. Barbes, La Recitation Coranique a Damas set a Alger, in AIEO vi (Alger 1942—7), 66—107.

Moh. ben chenab (S.E.I.)/त्राताय जायनानी क्यांबावनी

ভাক্সীর (قَضَعُونَ) ব.ব. তাফাাসীর অর্থ ব্যাখ্যা ভাষা; বিজ্ঞান ও দর্শনশারের ব্যাখ্যা অর্থে ব্যবহাত পরিভাষা, "শারহ্" শব্দের বিকল্প: যেমন এঃরিস্টটলের গ্রীক এবং 'আরবী ব্যাখ্যার ক্ষেত্রে শারহ্ ব্যবহাত হয়।

ইসলামে শব্দটি বিশেষভাবে 'কু'রজানের ব্যাখ্যা এবং পবির প্রস্থের ভাষ্য বিজান অর্থে ব্যবহাত হইরাছে 'ইলমু'র-কু'রজান ওরা'ত-তাক্সীর নামক জানের শাখাটি হ'াদীছে'র বিশিণ্ট ও অক্লওপূর্ণ অংশ এবং ইহা মান্রাসাঃ ও বিশ্ববিদ্যালয়সমূহে শিক্ষা দেওয়া হয়। তাক্সীর নামে অভিহিত বিষরাদির মধ্যে সাধারণ বিষয় অতি সামান্য। অধিকাংশই ধারাবাহিক ভাষ্য বাহাতে মখাক্রমে পবির প্রস্থের আয়াতের অংশ এবং অনেক সমন্ত্র ব্যাখ্যা করা হইরাছে। বহু ডায়ের মধ্যে ত'বারী, সামাখ্যারী, কাখক'দ-দীন রাামী এবং বায়দ'যাব'ীকৃত ভাষাগুলি অধিক সুপরিচিত (সংশ্বিক্ট নিব্রাবালী চ.)।

'ইল্ম তাক্সীর ইসলামের প্রার্থ কালেই উত্ত হইয়াছিল। বেমন ইব্ন 'আবাাস (মৃ. ৬৮ ছি.) এই বিষয়ের একজন বিশেষত বলিয়া পরিচিত হইয়াছিলেন এবং তাঁহার এই বিষয়ে একটি প্রস্থা রহিয়াছে। সালাতিককালে Goldziher, Lammens প্রমুখ সমালোচক এই সমুদর বিরাট সংকলনে সংগৃহীত হণাদাছপমূহের প্রকৃত মূলা সন্দর্কে প্রস্থ তুলিয়াছেন। প্রাথমিক মূসে সংগৃহীত হণাদাছভালির তেমন সমালোচনা না হইলেও পরবতী মূপে হণাদাছ সমালোচনা পছতির উন্নতি হয় এবং ফলে এই সমত্ত প্রস্থাত হণাদাছ তালি বাছিয়া লওয়া সভব। এইওলির মধ্যে কিছু কিছু দুর্বল হণাদাছ থাকিলেও অধিকাংশ হণাদাছ ই প্রহণযোগ্য। সাম্পৃতিককালে শায়খ মূহণান্যাদ 'আব্দুহ হইতে আরম্ভ করিয়া অনেকের থারাই আধুনিক মুগোগ্যোগী এবং সংকারধ্যা দ্লিটভঙ্গীর বাহন হিসাবে কতিপয় নৃতন তাফ্সীর গ্রন্থ প্রণীত হইয়াছে।

মূলে তা'ব'ীল দক্টি তাফ্সীরের সামর্থক ছিল। কিন্তু কালক্রম দক্ষি কু'রজানে বণিত বিষয়াদির হ'াদীছ' নিরপেক ব্যাখ্যার পরিভাষা হিসাবে পরিচিত হইয়া পড়ে। অন্যদিকে তাফ্সীর দক্টি ভাষার তাত্ত্বিক টীকাসহ ব্যাপকতর অর্থে ব্যবহৃত হইয়া খাকে। ক্তিপর দল যেমন, ইণ্ডয়ানু'স'-স'াফাা, সু'ফী এবং শী'আঃ সম্পূদায় তাঁহাদের অনুসারীদের নিকট কুরুঝানের বিষয়বককে প্রহণযোগ্য করিবার জন্য নিজেদের মতানুসারে তা'ব ীরের সাহায্য হহণ করেন। ফলে কুরেজানের বাচনিক ব্যাখ্যার সমপ্র্যায়ে একটি রূপক ব্যাখ্যার সূত্রিট হয়। ইহার ফলে বহু অসংলগ্ধ চিন্তা-ধারণা কুরেজানের মূল বচনের অর্থ হিসাবে সন্ধিবেশিত হইরাছে। এই সকল রূপক ব্যাখ্যার কিছু কিছু বিষয়, যেমন Goldziher নির্দেশ করিয়াছেন, আলেকজান্তিয়াবাসীদের নিকট হইতে এবং বিশেষভাবে শ্রীক দার্শনিক ভাবধারা হইতে আগত প্রভাবের অন্ধর্গত। রাহুদী সূত্রেও কিছু কিছু বর্ণনা ও ব্যাখ্যা ভাক্সীয়ে অনুপ্রবেশ করিয়াছে।

প্রস্থানী ঃ (১) সূর্তা, ইত্কান (কামরা ১২৮৭ হি.) ২খ, ২০৪-৬; (২) Goldziher, Muhammedanische Studien, ii, (Halle 1890), 206; (৬) ঐ বেছক, Die Richtungen der islamischen Koranauslegung (Leiden 1920); (৪) ঐ বেছক, Streitschrift des Gazali gegen die Batiniya—Sekte (Leiden 1916), p. 50; (৫) Carra de Vaux, Les Penseurs de l'Islam, vol. iii. (Paris 1923), Chap. xi.; (৬) Noldeke-Schwally, Gesch. d. Qorans, Vol. ii.; (৭) Blachere, Introduction au Coran (Paris 1947), pp. 221—240; (৮) A. Jeffery, Islam xx, pp. 301—8.

B. Carra de Vaux (S.E.I.)/গোলাম সামদানী কুরারশী তাবক ঃ (৪. মুহণাম্মাদ স')।

ভানাাসুখ ( عَلَّ الْمَا الْم

আন-বীরানীকৃত কিতাবে ল-হিন্দ হাছে 'জ্পান্তর' সম্মে একটি উৎকৃষ্ট অধ্যার আছে। তিনি বলেন, আল্লাহ্র একত্বে বিশ্বাস যেমন ইসনাম ধর্মের মূলনীতি. তত্বুপ পুনর্জমে বিশ্বাসও হিন্দু ধর্মের মূলনীতি। তিনি বাস্পের, পতজারি হইতে উদ্ধৃত করত Plato, Proclus ও সূ-কীগণের মতবাদের সহিত তাহাদের মতবাদের তুলনা করেন এবং হিন্দু দার্শনিকস্থানের এই মতবাদ রিশিবত করেন : জ্পাতের বহুবিধ বভসভার উপভোগ ও উপলিধির জ্মা একটিমাল আনুকাল অতি সংকীর্ণ।

শাব্রান্তানী বীয় জনাত্রবাদী মানব গোণ্ঠী প্রবন্ধে জনাত্রবাদ' শব্দটিকে জলি ব্যাগক অর্থে বাবহার করিরাছেন। তাঁহার
মতে পুনর্জন্ম শব্দটি ধারা জীবন-পরশ্বায় ও জনতের পুনর্জন্ম
বুরায়। তিনি বলেন, সকল জাতির মধ্যে হিন্দুগলই বিশেষভাবে
জনাত্রবাদে বিরাসী। তাহারা অগ্নিতে ছলিয়া ভঙ্গন হইয়া যাওয়ার
পর ছাই হইতে উল্লিভ রূপকথার কিনির (phoenix) পালীর
পর বর্ণনা করে এবং বলে যে, নিশ্মিল বিরেও এই একই নিয়ম
কার্যকরী রহিরাছে; নিদিল্ট সংখাক আবর্তনের পর খগোলমন্তর ও জ্যোতিকরাজি একই ছানে প্রত্যাবর্তন করে এবং বির
পুনর্জন্ম লাভ করে। ভাহাদের কাহারও কাহারও মতে এই জাবর্তনকার প্রিশ হালার বৎসর; জাবার কাহারও কাহারও মতে তিন লক্ষ

ষার্ভ হাজার বৎসর। মাস'উদীও (মুরজ, ১:১৬৩) এই বিরাট বিবর্তনের কথা উল্লেখ করিয়াছেন এবং এই কালচক্রকে সভর হাজার বৎসর বলিয়া অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন। শ্রীম দেশীয় জ্যোতিবিদদণও এই বিষয়ে অঞ্চাত ছিলেন না এবং তাঁহারা ইহাকে 'মহাবর্থ' বলিয়া অভিহিত করিয়াছেন।

অপর মতে 'তানাাস্থ'-এর অর্থ আমাদের এই নবর কসতের সৰুল জীবে ঐশী সভার পরিব্যাণিত ও বিতরণ। শাহরাভাানী বলেন, শীব্দাঃদের চরমপন্থিগণ (ভালাত) তানাাসুৰে বিশাস করিত এবং কোন কোন মানবদেহে ঐনী আছা বা আছার অংশ-বিশেষের অবতরণ বা ঐশী আখার মানবদেহ গ্রহণের মতবাদ (ছ'ল্ল) তাহায়া শ্বীকার করিত। বহু জাতির এই প্রকার তানাাসুশে বিশ্বাস আছে। মাষ্ট্রাকী মেজাই (Magi), ভারতীয় রাজ্ব, দার্শনিক ও সাংবিঈনদের নিকট হইতে তাহারা এই বিশাস প্রহণ করিয়াছে। হজবাীরী এক দ্রেণীর স্ক্রী সম্বন্ধ অবগত ছিলেন। ভাহাদিপকে তিনি 'হ'ল্লী' নামে অভিহিত করিয়াছেন। ভাহারা মনে করে যে, সভা একমার একটি, ইহা শাষত এবং ঐষরিক। এই সভাই বিভিন্ন দেহে গমন করে ও পরিব্যাপ্ত হয়। হজ্ব ীরী বলেন, বহু খুল্ট ধর্মাবলমী এই মত পোষণ করে, যদিও ভাহারা ইছা স্বীকার করে না। সাধারণত ভারতীয় হিন্দু এবং তিব্বত ও চীনের অধিবাসিগণ এই মত গোষণ করিয়া থাকে। অধিকন্ত লী'আঃ, কারমাত ীয়াঃ ও ইস্মাা'ঈলীয়াঃ সম্প্রায়ের মধ্যেও কিছু কিছু এই মত পোষণকারী লোক র**হিয়াছে। জন্মান্তরবাদের চারিটি** ন্তর আছে, যখাঃ নাস্থ (নিন্চিক্ হওয়া), মাস্থ (পরিবতিত হওয়া), ফাসহ (পৃথক হওয়া) ও রাস্থ (দৃচ্ হওয়া)।

আথা এক দেহ হইতে অন্য দেহে শমন করে, জবাছর সহজে জনসাধারণে প্রচলিত এই মতবাদে বিহাস কোন কোন শী'আঃ সশ্দুদারে রিহরছে। শাহ্রাজ্ঞানীর মতানুসারে মু'তাধিলাঃ সম্পুদারের অওচু ত আহামাদ ইব্ন হাইতে র শিষ্যাপণ বলে যে, আল্লাই তাজালা সর্বপ্রথম এক প্রকার জীব বেহেশ্তে স্ভিট করিয়া রাখিয়াছিলেন। তৎপর অবাধ্যতাদোষে দুভট জীবদিগকে তিনি তাহাদের পাশের তারতম্যানুসারে কাহাকেও মানবাকারে আবার কাহাকেও গতার আকারে আমাদের এই পৃথিবীতে প্রেরণ করিয়াছেন। পরে তাহারা নিজেদের পাগের স্থালন না হওয়া পর্যন্ত এক দেহ হইতে অপত্ম দেহে বিচর্মণ করিতে থাকে।

ইসমাসিলীগণ গণ্ডর দেহে মানবাস্থা সমন করে বলিয়া বিশ্বাস করে না। কিন্তু তাহারা পর্যায়ক্রমিক জীবন বিশ্বাস করে। তাহারা মনে করে যে, ইমামের পরিচয় লাভ না করা পর্যন্ত আম্বা ভাষা ভাষা-মুভার চক্রে ভ্রমণ করিতে থাকে, ইমামের পরিচয় প্রাণিতর পর আম্বা জ্যোতির্ময় জগতে প্রবেশ লাভ করে।

নুসাররীগণ বিশ্বাস করে যে, তাহাদের ধর্মাবল্যী গুনাহ্গার রাহ্দী, সুয়ী মুসলমান ও বৃশ্চানরালে জগতে প্রত্যাবর্তন করিবে। যাহারা 'আলীর উপর বিশ্বাস হাগন করে না, এমন অবিশ্বাসিক্ত উট, গুতর, গাধা, কুকুর অথবা এই প্রকার কোন জীবরুণে পৃথিবীতে জ্বপ্রহণ করিবে। মুসাররীদের মতানুসারে জ্বারুরের সাতি সোগান আছে। যে বিশ্বাসী আছা সাতি সোগান অতিক্রম করিয়াছে সে প্রারুৱে যে জ্যোতিক হইতে অবতরণ করিয়াছিল তাহাতে প্রত্যাবর্তন করিবে। অজ (Anz) ও দুস্সাউদ্ ( Dussaud ) এই স্তব্যাসর সহিত এই মত সংযোজন করিয়াছেন বে, সংত্রগ্ অভিক্রমণ্ডিক

আন্ধা সর্বোচ্চ সোগানে উন্নীত হইবে। ব্যাবিজন দেশে এই সণ্ডন্থর্গ মতবাদের স্থানী ইইরা পারস্য দেশের ধর্ম বিশ্বাসে এবং নব্য-আক্-লাত্ ন ও মরমিরাদের (Gnostics) মধ্যে বিস্তার লাভ করে। দুরুজসপ ভাহাদের কতিগর জনপ্রিয় ধর্মবিদ্বাস নুসায়রীদের নিকট হইতে প্রহণ করে, অথচ উক্ত সম্পুদারের প্রতিষ্ঠাতা হাম্বাঃ নুসায়রী ভাহাদের বিরোধী ছিলেন। ভাহারা বিরাস করে থে, আজীর শঙ্গের আন্ধা সুকুর, বানর ও শুকরের দেহে জন্মহণ করিবে। কুর্দ ও রামীদীসপ মানব ও গগুর আকৃতিতে পুনর্জনে বিশ্বাস করে এবং ভাহারা ইহাও বিশ্বাস করে যে, ৭২ বংসর অন্ধর অন্তর পুনর্জন হইরা থাকে। সায়্বিদ শারীফ প্রয়জানীর মতে (ভাশ্বীক্ষাত) আন্ধার নবদেহ প্রহণ করাকে ভানাসুথ বলে; এই দেহান্তর প্রহণে কোন বিশ্বাস বা বিরতি থাকে না। বরং দেহের প্রতি প্রবন্ধ আক্রর্থনের কারণের কারণেই আন্ধা উহাতে প্রবেশ করে।

আস-সাধারক শ্নী নাস্থ্ (বিকলেগ নাস্থ ) সছলে বিস্থায়কর কাহিনীসমূহ বর্ণনা করিরাছেন। তিনি বনেন, ইতঃপূর্বে বাহারা রূপান্তরিত হইরাছিল ভাছাদের বংশ হইতে বানর, শুকর ও অপরাপর জীবজন্তর উভব হইরাছে। কথিত আছে যে, সুহারল (Canopus-অপত্য) তারকা ও বুহুরা (Vonus-ওক্ত) গ্রহ এককালে রাজা ও রাজকুমারী ছিল। ভাছাদের পাগের দক্ষন আলাহে ভাহাদিসকে শান্তি প্রদান করিয়া ভালাদিসকে ভারকামগুলে হান দান করিয়াছেন। তৎপর 'আরব্য উপন্যাসে ও অন্যানা গলে বণিত দেহ রূপান্তরের কাহিনীসমূহ উল্লেখ করা বাইতে পারে।

মোটকথা, সুনী মুসলিমদের মতে তানাাসুহ বা পূর্বজ্ঞে কিংবা পুনর্জন্মে বিহাস ইসলাম-বহিছুভি।

প্রস্থানী ঃ (১) আল-বীরানী, কিভাব্'ল হিন্দ tr. Sachau, London 1910, ৫ন অধ্যার; (২) শার্মান্তানী, কিভাব্'ল-মিলাল ওয়া'ন-নিহ'ল, ed. Cureton, London 1842, ২খ, ২৯৭ ছা.; (৩) ঘল্ব'নি), কাল্মু'ল-মাহ্ ক্র, Transl. R. A. Nicholson, in GMS, Leyden and London 1911, p. 260 প.; (৪) R. Dussaud. Histoire et religion des Nosairis Paris 1900, p. 120 প.; (৫) W. Anz Zur Frage nach dem Ursprung des Gnostizismus, in Texte und Untersuchugen by v. Gebhardt und Harnack, xv. Leipzig 1897; (৬) St. Guyard, Ungrand Maitre des Assassins au temps de Saladin, JA, Paris 1877 (tales); (৭) নাস্'ল ইন্ন মুহাাল্যান ইন্ন ইন্যাহীয় আস্নামারকালী, মুলান্'ল-আন্তিকীন, মলা ১৬০০ হি., গু. ২৪০; (৮) J. Menant, Les Yezidis, in Annales du Musec Guimet, Paris 1892, p. 87.

B. Carra de Vaux (S.E.I.)/আবলুর খালেক তাবারী (১৮৯) ঃ আত'-ত'বারী) আবু আফার মুহ'লমাদ ইব্ন আরীর এঁকজন বিখ্যাত 'আরব ইতিহাসবিদ (মুক্স্সির ও ইমান) সভবত ৮৩৯ খৃ. (২২৪ হি. শেষের দিকে অথবা ২২৫ হি. প্রথম দিকে) ত'বারিভানের আবুর নামক হানে জন্মহণ করেন। তিনি অভি অভ বরুসেই জেখাগড়া আরভ করেন এবং আনা হার হে, নার সাত বংসর বরুসে তিনি সমগ্র কুরোনা শারীফ মুখাই করেন। নিজ বহুরে তীহার রাখ্যিক শিক্ষা সমাশ্ত হইবার পর তিনি তাহার বিভ্নারী দিভার নিক্ট হইতে মুসবিস শিক্ষা কেলওলি দর্শন করি-

বার জন্য প্ররোজনীর অর্থপ্রাপ্ত হন। তিনি 'রায়' এবং ইহার নিকটবর্তী ছানে সমন করেন। ভারপর তিনি ইমাাম আহ্ মাদ ইব্ন হ'ছাল (র)-এর নিকট শিক্ষালাভের জন্য বাগ্দাদ সমন করেন। কন্ত বাগ্দাদ গৌছিবার কিছুকাল পূর্বেই আহ মাদ ইব্ন হ'ছাল (র) ইন্-তিকাল করেন। অল্পকিছুদিন বাস্ রা এবং কুফায় বাস করিবার পর তিনি বাগ্দাদে ফিরিয়া আসেন এবং সেধানে কিছুদিন অবছান করেন। কহিমার নিমিত সিরিয়ার শহরসমূহেও অবছান করেন। মিসরে অবছানকালে তিনি পভিত বাজি হিসাবে খ্যাতি লাভ করেন। অতঃপর তিনি পুনরায় বাগদাদে প্রত্যাবর্তন করেন এবং মায় দুইবার ভাবারিতানে সমন (বিতীয়বার ২৮৯-৯১/৯০২, ৯০৬) ছাড়া ৩৯০/৯২৩ সাল পর্যর অর্থাৎ তাঁহার মৃত্যুকাল পর্যন্ত তিনি বাগদাদেই বাস করেন।

ত'াবারী পণ্ডিতসুজভ শান্ত প্রকৃতির লোক ছিলেন এবং চরিরগুণের অধিকারী ছিলেন। প্রথম অবস্থার তিনি 'আরব এবং মুসলিম ইতি-হাসের তথা সংগ্রহের জনা সর্বশক্তি নিয়োগ করেন এবং পরবর্তীকালে অধ্যাপনা এবং গ্রন্থ রচনায় সময় অভিবাহিত করেন। যদিও ভাঁহার নিজের আধিক অবহা খুব সক্ত হিল না তথাপি তিনি সকল প্রকার আধিক সাহায়৷ এবং এমন কি উচ্চ সরকারী পদমর্যাদা প্রহণ ক্রিতেও অধীকার করেন। এইভাবে তিনি সূজনধর্মী এবং বহুমুখী সাহিত্য সাধনার আন্ধনিয়োস করিতে সক্ষম হন। তাঁহার প্রধান বিষয়সমূহ ইতিহাস, ফিক্'হ, কি'রা'আড এবং কু'রজানের বাাখ্য ছাড়াও ভিনি কবিতা ও চিকিৎসাবিজ্ঞানও বিশেষভাবে অধ্যয়ন করেন। মিসর হইতে প্রত্যাবর্তনের পর প্রায় দশ বৎসর তিনি শাফি'ঈ সাশু-হাবের অনুসারী ছিলেন। পরে তিনি নিজেই একটি মাধ্যহাব প্রতিষ্ঠা করেন। উক্ত মাষ্ হাবের অনুসারিপণকে তাঁহার পিতার নাম অনুসারে ভারীরিয়্যা: বলা হইত। কিন্ত দেখা যায় যে, শাফি'ঈ মাম-হাবের প্রচলিত নীতির সলে ইহার বিরোধ তেমন প্রকট ছিল বাস্তবক্ষেরে মাসআলা-মাসাাইলের ব্যাপারে বেশ কিছ্টা পার্থকা দল্ট হইত। কিছুকালের মধ্যেই এই মাধ্যাবের অভিভ বিলু•ত হইরা যায়। তিনি ইয়াম আহ'মাদ ইব্ন হ'ছিল (র)-কে হণদীছ বিদ হিসাবে খীকৃতি দেন, কিড ফিক্'হের ব্যাপারে তাঁহাকে শ্বীকার করে নাই। সেইজনাই হণামানীদের সহিত তাঁহার বিরোধের স্রসাত হয়। আড়'-ডাবারী কু'রজানের ১৭ : ৮১ আয়োতের হামালী ডাফ্সীরের সমালোচনা করিয়া তাঁহাদের उटे विकाधिकात उत्सक करावन ।

তাবারীর প্রস্থস্থ সম্পূর্ণ অবছার গাওরা যায় নাই। উদাহরপরন্ধাপ তিনি যে সব প্রস্থে দ্বীর প্রতিন্ঠিত মাব্'হাবের বিধি-নিষেধ
সম্পর্কে আলোচনা করেন সেই সমন্ত প্রস্থ সম্পূর্ণভাবে বিনন্ট
হইরা গিরাছে। অন্যদিকে তাঁহার কু'রআনি শারীফের ডাফসীর
(জামি'উ'ল-বায়ান ফী ডাফসীরি'ল-কু'রআনি অথবা সংক্রেপে
ডাফসীর) এখনও বর্তমান রহিরাছে। এই ড'বারীই প্রথম
ডাফসীর সম্পূর্কীর প্রস্তুর হ'াদীছ' সংপ্রহ করেন এবং একখানি
প্রামাণ্য প্রস্থ প্রগরন করেন। ইহার উপর ভিত্তি করিয়া সরবত্তী
কু'রজান বাখাকারিশপ প্রস্থ রচনা করিয়াছেন। ইহা এখনও
গাশ্যাত্য পভিতর্গের নিকট ঐতিহাসিক এবং সমালোচনামূলক
করেবগার জন্য বিশেষভাবে তথ্যসমূক্ত। তিনি নিজে যে সমন্ত
ভ্রাদীত্ব সংগ্রহ করেন ভাহাতে ভাঁহার দৃশ্টিক্তমী ছিল ভাষা-

ভাত্ত্বিক অনুসন্ধান এবং ভবা নির্মান্তিত্তিক। ভিনি ঐ সব ধর্মীর নীতি এবং আইন সম্পকীর ব্যাগারেও পর্যক্ষেত্রনা করেন বাহা কুরুরামান হইতে গ্রহণ করা বায় এবং তিনি অনেক সময় কোন প্রকার ঐতিহাসিক সমালোচনার উপর নির্দ্তর না করিয়া নিজের অভিমত স্পাইভাবে বাজে করেন।

পৃথিবীর ইতিহাস (তা'রীষ্'র-ক্সসূত ওয়'জ-মুলুক) তাবারীর রধানতম গ্রন্থ। প্রসিদ্ধ Loyden সংকরণ এই বিরাটকার মূল প্রছের মার-সংক্ষেপমার। উহা মূল গ্রন্থের এক-দশমাংশ কিন্তু তবুও মানও উহা সাড়ে বার খণ্ডে বিপ্তক্ত । এমন কি এই সার-সংক্ষেপও সম্পূর্ণ নয়। পরবর্তীকালে যে সমস্ত লেখক তাবারীর বিশ্ব ইতিহাস বাবহার করিয়াছেন তাহাদের রচনা হইতেই এই প্রছের বিভিন্ন অংশ পরিপ্রণ করিতে হইয়াছিল।

এই গ্রন্থ গ্রাচীন বংশ, নবীগল এবং গ্রাচীন শাসক্ষপ (১১১) ঐতিহাসিক পরিচিতিসহ আরম্ভ হয়, তারপর যথাক্সমে স্যাস্যানীয় যুগ (১১২), হষরত মুহাদ্যাদ (সা) এবং প্রথম চার্য থলীকার যুগ (১১২), ইযায়াদের ইতিহাস (২১৯—৩) ওবং পরিশেষে আকাাসীদের ইতিহাস (৩১৯—৪) বণিত হইরাছে। মুসলিম যুগ হইতে বিষয়বন্তথলি হিজরী সাল অনুবারী ফ্লামান্থরে সাজান হইরাছে। এই গ্রন্থ রচনা ৩০৩ হিজরীর মুহার্রাম/৯১৫ খুড্টাব্দের জুলাই মাসে শেষ হয়।

তিনি হ'াদীছে'র প্রামাণ্য গ্রন্থকার হিসাবে বাঁহাদের প্রস্থ ব্যবহার করেন, তাবারীর ভারীখু'র-রিজ্ঞাল পাঠে তাঁহাদের সম্বন্ধে জানা বার । এই প্রস্থ প্রথমে তাবাারীর ইতিহাসের পরিশিষ্ট হিসাবে (বায়ল) প্রচলিত ছিল। একটি অসন্দূর্ণ সংক্ষিণ্ড বিবরণ তাবাারীর Leyden সংক্রমণের শেষাংশে (৩ : ২২৯৫—২৫০১) প্রকাশিত হয় ।

প্রস্থানী ! (১) Brockelmann, GAL, i. 148 প., Suppl, i, 217—519; (২) লাক্ত, ইরশাদ্'ল-আরীব, ed. Margoliouth, ৬খ, ৪২৩, ৬২ (GMS vi, 6); (৩) সাম'আননী, কিতাবে'ল-আন্সাব, গল সংখ্যা ৩৬৭ ফ (GMS xx); (৪) ইব্ন খালিকাান, সংখ্যা ৫৪২; (৫) ফিহ্রিঅ, ed. Flugel, গৃ. ২৩৪ গ.; (৬) I. Goldziher, Die literarische Tatigkeit des Tabari nach Ibn 'Asakir, in WZKM ix, 1895, p. 359—371; তাঁহার কু'রআনে শারীফের বিরাই ভাফসীর ১৬৩১ হিজরী সনে কার্যরোভে ৩০ খণ্ডে ছাগা হইয়াছে; (৭) O. Loth, Tabari's Korankommentar, in ZDMG xxxv., 1881, p. 588—638; (৮) Noldeke—Schwally. Geschichte des Qorans, ii., Leipzig 1919, p. 139—142, 171—173, 184; (৯) I. Goldziher, Die Richtungen der islamischen koranauslegung, Leyden 1920, p. 85—98, 101 প.।

R. Paret (S.E.I.)/আৰু বকর সিদিক তার্বিষ্ট (ৣ৸৬) ('বা.) হ. ব. আাবিউন, অনুসরণকারী, রাজার অনুসরণকারী, ওরুর শিষ্য। কোন সভবাদের অনুসারী।ইহার ক্রিরারাপ তাবি'জা, অথবা আাবা'জা বেমন আাবা'ঝা আারিনুস, সে আারিনুসের অনুসরণ করিজ (টিকিৎসাবিদ্যার )।হানীছাগারে এই লক্টির বিলেষ ভাৎপর্য আছে। রাহারা হবরত (স')-এর সাহ'াাবীগপ (রা)-এর পরবভী প্রারের ব্যক্তি ভালিসিংক ভাবি' বলা হইরাছে। ভাবিশ্ব ভাহারা, বাঁহারা হবরত (স')-এর পরবভী ব্যের রোক অথবা বাঁহারা হবরত (স')-এর

সমসামরিক ছিলেন; কিন্তু তাঁহার সহিত ব্যক্তিগতভাবে পরিচিত ছিলেন।
ছিলেন না; তবে তাঁহার কোন সাহাাবীর সহিত পরিচিত ছিলেন।
মাঁহারা আবি'গণের কাহাকেও জানিতেন তাঁহারা আবি'ই আবি'ইন বা
ভিতীয় পর্যারের লোক। কোন হ'ালীছে'র মূল বর্ণনাকারী একজন
আধনিক মূদের সাহাাবী, না একজন গণ্যানা প্রসিদ্ধ তাাবি' ভাহারই
উপর হ'ালীছ'টির ওঞ্জ নির্ভর করে। এইভাবে প্রসিদ্ধ (মশ্হুরু)
লেপীর হ'ালীছ' হইল তাহাই, মাহা সূত্র সনদ সক্ষারার প্রাথমিক
মূপের একজন ভাবি'ই পর্যন্ত গিয়াছে এবং ছিতীর মূপের করেকজন
আবি'ই এবং তাঁহাদের পর্যতিগণ কর্তৃক বলিত ও হভাছরিত
হইরাছে (ল. হ'ালীছ')। অনুরাপভাবে ক্ষুত্রান পাঠ সম্মীর
হ'ালীছ' এবং অন্যান্য ধর্মীয় বিষয়ক হ'ালীছ'সমূহের জনাও বর্ণনাকারী পরাপরা রহিয়াছে। প্রাথমিক মূপের একজন বিধ্যাত ভাবি'ই
হইলেন হ'াসান আল-বাস্'রী (র)।

প্রস্থাকী: (১) বৃখারী, মুসলিষ ইডাদি, (২) Carra do Vaux, Les Penseurs de l'Islam, Paris 1923, Vol. iii., p. 176, 282 প., (৩) হজ্বিন্তী কাশকু'ল্-মাতৃ জ্ব, transl. R. A. Nicholson. Leydon—London 1911.

V. Carra de Vaux (S.E.I.)/রিবাউর শ্বহীস তা'বিয়াঃ (ই৯১ঃ) ('আ.).

১। সাধারণ অর্থে শোক প্রকাশ।

২। শী'আঃ সন্দ্রায়ের শোকাবেলসঞ্চারী অনুষ্ঠান ভা'বিয়াঃ ৰব্যটি তাক্সিল-এর ওখনে ৫- j- ৪ বইতে শৃংংগতিসিত। কুন্মজ্ঞানে ঠিক এই শব্দটি নাই (ভবে প্র. 'ইমীন ৭০ ঃ ৩৭)। কিন্ত ফিক'হের সব প্রয়েই জাখ্যা'আতে সালাভ শীর্ষক জধ্যাতে জহুবা আল-জানাাইয় শীৰ্ষক পৃথক অধ্যানে বেখানে মুসলিম্পিগৰে মুত ব্যক্তির বিয়োগ-বিধ্র আখীয়বর্গের সজে সমবেদনা ভাগনের কথা বলা হইয়াছে সেধানে এই শশ্চী পাওয়া যায়। কিন্তু শী'লাদের মধ্যে এই তা'যিয়াঃ লক বারা প্রথমত শাহালিতিরাপত ইমামদশের জন্য শোক প্ৰফাশ বঝায় খাহা শহীদদেৱ মাযাহের কিংবা বিলাগ-কারীদের গতে করা হয় : তবে ইহা স্বায়া বিশেষ স্করিয়া ইমাম হ'সা-য়ন (রা)-এর জন্য শোক প্রকাশকে ব্রায়। 'হ'বিহি'-এয় এক কুটিম সংকরণ আবত বা নাশ অর্থাৎ কার্যালার অবস্থিত হ'সায়নের সমাধির প্রতিকৃতিকেও সাধারণের ভাষার ভাগিবয়াঃ বলা হয়। অনেক সময় সুসন্ধিত ও জীকলমকপূৰ্ণ অবস্থায় হ'সায়ন (রা)-এর বোক প্রকাশ অনুষ্ঠানে এইরাল প্রতিকৃতি বা নমুনা সমাধির প্রদর্শনী করা इस ( B. Mrs. Meer Hassan Ali, Observations on the Mussulmanns of India. ed. Crooke. 1917, 7. St 4.1 বিশেষ অর্থে তা যিয়াঃ ছারা মরমিয়া নাট্যয়চনাকেও ব্রাইয়া খাকে। উভা নাটকের অভিনয়ের সময়কাল হইতেছে মুহামুরাম খাসের **अध्य मन मियत अयर विराध कड़िया मनव मियत क्रम-ए-**ক্রান্তর, যে দিবস হাসায়ন (রা)-কে শহীদ করা হয় এবং যে দিবসে 'আশরাা' (৪.) পর্ব প্রতিপালিত হর। ইয়ান ও ইরাকের শী'বা। প্ৰধান অঞ্চল এবং বাংলা-পাক-ভারতে প্রচলিত স্থানীর উৎসবের মধ্যে বিন্তুর পার্থক্য পরিদল্ট হয়। রহন্তর ক্ষেত্রে হ'সারন (রা)-এয় ভবসহ আরও বহু অরারোহীর বারা, হাসান (রা)-এর পর কণাসিমের সঞ্চিত হ'সায়ন (ব্লা)-এপ্র কন্যা ক্যান্তি'মার বিবাহ মিছিল, নকল সমাধিছল পৰ্যন্ত ভাৰত সহকারে শোভাষায়া হাড়াও আরও বহ জনপ্রিয় অন্ঠানের স্থারোক দেখা যায় ; এমন কি কর্মস্চীতে গভীরতম

বেদনার অভিব্যক্তির পাশাগাশি কৌতুক অভিনয়ও বাদ পড়ে না।

**সর্বশেষে তা'যিয়াঃ দা**রা বিয়োগার নাটকের অভিনয়ও ব্রায়। ইরাকে ইহা সাধারণত শাবীহ (সদৃশ) নামে অভিহিত হয়; কারণ ইহাতেও **অংশগ্রহকা**রিগণ নিজ্পিগকে নাটকোক চরিত্রসমূহের সদৃ<del>শ</del> ক্রিরা তোলেন। সর্বসাধারণের সমাপম ছলে, পাছশালায়, এমন কি মসজিদ প্রাল্পে এবং এই উৎসবের জনাই বিশেষভাবে নিমিত ইমাাম-বাারা'সমূহে মঞ্চ তৈয়ার করা হয় । উজা মঞ্চ নির্মাণ এবং উহার সাজ-সক্ষার যে সব উপকরণের প্রয়োজন হয়, তক্মধ্যে প্রধান এবং বিশেষ **উল্লেখযোগ্য বত হইতেছে** মশালধারকসহ একটি সুরুহৎ তাাব্ত এবং হ'সায়ন (রা)-এর তীর-ধনুক, বর্ণা-বরম ও পতাকা। অভিনেতাপণ ছাড়াও অংশ প্রহণকারীদের মধ্যে রাওয় খা নামে একজন কবি-প্রবন্তা অবশাই থাকিবে। তাহার ফাজ শহীদগণের প্রশস্তি কীর্তন। সে নাটকের পট্ভূমিকা বৰ্ণনা এবং শোকব্যঞ্জক বহু 'হণদীছে'র'' উদ্বৃতি ও বিলাপের সুরে একটি হৃদয়স্পর্শী খুত্'বাঃ (দ্র.) আর্ডি করিয়া শোনায়। তাহার চতুস্পার্ফে থাকে একদল বানক গায়ক; ইহাদিগকে বলা হয় পেশ খানে অর্থাৎ ঘোষক। নিকটেই থাকে বিনাপকারিণী নাক্লীর শোক-পোশাক পরিহিত আর একটি দল: নুওয়াহ' বা হালানা নামে অভিহিত এই দলটি শোক বিধুরা নারী ও জননীদের বিলাপ প্রকাশ করিতে থাকে।

নারীও পুরুষভেদে দশকদের জন্য পৃথক আসনের ব্যবস্থা করা হয়। তাহাদের হাতে দেওয়া হয় মুহ্র বা তুর্বাঃ—এইওলি হুইতেছে কাৰুবালা হুইতে সংগৃহীত পিডটকসদৃশ (মূসনাডি) সুরভিত ও সিল্মোহরকৃত সৃতিকার পিও। তাহারা ঘূণা ও বেদনা মিত্রিত ভাষাবেপে উহা দারা কপালে আঘাত করে। অপরদিকে আসন্ন শাহ্যাদাতের সম্মুখীন শহীদপণের ক্ষুধারিন্ট ও গিণাসা-কাতর মর্মজেদী অবস্থাকে মঞ্চে রাগায়িত করা হয়। সেই সময় দর্শকদের মধ্যে পানি এবং বিবিধ মিল্টাম বিতরণ করা হয়। এই মঞাভিনয় এবং উহার সহিত সম্পব্দিত প্রতিটি ব্যাপারের ব্যয় নির্বাহের জন্য (যথাঃ কবি ও অভিনেতাদের পারিতোষিক প্রভৃতি) দান খায়রাতে করা धनवानामञ्ज ७४ व्यवना कर्जवा नम्न, वदर উरा व्यठीव भूगाजनक धर्मीम ক্ষাজ্র বলিয়া পণা হয়। যে বাজি অভিনয়ের জনা মঞ্চ রচনায় সাহাষ্য করে "সে ওশ্বারা নিজের জন্য বেহেশতে একটি প্রাসাদ রচনা করে।" এই সব উৎসবে সায়িাদ বংশের ভূমিকা অতাত গুরুত্বপূর্ণ। হ'সায়ন (রা)-এর বংশধর হওয়ার গৌরবে দাতব্য বন্তসমূহের উপর তাহাদের বিশ্ব দাবী জ্বংমায়।

উদ্দেশ্যের সাদৃশ্য এবং বহুলাংশে ভাষাগত মিল সন্ত্রেও এমন বহু নাটাগ্রন্থ রহিয়াছে ষাহাতে কবিগণ তাহাদের নিজয় বৈশিণটা অভিত বছর পথে ঘটনার ক্রমবিকাশ ঘটাইয়াছেন ( তৃ. the catalogues of MSS.)। সর্বাধিক মারছি য়াঃ প্রস্থ ফার্সী ভাষায় রচিত। তবে 'আরবী এবং তুকী ভাষাতেও শোকগালা রহিয়াছে। এই সমন্ত নাটকে কোন কোন সময় ৪০ হইতে ৫০ পর্যন্ত পৃথক পৃথক দৃশ্যাবলীর সমাবেশ ঘটে। ওক্র হইতেই কাহিনীর ঘটনাবলীর বিশেষ কারিয়া হ সায়নের শাহাদতের তবিষ্যাদ্বাণী হয়; ভবিষ্যাৎ-বক্তাদের মধ্যে থাকেন জিব্রাার্সল, পূর্ববর্তী নবীগণ এবং য়য়ং হয়রত মুহাভ্মাদ (সা)।

ফ্লিরিশতাগণ ছাড়াও নাটকের বহ চরির প্রধানত পুরাতন ও নব বিধানে বাইবেল ও মৃস্টীয় পাপ বিমোচন ও পরিরাণের ইতিহাস হইতে গৃহীত। তাঁহদের (নবীগণের) ভাগা প্রতিরাপকভাবে প্রায়শ শহীদে আ'জাষ হ'সায়ন (রা)-এর ডাগ্যের সহিত তুলিত হয়। নবী রা'কু'ব এবং রুসুফ ('আ) শ্বীকার করেন যে, হ'সায়ন (রা) এবং তাঁহার সন্ধান-সন্ধতি তাঁহাদের অপেক্ষা অধিক দুর্ভান ভূসিয়াছেন। বিবি হ'াওওয়াা', য়াছিলা (Rachel) এবং মার্মাম বিবি ফাডি'-মার (রা) মাতৃহাদয়ের শোকাবেগ ফায়য়মম করেন। হবরত মুহা'ম্মাদ (স')-এর নিকট মৃত্যুদ্ত 'আয়য়ায়য় কর্তৃ ক এই দুহটি বিকল্প ক্লাব পেশ করা হয়, তদীয় শিল-পুর ইব্রাহীমকে নতুবা শিও দৌছিল হ'সায়নকে তাঁহার হল্তে সমর্পণ করিতে ইইবে। মৃহ'ম্মাদ (স') সমর্পণ করেন ইব্রাহীমকে শাহাতে হ'সায়ন পবিল্লাভারপে শাহাদাত বরপের জন্য বাঁচিয়া থাকিতে গারেন।

নাটকে মুহণাশ্মাদ (সণ) এবং 'আনী (রা)-কে উপস্থিত করা হয় তথ্ হ'সায়নের পরিপূরক হিসাবে। হ'সায়ন (রা) শৈশবেই উভয়ের চিত্তাজগতে প্রধান হইয়া উঠেন, এমন কি তাঁহাদের অভিম মুহূতেঁও তাঁহার কথা তাঁহার। ভাবিয়াহেন । জ্যেচ দ্রাতা হণসান (রা)-কে এবং তদীয় অনুস্থ হ'সায়ন (রা)-এর সহিত তাঁহার সম্পর্ককে অতীব মধুর এবং আদর্শরাদে দেখানো হয়। অভিনয় দৃশে। তাঁহার পর-লোকগত মাতার বিদেহী আভা ছাড়াও, তাহার ভগিনী উম্মু কুলছুম ও যারনাব, তাঁহার জী পারস। সমাট তৃতীয় য়াষ্দজিদেঁর কনা শাহ্রবানু এবং যুদ্ধে শাহাাদাতরা>ত তাঁহার পুল 'জালী আক্বারকে আনয়ন করা হয়। চরম বিপৎপাতের ঠিক পূর্ব মুহুর্তে হণসান (র)-এর পুর আল-কাণসিমের সহিত শাহ্রবানুর কন্যা ফ্যাভি:মার বিবাহ অনুচানের দৃশ্য এবং বিবাহের পর মুহুর্তেই বরের বাসর শহ্যাতেই মৃত্যু বরণের দৃশ্য অতীব জনপ্রিয়। হ'সায়ন (রা)-এর ৰক্ষে ধৃত তদীয় ণিঙ পুর এবং ছাতুম্পুরের শরু পক্ষের তীরের নিচুর আঁঘাতের মৃত্যু বরণের দৃশ্য দর্শক ফদয়ে অতি করুণ প্রতিক্রিয়া স্থিটর উদ্দেশ্যে সংযোজিত।

দুর্ঘটনার পর হংসায়ন (রা)-এর ছিল্ল মন্তক এবং বন্ধী নারী ও
শিশুদের খনীফা প্রথম রাষীদের দরবারে ছানাত্তরিত করার সময়
পথের শোক-মিছিলে হংসায়ন (রা)-এর জীবিত পুর ষায়নু'ল- আবিদীন
'আলীকে সর্বপ্রধান ভূমিকায় দেখিতে পাওয়া যায়। এই মিছিল
পথে এক খৃষ্টান মঠে রাজি যাপন করে। দেখা যায় মঠাধাক্ষ হংসায়ন (রা)-এর ছিল্ল মন্তক সম্পুর্গে রাখিয়া কলেমা পাঠ করিয়া ইসলাম
ধর্মে দীক্ষা প্রথশ করিতেছেন। য়াহুদী ও পৌঙলিকদিগকে লইয়াও
অনুরূপ দৃশোর অবতারশা করা হয়। খলীফার দরবারেও খৃষ্টান
রাজদৃত অনুরূপভাবে ইসলাম কর্ল করেন। শহীদের ছিল্ল মন্তকের
প্রতি একটি সিংহের বিনয়াবনত লক্ষা নিবেদন এই নাটোর অপর
একটি প্রস্থিক ঘটনা।

অতীব গুরুত্বপূর্ণ এবং অধিকতর গুরুত্বর কথা এই যে, এই সব
দৃশ্য ইসলামের প্রাথমিক ইতিহাসের বিশিণ্ট কতিসর ব্যক্তির শী'আঃপ্রবণ মনোভাবের সম্পূর্ণ পক্ষপাতদুল্ট ধারণা দেশক মনে তুলিরা
ধরে। দৃল্টান্তবরুল, দৃশাগুলি দেখিয়া মনে হয় বিশিণ্ট সাহাাবী
সালমান কারসী, আবু যার্র, বিগালে ও আল-হুর (য়ামীদের
সেনাগতি) হ'সায়নের পক্ষ সমর্থন করিতেছেন। আবার কোন কোন
সাহাাবীকে সম্পূর্ণভাবে শঙ্কু পভীয়রূপে দেখান হয়; হয়য়ভ
আবু বাক্র ও হয়রত'উমার (র) শঙ্কু দেবের অভ্তুত্তি। এই দুই
খলীকাকে এখনভাবে উপছাপিত করা হয় যেন তাহারা ফ্যাভি মাঃ
(য়া)-কে মিচ্ছুভাবে 'ফাদাকের' মরাল্যানের ন্যায়্য অধিকার হইতে
বঞ্চিত করিয়াছেন। অ-শী'আদের মধ্যে কোনই ভেদরেখা টানা হয়

না। দৃশ্টাভষরাণ, 'খালী (রা)-এর হভা ইব্ন মুক্জামকে বাারিজী (৪.)-রাপে চিহ্নিত করা হয় না। 'আলী (রা)-র হত্যার জন্য সুন্তাদিলকেই দোষী সাব্যক্ত করা হয়। শত্রুপক্ষীয় সেনাধ্যক্ষ 'উমার ইব্ন সা'দ, মরণ জাহাতদাতারাপে কষিত শিম্র (শামির) এবং কিশেষভাবে প্রথম রাধীদকে মহাগালীরাপে চিন্নিত করা হয়। সুন্তীদের বিরুদ্ধে মনে বিক্ষোভ এখন প্রচণ্ড জাকার ধারণ করে যে, সেই জবহার অ-মুসলিম লোকদিলকে সহনীয়রাপে প্রহণ করা চলে; কিন্তু অ-শী'জাঃ মুসলিমকে কিছুতেই বর্দাশত করা যায় না। হ'সারনের বিধবা তী শাহ্রবানুর পারস্যে তদীর পিতৃপ্তে প্রত্যাবর্তন এবং একজন পারসিক রাজা কর্তুক উডিয়া যৌবনা ক্যাতি'মার উদ্ধার সাধনের দৃশ্যভলিতে 'আরবদের বিরুদ্ধে (এবং তৃকীদের বিরুদ্ধে ) জাতীর বিধেষ প্রকট হইয়া উঠে।

প্রধানত রাজায় ছদে বিশিত কবিতার দৃশ্যুগুরিয় উন্তব ঘটাইরাছে বিভিন্ন উৎস হইতে । কিন্ত উপকরণ এবং শব্দসমূহ প্রায়শ প্রাচীন । ব্যায় কুলুরআনের আারাত শী'আঃ দৃণ্টিভরি হইতে ব্যাধাক্ত এবং প্রাতন কিছু হ'াদীছা শী'আঃ পক্ষপাতপ্রবণ, উহা দর্শকদের হাদরে রেখাপাত করার মত উপযোগী ভাষায় রচিত । যুতাবার বাকাগুরি তাবারীর নাায় প্রাচীন প্রস্থ হইতে গৃহীত । সমুদয় ভাষণ, অভিসম্পাত এবং মুনাজাত প্রাচীন শী'ই সাহিত্যে (৪. শী'আঃ ) ব্যাঃ ইব্ন বাবুয়ায়, কুলায়নী, শায়খ ত্'সী ইত্যাদির রচনায়, বিশেষ করিয়া তীর্থমালা ও ইমাামাত সম্পাকত পুত্তকের যিয়ায়ত অধ্যায়ে এবং মাকাতির সম্বন্ধীয় গ্রন্থাদিতে গাওয়া যাইবে । বহ ত্তিপানও রচিত হইয়াছিল এবং এখনো বহ মার্ছিয়াঃ রচিত হইডেছে । এই আবেগপূর্ণ নাইকের ভাবগভীর উপসংহাররাপে থাকে শাহাাদাতের ৪০শ দিবসে আনুর্চানিক শোভাষালা সহকারে কারবালার দিকে তীর্থবালা । ইহাকে বলা হয় "ক্রম-ই-"আরবা'ইন" বা "মারাদ্'র-রা"স' অর্থাৎ হ'সায়নের দেহে তাঁহার মন্তকের পুনঃসংযোগ দিবস ।

দর্শক মনে প্রতিক্রিয়া স্থিতির দিক হইতে তাংষিয়াঃ একটি অতীব মর্মণপণী দৃণা। ইহার অবনিহিত তাৎপর্য অনুধাবনে অক্ষম বিদেশী আগত্তকগণ ইহার ঘটনাবৈচিরো, বিশেষ করিয়া শেষ অক্ষে যথন হ সান্মন (র)-এর ছিয় শির প্রধান বক্তা ও অভিনেতারূপে অংবির্ভূতি হয় তথন বিরক্তি অনুভব করিতে পারেন। তাহাদের এই ধারণা স্থানিতে পারে যে, দর্শকগণ মঞ্চদুশোর বেদনা ও নিচুরতার আনন্দ উপপ্রেগ করিছেছে। কিন্তু সংলাপের উক্তিপ্রতি সংকার মুক্ত মনে বিচার করিয়া দেখিলেই উহাদের মথার্থ তাৎপর্য হাদয়সম করা সন্ধব। পূর্বেই বলা হইরাছে, এই নাটকগুরি শীআঃ উৎসজাত হাদীছ সমূহের ভক্তবাঞ্চক শারগুরিতে পরিপূর্ণ। সক্তবত নাটকের পুরাকারীন আরিকে আকর্ষণ ও উরেজনা স্থিতীর উদ্দেশ্যেই মর্মশাণী দৃশ্যাবনী সংযোজিত হইয়াছে। কিন্তু নাটকের প্রধান বক্তবাই হইর মুক্তিজাততত্ত্ব এবং এই সূর সর্বর মুক্তকটভাবে অনুর্ভিত হইয়াছে। আমরা সেই নিগৃত তত্ত্বের দিকে পাঠকদিপের দৃষ্টি আক্ষর্যণ করিতে চাই বাহা Chodzko-তে (ম. Bible) সহজেই গাওয়া বাইত।

যুক্তিবহ এই শাক্ষা আতের ধারণা কিরাপ প্রাচীন ভাষা কারবালার দুবটিনার মার চারি বংসর পর হ'সারন (রা)-এর মাঝারের সম্পুদ্ধ দীড়াইরা স্লারমান ইব্ন'স্'রাদের নেতৃত্বে অনুত্ত ব্যক্তিদের প্রাধনা হইতে অনুধাবন করা বার । ভাষারা অনুভত্ত হাগরে এই দৃচ্ প্রতিভা রহণ করে যে, জীবনের শেষ মুখূর্ত পর্যন্ত তাহারা হ'সারন (রা)-এর নুশংস হত্যার প্রতিশোধ প্রহণধি উমারা)ঃদের বিরুদ্ধে অবিরাম সংপ্রাম

চালাইরা বাইবে । শহীদে আ'জ'ম হ'সায়ন (রা)-এর সঙ্গে থাকিরা সংগ্রামে অংশ প্রহণ অথবা মৃত্যুবরণ না করিয়া ভাকারা নিজেদের উপর যে অপরাধ টানিরা আনিয়াছে, এইভাবে তাহারা উধার প্রারক্তিক করিতে চাহে। এই দলের অন্যতম ব্যক্তি 'আব্দুলাহে ইবৃন গুরামাী আভতায়মী বিচার দিবসে হ'সায়ন, তদীর লাতা হ'াসান এবং শিলা 'আমাী (রা)-কে আলাফ্র সহিত সম্পর্ক শ্বাপনের যোগসূর (গুরাস'ীল )-রূপে অভিহিত করেন। ত'াবারী তদীর প্রছের ৫৪৭ পৃষ্ঠার এই রিওয়ায়াত আবু মিখনাফ হইতে, তিনি সালামার ইব্ন কুহ'ায়ল নাকক একজন শী'আরপহী বিশেষজ হইতে, তিনি 'আলী (রা)-এর প্রশার এবং হ'সায়ন (রা)-এর পৌর মৃহ'াম্মাক আল-বাাকি'র হইতে বর্ণনা করিয়াছেন। সালামার ইব্ন কুহ'ায়লকে সাধারণভ উপ্র শী'আর পহী না বলিরা উদারপহী যায়দীরাপে অভিহিত করা হয়।

তা'যিয়ার বহ-বিস্তুত রূপটি আধুনিক। এমন এক সময় ছিল যখন উহার স্থল আচার-সর্বস্থতা এবং ধর্মবিরোধী আনুস্তিক মৃত্য ও শোভাষামার জন্য রক্ষণশীর আরিমদের পক্ষ হইতে উত্থাপিত বহ বাধাবিগত্তি অভিক্রম করিতে হইয়াছিল ৷ Adam Olearius ১৬৩৭ খুস্টাব্দে অর্ণাবিলে ( Ardabil )মূহণর্রামের এক মহোৎসব হচকে দর্শন করেন এবং তাহার বর্ণনা,প্রদান করেন। কিন্তু তাহার বৰ্ণনায় ভা'ৰিয়ার উল্লেখ নাই: J. B. Taverniere ভূ. Vierzig-Jahrige Roisebeschreibung, Nurnberg 1681, p. 178 4.), ১৬৬৭ খুস্টাব্দে ইস্ফাহানে তাঁহার বচকে দেখা উৎসবের বর্ণনায় কোন বিশেষ নাট্যানুষ্ঠানের উল্লেখ করেন নাই। অপরপক্ষে J. Morier ১৮৯১ খুস্টাব্দে তেহয়ানে অনুষ্ঠিত উৎসবের কথা উল্লেখ করিরাছেন। সম্ভবত ভালমুখ্ (Tammuz) এবং আদনীস (Adonis)-পহীদের পৌরাণিক উৎসবসমূহের প্রাচীন অনুষ্ঠানাদি পরবর্তী নাটকে ছান লাভ করে। ভারতের কোন কোন সুধী এবং হিন্দু সম্পুদায়ও কিঞিৎ পরিবতিত আকারে উহা গ্রহণ করে। মিছিলেয়ে পতাকা এবং ক্ষমতাস্চক দণ্ড বহন করা হয় উহাকে এখন হ'সায়নের কতিত হন্তের প্রতীকরণে ব্যাখ্যা করা হয়। এইডাবে উহা পৌরাণিক কাহিনীর চিহ্ন বা নমুনা বহন করিয়া চলিয়াছে। অনুষ্ঠানের পবিগ্র বন্ত-উপকল্পনাদির তাৎপর্য যে পরিবতিত হইয়া চলিয়াছে তাহা অনুধাবন করা যায় এই বাগোর হইতে যে, শী'ঈ তাভারগণের মধো এখন ভাবেতকে বলা হয় ক'।।সিমের বিবাহ বাসর। অনেক ছলে জ।নুমজিক এমন কতিপয় লাচার পরিপুট্ট হয় যাহা 'পানি'র সহিত সংখ্যা। এইঙাৰ ছিল মূলত স্থানীয় সংকার। দৃষ্টাত্তররূপ পানিতে 'ভাবেত'-এর বিসর্জন লথাটিকে ভারতীয় শী'আগণ হিন্দুদের দুর্গা-দেবী প্রভৃতির বিসর্জন রীতি হইতে প্রহণ করিয়াছে বলিয়া মনে করা ষাইতে পারে। এমন কি শোকের চিহুদ্বরূপ কাল গোশাক পরিধানের রীতিও আংশিকভাবে পুরাতন আচার দারা প্রভাবাযুিত। কিন্ত তৎসত্ত্বেও এই আবেগধর্মী আজোচিত নাটক হইতেছে ধর্মীর অনুভূতির অভিব্যক্তি ৰাহার মূল শিকড় কারবালার ঐভিহাসিক ঘটনার . মধ্যেই নিহিত আছে।

Berlin 1929 (with reproduction of lithographed texts), (a) A. Chodzko, Theatre persan, Paris 1878, (b) Lewis Pelly, The Miracle Play of Hasan and Husain, 2 vols., London 1879, (c) Ch. Virolleaud, La passion de l'imam Hosseyn, Paris

ভা'ৰীৰ

1927, (a) J. Morier, Second Voyage en Perse, Paris 1818; (b) M. de Gobineau, Les religions et les philosophies dans l'Asie Centrale<sup>2</sup>, Paris 1866; (c) J. Lassy. The Muharram Mysteries among the Azerbijan Turks of Caucasia, Helsingfors 1916; (b) E. G. Browne, A History of Persian Literature in Modern Times, Cambridge 1924, p. 172 st. and thereon H. Ritter in Isl., xv. (1926), 107; (a) B. D. Eerdmans, Der Ursprung der Ceremonien des Hosein-Festes (ZA, ix., 1894); (bo) G. van Vloten, Les drapeaux en usage a la fete de Hucein a Teheran (Internationales Archiv fur Ethnographic, v. [1892], 3); (bb) E. Aubin, Le chiisme et la nationalite persane (RMM, vi., 1901).

R. Strothmann (S.E.I.)/মুহত্মদ আবদুর রহমান তার্শ্বীর (১০০০) আমর ত্রতে শৈলু হইতে উরাষানে কিয়াবাক বিশেষ। তার্শীর শব্দের মূল অর্থ সাহায্য করা তথা শরু হইতে রক্ষা করা (কুল্লুআন, ৭ ঃ ১৫৭ ইত্যাদি)। তারগর ইহা নিষেধ করা, বাধা দেওয়া এবং তর্থ সন্য ও তিরক্ষার সহকারে কাহাকেও আইন পালনে রত করা (আত-তাওক ফ 'আলাা'লফারাাহাা ওয়া'ল-আহ্কাম) অর্থে ব্যবহাত হয়। শারী'আতের পরিভাষার যে সকল অপরাধ ও অন্যায়ের কন্য কুল্রুআনে অধবা হণাদীহে কোন বিধিবদ্ধ শান্তির (হণাদ্ধ) উল্লেখ নাই সেই সকল ক্ষেত্রে যে সংশোধনী শান্তির ব্যবহা শারী'আতে করা হইয়াছে ভাহাকে তা'ষীর বলা হয়। সাধারণভাবে ইহা বিধিবদ্ধ শান্তি অংগ্রু করা ক্ষুত্র হয় এবং ইহার উদ্দেশ্য অপরাধীকৈ ভবিষাতে করার কার্য হইতে বিরত রাখা (মান্'উন্'ল-জানী 'আন মু'আও-য়াদাতি'ল-যান্ব ) এবং আইনান্গ করা।

ভাষীর (শান্তি) এবং তা'দীবের (সংশোধন) মধ্যে গার্থকা করা ঘাইতে গারে। তা'বীর শব্দ প্রথমত একটি পারিভাষিক শব্দে পরিণত চুইয়াছে। বিভায়ত, তা'বীর বিষয়ে আমীক'ল-মু'মিনীন অথবা সমসাময়িক শাসনকর্তা অর্থাৎ কেবলমার সরকারই আইন স্নচনা করিতে গারেন এবং ইহার পর সমসাময়িক শাসনকর্তা অথবা ভাহার প্রতিনিধি (যথাঃ কাাদ'ী অথবা জন্য কর্মচারী) গাগের প্রকৃতি নির্ধারণ করার পর উপযুক্ত শান্তি বিধান করিতে গারেন। পক্ষান্তরে ভাদীব আইন জনুবারী শান্তি নহে, যথাঃ শিক্ষক তাহার হারকে ভাষা গিডা পুরকে শান্তি দিলে ভাহা ভাগনীব হইবে।

ইসলামী শারী ভাতে শান্তি তিন প্রকার হয়। (১) যাহা আলাহ ভাজালা নিদিন্ট করিয়া দিয়াছেন, কিন্তু উহা কার্যে পরিণত করার ভার জগরাথী বাশার উপর নাক করিয়াছেন, ইহার মধ্যে হস্তক্ষেপ করার অধিকার কাহারত নাই। যথা বিভিন্ন প্রকার কাক্ষারাঃ। (তু. 'কাক্ষারাতু আয়মানিকুম' ইত্যাদি, কু'রজান ৫:১২)। (২) বাহা শাসক, কারী ইত্যাদি কর্তৃক অর্থাৎ সরকার কর্তৃক কার্মে গরিণত করা হয়। ইহা আবার দুই প্রকার (ক) ঐ সম্ভ লাভি বাহা আলাহ্ তা'জালার কিন্তাব অথবা রাস্থা কারীম (স')-এর সুলাভ হারা সাবাভ ও নিদিন্ট হইয়াছে। শারী'ভাতে ইহাকে হ'াদ (বিধিবছ শাভি) বলা হর। ইহাতে শাসক অথবা কারীয় নিজভ ভভিনতের কোন হান নাই। বেমন ব্যভিচারের শান্তি। (খ) বাহা আল্লাহ্ তা'আালার কিতাব অথবা রাস্লুলাহ্র সূলাত দারা নিদিন্ট হর নাই; বরং সমসামরিক শাসনকর্তা অথবা তাঁহার পক্ষ হইতে কাষী অবখা অনুমায়ী বা প্রয়োজনানুষারী নিদিন্ট করিতে গারেন। এই প্রকার শান্তির জন্য আইন প্রণরনের ক্ষমতা সরকারের আছে। এই প্রকার শান্তির জন্য আইন প্রণরনের বলা হয়। জন্য কথার বলিতে গেলে হাদ্ম এবং কি সাাসং পর্যারের শান্তি ব্যতীত জন্য বে শান্তি সমসাময়িক শাসনকর্তা খির করে ন ভাহাই তা'বীর।

হ'লে এবং তা'বীরের মধ্যে আর একটি পার্থক্য দেখান হইয়া থাকে। এথবােডাট আয়াাহ্ তা'আালারে অধিকারতুক্ত বলিয়া পথা এবং শেরােডাট বান্দার অধিকারতুক্ত। ইহা এই হিসাবে বলা হর যে, হ'াদে বান্দা কোন পরিবর্তন করিতে পারে না। কিন্তু তা'মীরের মধ্যে দুইভাবে পরিবর্তন সাধন করা মাইতে পারে। এখমত, অবছাজনে এবং অপরাধীর ব্যক্তিছভেদে শান্তির পরিমাণ কম-বেনি করা এবং শান্তির প্রকারের পরিবর্তন করা চলে (বেমন বেয়াঘাতের সংখ্যা অথবা জেল ইত্যাদি); ভিতীরত, বেহেতু ইহা বান্দার অধিকার সেজনা উৎপীড়িত ব্যক্তি ইছা করিলে অপরাধীকে ক্ষমা করিতে পারে এবং এইভাবে অপরাধী শান্তি হইতে মুক্তি পাইতে পারে। এই হিসাবে কি'সাাস'কে হ'াদের মধ্যে পণনা করা হর না। কারণ ইহাও বান্দার হ'াক্'ক' এবং বান্দার হাধীনতা আছে যে, সে পাণীকে ক্ষমা করে। কু'রাজান কারীমে কি'সাাস' সম্বন্ধে স্পন্টত উরিধিত ইইমাছে (আল-বাহ'কে'র-রাাইক', ৫:২)।

ইসলামী শারী আতে শান্তির উদ্দেশ্য হইল প্রথমত আরাাহ তা'আলার বাদাগণকে পাপীর অনিস্টকারিতা হইতে রক্ষা করা (নারহ: ফাতহ:'ল-কাদীর, ৪খ, ১১১)। কারণ ইসলাম পৃথিবীতে হারামা স্পিটকে এবং সামাজিক জীবনে অশান্তিকে অত্যন্ত অপসন্দ করে। নাত্তি বিধানের (প্রাপদণ্ড ব্যতীত) দিতীয় উদ্দেশ্য হইন মানমের আত্মসংশোধন, যাহাতে পাপ প্রবণত। স্থায়ী হইতে না পারে। সংশোধনের ক্ষেত্রে মসলিম ও অমসলিম সমান। শারী'আড়ী শান্তির ফলে মুসলিমগণ পরকালের শান্তি হইতে মৃত্তি পায়, কিংয়াামান্ডের দিন ইয়ার সম্বন্ধে পুনবিচার হইবে না। এই কারণেই ইসজাযের প্রাথমিক যগে কোন মসলিস কোন অপরাধ করিয়া ফেলিছে তিনি অপরাধ বীকার করিয়া নিজেই শান্তি চাহিয়া লইতেন। কি'স'াসে'র ও তাখীর বিষয়ক শাস্তির আরও একটা দিক আছে : উহা এই যে, মানব প্রকৃতিতে প্রতিশোধ প্রহাপের যে স্পৃহা আছে তাহার প্রতি লক্ষ্য করা হইয়াছে এবং সঙ্গে সঙ্গে ইহাকে ক্ষমাঞ্চলে পরিণ্ড क्तिया रेजनाय जनसभावनी व्यर्जनित नित्क वर्णन व्यक्तित रहेग्राह । সংক্রেপে, ইসলামী শান্তি বিধানে-নীতি বিভানে বীকৃত ভিন উদ্দেশ্যই নিহিত আছে অর্থাৎ শান্তি বিধানের উদ্দেশ্য একই সঙ্গে প্রতিশোধ-महक, ब्रिजिदाधम्बद्धः अवर मरामाधनमहक (व्यक्तिशत ७ मामासिक উভয় কেয়ে )।

প্রস্থানী ঃ (প্রবাদ উলিখিত সুত্তকসমূহ) হ'াদীছ্ ও কিক্হের কিতাবসমূহে ঝিশবত কাাসানী, বাদাাই' আস'-স'ানাই', কাররো,
১৯১০খু.. ৭খ,৬৩ প. পুতকে কিতাাবু'ল-হ'দুদ পরিজ্ঞেদ; (১) খালীর,
মুখ্তাসার, অনুবাদ Santillana, Milan 1919, ii. 742; (২)
মাঙিরার্দী, আল-আহ্'কাামু'স্-সূরত'ানিয়াঃ, Engor, Bonn
1853, p. 399 প.; অনুবাদ, Fagnan, Algiers 1915,
p. 469 প.; (৩) শাস্থানী, মীবান, কাররো ১৯২৫, ২য়, ১৭৫ প.;

(8) Juynboll, Handbuch des Islam. Gesetzes, Leydon 1910, 65, 3rd ed. (Dutch), 1925, 68 (e) Kresmarik Beitrage zur Beleuchtnug des Islam. Strafrechts, ZDMG, Iviii. (1904) 65, 556 m., (b) J. P. M. Mensing. De bepaalde straffen in het Hanbalietische recht., Leiden 1936, (a) G. Bergstrasser, Grundzuge des islamischen Rechts. 1935, index. হালীয়ের বিভাগের অন্য প্র.। (b) Wensinck, Handbook of Early Muhammadan Tradition, Leyden 1927, প্র. Punishment.

W. Heffening (S.E.I.)/मू. जियाजेन बरीम তায়াম্ম ( 🚓 🐧 ) মাটির সাহাষ্টে ত ।হারেভ ( 🗈 . ) নাভ করা। পানির পরিবর্তে পাকি সাফি মাটি ছারা আনুষ্ঠানিক তাহারোত বাভ করার অনুমতির ভিঙি সুরআন মাজীদের দুইটি আারাত। প্রথমটি চতুর্থ স্রাঃ ( আন-নিসাা' )-এর ৪৩ আায়াত। দিতীয়ট পদম সুরাঃ ( আল-মাাইদাঃ )-এর ৬ঠ আয়াত। দিতীয় আয়াতাংশের অনুবাদ এই: "আর তোমরা যদি দীড়িত হও অথবা সফরে থাক, কিংবা ভোখাদের মধ্য হইতে কেহ যদি মলত্যাপের ছান হইতে আস অথবা ভোমরা যদি শ্রী সহবাস করিয়া থাক, কিন্তু (সেই অবহায় ) গানি না সাও তাহা হইলে তোমরা (এই অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে ) পাকি-সাাফ মার্টির চেল্টা করিবে। তৎপর উহা হইতে নিজেদের মুখমগুল ও হাতগুলিকে সাস্হ' করিবে। আল্লাহ তোমাদিগকে কোন অসবিধায় ফেলিভে চাছেন না। পরত তিনি ভোমাদিপকে পাাক-পবিত্র করিতে অভিপ্রায় রাখেন মাহাতে তোমরা সকলে কৃত্ততা প্রকাশ করিতে পার :" ৪ ঃ ৪৬-আয়াত কিঞিৎ সংক্ষিণ্ড; কিন্তু ভায়াম্পুমের বিধান-সংক্রান্ত জংশের ভাষা উভয় আয়াতেই অনুরাপ, শব্দমালাও অভিন। কেবল উভুত আয়াতে ষেখানে রহিয়াছে---"উহা হইতে নিজেদের মুখমগুলে ও হাতঙ্গিকে মাসহ করিবে", ৪:৪৩ আয়াতে সেখানে 'উহা হইতে' বৰুদ্ধ বাদ পড়িয়াছে। শাফি'ঈ মাষ্'হাব অনুসারে 'উহা হুইতে' কথাটির তাৎপর্য হইতেহে হাতে মাটির কিছু অংশ অবশ্যই থাকিবে। অপর দিকে হণনাক্ষীগণের অভিমত এই যে, একটি মস্প পাথরেও হস্ত ল্পনিত হইলে ভায়ালমুম সিভ হইয়া মাইবে।

গা'রানি ভদীর 'মীমানু'জ-কুব্রা' প্রস্থ (কাশ্করো ১২৭৯ হি. ১খ, ১৪৩ গ.) ভারাস্থ্যের শর্ভ, প্রক্রিয়া প্রভৃতি বিষয়ে এই ধরনের ১৪টি মত গার্থকোর উল্লেখ করিয়াছেন। নিম্নে বণিত প্রস্থঞ্জাকে কেল্ল করিয়া এই মতবিরোধ দেখা দিয়াছে:

- ১। তায়ালমুমের উপাদান মাটি, বাজি, পাখর প্রছতি ;
- ২। পানি অনুসন্ধানের বাধ্যবাধকতা।
- ৩। মুখনঙল ও হাতের কি পরিমাণ অংশ খাস্হ করিতে হইবে এবং ফরব, সুলাত প্রভৃতির কোনু পর্বায়ে পড়িবে;
- B। ভারাস্মুম করিয়া স'াজাতি **ওক্ন ক**রার পর পানি পাওয়া মেজে কি হইবে;
- ৫। একই তারাল্যুম দুইটি করব সালাত সমাধা করার পক্ষে
  ক্ষেপ্ট কিনা;
- ৬। খাহারা গানি ঘারা উবু সল্পন্ন করিয়াছে তাহাদের সালাতের ইয়ায়াত সেই বাজি করিতে গারিবে কিনা যে ভারালযুব করিয়ছে;
  - ৭। সকরে না থাকিয়াও কেহ দিদের এবং জানাাযার সণালাত

ভারাসমূস করিয়া আদার করিতে গারিবে কিনা :

৮। এক ব্যক্তি সফরে নয় অখচ গানি পাওরা বাইতেছে না ভার এদিকে স'ালাভের নিদিশ্ট সময় **অভিনাত হওবার ভালতঃ** রহিয়াছে, কাজেই সে ভারাশ্যুম করিয়া স'ালাভ **আলরে করিয়া** লইল: কিন্ত ভারগরই গানি পাওয়া দেল: সে এই কবছার উষ্ করিয়া পুনর্বার স'ালাভ আদার করিবে কিনা:

১। পানি সামানা রহিয়াছে যাহা পূর্ণ **উষ্র জন্য অথপট** নহে, ঐ রল্প পানি ছারা আংশিক উষ্ করিয়া বা**কী অংকের** জন্য তারাত্মুম করা চলিবে কিনা।

১০ ৷ উষ্র অলগুলি আ**হত ও ক্ল**তবিক্ষ**ত থাকিলে কি করিতে** হইবে :

১১। যে চারি অবহায় (কু'রজানের অনুমোদনক্রমে) ভারা-স্ব করিয়া স'ালাভি সমাধা করা হইয়াহে সেই সব স'ালাভি পুনরাঙ গড়িতে হইবে কিনা।

ইমামগণ সম্পূর্ণ একমত যে, সুত্তমন্ত করাই তারাল্ম্ম এবং ইহা সমভাবে উব্ এবং ও স্ব উভরেরই বিকল ব্যবস্থা (আন-নাওয়ামা), মুসলিমের সাহাীহা-এর ভাষ্য, কাররো ১২৮৩হি. ১ব, ৪০৬)।

কতিপর হ'াদীছ' হইতে স্পণ্টত বুৱা বার, 'আব্দুলাহ ইব্ন মাস্'উদ এবং খালীকাঃ 'উমার ইবনু'ল-বাহ'াাব (রা) জুনুব অর্থাৎ নাপাকী অবহার ভারাস্মুম করিরা স'ালাভি আদার করার সিছতা সন্দর্কে সন্দিশ্ধ হিলেন (বুখারী, ভারাস্মুম, বাবি ৭। মুসলিম, হ'ারদ', হ'াদীছ' নং ১১০)। সেব পর্যন্ত এই বিবরে ভাঁহাদের আর কোন সন্দেহ ছিল না।

হষরত 'উমার ও 'আব্দুলাহ্ ইব্ন মাস্'উদ (রা) সম্বর্কে সংলিচ্ট দুইটি হ দৌহ' নিম্নে উলিখিত হইল ঃ

১ম হাদীছ': এক ব্যক্তি আমীক্ল'ল-মু'মিনীন হৰরত উমার ফ্রাক্রক (রা)-এর খিদমতে হাষির হইয়া নিবেদন করিবঃ আমি ना-शाक हरेया (भवात्र, शांनि शारेवात्र ना अरे जवदात जात्रात्र कि করিতে হইবে ? হয়রত 'উমার (রা) বলিলেনঃ এই অবস্থার সাজাতি আদায় করা চরিবে না। হবরত 'আত্যার (রা)-ও সেখানে উপস্থিত ছিলেন; ধলিলেনঃ আমীরু'ল-মু'মিনীন! স্থাপনায় কি সমর্থ নাই, আমি এবং আগনি এক সৈন্যদলে ছিলাম, আম্বা উভৱে জুন্ব (নাগাক) হইয়া গেলাম এবং আমরা গানি না গাওয়ার আপনি তো সাল্যাত আদার করিলেন না। কিন্তু আমি মাট বারা धर्मंप क्रिया भाक-अभाक स्रेबाम अवर अभागित जमाया क्षिबाम । আমরা স্পীনায় প্রত্যাবর্তন করিয়া রাস্ব (সা)-এর খিদমতে হাষিত্র হইলাম এবং সমস্ত ঘটনা ডাঁহার নিকট বিবৃত্ত করিলাম। তিনি খনিয়া বলিলেন, "দেশ, ডোমরা এইরূপ করিলেই ঋশেষ্ট হইড"—এই বলিয়া রাস্ল (স') তাঁহার দুই হল্পের তালু মাটিছে থৰ্ণ ক্রিলেন, তৎদর উহাতে ফুঁদিজেন এবং উহা দারা ভাঁহায় মুখ্যখন এবং দুই হাভ কনুই পর্যন্ত মাস্ত করিলেন (আহ'মাদ, তাক্ষসীয়া ইব্ন কাছ"ীরের উদ্ভিন্বাদ, ৫ম গারা, ৩৮ গৃ.)।

ৰুখারীতে আশ্মার (রা) বণিত অনুরূস হ'াদীছে' তথু শাসই অবহার স'ালাত গড়া চলিবে না" হবরত উমারে (রা)-এর এই উচ্চি নাই। বাকী সমন্তই একরাণ (মিশ্কাত, ইংরেজী অনুবাদ, ফলবুর করীন, ১ব খত, ৭২৫—২৬ গৃ.)।

বিতীয় হ'াদীছ' ঃ হযরত আৰু ৰূসাা (রা) কর্তু "আকুল্লাই

ইবন মাস'উদ (রা)-এর নিকট এইরাগ নাগাকী অবছায় তারাল্যুমের সিছতা সম্পর্কে রাসূল (স')-এর অনুরাপ একটি হ'াদীছ' উল্লেখ করা হইলে ইব্ন মাস'উদ (য়া) বলিজেন, "কিন্ত হবরত 'উমার উজ্বর্গনাকে ক্ষেত্রট মনে করেন নাই।" ইহা গুনিয়া আৰু মূসা সূরাঃ নিসাা'-র সংশ্লিক্ট আয়াত আর্থি করিলেন। ইব্ন মাস'উদ (য়া) উহা এড়াইরা গিরা বলিজেন: "লোকদিগকে এইভাবে তারাল্যুমের সুযোগ সুবিধা প্রদান করিলে তাহারা অত্যধিক শীত অনুভূত হইলেই তারাল্যুম গুরু করিয়া দিবে" (আহমাদ হইতে ইব্ন কাছ'ীর কর্তুক উভ্ত প্র. ঐ উদ্ অনুবাদ, ৫ম গারা, ৩৮ গ্.)।

অপরদিকে সাহাাবী আবু য়ার্র (রা)-এর মনেও প্রথম দিকে অনুরাপ সম্পেহ ছিল। কিন্তু পরে তাঁহার সন্দেহ অপনোদিত হয় এবং তিনি বলিলেনঃ রাসুর (স')-এর এই হাদীছা ঘারা সব সন্দেহের নিরসন হইয়াছে: "যদি কেহ ১০ বংসর সন্ধান করিয়াও পানি না পায় তবে পাকি-সাফে মাটিই তাহার পবিশ্বভালাভের উপায়" (আহ'মাদ ইব্ন হ'থাল, মুস্নাদ, ৫ ঃ ১৪৬ প.)।

এক জিহাদে অভিযান হইতে মুসলিমগণের প্রত্যাবর্তনের সময় উষ্র পরিবর্তে তারাদমুমের অনুমতিভাগক আারাত অবতীর্ণ হয়। উহার সংক্ষিণত বিবরণ এই যে, গংশ হয়রত 'আাইলা (রা)-এর কণ্ঠ-ছার হারাইয়া ষায়। উহার সজান উপলক্ষে সমস্ত সেনাবাহিনী একটি ছানে একরাছির জন্য আটকা পড়িয়া যায়। গানি নিঃশেষিত হওয়ার এবং উক্ত ছানে গানির সজান না গাওয়া অবছার এই আারাত প্রত্যাদিক্ট হয়। (বখারী, আহ'মাদ, ইব্ন জারীর প্রভৃতিতে বিজ্ত বিবরণ ল.)।

য়াহ্দীদের তালম্দে (Berakot, fol. 15a) পানির অভাবে কু'রজাানের মতই মাটির বাবহারের জনমতি প্রদত্ত হইয়াছে। মাটি দারা খুস্ট ধর্মাডিষেক ক্রিয়া সম্পাদনের নজীরও দৃষ্ট হয়। Codronus, Annales, od. Hylander, Basle, 1566-এর ২০৬ পৃষ্ঠায় মক্রজ্মির মধ্য দিয়া অভিক্রমকালে (পানির অভাবে) এইরূপ খুস্ট ধর্মাডিষেকের একটি ঘটনার উরেখ ক্রিয়াছেন।

প্রমাণ করে আরও দেশুন কুরেজান মাজীদের স্রাঃ ৪ ঃ ৪৬ ও স্রাঃ ৫ ঃ ৬ জায়াতের ব্যাখ্যা, (১) Noldeke—Schwally, Geschichte des Korans, i. 199 ; (২) A. Geiger, Was hat Moh. aus dem Judenthume aufgenommen ?, p. 86; (৩) Th, W. Juynboll, Handleiding etc., Loyden 1925, p. 58; 8A. J. Wensinck, A Handbook of Early Muhammadan Tradition, v. Tayammum.

A. J. Wensinck (S.E.I.)/আবদুর রহমান তারাবীহ ( ارويح : তারাবা হৈ ) তার্ব হৈ । (বিরাম ) শব্দের বহবচন । রমষান মাসে রারিকালে যে বিশেষ সালাতি আদার হয় তাহাকে তারাবি হৈ বলা হয়। হাদীছ-এ বলিত আছে য়ে, হয়রত মুহাম্মার (সা) এই সালাত্কে অভিশর পুণাজনক বলিয়া ঘোষণা করেন। জপর পদ্ধে তিনি এইরূপ সাবধানতা অবলঘন করেন ষাহাতে এই সালাত ফরষ না হয় (বুবারী, তারাবি হৈ ঃ হাদীছ—৩)। মনীনার মসজিদে প্রথম অবহার মুসলিমগণ একাকী বা দলে দলে এই সালাত আদার করিতেন, তখন ৮ কিংবা ১২ রাকাআত পড়ার রিওয়ায়তে গাওয়া যায়। তাহাদিসকে হয়রত ওমার (য়া)-ই সর্বয়থম এক ইমামের পিছনে এক জামা আতে ২০ রাকাজাতে ভারাবি হিং গড়িবার ব্যবহা দেন (ব্বারী, তারাবি হিং

হপদীছ'—২)। আরও বাঁহারা স্থান্তির শেষভাগে এই স'ালাভ আদার করিতে না পারেন তাঁহাদের পক্ষে রান্তির প্রথমাংশে এই স'ালাভ আদারকে তিনি উৎকৃষ্ট বলিয়া মত প্রকাশ করেন।

তানুযায়ী সাধারণত 'ইনাা'-এর সালাতের অব্যবহিত গরেই তারাবি হৈ-এর সালাতে আনায় করা হয়। দুই দুই রাক'লাত করিয়া দশসালামে, এই সালাতে কুড়ি রাক'লাত হয়। প্রতি চার রাক'-আতের পর সামান্য বিরাম লওয়া হয় বলিয়া এই সালাতের নামকরণ করা হইয়াহে তারাবি হৈ ; মালিকী মাষ্যাব মতে এই সালাত হিছিল রাক'লাত পড়িতে হয় । ইহা স্মাত সালাতের অন্তু ক এবং রমধান সংক্রান্ত আচার-অনুষ্ঠানওলিয় নায় ইহা বাাগকভাবে সম্মন্ত হয়। শী'লাঃ ফিক্ছেশারে সম্পূর্ণ রমধান মাসে অতিরিক্ত এক হাষায় রাক'লাত সালাতে আনায়ের বাবস্থা দেওয়া হইয়াহে ।

এই সালাতে কুরেআান তিলাওয়াতকে অতাধিক ওক্তর দেওয়া হয়। সারা রমবান মাসে এই সালাতে সাধারণত অভত একবার কুরেআান লাত্ন করা হয়। হাদীছে বণিত আছে য়ে, য়াসূল (সা) প্রত্যেক বৎসর রমধানে সেই সময় পর্যন্ত অবতীর্ণ কুরেআান ভিবরাজির ('আ)-কে একবার করিয়া ভনাইতেন (কুরেআান চ.)। তাঁহারই অনুসরণে তারাবিশীহা সালাতে এক লাতম কুরেআান শোনাকে মুস্তাহাশ্ব বলা হয়। এই সালাতে ইমাম সারা রমধানে এব বা একাধিক বায় সম্পূর্ণ কুরেআান পাঠ করিয়া থাকেন বলিয়া এই সালাত জামাাজাতে সম্পাদন করা অত্যন্ত জনপ্রিয় হইয়া উঠে এমন কি তারাবিশীহোর সালাতের পরেও বহু লোক অতিরিজ ইবাাদাতের করা জালত থাকে।

এই তারাবি হিং সালোতের মর্যাদা ও মূল্য সম্পর্কে রাস্ত্র (সাবলেন, "তারাবি হিং সালোতকে সুনাত বলিয়া বিরাস করিয়া যে ব্যক্তি ইহা সম্পাদন করে তাহার পূর্বকৃত গুনাহ্ মাালাফ করা হয়' ( বুখারী, ঈমান )।

প্রস্থাপাই (১) বুখারী, ভারাবি হৈ, শারহ্ সহ; (২) মানিক মৃওয়াতৃ তা; সালাত ফী রামাদান, ধুরকানীর শার্হ সহ; (২ আবু ইসহাাক আল-শীরাষী, ভান্বীহ, ed. Juynboll, পৃ. ২৭ (৩) আর-রামনী, নিহায়োঃ, কায়রো ১২৮৬, ১য়, ৫০৬ ম.; (৪ ইব্ন হাজার আল্-হারভামী, তুহ্ফাঃ, কায়রো ১২৮২ হি., ১য় ২০৫ ম.; (৫) আবু ল-কাসিম আল-হিন্দী, শারাই উল-ইস্লাম কনিকাতা ১২৫৫ হি., পৃ. ৫১; (৬) Caotani, Annali, A. H 14, 229 ম.; (৭) Juynboll, Handleiding, Leyden 1925 register; (৮) Snouck Hurgronje, Mekka, ii. 81 ম. (১) ঐ লেখক, De Atjehers, i. 247 ম.; (১০) d'Ohsson Tableau general de l'empire othoman, Paris 1787, 1214 ম. (সতর্কভার সহিত ব্যবহার করিতে হইবে); (১১) Lanc Manners and Customs of the Modern Egyptians London and Paisley 1899, p. 481.

A. J. Wensinck (S.E.I.)/আবদুল খালে তা।রিকা ইব্ন যিয়াাদ (১৮) ইব্ন 'আবদিলা। ক্ষেন বিজেতা ও উহার প্রথম পত্রর ( ওয়ারী ) ( লাওওয়াল, ৯২/১ ভুলাই. ৭১১ হইতে ভুমাদে ল-উলা, ৯৬/মার্চ-ওলিল, ৭১২ বিষের খাতিনামা সেনানায়কদের অনাতম। তিনি খল সংখ্যালৈনা লইলা মুরোপের রহুৎ সাল্লাড়া স্লেন জর করিরাছিলেন এং ভুখার মুসলিম শাসনের ভিতি খাপন করিরাছিলেন। তিনি রুরোপে

রাজনৈতিক, সামাজিক ও সাংজ্তিক ক্ষেব্রে এক অভ্তগ্র আলোড়ন স্লিট করিয়াছিলেন। ব্যক্তি হিসাবে তিনি ছিলেন ধর্মজীক, কর্তবা-পরায়ণ ও অসীম সাহসী। তিনি তাঁহার সততা ও চরির মাধ্রের জন্য জনসাধারণ ও সেনাবাহিনীর শ্রুরর পার এবং প্রিয়ভাজন জিলেন।

ভাঁহার বংশ পরিচয়ের বর্ণনার বৈষম্য লক্ষ্য করা যায়। ইন্রীসীর মতে তিনি যানাতা-র বার্বার সম্প্রদারের অবস্থাক ছিলেন। ইব্ন খালদুন ভাঁহাকে তাাারিকা ইব্ন যিরাাদ আল-লারছাী বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। কোন কোন ঐতিহাসিকের মতে তিনি ইরানী বংশােছ্ত হামাদাান-এর অধিবাসী ছিলেন। ইব্ন 'আয়াাারী প্রদন্ধ বংশা তালিকা অনুযায়ী তিনি বানু নাক্ষা-র অবস্থা ছিলেন। তবে ইহা ঠিক যে, তিনি ছিলেন ইক্রীকি স্লার শাসক (৯৬/৭১২—৯৫/৭১৪) মুসাা ইব্ন নুসাায়র-এর আমাাদক্ত ভালাম (মাওলা) এবং তাহার ব্যক্তিপত সহকারী।

তণারিক' মুসাা ইব্ন নুস'ায়র-এর নায় খাতনামা সমরবিশেষক ও সেনানায়কের তত্ত্বাবধানে প্রশিক্ষণ লাভ করেন। তিনি শীঘুই সমরবিদ্যার দক্ষ হইয়া উঠেন। তাঁহার সমরকৌশল ও বীরত্বের চর্চা হইতে থাকে। সমর পরিক্লন। রচনায় তিনি ছিলেন একজন অভিজ বাজি। অসাধারণ ধী-শক্তি, দ্রদশিতা ও চিঙের দুচ্তা-সম্পন্ন নেতা হিসাবে তিনি বিশেষ খ্যাতি লাভ করিয়াছিলেন। ম্পেন অভিযানের পূর্বে তাঁহার প্রশাসনিক যোগ্যতার ভিত্তিতে তাঁহাকে তান্জা-র পভর্নর (ওয়ালী) নিযুক্ত করা হইয়াছিল।

স্পেনীর নৌ-শক্তি আফ্রিকার মুসলিম শাসনে নানা রকম বাধা সৃষ্টি করিতেছিল। ইহাছাড়া আরও অন্যবিধ কারণে মূসা। ইব্ন নুসণয়র স্পেন বিজয়ের সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন। তিনি শন্তুপক্ষের শক্তি ও প্রতিরোধ ক্ষমতার অনুসন্ধান এবং তাহাদের সামরিক পদ্ধতি সম্পর্কে ছবর সংগ্রহের জন্য রামাদ'ান, ৯১/জুলাই, ৭১০ সনে চারশত মুজাহিদের একটি অনুসন্ধানী দল প্রেরণ করেন। এই দলের নেতা ছিলেন ডারীফ ইব্ন মাালিক আন্-নাখারী। তিনি দক্ষিণ স্পেনের যেইছানে অবতরণ করিয়াছিলেন, সেই স্থানটি তাঁহার নামানুসায়ে ভাষীরাঃ-ই-তণরীফ নামে পরিচিত। তণরীফ সেই ছান হইতে খাদ্'রাঃ ধীপ আক্রমণ ও জয় করেন। এই অভিযানের সাফল্য লাভের পর মুসা ইব্ন নুস'ায়র সাত হাজার ( মতাভরে বার হাজার ) সৈন্যসহ স্বীয় সরকারী তাারিক' ইব্ন বিয়াদিকে স্পেন অভিযানে প্রেরণ করেন। এই বাহিনীর মধ্যে বার্ষারী সৈন্যদের আধিক্য ছিল। এই অভিযানে তণারিক' কাউণ্ট জুলিরানের সামুদ্রিক জাহাজ ব্যবহার করিয়াছিলেন। এই জাহাজগুলি মুসলমানদের সঙ্গে কাউণ্ট জুলিয়ানের একটি চুক্তির ভিত্তিতে জুলিয়ান কত্ঁক প্রেরিত হইয়াহিল। মুসলিম বাহিনী ৫ রাজাব, ১২/৭১১ সালে স্পেনের সমুদ্র উপকৃত্তে অবতরণ করে। তণারিক যে পাহাড়ের নিকট অবতরণ করিয়াছিলেন, তাঁহার নামানুসারে উহা **ভাবার্'ত্'-ত**ণারিক<sup>,</sup> নামে অভিহিত হয়। রুরোপীয় ভাষার উহা রূপাভরিত হইয়া জিব্রাল্টার ( Gibraltor ) রূপ পরিপ্রহ করে। অতঃপর তণারিক কারতাাজানা দুর্গ অধিকার করেন।

ত'ারিক' যুদ্ধের জন্য সামরিক দিক কিবেচনা করিরা মুসলিফ বাহিনীর জন্য একটি অধিকতর নিরাপদ স্থান নির্বাচন করেন। এই স্থানটির নিকটেই প্রবা-সামন্ত্রী ও পানি সরবরাফের সুবন্দোবন্ত ছিল। স্থানটি ওয়াদী রিবাতি'-এর নিকটবর্তী ছিল (ইহার অপর নাম

ওয়াদী বাকার) ৷ মুসলিম বাহিনীর পিছন দিকে ছিল লা-জান্দা নদী যাহাকে আল-বাহ-ীরাঃ বলা হইত। তণারিক সৈন্যদের উদ্দেশ্যে তাঁহার ঐতিহাসিক ভাষণে বলিয়াহিলেন, ''তোমাদের সামনে শলু এবং পিছনে বিশাল বারিধি।" এই বলিয়া তিনি **আল-বাহ**ীয়ার দিকে ইঙ্গিত করিয়াছিলেন। সেইখানে তণারিক'-এর ভাহাভ নোলর করা হইয়াছিল। যুদ্ধ শুরু হওয়ার পূর্বে তণারিক' **জাহাজওলি পো**ড়াইয়া ফেলিবার নির্দেশ দিয়াছিলেন । তিনি তাঁহার সৈনা বাহিনীকে বুঝাইতে চাহিয়াছিলেন যে, এই সুদুর বিদেশ বিভূ'য়ে তাহাদের জন্য সাত্র দুইটি পথই বোলা আছে ঃ মৃত্যু অথবা বিজয়। রহন্তর মুদ্ধ গুরু হওয়ার পূর্বে ত'ারিক' নিকট ও পার্যবতী এলাকা ও শহরগুলি অধিকার করেন। এই সমন্ত এলাকা হইতে সেনাবাহিনীর প্রয়োজনীয় অনেক প্রবাসামগ্রী অজিত হয়। এই অঞ্লের সভর্নর ছিল তাদ্মীর (থিয়োডমির— Theodomir)। তিনি স্পেনের পথিক (قوطی ) রাজা রডারিক (نزرات )-কে ত'াারিকে'র অভিযান সম্পর্কে অবহিত করেন। রডারিক তণারিক-এর মুকাবিলা করিবার জন্য দুর্ধর্ষ এক সৈন্য-বাহিনী লইরা রিবাতি নদীর তীরে তাঁবু ছাপন করেন। ইত্যবসরে মুসা ইব্ন নুসায়র কতৃকি প্রেরিত ৫,০০০ সৈন্যের এক বাহিনী ত'ারিক'-এর বাহিনীর সহিত আসিয়া মিলিত হয়। যুদ্ধ শুরু হওয়ার পূর্বে তণারিক; সৈনাবাহিনীর উদ্দেশে যে জালাময়ী ভাষণ দিয়াছিলেন, ইসলামী সাহিত্যে তাহা বিশেষ গুরুত্বের অধিকারী। আটদিন ক্রমাগত বৃদ্ধের পর স্পেনীয় বাহিনী পরাজিত হয় (২৮ রামাদশান, ১২/১৯ জুকাই, ৭১১)। রাজা রডারিক পলায়ন করেন। ক্ষিত আছে, নৌকাষোগে প্রায়নের সময় রাজা রভারিক নদীবক্ষে নিমজ্জিত হইয়া প্রাণ হারান। ইহা ছিল মুসলমানদের জন্য এক বিরাট বিজয়। ইহার পর স্পেনীয় বাহিনী দিতীয়বার একর হইয়া মুসলিম শক্তির মুকাবিলা করিবার প্রয়াস পায় নাই। ত'াারিক'-এর জন্য ময়দান এখন নিক্ষণ্টক। তিনি স্পেনের দক্ষিণ-গণ্চিম দিকে অপ্রসর হইয়া কণাদিস প্রদেশের প্রসিদ্ধ শহর শাষুণনাঃ অধিকার করেন। অতঃপর তিনি ক'ারমূনাঃ ইশ্বীবিয়া ( Soville), ইরাজাঃ, কর্দোভা (قرطبه) (এই শহরটি ১৩/অক্টোবর, ৭১১ সনে তণারিক'-এর নির্দেশে মুগীছ' কর্তৃক বিজিত হইয়াছিল), মালাগা (Malaga), এলবীরা (Elvira), রায়্যা, আরিউলা, টলেডো (طليطلة)-র নিয়ত্ত্বণ প্রতিষ্ঠা করেন। এই সমস্ত অঞ্চল বিজয়ের পর তিনি উত্তর স্পেনের দিকে অগ্রসর হন এবং সেইখানে ইভারকণা ও জালীক•ীয়া অধিকার করেন। বলা হয় যে, এই সমস্ত যুদ্ধে অনেক সম্পদ ত'াারিক'-এর হন্তগত হইয়াছিল। এই সমন্ত দ্রব্যের মধ্যে মাাইদাঃ-ই-সুলায়্মাান বিশেষ উল্লেখযোগ্য।

পথিক রাজা রডারিকের পরাজয় এবং ত'ারিক'-এর বিসময়কর বিজয়ের সংবাদ মৃসা ইব্ন নুস'ায়র-এর 'নিকট পৌছিলে তিনি রীয় পুত্র 'আবদুল্লাহ্কে ইফরিকি'য়ার শাসনভার অর্পণ করিয়া ১৮,০০০ সৈনা সহ স্পেনের দিকে বাল্লা করেন এবং খাদ্'য়া' বীণে অবতর্মণ করেন। তিনি যে পাহাড়ের নিকট অবতর্মণ করিয়াছিলেন, তাহা 'জাবালু-মৃসা' নামে অভিহিত হয়। তাঁহার বাহিনীতে সিয়ীয় ও 'আরবীয় সৈন্যের আধিক্য ছিল। তিনি ত'ারিক'-এর বিজিত অঞ্চলভিলি পরিত্যাপ করিয়া অন্ধিক্ত অঞ্চলের দিকে অভসর হন। অতঃপর তিনি শাষ্'নাঃ, ক'ারমুনাঃ ও সারিদাঃ জয় করেন।

৯৪/৭১৬ সনে টলেডো নামক ছানে তাারিক'-এর সহিত বুসা ইব্ন নুগারর-এর সাক্ষাত হয়। তাঁহারা বি**ধিত অক্ষমকুর্**  ত্থনকার অবছা প্রালোচনা করেন। অভ্যন্তরীণ শাসনের ছিতিশীলতা এবং আরও নৃত্ন নৃত্ন দেশ অয়ের পরিকল্পনা গৃহীত হয়।
নব অভিষানে বাহির হওয়ার আগে মুসাা সৈনিকদের প্রতি যে
ফরমান জারী করিয়াছিলেন, সামরিক সাহিত্যে তাহা অতীব ভরুত্বের
দাবীদার। তিনি লাটিন ও আরবী লিপি-উৎকীর্ণ মুদ্রা চালু করেন।
পরিকল্পনা অনুযায়ী উভর সেনাপতিই অনেক নৃত্ন দেশ জয় করেন।
শেসনের উভর-প্রাঞ্জ ছাড়াও দক্ষিণ ফ্রান্সের দিকে অল্লসর হইয়া
তিনটি প্রসিদ্ধ শহর আরব্দা, লুদুন এবং উয়ুনুন (১৯৯৬) অধিকার
করেন। ইহার পর তাঁহারা স্পেনের উভর-পূর্ব অংশে সৈনা প্রেরণ
করেন।

মুসা। এবং তারিক -এর অভিযান অবিরাম চলিতে খাকে।
এমন সমগ্র ওপ্রাজীদ ইব্ন 'আবদি'ল-মালিক-এর প্রেরিত দূত
ভাঁহাদের উভয়কে অতি শীঘু দামিশ্কে ফিরিয়া যাইবার আদেশ
লইয়া উপন্থিত হয়। মুসা চলমান করেকটি অভিযানের পরিপ্রেক্তিতে
খলীফার নির্দেশ পালনে একটু বিলম্ব করেন। তিনি দামিশ্কে
ফিরিয়া যাইবার সিদ্ধান্ত প্রহণ করেন। স্পেনের অনেক অভিযানে
অংশগ্রহণকারী তাঁহার পুর 'আবদ্'ল-'আষীয়কে স্পেনের শাসনভার
অর্পণ করেন। অতঃপর তাারিক -কে সঙ্গে করিয়া ১৫/৭১৫ সালে
যুদ্ধলম্ধ অনেক সম্পদস্থ চিরুদিনের মত স্পেন হইতে বিদার প্রহণ
করেন। দামিশ্কে পৌছার পর মহান বিজয়ের এই নায়কদ্বের
সামরিক জীবনের অবসান হয়। এক নিদারণ মর্মান্ত্রীড়া মইয়া
মুসা। ইব্ন নুসায়র এবং তাারিক ইব্ন যিয়াদি-এর জীবনাবসান
ঘটে। মুসা। এবং তাারিক স্বিদ দামিশ্কেক্ব দ্রবারের অবিবেচনার
শিকার না হইতেন, তাহা হইলে হয়ত স্পেনের ইতিহাস ভিন্ন খাতে
প্রবাহিত হইত।

প্রমুপতা ঃ (১) Levi-Provencal, Hist. Esp. Mus., Sw. b. (2) Dozy, Recherches, Sw. 5-bo; (6) E. Saavedra, Sobela invasion de los Arabes, आधिम, ১৮১২ ; (৪) দা. মা. ই., আল-আন্দালুস, ৩খ, ৩৩৭—৩৮ প. ; (৫) নাস'ীর আহ'মাদ নাাসি'র, ডাারীখ-ই-হিস্পানীয়া, লাহোর ১৯৬৯খ্. ; (৬) সায়িদ রিয়াাসাত 'আলী, তারিখ-ই-আন্দালসূ ২ শ, আজমগড় ১৯৫০—৫১খু., (৭) G. C. Murphy, History of the Mohametan Empire in Spain, were spouse, (b) Conde, History of the domination of the Arabs in Spain, ইংরেজী অনুবাদ, Janathan Foster, ৩খ, ১৮৫৪— ১৯০০খু.; (৯) Dozy, Spainish Islam, অনুবাদ E. G. Stokes, (80) S. P. Scott, History, of the Moorish Empire in Europe, 444 abod 4., (88) George power. History of the Empire of the Musalmans in Spain and Portugal, সম্ম ১৮১৫ মু ৷ (১২) H. E. Watts, Spain, ১৯২০: (১৩) ইৰ্ন 'ভাৰদি'ল-হণকাম, ফুডুহ' মিস'র, প্ৰকা, C. Torrey, Yalo oriental Series, ১৯২২ বু, (১৪) আখবাার মাজমু'আঃ ফী ফাত্রি''ল-জালালুস, মালিদ ১৮৬৭ খু, মূল গাঠ, গৃ. ৪ প., অনু. ১৮ প.; (১৫) ইব্নু'ল-কু'ড'ীয়া, ইফডিভাাই্'ল-আলালুস, যান্তিদ ১৯২৬ ৰু, (Historia dela Conquista de Espana de Abenalcata el Cordebes, অনু. J. Ribera) ম্লাগাঠ, পৃ. ৩ গ., অনু. পৃ. ১ গ.; (১৬) আদা-দাবী, বুগ্ হাতু'ল-ব্ৰতাধিস, Bibliotheca Arabico Hispana, ৬ খত, বালিদ,

১৮৮৫ শ্, সংখ্যা ৮৬৪. গৃ. ৩১৫; (১৭) ইব্ন 'আষ'ারী, আলবায়ানু'ল-মূগ'রিব, প্রকা. Dozzy ২খ, ৪—২৬ প.; (১৮) আলইদ্রীসী, সিফাতু'ল-মাগৃ'রিব, গৃ. ১৭৬; (১৯) ত'াারিক' (প্রক্ষ),
Encyclopaedia of Islam, লাইডেন; (২০) আল-মাক্ ক'ারী,
নাকহ''ত'-ত'ীব, ১খ, ১০৮; (২১) ইব্নু'ল-আছ'ীর, আল-কাামিল,
৪খ, ২১২ প.; (২২) এ. এইচ. এম. শামছুর রহমান, স্পেনে মুসলমানদের ইতিহাস, খ্লনা ১৯৭৭খ.।

্লা. মা. ই. )/এ. এন. এম. মাহৰ্বুর রহমান ভূঞা তারীয় ( خُوان হ তারীয়) মাস, সন, শতাব্দী ও কাল নিরপণ বিদ্যা। উহার মূলগত অর্থ ঃ তা'রীয় দেওয়া। ঘটনার কাল ও ক্রমিক বিন্যাস, ঐতিহাসিক গ্রন্থ এবং ইতিহাস অর্থেও ইহার প্রয়োগ দেখিতে পাওয়া যায়। এইভাবে ঘটনাপজীর বিবরণ শুভক অর্থেও ইহার ব্যবহার পরিলৃতট হয়। বক্ষামান প্রবন্ধে মুসলিম প্রিকাবা বর্ষপঞ্জী অর্থে ইহার আলোচনা করা হইবে।

সময় নিরূপণের প্রাচীন আরবীয় পছতি সর্ন্দকে আমাদের ভান বিক্ষিশ্তভাবে ছড়ান স্বন্ধসংখ্যক প্রাচীন 'আরবী কবিতার উপর নির্ভরশীল। উক্ত ভান সীমিতঃ সূত্রাং সকল দিক বিবেচিত হয় না।

কেচ কেচ মনে করিয়া থাকেন--প্রকৃত প্রভাবে চাল্র ও সৌর বর্ষের সংমিত্রণে প্রাচীন 'আরবীয় বর্ষ গণনা করা হইত এবং য়াত্-দীদের 'ভিশ্রী' কর্ষের সহিত উহার কতকটা মিল ছিল। এই অভিমতের সমর্থনে বেশ কিছু বক্তব্য রহিয়াছে। দৃণ্টারন্থরাপ অধি-কাংশ মাসের প্রাচীন নামের অর্থের দিকে দৃশ্টি দিলে (সাফার ১. ওয়াল, ষুণল কণাদাঃ, ষুণল-হিংজ্জাঃ) উহার সমর্থন মিলে। অবশ্য পরাকালে আর্বের সর্বস্ত একই ধরনের সময় নিরূপণ পদ্ধতি প্রচলিত ছিল একখা নিঃসদেহে বলা চলে না। 'আরবের বেদুঈন গোছ এবং অন্যান্য যাযাবর দ্রেণীর মধ্যে অতি প্রাচীনকারে চন্তকে ভিত্তি করি-রাই বর্ষপঞ্জী প্রচলিত ছিল এবং উহা তথাকথিত 'ঘাঁটি চাল্ল বর্ষ'-রাপে গণ্য হইত। পরবর্তী যুগে সৌরবর্ষেত্র সহিত উহার সামজস্য বিধান করা হয়। এই ধারণা বহু মুসলিম পণ্ডিতের বিবরণ দারা সম্ভিত (JA. 1858 ser, v. Vol. xi-এ প্রকাশিত মাহামুদ আফেন্দীর প্রবন্ধ দ্র.)। উদাহরণযুক্তপ বলা যাইতে পারে, আল-বিকানী (আছুণাকু'ল-বিবাদ, Suchau, Leipzig 1878) আবু মাশার জাক্ষর ইবন মৃহণাস্মাদ আল-বাল্ধীর (কিডাবি'ল-উল্ফ ফী বয়তি'ল-'ইবাাদাঃ) সলে একমত হইয়া উল্লেখ করিয়াছেন যে, হিজরীর দুই শতাব্দী পূর্বে য়াহদী বর্ষের প্রভাবে আরবীয়দের মধ্যে খাঁটী চান্দ্র বর্ষ হুইতে চান্দ্র-সৌরবর্ষ পণনা পদ্ধতির প্রচলন ঘটে।

অপর এক মতে ছিজরী বর্মের অবাবহিত পূর্বে খাঁটি চান্ত বর্মেরই অভিত্র ছিল বলিরা দাবী করা হয়। F. K. Ginzel (Chrnologie, i, 248) মাহ মৃদ আক্ষেণ্টা (Mom, des savants etrangers dell' Academie royale de Belgique, xxx., 1861 হুইতে এই অভিমত গ্রহণ করিরাছেন। কিন্ত উপরিউজ্জ্ঞ মতের মুকাবিলার এই অভিমতটিকে একটি অকাট্য মুজিনির্ভর অভিমত-রূপে উল্লেখ করা চলে না। কারণ ৫৭১ খু. এর মার্চমাসে সংঘটিত বৃহক্তির সহিত শনিপ্রহের সংযোগ 'ধর্মের সংযোগ' (কিল্বান্'গ্লান্'গ্লান্) মহানবী (স')—এর জনের বাছবিকই পূর্বের ঘটনা—একখা ক্ষাব্যভাবে প্রমাণিত নর এবং পরবতী সংযোগ এখানে আমাদের অলেট্য নর।

রাত্দী চাল্ল-সৌর বর্ষের নাার আরবীরদের চাল্ল-সৌর বর্ষ দরৎ ঝতুতে গুরু হইতে। ১২ মাসে সাধারণ বর্ষ পূর্ণ হইত। তথি-বর্ষ (Leep year) ১৩ মাসে ধরা হইত। এক হিলালে (নবচন্ত্র) হইতে অগর হিলালে পর্যন্ত মাস হিসাব করা হইতে।

বর্ষের ১ম মাসটিকে সৌর-বর্ষের নির্দিপ্ট ঋতুতে ছির রাখার উদ্দেশ্যে অবৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতে প্রতি ২ বা ৬ বৎসর পর পর অতিরিক্ত এরোদশ মাসের সংযোগ ঘটান হইত। Moberg সুস্পট্ডাবে দেখাইরাছেন (Axel Moberg, An-Nasi, in der islamischen Tradition, Land 1931) যে, কুরুরানানের নবম সূরার (সুরাঃ তাওবা) ৩৭ আল্লাতের বহু বিত্তিকত 'নাসী' শধ্যের বাবহার দ্বারা উক্ত জয়োদশ মাসের সংযোগের কথা সম্থিত হয়। হ্যরত মুহান্সাদ (সা) ১০ হিজারীতে (১ঃ ৩৭) সর্বপ্রথম দ্বার্থহীন ভাষার এই সংযোগ নিষ্ম কল্পিয়া দেন।

কু রজানের ৯ ঃ ৩৬—৩৮ আয়াত অনুসারে আলাাহ্ই এই অতিরিক্ত মাসের সংযোগের বিলাভি বিপুরিত করেন। ববত আলাহ্র নির্ধারণ অনুসারে স্পিটর প্রথম সূচনা হইতেই মাসের সংখ্যা ১২টি। বিহু কুগতের উপকরণ, গগনমগুলের চন্দ্র-সূর্য, গ্রহনকর আলাহ্ তা আলাই স্পিট করিয়াছেন। উহাদের গতি ও ছিতি, আকর্ষণ-বিকর্ষণ, গরিক্রম পথ সমক্তই সেই মহাপ্রভু ও বিশ্বনিষ্টা আলাহ্ তা আলা নিদিল্ট করিয়া দিয়াছেন। তাঁহারই প্রাকৃতিক নিয়ম মতে মাসের সংখ্যা ছাদশটি নির্ধারিত হইয়াছে। কু রজানের সংগ্রিক্ট আয়াতের মর্ম এই ঃ

"আকাশ ও ভূমণ্ডলের স্পিটর দিবস হইতে আলাহ্ন নিকটে আলাহ্র নির্ধারণ মতে মাসের সংখ্যা হইতেছে বারটি, তক্মধ্যে চারিটি হইতেছে নিষিদ্ধ মাস। . . . নিশ্চরই নিষিদ্ধ মাসকে অন্য মাসে পিছাইয়া দেওয়ার রীতি (নাসী) কুফরের সংখোগ ভিন্ন কিছুই নহে, ইহা দারা বিল্লান্ড করা হয় কাাফিরদিগকে। তাহারা কোন বংসর এক মাসকে বৈধ বলিয়া গণ্য করে, কোন বংসর উপ্ত মাসকে নিষিদ্ধ করিয়াছন ভাহা বৈধ করিতে পারে। ভাহাদের অসং কাজসমূহকে (এই মনগড়া ব্যবহা দারা) সুশোভিত করিয়া তোলা হইয়ছে; নিশ্চয়ই আলাহে কাাফিরদিগকে সংগথে পরিচালিত করেন না।"

প্রচীন 'আরব সমাজ মু'ল-ক'।'লা:, মু'ল-হি' জ্জা:, মুহ'ার্রাম ও রাজাব মাসকে পবিশ্ব মাস বলিয়া পণ্য করিত, উহাতে মুজ-বিগ্রহ নিষিদ্ধ বলিয়া সাধারণত মানিয়া লইত এবং লুউতরাজ হইতেও নির্ব্ধ থাকিত। কিন্তু নিজেদের প্রয়োজনমত এক ছানের বা এক কণবীলার (পোল্টার) পোল্টাপতিয়া নিজেদের ব্যক্তিগত বা দল্লগত রার্থ সিদ্ধি কিংবা লোভ চয়িতার্থতায় জন্য একটি নিয়িদ্ধ মাসকে পিছাইয়া দিত। এই ব্যবহার কলে নিষিদ্ধ মাস তাহাদের জন্য সাধারণ মাসের মতই মুজবিগ্রহ ও লুইতরাজের জন্য সিদ্ধ মাসরূপে লখা হইত। বিপক্ষদল উক্ত নিমিদ্ধ মাসে মুজ-বিগ্রহে যোগদান করিতে থিধাবোধ করিত। উক্ত নিমিদ্ধ মাসে মুজ-বিগ্রহে যোগদান করিতে থিধাবোধ করিত। উপরে উদ্ধৃত কুণরজ্ঞানী আরাতে এই অশোভন কাভকে কুক্রের মত থেরতের জন্যায় কাজরূপে অভিহিত করা হইয়াছে এবং আলাহ্র দৃশ্টিতে বার মাসেই বর্ম নির্মানিত—এই কথা প্রতিভাৱে বলিয়া দেওয়া হইয়াছে।

১০ হি.-এর বিদার হ'ক্ষের সময় চাম্র-সৌর মিশ্র করের পরিবর্তে

চ্ডারভাবে খাঁটি চান্ত বর্ষকে ইসলামের ধর্মীয় বর্ষক্রপে স্নিলিচট করিয়া দার্থহীন ঘোষণা জানান হর। মোটামুটি ৩৩ বংসরে চান্ত মাস বৎসরের সব ঋতু ঘুরিয়া জাসে। (মাওলানা মুহাম্মদ আকরম খা, 'তফসীরুল কোরআন', ২: ৭১৮—৭১৯ ও ৭২৬ 'জালামাঃ 'আব্দুলাহ্ যুসুক 'আলী, The Holy Qur'an, ১: ৪৫০—৪৫১)।

সৌরবর্ষের হিসাব অনুসারে শুক্লাড হাজ্জ্জ্রত (ম.) প্রতি বছর শরংকালে অনুতিঠত হইত অর্থাৎ সৌরবর্ষ অনুসারে ভাণ্টাখ নির্ধারণের ফলেই ইহা সঙ্কর হইত। এই ভান্টাখ মহাজাসভিক নিরম (নাও:, ব. ব. আন্ওয়াা') অর্থাৎ চল্লের ২৮টি মান্বিলের কোন বিশেষ একটির সহিত সংযোগ রাখিয়া নির্দিত্ট হইত। এইজারে সৌরবর্ষীয় তা'রীখ নির্ধারণের প্রথা পরবর্তীখালেও দৃত্তিসাচর হয় (তু. the 'Calendrier de Cerdoue de l' aanneo 961' ed. Dozy, Leyden 1873)। আমরা পৃথিবীর অন্যান্য অংশেও পুরাকালে এই পদ্ধতির প্রচলন দেখিতে গাই (চীন, ভারতবর্ষ, মিসর)। কিও হয়রত মুহণাত্মান (সা)-এয় সময়ে চাল্রন্মারিবর্ষের অনুসরণ ও অভিরিক্ত সময় সংযোগকরণের সীমাবদ্ধ জানের ফলে চাজ্র-সৌরবর্ষ খাটি সৌরবর্ষের এত অধিক অপ্রগানী হইয়া পড়ে যে, বর্ষের প্রথম মাস, মুহণার্রাম উহার পূর্ববর্তী মুণ'ল-হিজ্জাঃ মাস এবং হণাজ্কর সময় বসভকালে (দরৎকালের গরিবর্তে) গিয়া পভিত হয়।

আরায়াম্'ল-জাহিলিয়াঃ-এর (জাহিলী বুগের) শেষ পর্যায়ের মাসের নাম যেরূপ নির্ধারিত ছিল, মুসলিম যুগেও আমরা সেইরূপই দেখিতে পাই। পার্থকা ভধু এই বে, সাকার ১-এর স্থান প্রহণ করে মুহণর্রাম। জ্যাহিলিয়্যাঃ (৪.) যুগে মাস্তলির নাম ছিল এইরাপ ঃ भाष्मात ১, नाकात २, तावी ১, तावी २, क्याला ১, क्याला २, রাজাব, শা'বানি, রামাদ'ানি, শাওওয়ালি, বু'ল-ক''পাঃ, বু'ল-হি'জ্জাঃ। রক্ষণীয় ব্যাপার এই বে, বছরের প্রথম অর্থে ছিল ৩টি ডাব্ল মাস, কিন্ত আল্-বীরুনী প্রাচীন 'আর্বীর মাসসমূহের ষে নাম উল্লেখ করিয়াছেন তাহা সম্পূর্ণ ডিল। উপরে উল্লিখিত মাসের ছলে সেই মাসঙলি ছিল: আল-মু'ডামীর (সাঞ্চার), নাজের, ৰাওওয়ান, বুসুসান, হ'ান্তাম অথবা হ'ানাম ( উচারণ অনিশ্চিত ), যাকা।' অথবা যুব্বী,, আল্-জাসণম, 'জাাদিল, নাঞ্চিক', ওয়াগ'ল, হওয়া', বুরাক। এখনও ইহার কোন-কোনটি বর্তমানে **এচলিত** মুসলিম মাসের ওপবাচক নামরূপে দেখিতে গাওয়া যায়, যখা রাজাবের জন্য আন-আসাম্ম, শা'বাানের জন্য 'আাদির। এতহ্যতীত আল-বীরানী ও আল-মাস্'উপী আরও বহু নামের উল্লেখ করিয়া-ছেন, সাবিয়ানদের শিলালিপিতেও বহু নাম দে**ৰিতে** গাওয়া যায়। কিন্ত বিভিন্ন উৎস হইতে প্রাণ্ড ও বিভিন্ন পোরে প্রচলিভ মাসের নামগুলিতে এত অধিক পার্থকা পরিপৃণ্ট হয় যে, সেই সব নাম হইতে গ্রাচীনতম বুপের 'আরব পঞ্জিকা সম্বন্ধে শেষ সিদ্ধান্তে উপনীত হওরা অসম্ব ৷

Wellhausen-এর মতে (Reste arabischen Heidentums. Borlin 1897, p. 96 প.,) গোড়ার দিক্ষে বংসরকৈ তিন অতুতে বিভক্ত করা হইরাছিল ঃ বর্ষা, অনার্ভিট কাল ও শ্রীত্মকাল। প্রাচীন 'আরবীর কবিতার আমরা চারি অতুর সন্ধান পাই । খারীক বা রাবী', নিতাা', সণারফ এবং কণারজঃ। এইগুলি মোটাম্টিভাবে আমাদের শরৎ, শীত, বসত ও প্রীত্মকালের সমতুলা । সভবত ৬ অতুর অভিত্রও তাহাদের মধ্যে ছিল ঃ রাবী' (শেষ শস্য কর্তন

মৌসুম ), খারীফ (শরৎ), শিক্তা' (শীতকাল ), রাবী'উ'হ'-হ'নানী (অপ্রবর্তী শস্য কর্তন মৌসুম), সায়ফ (প্রাক-প্রীন্ম) এবং ক'ারজ (প্রীন্মকাল)।

অতি প্রাচীনকাল হইতেই যে ৭ দিবসে সংতাহ গণনার রীতি গৌন্ধলিক 'আরবদের মধ্যে প্রচলিত ছিল তাহা প্রমাণ করা যাইতে পারে। আল্-বীরানীর মতে (আছেণার, ৬৪ পৃ.) পুরাকালে প্রচলিত সংস্কাহের দিবসগুলির নাম ছিল ঃ আওওয়াল (রবিবার ), আহ্ওয়ান, জুবাার, দুবাার, মু'নিস. 'আরবাা ও শিয়ার। অবশ্য একথা ধারণা করা উচিত নয় যে, আরবরাই সংত দিবসে সংতাহ গণনার আবিকারক ; বরং একথা মনে করার যথেণ্ট কারণ রহিয়াহে যে, এই গণনা রীতি ব্যাবিকানিয়া হইতে অথবা য়াহ্দীদের নিকট হইতে প্রহণ করা হইয়াছে ; ব্যাবিকানেয় অধিবাসিয়্বন্দ এবং য়াহ্দীদের মধ্যে উহা অতি প্রচীনকাল হইতেই প্রচলিত ছিল।

প্রতি মাসের দিবসগুলিকে ১০ ডাপে বিজ্ঞ করিয়া প্রতি তিন দিবসের জন্য একটি করিয়া গৃথক নাম রাখা হয়। নবচপ্র হইতে গুরু করিয়া এইগুলির নামকরণ হইয়াছিল: ১। গুরার, ২। নুফাল, ৩। তুসা', ৪। 'উশার, ৫। বীদ', ৬। দুরা', ৭। বুলাম, ৮। হানাদিস অথবা দুহ্ম, ১। দা'আাদি' এবং ১০। মিহাকে (এ. আল-বীরানী, পূ.এ., পৃ. ৬৩ প.)। মাহ্দীরা এবং পরবর্তী মুগে নুসলমানগণও সুর্যান্তের পর হইতে দিবসের গুরু গণনা করিত। প্রক-মুসলিম মুগে দিবসকে ২৪ ঘূল্টায় বিভ্তি-করণের কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না।

বর্ষ পদনার সুবিধার জন্য জাহিলী যুগে সুনিদিণ্ট কাল বিভাগ বা অব্দ প্রবর্তনের নিদিণ্ট প্রারত অসংখ্য ছিল। আল্-বীরুনী যুদ্ধ-বিশ্রহ, সমরণীয় ঘটনা. কা'বার মেরামত বৎসর প্রভৃতি বিভিন্ন ক'বৌলার নিদিণ্ট অব্দরণে উল্লেখ করিয়াছেন (পূ. జ., পৃ. ৩৪)। বিঘাহ দিবস বা বিশ্বাসঘাতকতার দিবস আয়াাামু'ল-ফিজাার (সভবত ৫৮৫ হইতে ৫৯১ খৃ.-এর মাঝে) এবং হস্তী বর্ষ 'আামু'ল-ফীলকে (সভবত খু. ৫৭০) সমধিক প্রচলিত অব্দরণে গণ্য করা হইত।

ইসলামে পঞ্জিকা বা কাল নিরূপণ পদ্ধতি :

পূর্বেই বলা হাইয়াছে দশম হিজরীতে নাস্ট বা মাসকে সরাইয়া
দেওয়ার রীতি কুরজান কর্তৃক নিষিদ্ধকরণের পর হইতেই খাঁটি
চাল্লমাসের নির্মে সময় গলনার পদ্ধতি প্রচলিত হইয়া মায় । ইহা
ইগলামের একক বৈশিক্টা । (একটি খাঁটি চাল্ল মাসের সময়ের
পরিমাণ হইতেছে ২৯ দিবস, ১২ ঘণ্টা, ৪৪ মিনিট, ৩ সেকেও ।
এইরাপ ১২ চাল্ল মাসের যোগফল দাঁড়ায় ৩৫৪ দিবস ৮ ঘণ্টা ৪৮
মিনিট ৩৬ সেকেও ) । শুসলিম বর্ষ প্রতি বৎসর সৌয়বর্ষের প্রায়
১১ দিবস পশ্চাতে পড়িয়া যায় , কিছু কম-বেশী ৩৩ বৎসরে
নিদিক্ট সৌর ঋতুর সাক্ষাৎ মিলে । সুতরাং ৩৩ চাল্লবর্ষ প্রায়
৩২ সৌরবর্ষের সমান । এই আনুপাতিক হিসাব হইতে আময়ঃ
মোটামুটি হিজরী সাল হইতে খুণ্টাব্দ এবং খুণ্টাব্দ হইতে হিজরী
সাল বাহির করার নিশ্নোক্ত সূত্র পাই ঃ

শৃশ্টাব্দ – উঠি হিজরী সাল + ৬২২ ) অথবা হিজরী সাল ⇒ উঠি (শৃশ্টাব্দ – ৬২২)। সঠিক হিসাবের জন্য – Vergleichungstabilen by Wustenfeld and Mahler পুস্তকটিয় ব্যবহার অগরিহার্য।

আল-কুরুঝান (১০ ঃ ৫ ই) চলুকেই সময়ের পরিমাপকরূপে 
লপ্লট্ডাবে নির্ধারিত করিয়া দিয়াছে। উক্ত মতে মাস এবং বৎসত্তের 
সূচনা প্রাচীন যুগের ন্যায় অবশ্যই হিলালি বা নৃতন চন্ত দেখিয়া

নির্ধায়ণ করিতে হইবে। প্রকৃত প্রস্তাবে মুসলিম জনসমাজে এই নিয়মই আজ পর্যন্ত প্রচলিত রহিয়াছে। বোধপমা কারণেই ইসলামের প্রাথমিক যুগ ছইতে একটি বিশেষ পৌনঃপুনিক গণনা পদ্ধতি প্রতিষ্ঠিত হইয়া শিয়াছে। দুই চন্দ্রের পরিমাণকাল মোটামুটি ৫৯ দিবস এই ধারণা হইতে চান্ত মাসগুলিকে একের পর এক ৩০ ও ২১ দিন ধরা হয়। এই হিসাবে ১ম ( মুহ'ার্রাম), ৩য়, ৫ম, ৭ম, ৯ম ও ১১শ মাসকে ৩০ দিবসে এবং ২য়, ৪র্থ, ৬৯, ৮ম, ১০ম ও ১২৭ মাসকে ২১ দিবসে গণনা করা হয়। এইডাবে সাধারণ চাস্ত্র বর্ষ ৩৫৪ দিবঙ্গে ধরা হয়। কিন্তু কার্যক্ষেত্রে আকাশে চল্লের উদয়াজের হিসাব মতে জ্যোতিষিক চান্তবর্ষ আরও ৮ ঘণ্টা ৪৮ মিনিট ৩৬ সেকেও দীর্ঘতর থাকার এই পার্থক্য দূর করার জন্য প্রতি ৩০ চাব্র বর্মে অভিরিক্ত ১১ দিবস (yawm al-kabs) যোগ কর। হয়। মুসলিম রাজ্যসমূহে এই ১১ দিবস যোগ করার জনা সৰ্বাধিক ব্যাপক যে পদ্ধতি অনুস্ত হইয়া আসিতেছে তাহা ইইতেছে এই ৩০ বর্ষের চরের ২য়, ৫ম ৭ম, ১০ম, ১৩শ, ১৬শ, ১৮শ, ২১শ, २८४, २७४, এবং २৯५ वर्षि ১ निवत्र कतिशा यात्र कता । त्रवंता যু''ল~হি'আছাঃ মাসেই এই সংযোজন ঘটান হয়। সাধারণ বর্ষে উহার দিবস সংখ্যা ২৯ আর সংযোজিত কর্মে হয় ৩০ (সংযোজনের অন্যান্য পদ্ধতি বিশেষ করিয়া তুকী অল্টচক্রের জন্য প্র. Ginzel, Chronologie i. 255);

আর্য্যামু'ল-জাহিনিয়্যাতে দিবস সূর্যান্ত হইতে গণনা করা হইত। আল-ফার্গণানী বিশেষ গুরুত্ব আরোপ করিয়া বলিয়াছেন, এই পদ্ধতিতে দিবস গণনার রীতি এইজনাই প্রবতিত হইয়াছিল যে, মাসের প্রথম দিবস হিলালের (নবচন্তের প্রথম দর্শন) দারা নিরাণিত হয় আর হিলালে সর্বদাই সূর্যান্তের সময় পরিদৃশ্ট হয়। দিবসকে ২৪ ঘণ্টায় বিশ্বক্তকরণ অবশ্য গ্রীক প্রভাবেরই নিদর্শন। সাধারণ্যে প্রচলিত ঘণ্টার পরিমাণ হইতেছে সূর্যাদয় হইতে সূর্যান্ত পর্যন্ত দিবান্তালের হৢৢ ভাগ আর সূর্যান্ত হইতে সূর্যান্তর পরিরাভিত করের। কিন্তু অপরপক্ষে জ্যোতিবিদর্শক প্রায়শ বিষুবীয় ঘণ্টা ব্যবহার করিয়া প্রাক্তন অর্থাৎ দিবস ও রজনীর মোট সময় ২৪ দিয়া ভাগ করিয়া ঘণ্টা বাহির করেন এবং উক্ত ঘণ্টাকে বিষুবীয় ঘণ্টারাপে নির্দেশিত করেন।

সংভাহের দিবসগুলির পুরাতন নামের পরিবর্তে আমরা ইসলামে 
১, ২, ৩ প্রভৃতি মৌলিক সংখ্যাভিত্তিক নামরূপে দেখিতে পাই 
( রবিবার হইতে রহস্পতিবার পর্যন্ত ) ! শুক্রবারের নামকরণ হয় 
য়াওমু'ল-জুমু'আঃ বা সমাবেশ দিবস আর শনিবারের নাম য়াখা 
হয় য়াওমু'ল-সাব্ত । নব রূপান্তরিত নামগুলি এই ঃ য়াওমু'ল-ভালাছ'। 
( রবিবার ), য়াওমু'ল-ইছ্'নায়ন ( সোমবার ), য়াওমু'ল-ছ'লাছ'। 
( মঙ্গলবার ), য়াওমু'ল-জার্বা'আ। ( বুধবার ), য়াওমু'ল-খামীস 
( রহস্পতিবার ), য়াওমু'ল-জুম'আঃ ( গুক্রবার ) এবং য়াওমু'সসাব্ত ( শনিবার ) । সম্তাহের দিবসগুলি সম্বন্ধে একথা সমর্ব রাখা 
প্রয়োজন বে, য়াওমু'ল-আহ'াদে ( রবিবার ) আরম্ভ হয় আমাদের 
শনিবারের সন্ধ্যায় । য়াওমু'ল-ইছ্'নায়ন (সোমবার) গুক্ত হয় রবিবার 
সন্ধ্যায় ; এইভাবে জন্যানা দিবসগুলিও ধরিতে হইবে । সূত্রাং 
দেখা ফাইতেছে, আরবীর এবং মুরোপীয় দিবসের নাম বলিতে ২৪ 
ঘ-টার একই সমাবেশকে বুঝার না ।

ষে বৎসর মহানবী (স ) মন্ত্রা হইতে রাছ্ রিবের (মদীনা ) দিকে হিজরাত করেন সেই বৎসরের পহেলা মুহ রুরাম হইতে হিজরী সালের ওরু ধরা হর। (যে দিবস মন্ত্রা হইতে হিজ্যত করিয়াছিলেন অথবা যে দিবস মদীনায় দৌছিয়াছিলেন সেই দিবস হইতে নয়, সাধারণ মতে তিনি ৮ রাবীউল-আওওয়ল (২০ সেপ্টেম্বর, ৬২২ খু.) মদীনায় দৌছিয়াছিলেন। হিজরীয় প্রকৃত তারিখ হইতেছে ১৫ জুলাই, ৬২২ খু. রহস্পতিবায় অর্থাৎ রাওমুল-খামীস (in the Julian reckoning by days, day I, 948, 439)। হিজরী সালের প্রবর্তন হয় খলীকা 'উমার (রা)-এয় খিলাফাত আম্লে।

হিজরী অব্দ অনুসারে বর্ষ পণনার নিয়মের পাশাপাশি বিভিন্ন বৈদেশিক অব্দের ব্যবহারও প্রচলিত দেখা যায়। যেমন আলেকজেন্তীর রব্দ (তা'রীখু'ল-কি'ব্ত' বা তা'রীখু'ল-ক্যারারন)। কতিপর মুসলিম দেশে, যথা মিসরে শাসন কর্তৃপক্ষ ভূমি-রাজন্থ বর্ষ (সানাঃ খারাজীয়াঃ) প্রবর্তন করিতে বাধ্য হন। একই কারণে 'উছ্'মানীয়াঃ তুকীসপ কর্তৃক ১০৮৭/১৬৭৭ হইতে আথিক বৎসপ্প (সানা-ইশ্মানীয়া) প্রচলিত হয়। ১৯২৬ খুস্টাব্দে তুরকে Gregorion বর্ষ পঞ্জিকা সরকারীভাবে পৃথীত হয়।

্ প্রস্তুপঞ্জী ঃ (১) আন-বার্যানী, কিতাাব্'ল-যীর আস'-সাবি'ী (Opus Astronomicum) ed. A. Nallino, i-iii (Milan 1899—1907), (২) আল-বীরুনী, আছিশার (Chronology of ancient nations) ed. Sachau, Leipzig 1878, (v) F. K. Ginzel. Handbuch der mathematischen und technischen Chronologie, 1. Leipzig 1906; (8) R. Dozy. Le Calendrier de Cordoue de l'annee 961, Leyden 1873; (e) Wustenfeld-Mahler, Vergleichungstabellen der Muhammedanischen und christlichen Zeitrechnung, Leipzig 1926, (4) J. Mayr. Osmanische Zeitrechnugen, in F. Babinger, Die Geschichtschreiber der Osmanen, Leipzig 1927, (৭) ঐ বেৰক, Umrechnungstafeln fur Wandeljahre (Astron. Nachr, ccxlvii, 2/3. Kiel 1932); (b) S. B. Burnaby, The Jewish and Muhammadan Calender, London 1931.

W. Harmor (S.E.I.)/মুহত্মদ আব্দুর রহমান তাল্বিয়াঃ (قلبية) দক্ষ লাকা। (البي) क্রিয়ার ক্রিয়া বাচক বিলেয়)। এই ক্রিয়া হইভেই 'লাব্বায়ক' (البيا) দক্ষ গঠিত। এই ক্রিয়া হইভেই 'লাব্বায়ক' বাক্য উচ্চায়ণ করা। 'আরবী অভিধান লেখকগণ লাকায়ক' নদকে 'লাক্র্ম' দকের সহিত সংশ্লিট মনে করেন। 'লাক্র্ম' নদের অর্থ 'ভক্তিপূর্ণ আনুসভ্য প্রদর্শন করা' এবং 'লাকায়ক' অর্থ 'আগনার আনুসভ্যধীন'। 'আরবী বৈয়াকরণসপের কভে 'লাকার' গৌনঃপুনিক অর্থবোধক ভিবচন। এ১৯ ইহার অনুরব।

এই সুরটি বিভিন্ন কেরে বিভিন্ন আকারে ব্যবহৃত হয়। রাস্বা (সা) নিশ্নোকরণ ভাষ্বিরাঃ উচ্চারণ করিতেন ঃ রাঝায়কা আরাহিশ্যা রাঝায়ক, রাঝায়কা রাগা শায়ীকা রাকা রাঝায়ক, ইলা'ল-হামদা ওরা'ন-নিমাভা রাকা ওরা'ল-মুল্ক, রা শায়ীকা রাক, (বুখারী, হাম্ম, ঝাব ২৬)। (হারির আছি, হে আলাহ্ হারির আছি। ভোষার কোন শারীক নাই, হারির আছি, নিশ্চর ভোষারই জন্য সমন্ত ভারীফ এবং রাজত্ব । তোমার কোন <del>বারীক</del> নাই)।

ইহা সংক্ষিণ্ড আকারেও দেখা যায় ঃ রাকারক আরাইত্সা, লাকায়কা ওয়া সা'দায়ক ইড্যাদি। **ইহা সাধারণত আভাহ** তা'আলার উদ্দেশ্যে উক্তারিত হয়। রাস্ক (স') স**হতে বা লো**ন সাহায্যকারীর সমজে কেবল লাকায়ঞ্চল্প (যেমন ব্যারী, মুসু সাত, বাবে ৪ : শুসলিম, যাকাতি, হণদীছা ৩২ ; ভিন্নমিষাী,—কি লামাত, বাবি ৩৬) এবং 'য়া লাকায়ক' শব্দ (ষেমন মগলিম জিহালি, হ'লি ছি' ৭৬) বাবজ্ত হয়। সাহ**ীয়** মুসলিমের **এক হাণ্টাছ অনুসারে** হষরত মুহণাশ্মাদ (সা)-এর সমসাময়িক অমুসন্ধিমণণ ভূগ আক্ষরে ইহা পাঠ করিত। হ**াজ্বের প্রথমাংশে ইহ**ুরাম বাধার সমর বিশেষ-ভাবে তাল্বিয়াঃ পড়া হয়। ইহা এইভাবে পড়া হয়, "লাকাৰকা বি-হ'াজ্বাতিন ওয়া 'উম্যাতিন'' (ব্ৰায়ী, হ'াজ, বাব ৩৪) অথবা ''আকায়কা বি 'উমরাতিন ওয়া হ'াজ্ঞাতিন'' (তিরমিষ'ী, হ'াজ্ঞা, ৰাব ১১) অথবা কেবল হ'াজ-এর উল্লেখ করা হয় ( বুখারী, ই'াজ, বাব ১৫)। কথিত আছে, হয়রত 'আইশাঃ (রা) 'উমরার প্রারুভ এই সূত্র উচ্চারণ করিতেন, বাব্ধায়ক বি 'উমরাতিন'' ( আবু দাউেদ. মানাসিক, বাবে ২৩ )।

তাল্যিরাঃ হণচ্ছের সময় মিনাতে প্রথম দিনের কংকর নিছে-সের পূর্ব পর্যন্ত ক্রমাগত উচ্চৈঃহারে উচ্চারণ করিতে হয় (আহ'মাদ ইবন হণছাল, ১:১১৪, ৫:১৯২)।

তালবিরাঃ ওরাজিব কি সুলাত এ বিষয়ের আলোচনার জনা দেখুন আন-নাওরাবীকৃত মুগলিখের ভাষা, হণাজ, হণাদীছা ২২।

A. J. wensinck (S.E.I.)/गुरूनमा द्वाजाउँद त्रशीय তালহ াঃ ইবন 'উবায়দিল্লাহ (রা) (আন بيد سيد الله ) একজন বিশিল্ট সাহায়ৰী, জীবিতাবস্থায় জালাতের সুসংবাদগ্রাণ্ড দৰজনের অন্যতম ('আশারাঃ মুঝাশুশারাঃ छ.)। তিনি কু'রারণ গোরের ভায়ন ইবন ম্ররাঃ-র বংশোড্ড। তাঁহার বংশানুক্রম— তালহাঃ ইবন উবারদিলাহে ইবন উছ্মান ইব্ন আমুর ইবন কাবে ইবন সাদে ইবন ভায়ম ইবন মুর্রাঃ। তাঁহার উপনাম আৰু মহান্মাদ। তিনি প্ৰাথমিক সময়ের ব্যাতনামা কণারীদের অন্যত্ম ৷ সিতা-প্র উভয়েই উটের যুদ্ধে (কলে জামার) শহীদ হন। হষরত ত'ারহ**াঃ (রা) ইসলামের দা'ওয়াতের ওক্স**তেই ইসলাম প্রহণ করিয়াছিলেন। হ'াদীছে'র বর্ণনান্যায়ী সু'রায়ণ-দের অনেক অভাচার-নিপীড়ন ডিনি সহ্য করিরাছিলেন। তিনি রাসলল্লাহ (স:)-এর সলে মদীনায় হিতরত করিয়াছিলেন। তথন হইভেই ভাল্হাঃ (রা)-কে হবরত (সা)-এর পরামর্শিতা এবং একনিষ্ঠ সাহাট্যী হিসাবে প্ৰদা করা হয়। বাদ্র বুজের স্বর তাঁহাকে মন্ধাৰাসীদের ক্রিয়াক্ষাণের সংবাদ সংগ্রহের জনা তথাছ পঠান হইয়াছিল এবং ভিনি যুদ্ধ ওক্ল হওয়ার পূর্বে ফেরত আসিডে না পারার বাদ্র মুদ্ধে অংশপ্রহণ করিতে গারেন নাই। কিছ জন্যান্য ম্যাভিরের মত তাঁহাকেও গানীমাঃ (মুম্বন্ধ সন্দদ)-এর অংশ দেওয়া হইয়াছিল। উহ'দের বৃদ্ধে তিনি বিশেষ বীরছের পরিচয় দিয়াছিলেন এবং বিপদের সমর রাস্কুলাহ (সং)-এর নিরাপভার সাৰ্বজ্ঞিক দায়িত্ব পালন করিয়াছিলেন। এই মুক্ষে হ্যরত ড'ব্ল্ছাঃ (রা) ২৪টি আঘাত রাশ্ত *হইয়াছিলেন* এবং একটি আঘাতে **ভাঁনার** হাতের দুইটি আলুভ কাটিয়া গিয়াহিন। এইজন্য হৰয়ত ক্লমুকুলাক (স·)-এর ভীৰদ্বার ও তাঁহার ইন্ডিকালের পর ত'ল্**লাঃ (জ)-এর** বীরত ও একনিঠভার বিলেব মর্বাদা ছিল। উহ'লের বুজের পরও

রাসুলুলাহ (সণ)-এর সঙ্গে প্রতিটি যুদ্ধে ত'াল্হ'াঃ (রা) অংশগ্রহণ করিয়াছিলেন। বায়'আত-ই-রিদ্'ওয়ান-এও তিনি উপস্থিত ছিলেন।
মন্ধা বিজয়ের পর হ'নায়ন-এর মুদ্ধে তিনি বিশেষ বীরত্বের পরিচয়
দিয়াছিলেন।

হষরত ত'াল্থাঃ (রা) ষেমন সম্পদশালী ছিলেন, তেমনই ছিলেন উদার ও দানশীল। তাঁহার বীরত্বসূচক ক্রিয়াকলাপের জন্য রাস্লুলাহ (স') তাঁহাকে 'ত'াল্হ'াতু'ল-খারর' উপাধিতে ভূষিত করিরাছিলেন। রাস্লুলাহ (স')-এর মুদ্ধাবলীর খরতের জন্য তিনি নিজের ষধাসর্বম্ব হষরত (স')-এর দরবারে উপস্থিত করিতেন। মুসলমানদের প্রয়োজনে তিনি একটি পানির কুপ কর করিয়া ওয়াক্ষ (দান) করিয়া দিয়াছিলেন। প'াম্'ওয়া-ই-তাল্ক-এ তিনি প্রচুর খরচ করিয়াছিলেন। তাঁহার এই উদার খিদমতের জন্য রাস্লুলাহে (স') তাঁহাকে 'ত'াল্হ'াতু'ল-ফায়্যাদ' উপাধি প্রদান করিয়াছিলেন। হ্যরত ক'াবীস'াঃ ইব্ন জাবির (রা) বলেন, তিনি বহদিন পর্যন্ত হমরত ত'াল্হ'াঃ (রা)-এর সঙ্গে ছিলেন এবং তিনি আর অনা কাহাকেও এমন উদার হন্তে দান করিতে দেখেন নাই।

একবার হ্যরত তাল্হাঃ (রা) হাদারামাওত হইতে সাত লক্ষ দিরহাম প্রা**ণ্ড হন। সমন্তই** তিনি মুহাাজিরীন ও আনস**া**ফদের মধ্যে বন্টন করিয়া দেন। তাঁহার স্ত্রীর অংশে মার এক হাযার দিরহাম পড়ে। একবার এক বেদুইন হ্যপ্তত ত'ান্হ'াঃ (রা)-এর নিকট ভাঁহার এক আদীয়ের পরিচয় দিয়া সাহায্য চাহিল। ২থরত তাল্হা: (রা) বলিলেন, "ইতিপূর্বে আর কোন লোক এই আর্থীয়ের পরিচয় দিয়া কোন কিছু চাহে নাই। আমার নিকট জমি আছে এবং হ্যরত 'উছ'মান (রা)-এর নিকট হইতে ইহার পরিবর্তে তিন লক্ষ **দিরহাম অগ্রিম গ্রহণ করিয়াছি। তুমি যদি চাও জমি নিতে পার** অথবা ইহার মূলা নিতে পার।" বেদুঈন নপ্দ অর্থ গ্রহণ করিল। অনুরূপভাবে একবার তাঁহার নিকট চার লক্ষ দিরহাম আসিলে ভণজ্হণঃ (রা) সম্পূর্ণ অর্থই স্বীয় গোরের লোকদের মধ্যে বণ্টন করিয়া দেন। হয়রত হ'াসান বাস্'রী (র) বলেনঃ একবার ড'াল্হ'াঃ (রা) তাঁহাকে সাত লব্ধ দিরহাম প্রদান করেন। এত দিরহাম পাওয়ায় হণাসান বাস্'রী (র)-এর রারে ঘুম হয় নাই। পরদিন সকালে তিনি সমস্ত দিরহাম আলাাত্র রাভায় বণ্টন করিয়া দেন ( দা, মা. ই., ১২ ঃ ৫২৯ সিয়াক আ'লামি'ন্-নুবালাা'. ১ ঃ ১৮---২০-এর উদ্ধৃতি দিয়া)।

হ্যরত তার্যাঃ (রা) তায়ম সোরের গরীব ও অভাবী লোকদের পূষ্ঠপোষকতা করিতেন, ঋণীদের ঋণ লোধ করিয়া দিতেন এবং গোরের পরীব মেয়েদের বিবাহ-ব্যর বহন করিতেন। উদ্মু'ল-মু'মিনীন হ্যরত 'আাইশাঃ (রা)-এর প্রতি তাঁহার গভীর ক্রমা ছিল। হ্যরত তালহাঃ (রা) প্রতি বহসর হ্যরত 'আাইশাঃ (রা)-কে দশ হাজার দিরহাম প্রদান করিতেন। হ্যরত তাল্হাঃ (রা) মেহ্মানদারীর জন্যও বিশেষ খ্যাত ছিলেন (পূ. প্র., ১ ঃ ২১)।

হুখন্নত ত'লেহ'। (রা)-এর জীবিকার্জনের উপার ছিল ব্যবসা।
মদীনার হিজয়াতের পর কৃষিকার্ত ওক্ত করির।ছিলেন। খারবার-এর
জমি ছাড়াও ইরাকে অনেক ছমি লাভ করিরাছিলন। বিশার্ট উট
ছামিতে গানি দেওয়ার কাজে ব্যবহৃত হুইত। জমির উৎপাদিত ফসল
হুইতে প্রতিদিন এক হাষার দিরহাম আমদানী হুইত।

হৰরত আৰু বাক্র (রা) এবং 'উমার (রা)-এর বিজ্ঞাফাতকারে তাল্হণঃ (রা) তাঁহাদের অন্যতম পরামর্শদাতা ছিলেন এবং তাঁহার পরামর্শের বিশেষ মর্যাদা দেওয়া হইত। 'উমার (রা)-এর শাহাাদাত-এর পর ছয়জন সাহাাবীর নাম বিলাফাতের জন্য প্রভাব করা হইয়।ছল; হয়রত তাল্হাঃ (রা) তাঁহাদের অবস্তু ত হিলেন। হয়রত 'উছামান (রা)-এর শাহাাদাত-এর পর তাল্হাঃ (রা) (মুবায়র [রা]-এর সঙ্গে) শাহাাদাত-এর কিল্পাসে দাবী করিয়াছিলেন। 'উছামান (রা)-এর শাহাাদাতকে কেল্ল করিয়া অনুষ্ঠিত উটের মুদ্ধে হয়রত তাল্হাঃ (রা) শাহাাদাত বরণ করেন। এই সময় হয়রত তাল্হাঃ (রা) শহাদাত বরণ করেন। এই সময় হয়রত তাল্হাঃ (রা) এর বয়স ছিল ৬২/৬৪ বংসর। তাঁহার শাহাাদাতে হয়রত 'আলী (রা) পরীর দুখে প্রকাশ করিয়াছিলেন (পূ. গ্র., ১ঃ ২৩)। হয়রত তাল্হাঃ (রা) ভূসক্তি ছাড়াও কয়েক লক্ষ্ণিরহার, দীনার এবং অনেক য়র্গ-রৌগা রাবিয়া মান (পূ. গ্র.)।

হষরত ড'াল্হ'াঃ (রা) বিভিন্ন সময় কয়েকটি বিবাহ করিয়া-ছিলেন। তাঁহার ভাদের মধ্যে হ**ামনাঃ বিন্ত ভাহ্'শ (রা),** উ**ণ্** কুলছু'ম বিন্ত আৰী বাক্র সি'দীক' (রা), সু'দাঃ বিন্ত 'আওফ (রা), উল্ম আবান বিন্ত শায়বাঃ ইষ্ন রাবী'আঃ (রা) এবং খাওলাঃ (রা) বিন্তি'ল-কা'কা'-এর নামের উল্লেখ পাওয়া যায়। এই ন্ত্রীদের পর্কে ১০ জন কন্যা এবং চারজন পুত্র জন্মগ্রহণ করে। তাঁহার সভানগণ কয়েক পুরুষ পর্যন্ত বিভিন্ন ওয়াত্বপূর্ণ পদে অধিদিঠত ছিলেন। তাঁহার কন্যা উদ্ধ ইস্হণাক'-এর সদে 'আলী (রা)-এর পুঞ্ছ হণসান (রা)-এর বিবাহ হইয়াছিল। হণসান (রা)-এর মৃত্যুর পর হ'সায়ন (রা)-এর সলে তাঁছার বিবাহ হয়। তাঁহার গভেই ফাাতি মাঃ বিন্ত হ সায়ন-এর জংশ হয় ( ইব্ন হ'াষ্ম, জামহারাতু ্রনসাবি'ল-'আরাব, পৃ. ১৩৮)। আবু বাক্র (রা)-এর পৌর 'অবিদুয়াাহ্ ইব্ৰ 'আবদি'র-রাহ'মানে (রা), মুস''আৰ ইব্নি'ষ্-যুবারর ইব্নি'ল-'আওয়ামে (রা) ত'াল্হ'াঃ (রা)-এর ভাষাতা ছিলেন (ইব্ন হ'ববি, আব্-মুহ'কবার, পৃ.৬৬)। মভায়ন হযরত সাসীদ ইব্ন যায়দ (র:)-এর সজে ও মদীনায় হযরত উবায়িঃ ইব্ন কণ'ব (রা)-এর সংগে তাঁহার মুওরাখাতে (লাত্ডবছন) প্রতিষ্ঠিত

প্রস্থানী ঃ (১) ইব্ন সা'দ, ড'বাক'নাত, ১/৩ ঃ ১৫২ প.।

(২) আর'-বাহাবী, তা'রীছ্'ল-ইসলাম, ২ছ, ১৬৩ প.। (৩) ঐ,
সিয়ক আ'লামি'ন-নুবালা।', ১ছ, ১৫—২৬, (৪) আল-বালামূ'রী,
আনসাবে'ল-আশরাফে, ১ছ,। (৫) ইব্ন হ'াষ্ম, জাওয়ামি'উ'স-সীরাঃ, সূচী; (৬) ইব্নু'ল-আছ্'ীর, উস্দু'ল-পণাবাঃ, ৩খ,
৫৯; (৭) ইব্ন হ'াজার, আল-ইসণাবাঃ, ৩খ, ২১০; (৮) মু'ঈনু'দ্দীন নাদাব'ী, মুহাাজিরীন, ২য় সং., আজমগড়, ১৯৫১ ইং.,
১৯, পৃ. ৯৩ প.; (৯) ইব্ন হ'াষ্ম, জামহারাতু আনসাবি'লঅারার, পৃ. ১৩৮ প.। (১০) মুহ'াশমাদ ইব্ন হ'াবীব, কিতাাবু'লমুহ'াববার, হায়দারাবাদ, দাক্ষি।পাত্য, পৃ. ৬৬; (১১) ক'াদ'ীহ'াবীব্'ল-রাহ'মান, আশারাঃ-ই-মুবাশ্বারাঃ, লাহোর ১৯৭৩ খু.,
পৃ. ১৩৪—১৪৩; (১২) মোহাশমদ সরীবুলাহ মসকর ইসলামাঝদী,
আশারা মুবাশ্বারা, এমদাদিয়া প্রেস, চাকা খু. ১৯৭৯, পৃ. ২৭৩—৮৭।
দা. মা. ই./এ. এন. এম. মাহবুৰুর রহমান ভ্ঞা

ভালাক (ق) । গুণালাক ) পৰ্য ধামী কৰ্ত্ক লী পরিভ্যাপ।
শব্দক্তির মূল তাৎপর্য হইল (কোন বন্ধন হইতে) মূজ হওরা, ছাড়া
পাওরা।

**(₹)** 

এই স্থানে মুসলিম আইনের বিভিন্ন লেদীর ড'ালাকে' বণিত হইবে।

১। একপদ্ধের ঘারা বিবাহবন্ধন ছিন্ন করিবার অধিকার জাহিনী যুগের 'আরববাসীদের মধ্যে সম্পূর্ণভাবে প্রুমের করায়ত ছিল। হয়রত মুহ্ণাদ্যাদ (সা)-এর বহু পূর্ব হইতেই ভ্যার ভাষাকোর প্রথা প্রচলিত ছিল। ইহা ঘারা বিবাহের মাধ্যমে খ্রীর উপর ছিনীকৃত বামীর বাবতীয় দাবী তৎক্ষণাৎ পরিভাক্ত ইইতে (Robertson Smith এবং Wellhausen বিপরীত মত পোষ্য করিয়া খাকেন)।

২। ত<sup>া</sup>লাকে সম্পর্কে <del>আল-কুরুলান সম্যক পূর্ণতার সহিত</del> অহিন-কান্ন বিধিবছ করিয়াছে এবং এই ব্যাপারে এমন সব নিয়ম প্রবৃতিত হইয়াছে যাহা ইতিপূর্বে সমসাময়িকদের নিকট অভাত ছিল। ত'ালাকে'র মাধ্যমে সাধারণত অভিভাবক ও স্বামী ষেডাবে জীলোকের প্রতি নিষাতন ও ভাহাদের স্বার্থ হরণ করিত কুর-আান তাহাতে বিশেষ অসভোষ প্রকাশ করিয়াছে। এইজনা স্ত্রীর নিকট হইতে বলপূর্বক কোন কিছু আদায় করিবার নিমিত ত'ালাকি'-কে বাবহার, করা নিষিদ্ধ করিয়া মুসলিম আইন বিধিবদ্ধ হয়। (৪ঃ ২০ পূর্বতী আয়োতে মৃতের আকীয়-রজনের অন্যায় হস্তক্ষেপের বিরুদ্ধে বলা হইয়াছে) "তোমরা যদি এক জীর পরিবর্ডে অন্যজী গ্রহণ করিতে চাও এবং তাহাদের মধ্যে কাহাকেও যদি বিস্তর কিছু দিয়া থাক (মাহ্র অথবা ষৌতুক হিসাবে), তবে তাহা হইতে কিছুই গ্রহণ করিও না; তোমরা কি মিখ্যা অপবাদ এং প্রকাশ্য পাগাচরণ দারা উহা গ্রহণ করিবে ?'' (এখানে কুলুআান ত'ালাাক'কে আইনা-নুপ বলিয়া মানিয়া লইয়াছে): ত'ালাকি সম্বন্ধীয় পরবতী আয়েতে ওলিতে একটি নূতন বিধি সমিবেশিত ধ্ইয়াছে। তাহা হইল প্রতীক্ষা-কাল বা 'ইদাত। ইহার উদ্দেশ্য হইতেছে একদিকে ত'ালাকে'প্রা**\***তা ব্রুত কর্ত সভানের পিতৃত্ব সম্পর্কে সর্বপ্রকার সম্পেহ দুরীকরণ এবং অনাদিকে হঠাৎ প্ৰদত্ত ত'ালাকে উঠাইয়া লইয়া স্বামীকে সংশো-ধনের সুষোগ প্রদান । ২ ঃ ২২৮ আয়াতে আছে, "ত'ালাকে'প্রা\*তা প্রী তিন 'কু'রু' কাল (এই শব্দটি নানারপে ব্যাখ্যাত হইয়াছে। ষাহা হউক, ইহা ঋতুদ্রাবের সহিত সম্পক্তি ) পর্যন্ত প্রতীক্ষা করিবে। আল্লাফ্ তাহাদের গর্ভে যাহা স্থিট করিয়াছেন, ভাহা গোপন রাখা বৈধ নহে যদি তাহারা আল্লাহ্ ও পরকালে বিশ্বাস করে । এই সময়ের মধো তাহাদিপকে পুনঃ প্রহণ করিবার সন্দূর্ণ অধিকার ভাষীদের রহিয়াছে, যদি ভাহারা আপোষ করিতে চায়। অবশ্য নারীদের তেমনই নারিসঙ্গত অধিকার আছে যেমন আছে তাহাদের উপর পুরুষদের; কিন্ত নারীদের উপর পুরুষদের কিছুটা মর্যাদা আছে" [এই প্রভীক্কা-কালের মধ্যে স্ত্রীর অনিক্সেন্ডেও তাহাকে পুনঃপ্রহণের (রাজ্তাঃ) অধিকার হামীকে দেওয়া *হ*ইয়াছে ]।

দামিগণ এই অধিকারের অগব্যবহার করিত। প্রতীক্ষাকাল পূর্ণ হওয়ার প্রাক্ষালে তাহারা ব্রীকে প্নঃপ্রহণ করিয়া আবার নৃত্ন তালাকৈ দিত এবং এইডাবে তাহাকে সর্বদা প্রতীক্ষাকাল (ইফাঃ) যাগন করিতে বাধ্য করিত, বাহাতে সে মাহ্রের অর্থ কেরত কিংবা অন্য আধিক বার্থ ত্যাল করিয়া এই অবস্থা হইতে মুক্তিলাভের চেণ্টা করিত। এই কারণে ২ঃ ২২৯ এবং পরবর্তী আরাভন্তলি অবতীর্ণ হয়ঃ "এই তালাকে দুইবার; অতঃপর ব্রীকে হয় বিধিমত রাধিয়া দিবে অথবা সদয়ভাবে মুক্ত করিয়া দিবে। তোমরা ভাহাদিগকে যাহা দিয়াছ, তাহা হইতে কোন কিছু প্রহণ করা তোমাদের জন্য ন্যায়সমত নহে....২ঃ ২৩০। অতঃপর সে যদি তাহাকে তালাকি দের, তবে সে তাহার জন্য হালাকি হইবে না বতক্ষণ না সে জন্য স্থামী প্রহণ করে; যদি গরবতী হামী তাহাকে

ভালাকৈ দেয়, তবে ভাহাদের একে অপরের নিক্ট ফিরিয়া আসা
অপরাধ হইবে না, যদি ভাহারা আলাহ্য সীমারেখা রক্ষা করিতে
পারিবে বলিয়া মনে করে।" সক্তবত ২৩০ সংখাক আলিভের
বিভীয়াংশের বিষয়টি কোন বাজব ঘটনার প্রেক্ষিতে প্রবৃতিত হইরাহে,
যাহাতে কোন ভিন ভালাকিপ্রাণ্ডা স্ত্রী বিভীয়বার বাসী রহণ
এবং ভাহার নিক্ট হইতে ভালাকিপ্রাণ্ডা হইয়া পুনরার প্রথম
ঘামীকে বিবাহ করিতে ইক্সক হইয়াছিল।

'ইন্দাতের মধ্যে জীকে ফিরাইয়া আনিবার অপবাবহার রোষের জন্য প্রবতিত উপরিউজ নিয়ম বাস্তবে প্রয়োগ করিতে সিয়া ষে সংযোজনের প্রয়োজন দেখা দেয়, তাহা ২৩১ সংখ্যক আয়াতে নির্দেশ দেওয়া হইয়াছে: 'ম্থন তোমরা জীদিগকে ভালাকে দাও এবং তাহাদের সময় উত্তীর্ণ হয় তখন চোমরা হয় তাহাদিসকে ম্থাবিধি গ্রহণ করিবে অথবা বিধিমত মৃক্ত করিয়া দিবে, কিন্তু নিয়ম লঙ্ঘন করিয়া তাহাদের ক্ষতি সাধনের জন্য তাহাদিসকে আটকাইয়া রাষিও না। যে এইরূপ করে সে গুধু নিজেরই ক্ষতি করিয়া থাকে; আয়াহ্র আায়াতকে বিভূপের বস্তু করিও না।' জীকে মিথা আপোষের ভাওতা দিয়া গুধু তাহার জীবনকে বিম্ময় করিয়া তুলিতে এবং টাকা-পয়সা দিয়া এই অবস্থা হইতে মৃক্তিনাভার জনা তাহাকে বাধ্য করিতে ফিয়াইয়া আনা এখানে নিষিদ্ধ করা হইয়াছে। সম্ভবত সমসাম্বিক ২০২ সংখ্যক আায়াতে তালাকে প্রাণ্ডা স্তীর অভিভাবকদের প্রতি ভর্থ সন্যাস্তক সাবধান বাণী উচ্চারিত হইয়াছে।

২ : ২২৮ আয়াত নাযিলের পরে কিন্তু হি. পঞ্চম বৎসর শেষ
হওয়ার পূর্বেই ৬৫ সংখাক সূরার নির্মাবলী অবতীর্ণ হয় :
(১) 'হেরাসূর ! তুমি ষখন গোমার ব্রীকে তালাকে দাও তাহা মেন
'ইদ্যাত অনুযারী হয় ; ('আরবী বাকভঙ্গি অনুসারে মনে হয়.
তালাকি এমন সময় দিবে যাহাতে সহজেই প্রতীক্ষাকার সপনা
করা যায় অর্থাৎ শ্বতুমাবের সময় নহে) ; যথার্থভাবে 'ইদ্যাত
গপনা কর এবং তোমার প্রভু আয়াহিকে ভয় কয় । তাহাদিগকে
তাহাদের ঘরের বাহির করিয়া দিও না ; তাহারাও মেন য়েলায়
বাছির না হয় যদি না তাহারা প্রকাশা কদাচারে নিগত হয় (অর্থাৎ
বাভিচার) . . . ৷ তুমি লান না হয়ত ইহার পর আয়াহ্ কোন
উপায় করিয়া দিবেন (পুরুষের মনোভাবের পরিবর্তন করিয়া দিবেন
যাহার ফলে সে রীকে ফিরাইয়া আনিতে পারে)।

- (২) "উহাদিদের 'ইদ্দাত পূরণের কাল আসম হইলে ভোমরা হয় বথাবিধি উহাদিগকে রাখিরা দিবে, না হয় উহাদিগকে মখাবিধি পরিত্যাগ করিবে এবং ভোমাদিগের মধ্য হইতে দুইজন নাারপরারণ লোককে সাক্ষী রাখিবে। ভোমরা জাল্লাাহ্কে স্মরণ রাখিরা সাক্ষা দিবে। ইহা ভাহাদের ধান্য উপদেশ যাহারা আল্লাহ্ ও পরকাল বিবাস করে...।"
  - (৩) নৈতিক শিক্ষাসমূহ পালন করার আরও উপদেশ।
- (৪) 'ষে সমন্ত জীলোকের ঋতুপ্রাব রহিত হইয়াছে (তাহাদের 'ইন্দাত সম্বাক্ষ ) যদি তোমাদের মনে সন্দেহ জন্মে তবে তাহাদের 'ইন্দাতের মিয়াদ হইবে তিন মাস। ষাহারা ঋতুবতী হয় নাই এই নিয়ম তাহাদের জনাও। আর গর্ভবতী জীলোকের প্রসব দর্মত হইয় তাহাদের 'ইন্দাত।
  - (৫) আরও উদদেশ।
  - (৬) "তোমরা ভোমাদিসের সামর্থ্য অনুষায়ী বেরুপ বার্ণীতে বাস

কর তাহাদিগকেও সেইরূপ বাড়ীতে বাস করিতে দিও , তাহাদিগকে উত্যক্ত করিবার উদ্দেশ্যে সৃষ্ঠট ফেলিও না , যদি তাহারা পর্তবতী হয়, তবে প্রসক্ষাল পর্যন্ত তাহাদিগের ব্যশ্ন নির্বাহ করিবে।" (এখানে ত'ালাকি প্রাণ্ডা স্থী কতৃকি সন্তান পালনের নিয়মাবলী বণিত হইয়াছে)।

এই সকল আয়োতে স্ত্রীদিগের 'ইদ্দাতকালীন বাসন্থান ও ভরণ-পোষণের ব্যাপারে পুরুষের উপর বিশেষ বাধ্যবাধকতা আরোপ করা হইয়াছে। ইহার মাধ্যমে পুরুষের অন্যায় আথিক <del>হস্তক্</del>লেপের বিরুদ্ধে জীলোকের স্বার্থ সংরক্ষণের বাবছা সম্পূর্ণ হইয়াছে যাহা ৪ ঃ২০ আয়াতে আরম্ভ হইয়াছিল। ৩৩ : ৪৯ আয়াত পঞ্ম বৎসরের শেষের দিকের, "হে বিশ্বাসিগণ! যদি ভোমরা বিশ্বাসী রীলোকদিগকে বিবাহ কর এবং ইহার পর তাহাদিপকে স্পর্শ করিবার পূর্বে তণালাকি দাও, তবে ভাহাদিগকে নিদিন্ট সময় পর্যন্ত প্রতীক্ষা ('ইম্বাত পালন) করিতে বলিতে পার না; তাহাদিপকে কিছু সম্বল প্রদান কর এবং সৌজন্যের সাথে তাহাদিগকে বিদায় দাও।" এই স্থানে বণিত এই সাধারণ নিয়মটি ২ : ২৩৫ আয়াতে অধিকতর বিভারিতভাবে বণিত হইয়াছে, "যে পর্যন্ত না তোমরা তোমাদের স্ত্রীকে স্পর্শ করিয়াছ অথবা তাহাদের জন্য মাহ্র ধার্য করিয়াছ, তাহাদিগকে ত'ালাকি দিলে তোমাদের কোন পাপ নাই। ভোমরা তাহাদের সংস্থানের ব্যবস্থা করিও। বিত্তবান তাহার সাধ্যমত এবং বিভহীন তাহার সামর্থ্য অনুযায়ী বিধিমত সংস্থানের ব্যবস্থা করিবে। ইহা সংকর্মপরায়ণ ব্যক্তিদের কর্তব্য।" ২৩৭— "যদি তোমরা স্ত্রীদিগকে স্পর্শ করিবার পূর্বেই তাহাদিগকে তালাাক দিয়া থাক এবং ভাহাদিপের মাহ্র নিদিল্ট করিয়া থাক ভাহা হইলে ঐ নিদিল্ট মাহ্রের অধেক (তোমরা তাহাদিপকে দিবে) যদি না তাহারা ইহা ক্রমা করিয়া দেয় (অর্ধেক গ্রহণ না করে) অথবা সেই ব্যক্তি ক্রমা করে, যাহার হস্তে বিবাহ বন্ধন রহিয়াছে (অর্থাৎ স্বামী, ভাহার প্রাণ্য অধেক )। যদি তোমরা পূর্ণ মাহ্র দাও তাহা হইলে উহাই হইবে ধর্মজীরুতার নিকটতম কর্ম।" এই বিষয়টিও কোনও বাস্তব ঘটনার সহিত সম্পর্কযুক্ত মনে হয়। দম্পতির মধ্যে ঝগড়ার সূত্রগাত হইলে ৪: ৩৫ সংখ্যক আয়োতে দুইজন আপোসকারী নিষ্জিক কথা বলা হুইয়াছে। তাহাদের একজন স্বামীর এবং অন্য একজন দ্রীর পরিবারের লোক হইবে, ষাহারা ভাহাদের মধ্যে মধ্যস্তা করিতে পারে।

ইহাছাড়াও ৩৩ ঃ ২৮ সংখ্যক ( পঞ্চম বৎসরের শেষের দিকের ) ও ৬৬ ঃ ৩—৫ সংখ্যক ( মদীনায় শেষের দিকের ) আায়াতে হ্যরত মুহাত্মাদ (স')—এর দ্রীদিগকে যদি তাঁহারা ইহলোকের সুখেশ্বর্য কামনা করেন তাহা হইলে তাহা প্রদানের প্রতিশুন্তি এই শর্ডে দেওরা হইয়াছে যে, তাহা হইলে তাহাদিগকে আশ্লাহ্ ও রাসুলকে পরিত্যাস করিতে হইবে।

তঃ হাদীছে তালাকের কথা কুরেআন অপেক্ষা কন আলোচিত হয় নাই। কুরেআনের সুপরিচিত আদেশসমূহের বারংবার উল্লেখসহ বহ হাদীছা বিদ্যমান; উহার আলোচনা এইকেলে অপ্রয়োজনীয়। ইহাছাড়াও এমন কিছু সংখ্যক হাদীছা আছে, বন্ধারা তালাকা সন্দ্রীয় আইন-কান্ন পূর্ণভার রূপ লাভ করিয়াছে। যে কভিপর হাদীছে ষথাসন্তব তালাকোর একটি সীমা নির্দেশ করিতে চেল্টা করা হইয়াছে, সেইওলি বিশেষভাবে দৃশ্টি আকর্ষণের দাবী রাখে। শক্রশ্যাদিত বিষয়সমূহের মধ্যে তালাকো আলাহ্র নিক্ট সর্বাপেক্ষা ঘূণা।" কোন দ্রী নিজ স্বার্থে জন্য স্থীকে তণালাকি দিবার দাবী স্থানীর উপর করিতে পারে না। যে স্থী উপযুক্ত কারণ ব্যতীত স্থানীর নিকট তণালাকি প্রার্থনা করে, আলাহি তাহাকে শান্তি দিবেন।

একই সময়ে তিন ত'লাকি দেওয়ার ফল কি দাঁড়াইবে এই সমস্যাটি কু'রজানে বণিত হয় নাই । হ'াদীছে' এই প্রসঙ্গে মতবিরোধ রিহয়াছে । সেধানে এইরাপ ত'ালাকে'র অনুমোদন যেমন পাওয়া যায়, তেমনি কঠোর ভাষায় ইহার নিন্দাও দৃক্ট হয় । এমনকি কখনও কখনও ইহাকে বাতিল বলিয়াও গণ্য করা হয় । একটি হ'াদীছে' বলা হইয়াছে যে, হয়রত 'উমার (য়া)-এর ধিলাকাতের পূর্ব পর্যন্ত এই প্রকার ত'ালাকি'কে এক ত'ালাকি বলিয়া ধরা হইত । হয়রত 'উমার (য়া)-ই সর্বপ্রধম ইহার তিন ত'ালাকে'র মর্যাদা আইনের পর্যায়ে আনেন । এইরাপ করিবার উদ্দেশ্য ছিল, লোকেরা য়হাতে অনজিপ্রেত পরিপামের ভায়ে ত'ালাাকে'র এই প্রকার অপব্যবহার হইতে বিরত থাকে।

কু-রুআন ও হ'াণীছে বিধিস্থ্যত ত'ালাকে ( ত'ালাকু-স্থা: )এর দর্তাদি বনিত হইয়াছে। সীর স্রাবের সময় ত'ালাকে দেওরা
চলিবে না (৬৫:১ আয়াতের সর্বস্থ্যতিক্রমে এই অর্থই গৃহীত
হইয়াছে) এবং যে পবিশ্বতাকালে (তু-হর) তাহাকে ত'ালাকে দিবে
তাহাতে অবশাই স্থীসম্ম করিবে না।

তিনধার ত'ালাকি প্রাণ্ডাকে বিবাহ করা এবং তৎক্ষণাৎ তাহাকে ত'ালাকি দেওয়া যাহাতে সে তাহার পূর্ব স্থামীকে বিবাহ করিতে পারে,—এইরাপ কার্য (তথাকথিত 'তাহ্'লীল') দুচ্তার সহিত অননুমোদিত হইয়াছে, এমন কি অভিশণ্ড বলিয়া আখ্যাত হইয়াছে। তাহাছাড়া লীলোকটিকে তথনই তাহার পূর্বস্থামীর জনা হ'ালালি বলিয়া পণ। করা যাইবে, যখন তাহার বিবাহ যথারীতি সমমসহ সম্পূর্ণ হয়।

তুদ্ধ কারণে ত'লোক' দান নিরোধের জনা ঠাট্টাছলে উচ্চারিত ত'লোক'কেও আইনসঙ্গত ও অবশ্য পালনীয় বলিয়া ধরা হইয়াছে। জনাদিকে ত'লোকে'র অর্থ থেহেতু বিবাহ বন্ধন ছিল্ল করা, সেইজনা বিবাহ পরিপূর্ণ হওয়ার পূর্বে উচ্চারিত ত'লোকে' কোন মূল্যই বহন করে না। তিন ত'লোক'প্রাণ্ডা কোন লী প্রতীক্ষাকালের জন্য ঘামীর নিকট খোরপোয়ের দাবী করিতে পারে কিনা, সে সক্ষ্রেক্ কোন সুম্পত্ট উল্লেখ কু'রঝানে নাই। প্রাথমিক যুগে এই সম্পর্কে মতানৈকা দেখা যায়। কোন কোন হ'াদীছে' ত এই প্রকার দাবীর কথা সম্পূর্ণ অনীকার করা হইয়াছে, অন্যদিকে কতকওলিতে ওধু বাসখান এবং অন্য কতকওলিতে ভরণগোষণের কথাও ঘীকার করা হইয়াছে।

দাসদাসীদের ত'ালাকের নিরম কু'রজানে বিধিবছ হয় নাই।
হ'াদীছে' দাসকে ত'ালাকের ক্ষমতা দেওরা হইরাছে, কিন্তু (অন্যান্য
আইনের নাায়) মার দুইবার। একই কারপে দাসীর প্রতীক্ষাকাল
দুই 'কু'রা' ধরা হইরাছে। যদি কেহ ইসবাম প্রহণ, করে এবং তাহার
চারিজনের অধিক লী থাকে, তবে মার চারিজনকে রাখিরা জন্যান্য
দিগকে ত'ালাকে দিতে হইবে। যদি কেহ দুই সহোদরাকে বিবাহ
করে তবে তবাধ্যে একজনকৈ ত'ালাকি দিবে।

৪) প্রাচীনতম আইনবিদলপ (মাষ্-হাব হল্ট হওয়ার পূর্ব পর্যক্ত ভালাকে সম্পর্কে তাহাদের মতবাদ উপরি উল্লিখিত নীতির-উপর ভিডিকরিয়া প্রথমন করিয়াছেন। সর্বাপেক্ষা গুরুত্বপূর্ণ মতবাদ গুটিকরকটী প্লটায় বণিত হইল:

সুমী মতে তালাকে র আইন এবং তৎসক্ষকিত প্রয়োজনীয় বিষয়গুলি সবিস্তারে বর্ণনা করা হ**ইয়াছে। ইহাতে গর্ভকালী**ন সময়কেও শামির করা হয়। একই সময় উচ্চারিত তিন্ত'ালাকি কে প্রবল মতাধিকো পাপ মনে করা সঞ্জেও ইহাকে তিন দক্ষায় তিন ত'বিলাকে'র ন্যায় কার্যকরী বলিয়া ধরা হয়। কখনও কখনও এই নতকে একমার বৈধ সত যাহার বিরুদ্ধে অন্য কোনও মত অভাত বলিয়া দাবী করা হয়। কিন্তু পরবড়ীকালে এইরূপ ক্ষেন্তে একটি মার ত'ালাকি' কার্যকরী হওয়ার ধারণা গোষণকারী আইনবেডাও ছিলেন। অধিকাংলের মতে তিনবার উচ্চারিত ত াল্যাকের পরে স্ত্রী স্বামীর জন্য নিষিদ্ধ হইয়া পড়ে এবং অন্য কাহারও স্ট্ত বিবাহিতা ও তৎকর্তৃক ত লাকি প্রাণ্ডা না হওয়া পর্যন্ত পূর্ব স্থামী ডাহাকে পুনরায় বিবাহ করিতে পারে না। ২**ঃ২২৯ আায়াতের মর্মানুসারে দুই ত**ালাাক উকারণের পরে 'ইন্দাতের মধ্যে স্তীকে প্রহণ না করিলে উহা ত'ালাকি বাইন-এ পরিণত হইবে। হ'ালাল করিবার উদ্দেশ্যে षिजीय विवाहरक स्थान भिवन बाजा मन्मूर्वकाल मर्वजनमाजिकस्य मावी করা হয়। রাসূলুলাাহ্ (স<sup>.</sup>)-এর সময়ে সহবাসের পূর্বে তিন ত'ালাাক' দিলে তাহা এক ত'াল্লাক বলিয়া পণ্য হইত। কিন্তু সহবাসের পর কি বিধান হইবে তাহা স্পষ্ট না থাকায় হ্যরত 'উমার (গ্লা) বিধান দেন ষে, এক সময়ে তিন ত'ালাকি দিলে তিন ত'ালাকিই হইবে, তাহা সহবাসের পূর্বে হউক বা পরে হউক। এই বিধান সকল সণহণাবী মানিরা লন। সূতরাং ই**হা সাহ**ণাৰী**রদের ইভ্যাণ। সূচাত জা**য়া-'বাতের ইমামপণ—যথাঃ আবু হ'নীয়াঃ, মারিক, শাকি'ঈ এবং আহ'মাদ (র) এই মতাবলমী। পরবতকৈয়ে আহ্লু'ল-হ'।দীছ' সম্পুদায়ের ইমাাম ইবৃন তার্মিয়াাঃ ইহাকে এক ডালাকে বলিয়া সত প্রকাশ করেন। আহ্লু'ল-হ'াদীছ' সম্প্রদায় তদনুসারে চলিয়া থাকেন।

ঠাট্রাব্দেরে উচ্চারিত ত'ালাংক'র কার্যকরী হওয়া সুস্পস্টভাবে নি<sup>ছি</sup>চত এবং সাধারণভাবে পৃহীত হইয়াছে। একটি সর্বসম্মত নিয়ম এই যে, ভার্থবোধক উচ্চারশের ক্ষেত্রে বক্তার মতানুসারেই অর্থ নির্ধারিত হইবে। অবনা কোন্ বিশেষ উচ্চারণকে ভার্থ-বোধক খনে করা যায় ও কোন্টকে বার না এবং কাধ্যবাধকতার মাধ্যমে বা নেশার ঘোরে উচ্চারিত ভাষাকে কার্যকরী হয় কিনা, তাহা বাইয়াও প্রচুর মতানৈক্য বিদ্যমান। এই সমুদয় ইইভেংছ এমন এক ক্ষেক্তে নিয়মাবনী প্রয়োগ সমস্যা-শাহার বাস্তব ওক্লছ এই সকল নিয়ম উভাবনের ব্যাগারে যথেণ্ট প্রভাব বিভার করিরাছে। অনেক বিশেষক ধৌন মিলন দারা বিবাহ সন্দূর্ণকরণের পূর্বে উচ্চারিত তালাকের কার্যকারিতা হণদীহেণর নির্দেশনুসারে অষীকার করিয়াছেন। অনাদিকে বিবাহ শর্ভে উচ্চারিও ভালাকে (ৰাখি যদি ভোমাকে বিবাহ করি, লবে তুমি ভালাকে প্রাণ্ডা হইবে) অনেকের মতে সিভ ; জাবার অনেকে তাহা অস্বীকার করিয়াছেন। ষৌন মিলন দারা বিবাহ সম্পূর্ণকরণের পূর্বে উচ্চারিত তণালাক ফাক'ীত্পপের মতে অখন্ডনীর। ভিন ভালাকে প্রাণ্ডা স্তীর বাসহান ও ভরণগোষণের প্রসঙ্গে হাদীছেণক মতানৈকা এখানেও বিদ্যমান।

অনেক বিশেষজ্যের মতে প্রী বাধীনা বা দাসী থাকাই হউক না কেন, দাসের জন্য দুইটি মান তালাকে দেওয়ার অধিকার রহিয়াছে। জন্য দিকে অনেকের মতে জীর সর্বাদাই এই ক্ষেন্তে বিক্সেন্সাম্যার সূত্রাং প্রত্যেক দাসীর বাসী, সে দাস বা বাধীন বাহাই হউক না কেন, মান দুইটি তালাকি দিতে গারিবে। কুর্মানের কুর্মাণক (২:২২৮) কাহারও মতে অতুকাল এবং কাহারও মতে প্রিত্তা কান হিসাবে ব্যাখ্যাত হইরাছে। ২ ঃ ২২৮ ৩ ৩৫ ঃ ৯ ২, ৩ সংখ্যক আয়াতের শব্দাবনীর ব্যাখ্যা সন্দর্শীর মন্তানৈকা তেখন ভক্তমনূর্দ কিছু নহে। তীর অনিচ্ছা সন্তেও খামী কর্তৃক ভাষ্যাক প্রত্যাহার করিবার অধিকার সর্বসম্মত।

৫। পরবর্তীকালের ফিক্ত শাত্রের ত'জ্যাক্ত সক্ষীর শিক্ষা, যাহা উপরে বলিত বিষয়বস্তর উপর পড়িয়া উঠিয়াছে সংক্রেশে নিশ্নরপঃ

ষামী কোন কারণ না দুর্শাইরা তাহার স্থাকৈ ভারাকে নিভে গারে। অবশ্য উপযুক্ত কারণ ব্যতীত তাহার এই প্রকার ভারাকি মাক্রাহ (অপসন্দনীর) বলিরা পণ্য। হানাকীস্প ইহাকে হারার (নিষিছ)-ও বলিরা থাকেন। 'বিদ'র' ভালাকে অর্থাৎ যাহাতে সুলী ভালাকের (উপরে ছ.) প্রয়োজনীর নিরম পালন করা হয় না, তাহাকেও হারাম বলিরা গণ্য করা হয়। যদিও ভালাকের

তণলাকি দিবার জন্য যামীকে অবশৃষ্ট বালিগ ( প্রাণ্ডবর্জ ) ও সুত্মন্তিক হইতে হইবে । ইমান আহ্মাদ ইবৃন হণায়াল (র) বলিড একটি বিবরণী হইতে জানা যায় যে, নাবাালিগের তণালাকিও সিছ হইতে পারে । যামী যদি আইনত অযোগ্য সাব্যক্ত হর তবে অভিভাবক তাহার পক্ষ হইরা তণালাকি দিতে পারে । ভণালাকি একটি ব্যক্তিগত অধিকার, যামী নিজেই ভাহা উকারণ করিবে অথবা বিশেষভাবে নিযুক্ত কোন প্রতিনিধির মাধ্যমে তাহা প্রয়োগ করিবে । সে নিজ শ্লীকেও আদেশ দিতে গারে ; তথন শ্লী যীয় বানীর পক্ষ হইতে নিজেকে তণালাকি দিবে ।

তণালাকের কার্যকরী হওয়ার জন্য আইনসিদ্ধ বিবাহ বর্তমান থাকা দরকার। বিবাহ সম্পূর্ণ হইলে তণালাকে কার্যকরী হইবে, এই শর্তে প্রদন্ত তণালাকে (উপরে দ্র.) শাক্ষিউ ও শাধারীদের মতে সিদ্ধ (মালিকী মতে যদি তণালাক সাধারণভাবে জর্মাহ 'যে কোন গ্রীলোককে আমি বিবাহ করি, তাহাকেই তণালাক দিলাম', বলা হয়, তবে সিদ্ধ নহে)।

প্রকাগোজি থারা অথবা পাগল কর্তু ক প্রদন্ত ভালাকে বাাতিল। নেশাপ্রস্ক ব্যক্তির সালাকে লইয়া সকল মাশ্ হাবেই দীর্ঘ আলোচনা হইয়াছে। শাবিষোগ্য মাদক প্রবা গানে নেশাপ্রস্ক ব্যক্তির ভালাকি অধিকাংশের মতে সিছা। কাহারও চাগে গড়িয়া প্রদন্ত ভালাকি হানাকী মতে সিছা। কিন্তু শাাকিক, মাালিকীও হাহালী মতে অবৈধ ব্যিয়া গণা।

ঘার্থহীন ও সরাসরিভাবে ত'ালাকি' লব্দের সহিত সম্পর্কৃত্ব লন্দাবলী ত'ালাকি'কে কার্যকরী করে, ইহাতে বজার ইচ্ছা যাহাই থাকুক না কেন। যদি ত'ালাকি' দাভা ভার্থবাথক শব্দ ব্যবহার করে, তবে হ'ানাকী, শাক্ষিউ ও হ'াছালীদের মতে ইচ্ছা (নিয়াত) থাকা প্রয়োজন : কিন্ত মাজিকীদের মতে ইচ্ছার কোন দরকার নাই। ঘার্য ভাষা ও ইনিতের ক্ষেপ্তে বজার ইচ্ছাই একমার কল নির্ধারক। ব্যক্তিগত ঘটনার প্রেক্ষিতে এই সমুদর ব্যাপারে বিভিন্ন মান্ত্র্যকর । বাজিগত ঘটনার প্রেক্ষিতে এই সমুদর ব্যাপারে বিভিন্ন মান্ত্র্যকর মধ্যে প্রচুর মতভেদ বিদ্যানান। শর্ত সাক্ষেক্ত প্রদত্ত ভালাকি-(উপরে বণিত ঘটনা ছাড়াও) সিদ্ধ হওয়ার ব্যাপারে বেশ কল্পেনকর রহিয়াছে। হ'ানাকী ও শাক্ষিজদের মতে শর্ত দূর্ব হওয়া ক্ষা সাধারগত এই প্রকার ত'ালাকি' কার্যকরী হইবে। ক্ষাক্রিক্টিকর জতে শর্তের প্রকারভেদে ইহা কার্যকরী হইরা থাকে। ক্ষেপ্ত ক্ষেত্রতির, কথনও বাতিল চয়।

ত'ালাকে'র পর মূহুর্ত হইতে স্তীলেমকর 'ইদাত গুরু হয়। অবশ্য যৌন মিজন খারা বিবাহ সম্পূর্ণ হওয়ার পূর্বে প্রদত্ত তালাকে স্ন ক্ষেমে ইহা প্রয়োজ) নহে। কারণ সেখানে সন্দেহের অবকাশ নাই। এইজনাই ঐরূপ ত'ালাকি প্রাণ্তার হিদাত পালন করিতে হয় না : বরং সে পূর্ব নিদিশ্ট মাহ্রের অর্ধাংশ মাদ্র দাবী করিতে পারে (ষদি পূর্ণ মাহ্র **ভাহাকে দেওয়া হই**য়া থাকে: তবে সে অধাংশ ফেরত দিবে) অথবা মাহ্র নিদিল্ট হ্ইয়ানা থাকিলে রামীর ইচ্ছা অনুষায়ী যে কোন দান ; ( সাধারণত বস্তু, উপরে চ. ) ইহাই তথা-ক্ষিত মৃত'আঃ। ইহা ব্যতীত রাজ্'ঈ ও বাাইন ড'ালাাকে'র মধ্যে পার্থক্য করা হইয়া থাকে। প্রথম ক্ষেত্রে বিবাহকে ইহার সমস্ত অধিকারসহ বর্তমান বলিয়া গণ্য করা হয় এবং ডী তাহার প্রতীষ্ঠাকারের জনা স্থামীর নিকট বাসস্থান ও ভরণ-পোষণের দাবী করিতে পারে। অন্য দিকে স্বামীও সমস্ত প্রভীক্ষাকালের মধ্যে যে কোন সময়ে ত'ালাকি প্রত্যাহার করিতে পারে। যদি সে তাহার এই অধিকার প্রয়োগনা করিয়া সময় উভীপ হইতে দেয়, তাহা হইলে সময় উত্তীর্ণ হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই ত'ালাকি নিশ্চিতভাবে কার্করী হইবে। যদি তখনও মাহ্র আদার করা না হইয়া থাকে, তবে তাহা দেয় বলিয়া গণা হয় যদি না ইহা আদায় করিবার জন্য অনাকোন সময় নিধারিত হইরা থাকে। যদি ইহার পরও উভয় পক্ষের মধ্যে আপোস-মীমাংসা হয় এবং তাহারা পরস্পরে বিবাহ বভনে আবভ হইতে চায়, তাহা হইলে তাহারা অবশ্যই নূতন মাহরসহ পুনবিবাহ করিতে পারে।

জনা দিকে বাইন ত'ালাকের ক্লেক্ত বিবাহ বন্ধন তৎক্ষণাৎ হিন্ন হইরা যার ( অবশ্য একটি মার ব্যতিক্রম বাতীত; মৃত্যু-শ্যাম শারিত কোন ব্যক্তির প্রদন্ত ত'ালাকি স্তীর উত্তরাধিকার নল্ট করিতে পারে না। হ'ানাকী, মালিকী ও হাছালীদের ইহাই মত। শাকি-'উপপ ইহার বিপরীত মতকে উৎকুল্টতর বলিয়া মনে করেন)। যাহা হউক, এইরূপ ত'ালাকিপ্রালতা স্তীকেও প্রতীক্ষাকাল যাপন করিতে হয়। ইতিমধ্যে সেন্তনভাবে বিবাহ বন্ধনে আবন্ধ হইতে দারে না। এই সময়ে সে ঘামীর উপর গুধু বাসহানের দাবী করিতে গারে; যদি পর্তবতী হয়, তবে ভরণ-গোষপেরও দাবী করিতে পারে। যামী কর্তৃক মাহ্র জাদায়ের বা।পারটি রাজ্'ই ত'ালাকের নাার! যতক্ষণ না ভী জন্য কোন ব্যক্তির সহিত বিবাহ বন্ধনে আবন্ধ হয় এবং সেই বিবাহ সম্পূর্ণতা লাভ করে ততক্ষণ পূর্ব হামীর সহিত বিবাহ সন্তব নহে!

ভাষীনাদের জন্য তৃতীয় তালাকে এবং দাসীদের জন্য দিতীয় তালাকেকে বাইন বলিয়া ধরা হয়। স্বাধীন পুরুষ কর্তৃক দাসীকে বিবাহের জেরে (বা ইহার বিপরীত ক্ষেত্রে) মালিকী, শাক্ষিত্র ও হালালী মতে পুরুষের মর্বাদাই তালাকের মান নির্বারণ করিবে। কিন্তু হানাকীদের মতে স্ত্রীর মর্বাদা এই ক্ষেত্রে ধর্তব্য। হানাকীদের নিকট এক তালাকেও বিদি বিশেষ জারের ভাষায় (১৯৯৬) সহ) উচ্চারিত হয় তবে তাহা বাাইন বলিয়া বিবেচিত হয়। কিন্তু ইহাতে পুনবিবাহ রুদ্ধ হয় না। স্বাধীনা স্ত্রীর ক্ষেত্রতা ক্ষাত্র এবং হানাকীদের মতে তিনক্ট প্রিক্রতা ক্ষাত্র এবং হানাকীদের মতে তিনক্ট প্রিক্রতা ক্ষাত্র এবং হানাকীদের মতে তিনক্ট প্রিক্রতা ক্ষাত্র এবং হানাকীদের মতে তিনক্ট ক্ষাত্রতা ক্ষাত্র এবং হানাকীদের মতে তিনক্ট ক্ষাত্রতা ক্ষাত্র এবং হানাকীদের মতে তিনক্ট ক্ষাত্রতা ক্ষাত্র এবং হানাকীদের মতে তিনকী ক্ষাত্রতা বিরুতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা হারে রুস্ব পর্যন্ত উন্থাণী হয় তবে তিন নাস। আর প্রক্রতা হারের প্রস্বতা বার্ত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা বার্ত্রতা ক্ষাত্রতা বার্ত্রতা ক্ষাত্রতা বার্ত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা বার্ত্রতা ক্ষাত্রতা ক্ষাত্রতা

এবং **পর্ভবতী হইলে প্রস**ব পর্যন্ত 'ইন্দাত।

ভনিশ্চিত তালাক প্রাণ্ডা দ্রীর সহিত 'ইন্দাতের মধ্যে সহবাস করা হানাাফী এবং হাছালীদের উৎকৃষ্টতর মতে জনুমোদনযোগ। কিন্তু শাফি স্ট, মালিকী এবং হাছালীদের জনা এক মতে নিহিছ। প্রথম দলের মতানুযায়ী ইহাকে প্রত্যেক ব্যাপারেই তালাকের প্রত্যাহার বলিয়া গণ্য করা হয়। মালিকীদের নিকট ইহা তখনই সিছ হইবে যদি স্বামী ইহার দারা প্রত্যাহারের ইচ্ছা প্রকাশ করে। কিন্তু শাফি স্টেরের নিকট তালাকে প্রত্যাহারের জন্য স্থামীর মৌধিক স্বীকৃতির প্রয়োজন।

৬। উপরে এ পর্যন্ত তণালাকে সম্প্রকীয় যে সকল বিষয় বণিত হুইয়াছে, উহার খুঁটিনাটি ব্যাপারে মান্ত সমী মতের সহিত শী'আঃ মতের পার্থকা রহিয়াছে। ৬ ২ আায়াতের কিছুটা কড়াকড়ি বাখ্যার কলে যে কোন ত'ালাকি সিদ্ধ হওয়ার জন্য দুইজন সাক্ষীর উপস্থিতি অত্যাবশ্যকীয় বলিয়া ধরিয়া লওয়া হুইয়াছে; অথচ সুমীদের নিকট ইহার প্রয়োজন নাই। সকল প্রকার বাগাড়ছর ও ভার্থবাধক ভাষা ও ভঙ্গির কোন গুরুত্ব শী'আদের নিকট নাই; ইহাতে বজার ইচ্ছা যাহাই হুউক না কেন।

৭। পারিবারিক আইন হিসাবে ত'ালাকে বাস্তব ক্ষেত্রে মুসলিম আইনের মূলনীতিকে যথায়থ অনুসরণ করে। তুচ্ছ কারণে বারংবার তালাাকে'র ব্যবহার এবং একসলে তিন ত'ালাাক' দান নিম্নের প্রথাঞ্জার উক্তব ঘটাইয়াছে। তৃতীয় ত'ালাাকে'র পরও মদি দম্পতি একে অন্যকে পুনরায় বিবাহ করিতে ইচ্ছা করে, তবে তাহারা এমন একজন লোকের তালাশ করে, যে নিদিণ্ট কিছু পাইবার লোভে স্তীকে বিবাহ এবং তৎক্ষণাৎ ত'ালাকি দিতে রাষী থাকে। ইহা সম্পূৰ্ণ হইলে ডীলোকটি ('ইন্দাত অভে ) তাহার পূৰ্ব স্থামীর জন্য হ'ালালি হইবে। এই কাজটিকে তাহ'লীল এবং যে ইহা করে, তাহাকে মুহালিল বলা হয়। অন্তৰতী বিবাহে যদি তাহ্'লীল শব্দটি ব্যবহার করা না হয়, তাহা হইলে এই পদার বিক্লছে বলিবার মত কিছু নাই। **হ**ানাফীগণ ইহার **আইনগ**ত বৈধতা শ্বীকার করিয়াছেন ( যদিও এ্ইরূপ হ'ালাল করা মহাপাপ, কেননা হণদীছে বলা হইয়াছে যে, হণলালকারী এবং যাহার জন্য হ'ালাাল করা হয়, উভয়ে মাল'উন অর্থাৎ অভিশণ্ড। কিন্ত মালিকী ও শাফি ঈগণ এই ব্যাপারে ভিলমত পোষণ করে। হামালী মতের অনুসারী ইব্ন ভায়মিয়াঃ (র) ইহাকে অসিছ বলিয়া মনে করেন এবং তাহার একটি বিশেষ রচনায় তিনি তাহ'লীবের সমালোচনা করিয়াছেন। আহ্লে হণদীছ সম্পুদায়ের পণ্ডিতগণ্ড এই মত পোষণ করেন)।

শর্ত সাপেক্ষ (তা'লীক') ত'ালাকি' প্রদানের বিভিন্ন উদ্দেশ্য থাকিতে পারে। উদাহরণস্বরূপ বলা যায়, কোন ব্যক্তি নিজের বা স্থীর দ্বারা কিছু করাইতে, নিজেকে বা স্থীকে কোন কিছু হইতে বিরত স্থাধিতে কিংবা নিজ প্রগত্ত কোন বক্তব্যকে জোরদার করিবার উদ্দেশ্যে এইরাপ ত'ালাকি' উচ্চারণ করিতে পারে।

বাংলা-পাক-ভারতের কিছু অংশে এবং ইন্মোনেশিরার বহ অঞ্চল বিবাহ অনুষ্ঠানের শেষ পর্যায়ে শর্ত সাপেক্ষ ত'ালাকি প্রদান একটি সাধারণ প্রথা হইরা দাঁড়াইয়াছে। ইহার ফলে জীর ব্যাপারে স্বামীর উপর এমন কিছু ব্যাধাধকতা আরোগিত হয়, ষাহা পূর্ণ না করিছে ভাষাবিকভাবেই লী ভ'ালাকি প্রাস্তা হইয়া থাকে।

শারী'আতের বিধান অনুসারে বিভিন্ন দেশের সামাজিকভার সহিত

ভাল রাশিয়া ভালাকে যে ক্লেরে সকল প্রখা প্রচলিত হয় সে সন্দর্কে জানিতে হইলে ভথাকার জাভিবিদা সংক্লান্ত এবং পরিব্রাজকদের বর্ণনা পাঠ করা প্রয়োজন।

(11)

খুল্' একটি বিশেষ ধরনের ভালোক' যদ্দারা জী মাহ্রের বা অর্থের বিনিময়ে স্থামীর নিকট হইতে ত'ালাকি' গ্রহণ করে। শব্দটির মূল অর্থ হইডেছে: কোন পদবী কিংবা দায়িত্ব অর্পণবোধক প্রতীকরাণী পোশাক উদেমাচন বা পরিভ্যাগ করা। অবশ্য জ্যাহিলী যুগেও ইহা বহকাল সাধারণভাবে আইনানুগ সমস্ক ছিয়করণ অথে ব্যবহৃত হইত। হযরত মৃহণদ্মাদ (স')-এর সময়েই প্রায়ই স্ত্রীকে মাহরের একাংশ ফেরত দিয়া স্বামীর নিকট হইতে তালাকে গ্রহণ করিবার ঘটনা ঘটিত। এই প্রকার অন্যায় হস্তক্ষেপ কু'রআানের ৪ ঃ ২০ ও ২ ঃ ২২৯ সংখ্যক আয়াতে নিষিদ্ধ করা হয় যাহাতে অচিরেই দন্দতির বিচ্ছেদের জন্য যথার্থ চুক্তির মাধ্যমে কিছুটা ক্ষতিপূরণ আদায়ের প্রয়োজনীয়তা দেখা দেয় । ২: ২২১ আয়াতের নিশ্নবশিত আদেশের হার৷ এই প্রয়োজন পূপ হয়,—"যদি না তাহারা উভয়েই আলাাহ্র আদেশ পাল্ন করিতে পারিবে না বলিয়া ভয় করে; কাজেই যদি ভোমরা আশংকা করে যে, ভাহারা আল্লাহ্র আদেশ পালন করিতে পারিবে না, তবে স্তী যদি ত'ালাকে র বিনিময়ে কিছু দিতে রাষী হয়, তাহা হইলে তাহাদের কোন জন্যায় হইবে না।"

শুল্পার ব্যাপারে বিশ্বন্ত হণাদীছাসমূহে ছণাবিত ইব্ন কণারসের ঘটনা বনিত হইরাছে। তাঁহার দ্বী এই প্রক্রায় নিজকে মুক্ত করিতে ইচ্ছা করিয়াছিলেন। বিশ্বারিত বিবরণসহ মূল ঘটনাটি এই মে, স্ত্রীকে মুক্তি দেওয়ার জন্য হয়রত (সা) আমীকে আদেশ দিলেন এবং দ্বীলোকটিকে এক কুরে' কাল 'ইদ্যাত পালন করিতে বলিলেন। ইহা ঐতিহাসিক সভা হইতে পারে, তবুও দ্বীলোকটির নামের বিভিন্নতা এবং আনুষ্কিক অন্যান্য ব্যাপারেও বিভিন্নতার দক্ষন এই হণাদীছাটির একাধিক সংক্রব্যের একটিকেও প্রামাণিক বলিয়া প্রহণ করা যায়না।

প্রথম দিকে ফিক্ত্ শাস্তের একটি শুরুত্পূর্ণ প্রস্ন ছিল শূল্'
বিবাহ বিচ্ছেদ (ত'ালাকি'), না বিবাহ বাতিল (ফাস্থ)।
এই পার্থকা আইনের দিক দিরা অপ্রাসন্তিক নহে। ইমাাম আবৃ
হ'ানীকাঃ ও ইমাাম মাালিক এবং তাঁহাদের অনুসারিপণ, যারদ
ইবন 'আলী ও তাঁহার অনুসারিপণ' ইবন আবী লারালা, ইমাাম
শাাকি'ঈ-এর এক মতে ও ইমাাম আহ'মাদ ইব্ন হ'াছালের মতে
(কোন প্রকার ঐতিহাসিক বিচার-বিবেচনা ছাড়াই) খুল্' বিবাহ
বিচ্ছেদ। আবৃ ছ'ওর, দাাউদ আজ'-জ'াহিরী ও তাঁহার অনুসারিপণ,
ইমাাম শাাফি'ঈর অন্য মত এবং ইমাাম আহ'মাদ ইব্ন হ'াছালের
সুপরিচিত মত খুল্' হইল বিবাহ বাতিল। এই সম্পর্কে শাাফি'ঈর
মত দিধাবিজ্জা। খুল্' তে লীর প্রদত্ত অর্থ যদি মাহ্রের বেশী হয়,
তবে অনেকেই ইহাকে সুলাতানুষারী খুল্' বলিয়া মানিতে চাহেন না।
একজন্য এই প্রকার কোন চুক্তি হ'ানাকী ও হ'াছালীদের মতে
মাক্রহ বিদ্যা গণ্য করা হইয়াছে; অবশ্য তথাপি ইহা আইনসিদ্ধ
(স'াহ'ীহ')।

কিক্'হ শারের নিয়নানুসারে খুল্'-কে যু'জাওয়াদ'াঃ (ক্রিক্তি র সম্পত্তি বা অধিকার বিনিময়) চুক্তি বলিয়া পদা করা হয়, অবশা নিদিন্ট বাধাবাধকতাসহ। সরিপূর্ণ সু'আতিয়াদ'াঃ চুক্তির চাইডে ছাতিপুরণ (বাণ্ল, 'ইওয়াদ' ও খুল্'নাবেও পরিচিত)-এর বেলার কিছুটা উদার দাবী-দাওয়ার নিরম রহিয়াছে। কোন ভূতীর লকও
ইহা ত্তীর পক্ষ হইতে আদার করিতে পারে। ভূল্'-এর ক্ষতিপূর্ণ
অনুমোদনযোগ্য না হইলেও ত'ালাাক' কার্যকরী হইবে। গুল্'-ক যাহারা ত'ালাাক' বজিয়া লগা করে, তাহাদের নিকট ইহা একটি বাাইন ত'ালাাকে'র মূল্য বহন করে। শাক্ষিপাদের মতে গুল্'-এর সাহায্যে প্রদত্ত ত'ালাাকে'র রাজ্'ই ও বাাইন হওয়ার ব্যাপারটি প্রধানত ক্ষতিপূর্ণের প্রকৃতির উপর নির্ভার করে। রাজ্'ই ত'ালাাকে'র প্রত্যাহারের অধিকারও ক্ষতিপূর্ণের বিনিমরে ত্যাস করা যায়।

এতদ্সলে আমরা ক্ষতিপুরপের বাবছা ছাড়াই চুজি মারাও তালাকে প্রদানের **সভাবনা দেখিতে গাই। ইহাতে সন্দত্তির উপর** হইতে পরস্পরের দাবী ত্যাস করা হয়। **ইহাকে মুখারোজাঃ** (পরস্পর মুজিম প্রদান) বকা হয়। স্ত্রী ইচ্ছা করিলে তাহাকে ত'ালাাকে'র ক্ষমতা প্রদান ( তাক্ব'ীদ') ৰারাও ইহা হইতে পারে। এই সমুদয় হ'ানাফীদের মত ও পরিভাষা। মালিকীদের নিকট অসম্পূর্ণ বিবাহের ক্ষেত্রে বিশেষভাবে শূল্' সম্পাদনকে মুবারোজাঃ वंश रहा। विभिन्नप्रविरोन हुक्ति पात्रा छ'।बाक्ति अमानद्र अनुमन्।क्का ( ষাহা তাঁহাদের মতে মাক্রাহ, কেননা সুরাঃভিত্তিক নহে ) তাঁহারা 'তাম্লীকু'ত -ত লাকে লক্ষ্টি অর্থাৎ স্ত্রীর নিক্ট ত লোকে র ক্ষমতা অর্গণ বাবহার করে। শাফি**'ইদের নিকটও বিনিময় বিহীন খুল্'** গ্রহণযোগ্য এবং তাঁহারা ইহাকে রাজ্'ই ত'া**লাকি**' ব**লিয়া মনে** করেন , ডালাকে র ন্যায় খুল্'ও বর্তমান কাল পর্যন্ত প্রচলিত রহিরাছে। উপ**মহাদেশ ও ইন্দোনেশিরার শুল্' ত**া**লাকের কাবহার** সম্পর্কে Bousquet in REI, 1938, p. 231 237 এবং উচ্ছ-ওয়ালাদ নিবছ छ.।

**(**7)

আধুনিক অর্থে ত'ালাকি 'ফাস্খ'-এর সমপ্রায়ভুক অর্থাৎ বিবাহকে বাতিলও অসিত্ধ বলিয়া গণ্য করা হয় ('ফাস্থ' গরিভাষাটি সাধারণভাবে চুক্তি বাতিল অর্থেও ব্যবহৃত হয়)। ইহাকে (ডাফ্রীক') অর্থাৎ স্বামী-স্ত্রীর বিচ্ছেদও বলা হইয়া থাকে। বিদেষ বিদেষ ক্ষেত্রে ইহা মাল্ল এক পক্ষ খারা অনুষ্ঠিত হয় ঃ স্বামী খারা নহে যাহার হাতে ত'ালাধক'র ক্ষমতা বিদামান ; বরং অভিভাবকের শ্বারা— যামী স্ত্রীর সমমর্যাদাসম্পন্ন না হইলে স্ত্রীর অভিভাবকের হওকেপ করিবার অধিকার রহিয়াছে কিংবা দাসী অবস্থায় যে জীর বিবাহ হইয়াছিল সে মুজিলাভ মুহুতে ইব্ছা করিলে বিবাহ ভঙ্গ করিতে ারে। নিষ্টমানুসারে তণলাকের কারণ উল্লেখপূর্বক পরখান্ত করি-বার পর এবং ক্ষেত্র বিশেষে আপোসের জন্য যে অবকাশ দেওলা হয়, তাহা ফলপ্রসূনা হইলে কাষী এই বিবাহ বিচ্ছেদ ঘটাইয়া থাকেন। এই প্রক্রিয়ায় ত'ালাকি অবস্থাবিশেষে বাাইন ও রাজ'ই উভয়ই হইতে পারে। যদি বিবাহ সম্পূর্ণ না হইয়া থাকে, ভবে কোন মাহ্র দিতে হইবে না। এই ক্ষেৱে খদি মাহ্র পূর্বে আদায় করা হইয়া খাকে, তবে সম্পূর্ণ ফেরত দিতে হইবে । যদি বিবাহ সন্দূৰ্ণ হয় এবং স্থামীর দোষ প্রমাপিত হওয়ায় ত'ালাকে অনুষ্ঠিত হইয়া থাকে তবে মাহ্র দিতে হইবে। ৰদি লীর দোৰ এমাণিত হওয়ার ফলে ত'ালাকি' সংঘটিত হয় তবে মাহ্র দিতে হইবে না এবং পূর্বে আদায় করা হইয়া থাকিলে, ক্ষেরত দিতে হইবে।

যে সমত ওরুত্বপূর্ণ কারণে (যে সমত খুঁটিনাটি ব্যাপারে বিভিন্ন মাধৃত্যবের মধ্যে প্রচুর মতভেদ রহিরাছে) বিবাহ বজন ছিল্ল করার ঐভিহ্ন অধিকার (বিল্লার) পাওলা যায় ভাহা

হুইডেছে : (৯) বিশেষ পুরাতন রোগ ( কুচ, গোদ, মন্তিক বিকার ) এবং শারীরিক অক্ষমতা হাহা দন্দতির ধৌন মিলনে অক্ষমতা ৷ স্লিট করে (পুরুষত্বহীনতা), অভত হ'নোফীদের নিকট এই সকল বিষয়ের ক্ষেব্র গুরুষের চাইতে ডীলোকের অপক্ষেই অধিক-তর বিভুত ; কেননা পুরুষের হাতে ত'ালাাকে'র ক্ষমতা রহিয়াছে। (২) বিবাহ সম্পূর্ণ হওয়ার ( জী সহবাসের ) পূর্বে মাহুর আদায় না করা (বিবাহ সম্পূর্ণ হওয়ার পর ইহা অধু হণনাফী ও হণমালী মায হাবের নিকট বিবাহ বিচ্ছেদের কারণ হয়, কিন্তু শাঞ্চিষ্ট ও খ্যালিকীপণ তাহা মনে করে না )। (৩) স্ত্রীর ভরণ-পোষণে অক্সম হওয়া ( ওধু সাধারণভাবে এই কর্তব্য পালন না করিলে, প্রথম অবস্থায় পালন করিবার নির্দেশ দেওয়া হয় ) জীর 'ইদ্দাত কাল পূর্ণ না হওয়া পর্যন্ত এই তালাকি কার্যকরী হয় না। (৪) বিবাহ চুক্তির বিশেষ দর্ত ও দায়িত্ব পালন না করা (সকল ক্ষেত্রে নহে)। (৫) স্বামী কর্তৃক জীর প্রতি দুর্ব্যবহার (দারার), যদি দুর্ব্যব-হার গুরুতর প্রকৃতির হয় এবং প্রায়ই ঘটিয়া থাকে। এই ত'ালাাক' রাজ্ঞ ও বাাইন উভয়ই হইতে পারে। (৬) স্ত্রী যদি অবাধ্য (নুৰুষ) হয় অথবা যদি ৰামীর সম্পূর্ণ বিরুদ্ধ প্রকৃতির হয় এবং দশ্ভর মধ্যে নিতা মনোমালিনা (শিকাাকা) হদি বিদ্য-মান থাকে। এই বিষয়ে ৪ ঃ ৩৫ আয়াতের উপর ভিত্তি করিয়া বিশেষ নিয়ম বিদ্যমান (উপরে কঃ ২ ৪.)। কাষী স্বামীর পরি-জন হইতে একজন এবং স্তীর পরিজন হইতে একজন মোট দুইজনকে ম**শস্থ হিসাবে নিযুক্ত করিবেন।** তাহারা প্রথমে আপোস-মীমাংসার জনা চেল্টা করিবে। ইহাতে বার্থ হইলে রুটি অনু-সন্ধানে প্রবৃত হইবে। ইহাতে যদি ভীর দোষ সাব্যস্ত হয়, তবে কুরুলানে বণিত নিয়মানুসারে (ভর্মনা, আটক, হালকা মারপিট দারা) দ্রীকে বাধ্য করার ক্ষমতা ঘামীকে দেওয়া হইবে। আর যদি স্বামীর দেখে সাব্যস্ত হয়, তবে মধ্যস্থ ব্যক্তিদের দারা বিবাহ বাতিল দ্বিরীকৃত হইবে। যদি দোষ উভয় পক্ষেরই হইয়া থাকে, তাহা হইলেও বিবাহ বাতিল বলিয়া গণ্য হইবে এবং মধ্যস্তাকারিগণ মাত্র সমমে ( মাত্র আদার কিংবা কেরত লওয়ার ব্যাপারে ) সিন্ধান্তে উপনীত হইবে। তাহাদের এই সকল সিদ্ধান্ত কাষী কৃত্বি অনুমোদিত হইবেঃ এখানে আমরা আদালত কত্কি বিবাহ বিচ্চেদের প্রমাণ পাই। বিবাহে বাধাপ্রদান এবং মাহ্র সম্পর্কে স্বাসী-ভীর মতানৈকা, যাহা প্রমাণ করা অসম্ভব, ইত্যাকার অবহারও উপরিউজ প্রক্রিয়া কার্যকরী হইতে দেখা যায়। সাধারণভাবে মনে হয়, যে সকল কারণে জী তালাকে প্রার্থনা করিতে পারে, তাহা ঘর সংখ্যক এবং তাহা প্রমাণ করা কঠিন।

(<del>प्र</del>ा)

জিলান অর্থাৎ এমন একটি শগধ বাহাতে তীর বিরুদ্ধে ব্যক্তিচারের অগবাদ দেওরা হয়। ইহাতে উভর শক্ষই নিজেকে নির্দোষ বিলয় চারি বার এবং পঞ্চমবারে দোষী হইলে তাহার নিজের উপর আলাহ্র লামত পড়িবে বলিয়া যোষপা করে। ইহা ধারা দ্রীর পর্যজাত সভানের পিতৃত স্থামী অন্থীকার করিতে পারে। ইহা ঠিক স্বতম্ভ কোন ত'লোক' নহে, কিত ইহার কলে বিবাহ বিচ্ছেদ ঘটিয়া থাকে।

(১) ২৪ ঃ ৬ এবং পরবর্তী আারাতের উপর ভিত্তি করিরা নি'আানের নিরমাবলী বিধিবক হুইরাছে—''যাহারা তাহাদের– স্থাদিপের প্রতি ( ব্যক্তিচারের ) অপবাদ আরোপ করে অখচ নিজেরা ব্যতীত তাহাদের অন্য কোন সাক্ষী নাই, তবে তাহারা চারিবার আল্লাহ্র নামে শপথ করিয়া বলিবে যে, সে যাহা বলিতেছে. তাহা সত্য। (৭) এবং পঞ্চমবার বলিবে যে, সে যদি মিথা বলে, তবে তাহার উপর যেন আল্লাহ্র অভিশাপ নামিয়া আসে। (৮) অবশ্য স্থী শান্তি হইতে অব্যাহতি পাইবে, যদি সে চারিবার আল্লাহ্র নামে শপথ করিয়া বলে যে, সে (স্বামী) মিথা বলিতেছে। (৯) এবং পঞ্চমবার বলে যে, তাহার উপর গাদাব ( প্রযব ) নামিয়া আসিবে যদি সে ( স্বামী ) সত্য বলিয়া খাকে।"

এই সকল আয়াত কু'রআানের এমন এক অংশের অন্তর্গত, যাহা স্পত্টত একই সময়ে অবতীর্ণ হইয়াছে। ইহাতে ব্যক্তিচার সম্বন্ধীয় নানাবিধ বিধিব্যবন্ধা বিদ্যান এবং ২৪: ১—১০. ২১-২৬ আয়াতগুলিও রহিয়াছে। লি'আানের বিধান প্রধানত ইসলামী এবং 'আরবীয়; পৌতলিকভার সহিত ইহার কোন সম্পর্ক নাই। সেধানে এই প্রকার লি'আানের কোন ব্যবন্ধা ছিল না। লি'আান স্বন্ধটি কু'র-আান হইতে আগত; জাাহিলী মুগের কাব্যে ইহা সম্পূর্ণ অপরিচিত।

লি'আনে সম্পকীয় হ'াদীছ'ওলির অধিকাংশই ব্যাখ্যামূলক, সংশিশ্ট আয়াতসমূহ নায়িলের উপলক্ষ্য বর্ণনা করে।

২। এই ব্যাপারে আইনঘটিত যে প্রশ্ন দেখা দিয়াছিল তাহা হইতেছে; লি'আান খামী-স্তীর বিচ্ছেদকে অত্যাবশ্যকীয় করে কিনা? রাসুলুয়াহ (স') বান্তব ক্ষেত্রে যে সিছার দিয়াছিলেন তাহাতে বিবাহ বিচ্ছেদ ঘটিয়াছিল। পরবর্তী প্রশ্ন হইতেছে, লি'আানের কলে উভূত এই বিবাহ বিচ্ছেদ কি উপায়ে কার্যকরী হইবে? (ক) স্থামী কর্তৃক স্তীকে তিন ত'ালাকে প্রদান দারা অথবা (খ) কার্যীর দারা যাহার সম্মুখে 'লি'আান' অনুষ্ঠিত হইয়াছে অথবা (গ) স্থাং লি'আান দারা? এই বিষয়ে ইমাামদের মধ্যে কিছুটা মতভেদ রহিয়াছে। তবে অধিকাংশের মতে কার্যী বিবাহ বিচ্ছেদ ঘটাইবেন।

হণাদীছে লি'আন সম্প্ৰকীয় জন্যান্য বিধি-ব্যবস্থা তেমন গুরুত্পূর্ণ কিছু নহে। সংগ্রিকট করেকটি প্রস্নের বিবেচনায় এই প্রস্কালে সর্ব-সম্মতিক্রমে পৃথীত সিদ্ধান্ত এই যে, স্বামী লি'আনের পরবর্তী কোন সময়ে জীকে পূনরায় বিবাহ করিতে পারিবে না, লি'আন সর্ভাবস্থায় অনুদিঠত হইতে পারে (পরবর্তীকালে এই হণাদীছে'র ব্যাখ্যায় আইনানুগ ইথ্তিলাকি সন্ধিবেশিত হইয়াছে) এবং সন্ধান তথু তাহার মাতার আশীয়তা ও উত্তরাধিকার হান্ত করে অর্থাৎ তাহার জন্ম আইনসন্ধত নহে বলিয়া ধরা হয়।

ভ। বিভিন্ন মান্থাবের নিক্ষা ইহাদের প্রাচীন নেতৃছানীয় ব্যক্তিদের অনুসরণে মতামত গড়িয়া তুলিলেও তাহা সম্পূর্ণ সমধারার অপ্রসর হয় নাই [ যেমন "মুঙ্য়ান্ত"।।" হইতে এই ধারণা হওয়া সভব বে, ইমাম মালিক (র) লি'আানের বিবাহ বিজেদ সম্পর্কীয় ব্যাগারে দ্বিতীয় মতটি অনুসরণ করিতেন (উপরে ৪.), অথচ তাহার অনুসারিগণ গরবতীকালে সম্পূর্ণভাবে তৃতীয় মতটি অনুসরণ করিয়াছেন]। লি'আান সম্পর্কে ফিক্'হ শাল্রের সর্বাগেক্ষা ভরুছ-পূর্ণ বিধি-ব্যবহা নিম্নরাণঃ আইনানুগ প্রমাণ প্রয়োগ বাতীতই ষদি দ্বামী ভাহার দ্রীর বিক্রছে ব্যভিচারের (মিনাা) অভিযোগ আনরন করে অথবা তাহার স্বানের পিতৃত্ব অ্বীকার করে এবং ভীও বদি দ্বামীর অভিযোগ অভীকার করে, তবে লি'আানের ধারা অনুমারে ব্যাগারটির নিস্পতি হইবে। দ্বামী যদি তাহার জন্য

নির্ধারিত লি'জান সূত্র উচ্চারণ করিতে অবীকৃত হয়, তবে সে ক'ায'াফের অর্থাৎ প্রমাণহীন অপবাদের জন্য নিনিন্ট শান্তির উপকুল বিবেচিত হইবে। ইমাাম আবু হ'ানীকা (র)-এর মতে তাহাকে
করেল করিয়া রাখিতে হইবে যতদিন না সে তাহা যথারীতি উচ্চারণ
করে অথবা সে তাহার মিখ্যা ক্যনের ছীকারোক্তি করে। প্রথম
অবস্থায় তাহাকে মুক্তি দেওয়া হইবে এবং দিতীয় অবস্থায় সে
ক'ায'াফের শান্তি ভোগ করিবে। আর ফদি রী সংলিন্ট শান্তি
ভোগ করিতে হইবে। আবু হ'ানীকাঃ ও আহ্'মাদ ইব্ন হ'ামালের
ভল্তর মতানুসারে—তাহাকে করেদ করিয়া রাখিতে হইবে যতদিন
না সে যথারীতি বি'জান উচ্চারণ করে অথবা তাহার জনায়ের কথা
ছীকার করে। প্রথম অবস্থায় তাহাকে মুক্ত করিয়া দেওয়া হইবে
এবং দিতীয় অবস্থায় সে ব্যভিচারের নিদিন্ট শান্তি ভোগ করিবে।

ষামী-স্ত্রীর মধ্যে একজন অথবা উভয়ে মুসলিম, ষাধীন বা নাায়নিষ্ঠ ('আদ্ল') না হওয়ার অবস্থায় লি'আন প্রায়াস্ত্র কিনা, তৎসম্পর্কে মতানৈক্য বিদ্যমান। স্ত্রীর গর্ভকালে গর্ভয় সন্তানের পিতৃত্ব অস্থ্রীকার করিবার জন্য নি'আন্তর আন্তর লওয়া যায় কিনা দে সম্পর্কেও মতভেদ রহিয়াছে।

লিজাানের সাহায্যে বিবাহ বিচ্ছেদ সংঘটনের ব্যাপারে মার্লিকী-দের (ইমামে মালিকের সঙ্গে এই বিষয়ে ভাহাদের মতভেদসহ উপরে ৪.) মতে ও ইমামে আহে মাদ ইব্ন হণছাল (র) বণিত এক হণদীছা অনুসারে জীর লি'আনি, শাফি'ইদের মতে বামীর লি'আনি ত'ালাকি নিধারেণ করে, কিন্ত আৰু হ'ানীফাঃ ও আহ'মাদ ইব্ন হ'াছাল (র)-এর ওছতর একটি মতানুসারে উভয়ের লি'আনে উচ্চারণের পরে কাষী প্রদত্ত রা'য় দারা ত'াল্লাক' হিরীকৃত হইয়া থাকে। লি'আন অনুদিঠত হওয়াার পরে ছামী কর্তৃক তাহা উঠাইয়া লওয়ার কলে উড্ত পরিছিতির আইনগত ফলাফল কি দাঁড়াইবে, তাহা লইয়াও মভানৈক্য রহিয়াছে। ইমাাম আৰু হণনীফাঃ ও আহ'মাদ ইব্ন-হাখালের মতানুসারে এই ক্ষেত্রে তাহাদের মধ্যে নুতন করিয়া বিবাহ অনুবিঠত হওয়া সভব । ইমাাম মাারিক, বাাফি'ঈ ও আহ্'মাদ ইব্ন হ'াম্বারের গুম্বতর একটি নির্দেশ মতে তাহা সম্ভব নহে। প্রাচীন শারভদের মধ্যে একমার সাক্ষিদ ইব্ন জুবাররকে প্রথম মভের সমর্থক হিসাবে উল্লেখ করা হইয়াছে। অধিকাংশই থিতীয় মতাবলখী। আওয়াসি এবং সুক্ষান আছ'-ছ'।ওরীও এই মত গোষণ করেন।

পরিশেষে বি'জানি গুধু বাচনিক অথবা (বোৰা রোকের ব্যাগারে) অলভলির বারাও অনুষ্ঠিত হওয়া সভব কিনা, ভাহাও ভূর্কসাপেক বিষয়। বুখাারী তাঁহার 'কিভাাবু'ত'-ত'ালাকে' প্রস্থের পঁটিশতম অধ্যায়ে এই বিষয়ের আলোচনা এবং তৎসম্পর্কে তাঁহার দুটিভলির যুক্তি-এমাণ প্রদান করিরাছেন। বি'জানের ব্যাগারে শী'আঃ সম্পুদারের মভাষতে বিশেষ কোন গার্থকা নাই।

(0)

বিবাহ বিচ্ছেদের একটি প্রচৌন পছা ঈরাা' নাবে খ্যাত। ইহাতে বামী একটি শপথের সাহায্যে বিবাহগত বৌন সন্দর্কের সমাপ্তি ঘোষণা করে। হঠকারিতাপ্রসূত বিবাহ বিচ্ছেদ রোধ করিবার উদ্দেশ্যে ২ ঃ ২২৬ আারাত (সম্ভবত সংলগ্ন আারাতসমূহের সমসামরিক) বামীকে কিছুদিন চিদ্ধা করিরা দেখিবার অবকাশ দিরাছেঃ "যাহারা তাহাদের ব্রীদের সহিত সংগত না হওয়ার শপথ উচ্চারণ করে, তাহারা চারিমাস পর্যন্ত অবকাশ করিবে; অতঃগর যদি তাহারা প্রত্যাসত

হর তবে আলাহ্ মার্কনাকারী ও দরাবু। (২ ঃ ২২৭) আর যদি তাহারা ভালাকে দেওয়ার সংকল করে ভবে আলাহ্ সর্বলোতা, সর্বভাশ

মুসলিম আইনে ইলাা'কে অন্য একদিক হইতে কিকোনা করা হয়, ইহাতে হামী কর্ত্ব দান্দত্য সন্দর্ক পরিত্যক ইওয়ার ফলেই ত'াল্যাক' অনুন্ঠিত হইয়া থাকে। যদি কোন বাজি চারিমাস ( অথবা কোন অনিদিশ্ট কাল ) যৌন মিলন হইতে বিরত থাকিবার শপথ করে এবং তাহার প্রতিক্তা পালন (অথবা চারিমাসের অধিককাল তাহার প্রতিভা রক্ষা ) করে, তবে হ'ানাফীদের মতে ইহা বাাইন তণলাকে র সমপ্রয়িভুক্ত হইবে। কিন্তু এই সময়ের মধ্যে অন্যান্য শপথের ন্যায় সে ইহা ডঙ্গও করিতে পারে। অবশ্য ইহার জন্য তাহাকে শগথ ভঙ্গের নিমিত নিদিল্ট আইনানুগ প্রায়শিচত (কাফ্ফাারাঃ) অথবা শপথে উলিখিত শপথ ভারের ঐ জরিমানা (জাযা।') আদায় করিতে হইবে। অনা তিনটি মাধ্যেবের মতে নিদিল্ট সময় উত্তীৰ্ণ হওয়ার পর স্বামী হয় প্রতিক্তা ভঙ্গ করিবে অথবা একটি (রাজ্'ঈ) তালাকে উচ্চারণ করিবে। মাালিকীদের মতে এবং আহ্'মাদ ইব্ন হ'াছালের একটি বচন অনুসারে ঘুণা করিয়া জীর সহিত চারিমাঙ্গের অধিককাল যৌন মিলনে বিরত থাকিলেও শপথ পালনের ন্যায় বাবছা কার্যকরী হইয়া থাকে। যে সকল ঘটনায় স্থামী-স্তীর বিশেষ অবস্থার দঞ্চন যৌন মিলন বিরতি শপথ কার্যকর হয় না। সেই সম্পর্কে এবং দাসদাসীদের জন। নিধারিত নিয়ম ও তদসংক্রান্ত বিভারিত বিধি সম্পর্কে বহু মতানৈক্য রহিয়াছে। বাহা হউক, পৌতলিক যুগের এই প্রথাটি মুসলিম জগতে বহ পূৰ্বেই পরিত্যক্ত হইয়াছে এবং ইহাকে পাপাচার বলিয়া মনে করা হয়।

(5)

বিবাহ বিচ্ছেদের অন্য একটি প্রচীন 'আরবী প্রক্রিয়া হইল 'জি'হারে' অর্থাৎ উচ্চারণ করা, ''তুমি আমার নিকট আমার মাতার পৃঠদেশ (জাহর) তুল্য (হারাাম)।" কুরেলান ৫৮১১ আয়োত এবং তৎপরবর্তী (মদীনার শেষের দিকের সুরায়) ইহার উল্লেখ রহিয়াছে, "জালাহে তাহার কথা ওনিয়াছেন যে, তাহার সামীর ব্যাপারে তোমার সহিত বাকবিতভায় প্রবৃত হইয়াছিল এবং আল্লাহ্র নিকট অভিযোগ করিতেছিল . . .। (২) যাহারা জি হারের সাহাষ্যে তাহাদের স্ত্রীদের নিকট হইতে পৃথক হইয়া পিয়াছে, তাহারা জানিয়া রাখুক যে, তাহাদের স্তীপণ তাহাদের মাতা নহে: ভাহাদের মাডা ভাহারাই, যাহারা ভাহাদিপের জন্মদান করিয়াছে 🔉 তাহারা অসমত ও মিখ্যা কথা বলিয়া থাকে . . . . . । (৩) যাহারা জি হাারের সাহায্যে তাহাদের স্ত্রীদের নিকট হইতে পুথক হইয়া পিয়াছে এবং অতঃপর তাহারা যাহা ববিয়াছিল তাহা প্রত্যাহার করে, তাহাদিগের প্রায়ণ্টিড টেতাহারা পরস্পরকে স্পর্শ করিবার পূর্বে একটি দাস মুক্ত করিতে হইবে . . .। (৪) কিন্তু ভাহার যদি ইহা করিবার ( সামর্থা ) না থাকে, ভবে পরস্পরকে স্পর্ন করিবার পূর্বে সে একাদিক্রমে দুই মাস রোষা রাখিবে। যদি ইহাও করিতে (রোষা রাখিডে) অসমর্থ হয়, তবে ৰাটক্সন ভিক্ককে আহার্য দিতে হইবে।"

উপরিউক্ত দিতীয় আয়োতের ন্যার ৩৩ ঃ ৪ আয়ো**তেও কিত্যারের** নিশা করা হইয়াছে। মনে হয়, ৫৮ ঃ ১ আয়াতের বিষ**াটি কোন** বাস্তব ঘটনার কলে অবতীর্থ। হ'াদীছে এই ঘটনার বিষা**টিও**  বর্ণনা রহিরাছে ( স্বামীর নাম 'আওস ইব্ন আস'-স'ামিত বলিরা সর্বসম্মতিক্রমে বলিত হইরাছে )। মুসলিম আইন অনুসারে জি'হাার একটি পাপপূর্ণ বাকা। ইহার ফলে স্বামী-স্ত্রীর সর্বপ্রকার যৌন মিলন আবৈধ হইরা যায় যদি না কু'রজাানে বলিত শপথ ভঙ্গের প্রায়শিচত পালন করা হয়। ইহার বিবরণ বিশেষভাবে দেওরা হইয়াছে।

হানাফীদের মতে শপথ জন্মের পর জিংহারে বিবাহ বন্ধনের মধ্যে আইনানুপ কোন বাতিক্রম সৃষ্টি করিতে পারে না এবং যে ব্যক্তি বিবাহ বন্ধন অক্ষুপ্ত রাখিতে চায়, কাষী তাহাকে কাক্ফারাঃ প্রদান করিবার জন্য বাধ্য করিতে পারেন। মাালিকীও শাফি'ঈপপ জি'হারেকে ঈলা'র ন্যায় পণ্য করে (বিভারিত বিধিব্যবন্ধায় সামান্য মতানৈক্যমহ) যদি স্থামী তাহা শুস্থ ভঙ্কের দারা প্রত্যাহার না করে। পৌত্তিকিক যুপের এই এই প্রথাটে মুস্তিম জগতে এখন প্রায় অপ্রচলিত।

(절)

যদি হামী-জীর মধ্যে একজন দাস হিসাবে অন্যের (স্থামী বা জীর) অধিকারে চলিয়া যায় অথবা ইসলাম ধর্ম ত্যাগ করে, তবে বিবাহ আগনা হইতেই বাতিল হইয়া যায়। পাক-ভারত, বাংলাদেশ ও ইন্দোনেশিয়া তথা যে সকল দেশে মূরোপীয়দের শাসনের ফলে ধর্ম ত্যাগের জন্য শারী আত অনুযায়ী কঠোর শান্তি দেওয়া সক্তব নহে, সেখানে আইনের এই বিধানসমূহ জীলোক কর্তৃক অহায়ী ধর্মত্যাপের দ্বারা বিচ্ছেদের সুযোগ হিসাবে বাবহাত হইয়াছে, যে সুযোগ তাহারা অন্যভাবে পাইতে পারিত না (উপরের তিন সংখ্যক অনুচ্ছেদ ছ.)। আইন বিশেষজ্বরাও এই ধরনের কৌশলের ইলিত দান করিয়াছেন। ইন্দোনেশিয়া হইতে আমরা এই বিষয়ের পরিপূর্ণ নজীর পাইতে পারি, সেখানে তালাকের প্রস্কার ধর্মত্যাপ দ্বারা অনুতিঠত হইয়াছে। অন্যদিকে অবশ্য যুক্তিসরত কারণেই ইন্দোনেশিয়ার দারী আতী 'আদালোতসমূহে এই ধরনের বিবরণ গ্রহণের প্রতি একটা অনিচ্ছার ভাব পরিলক্ষিত হয়।

গ্রন্থ প্রাক্তির বিষ্ণু প্রাক্তির প্রাক্তির বিষ্ণু প্রাকৃতির বিষ্ণু প্রাক্তির বিষ্ণু প্রাকৃতির বিষ্ণু (5) Robertson Smith, Kinship and Marriage in early Arabia, 2nd, ed. p. 112 n., (2) Wellhausen, Die Ehe bei den Arabern (Nachr. d, Kgl, Ges. d. Wiss, Gottingen 1893) p. 452 n., (6) Gertrude H. Storn, Marriage in early Islam, London, 1939, p. 127 %., (8) Wensinck, Handbook, E. Divorce. (৫) খানাবা, কাৰ্শাফ ইস্ভিলোহ্যাতি'ল-'উল্ম ওয়া'ল-ক্যান্ন (ed. Spronger) কলিকাতা, সংগ্লিন্ট প্ৰবন্ধ ; (৬) Juynboll, Handleiding, 3rd. ed. p. 203 9. (9) Santillana, Istituzioni, i. 201 A., (b) G. Bergstrasser, Grundzugo, p. 84 91., (a) Uback u. Rackow, Sitte und Recht in Nordafrika, passim, (30) Lane, Manners and Customs of the modern Egyptians, ch. iii. and iv, (55) Jaussen, Coutumes des Arabes au pays de Moab; (১২) के त्वयक, Coutumes des Fugara, 4; (50) Snouck Hurgronje, De Atjehers, i, 382 9., (58) & tasset, Verspr. Geschr. iv. i. 300 n., iv./ii, 380, (80) G. F. Pijper, Fragmonts Islamica, p.

74-94.

J. Schacht (S.E.I.)/গোলাম সামদানী কোরাঃ

তালত (الماليون ) ইস্রাাইন বংশীয় সমাট শৌল(Saul) তাাল্ত নামে অভিহিত করা হইয়াছে (কুরআান ২: ২: ২৪৯)। বাইবেলের যে যকল নাম কুরআানে বনিত হইয় তয়ধো এই নামটিই সন্পূর্ণরাপে পরিবৃতিত হইয়াছে (শৃ'আয়া নামে কোন পরিবর্তন হইয়াছে কিনা, এই বিষয়ে সন্দেহ আছে সমান ধ্বনিবিশিন্ট 'জালুত' শন্দের সহিত মিল রাম্বিয়া 'ত'।।
(দীর্ঘ হওয়া) ক্রিয়া হইতে 'তাালুত' নামের উৎপত্তি হইয়া বিলিয়া স্পন্টরাপে প্রতীয়মান হয় (ইহাতে শৌলের দীর্ঘাকৃতি প্রতি ইঙ্গিত রহিয়াছে I. Sam. x. 23)। বাইবেলে বনিত গোলিয়ায় কুরেলানে 'জালুত' নামে অভিহিত করা হইয়াছে (২ ঃ ২৪৯-২৫১)। হায়েত-মাারাত, হাাবীল-কাবিল, য়াজ্জ-মাাজুজ, এমন হায়ন-কারনায় তাালুত-জালুত মিয়াকরবিশিন্ট মুগল ন প্রকাশ করিতেছে।

কুরেআনে তাল্ত সম্বন্ধ নিশ্নরগ বর্ণনা আছে (২ ঃ ২৪৬ ২৫২)। হ্যরত মুসা। ('আ)-এর তিরোধানের পর ইস্রাাইলীঃ একজন বাদশাহ চাহিল। আলাহ তাাল্তকে বাদশাহ নিযুকরিলেন। কিন্তু ইস্রাাইলীগপ তাঁহাকে সিংহাসনের উপযুক্ত বলি মনে করিল না, কারণ তিনি দরিল ছিলেন। তাাল্ত স্থীয় জানে প্রেচ্ছের জনা প্রসিদ্ধ ছিলেন এবং তিনি তাঁহার রহৎ শারীরি পঠনের জনাও স্থাতভারে অধিকারী ছিলেন। মুসা। ('আ) ও হারে ('আ)-এর স্মৃতিচিক্ যে তাামৃতে ( আধারে) রক্ষিত ছিল সাকীন (এ.) সহ তাহা ফিরিশতাগণ কর্তৃক ফিরাইয়া আনা তাঁহার যোগ্যতা চিক্ বলিয়া ধরা ইইয়াছিল।

তাাল্ত ছীয় লোকদিগকে একটি নদী ছারা পরীক্ষা করিলেন যাহারা এই নদীর পানি পান করিল তাহারা তাঁহার অনুসরণ করি না। ইস্রাাঈলীগণ জাাল্তের বিরুদ্ধে যুদ্ধে অবতীর্ণ হইল। হযর দাাউদ ('আ) জাাল্তকে বধ করিলেন।

এই বিবরণ হইতে বাইবেলে বণিত কাহিনীর সহিত পার্থব সুম্পান্টরাপে পরিলক্ষিত হয়। স্যামুয়েলের প্রথম পুস্তকে বণিত আহে, ইস্রাাইলীগণ একস্থন বাদশাহ চাহিল (viii), কিন্তু তাহার নর্বনিমুক্ত রাজার প্রতি কোন সম্মান প্রদর্শন করিল না ( x 2 27 xi. 12)। যে পরিল সিম্মুককে কুরুআানে নৌলের (তাালুত যোগাতার নিদর্শনপ্ররূপ বলা হইয়াছে—বাইবেলের বর্ণনা অনুসারেইহা তাহার সিংহাসনে আরোহণের পূর্বে পুনরায় অধিকার কর্বইয়াছিল। বাইবেল অনুযায়ী গানি গান ছারা যে পরীক্ষা পরিচালিং ইইয়াছিল শৌল তাহা করেন নাই, বরং গিদিয়ন তাহা করিয়াছিলে (Judgos, VII. 5—7)। বাইবেলের অরাভতা প্রমাণিত নহে সূত্রাং তাহার উপর নির্ভর করিয়া কুরুআানের কোনও উপাছ্যানসম্বাহ্ন কর্বা সম্বত নহে।

পরবর্তী ইসলামী প্রস্কুষ্ট্র (তাবারী, ছা'লাবী, আল-কিসাসি বিভিন্ন ছানে বণিত আছে, বাদ্র যুদ্ধের মুজাহিদ সাহায়বীগণে সংখ্যা ছিল ৩১৩। তাল্তের পানি পরীক্ষার উত্তীর্ণ লোকদের সংখ্যাও ৩১৩ ছিল। পরবর্তীকালের মুসলিমগণের কিংবদঙী ওলিতে এই বিষয়ের আরও অধিক বর্ণনা আছে। এইসকং বর্ণনায় কু'রআনের উক্ত উপাধ্যানের ব্যাখ্যাও রহিয়াছে এব নতন নতন বিভারিত বর্ণনাও ছাল আভ করিয়াছে। পরবর্ত

লেষকগণও ( ত'াবারী, ছ'i'লাবী, ইব্নু'ল-আছ'ীর, আবু'ল-ফিদাা )
কীশের পূর শাউল নামের সহিত পরিচিত ছিলেন। 'ত'াল্ত'
নামের বাখ্যার বলা হয় যে, এই সমর হইজে ইসরাঈজীলের ভাবী
রাজা তাঁহার দৈহিক উচ্চতা ভারা পরিচিত হইবেন (ছ''জাবী)।
স্যামুরেল ইহার পরিমাণ নির্ধারণ করিলেন। কিন্তু ইসরাঈজীলের
মধ্যে ত'াালুত বাতীত অপর কেহই এই নির্ধারিত উচ্চতায় পৌছায়
নাই। ত'াালুতের নির্বাচন যে ঠিক হইরাছে ইহার প্রমাণয়রূপ একটি
অলৌকিক ঘটনার অবভারণা করা হইয়া থাকে। তাহা এই,
ত'াালুত বখন তাঁহার হারানো পর্দতী সম্বন্ধে আলোচনা করিবার
জন্য স্যামুরেলের (Samuel) নিকট প্রমন করিয়াছিলেন তখন
রাজ্যাভিষেক তৈল ফুটিতে আরক্ত করিয়াছিল। ত'াবারীয় ভাফ্সীরে
বসীয় প্রত্যাদেশকে ত'ালুতের নির্বাচনের ন্যাম্যুতার অন্যতম নিদর্শনমর্মণ উল্লেখ করা হইয়াছে।

তাাল্ডকে বাদশাহ ঘোষণা করা হইলে ইসরাজিলীগণ ভাঁহাকে ষীকার করিতে চাহিল না। কারণ তিনি রাজগোর জুদাহ অখবা পরোহিত গোর বা বংশের ছিলেন না। তিনি একটি সাধারণ পরিবার. বিনয়ামীনের ঘরে জন্মগ্রহণ করেন। তাবিত সম্বন্ধ তাফ্সীরের চন্থাদিতে কিছু কিসময়কর বর্ণনা আছে (মূলত এইসব রাহদী সূত্র হইতে লওয়া হইয়াছে )। যথা ঃ এই সিন্দকটি হয়রত জ্ঞাদাস ('আ)-এর কাল হটতে বংশ-পরন্সরায় চলিয়া আসিয়ারে। ইহান্তে সাকীনাঃ, তাওরাতের ফলক, হযরত মসাা ('জা)-এর 'আসাা (লাঠি) এবং হযরত হাারান ('আ')-এর পার্ডী ও শাসন দণ্ড ছিল। এই সিন্দুকটি 'আমাজিকার রাজা জাার্তের দশলে আসে: কিন্তু কিট যেখানেই রাখা হয় সেখানেই এবং আদগাদের এলাকায়ও মহামারী দেখা দেয়। ফলে 'আমালিক'। ভাতি ভীত হইয়া পড়ে এবং এক য়াহদী বন্দীর পরামর্শে সিন্দকটি একটি গরুর গাড়ীতে রাখিয়া গাড়ীটিকে গাড়োয়ান ছাড়াই ভাহারা হাঁকাইয়া দেয়। তখন আলাহির হকুমে ফিরিশ্তাগণ পাড়ীটি ইসরাাইলী এখাকার পৌছাইয়া দেয়। সিন্দুক্টির প্নঃপ্রাণিত ইসরাজিলীদের নিকট বারাকাতের বিষয় ছিল। ইহা ফেরত গাইয়া ভাচারা জনুরে নারি (সাকীনাঃ) রাভ করে এবং তণার্তের যোগ্যতা সন্দর্কে তাহাদের মনের সন্দেহও দ্র হয়।

তাাল্ড দাউিদ ('আ)-কে তাঁহার কন্যা প্রদান করেন। অভঃপর এক সমরে তাাল্ড আল্লাহ্র রাজায় জিহাাদে শরীক হওয়ার সক্ষ করেন। সুতরাং তিনি সিংহাসন পরিভাগে করিয়া তাঁহার প্রগণসহ আলাহির পষে মৃত্যুবরণ করেন।

প্রস্থানী ঃ (১) ভাষারী, ed. de Goeje, ১ ঃ ৫৪৯, ৫৫৯, ১২৯৭, ১২৯৮ (বাদ্র) । (২) ভাষারী, ভাফসীর, কায়রো ১৩২১, ২ ঃ ৩৫৭—৩৭৫ । (৩) ছণালাবী, কিংসাসুণল-আছিয়াণ, কায়রো ১৩২৫, গু. ১৬৭—১৭৩ । (৪) ইফ্নুল-আছাীর, ভাসীবুল-কামিল, ১ ঃ ১৫০ গু. । (৫) কিসাাই, কিংসাসুণল-আছিয়াণ, ed. Eisenberg, Leyden 1923, ii, 250—258 । (৬) Weil, Biblische Logenden der Muselmanner, Frankfurt a/M. 1845. p. 192—208 ; (৭) Grunbaum, Neue Beitrage, Leyden 1893, p. 185—189, 192—195 ; (৮) Noldeke-Schwally, Gesch, des Qorans, i. 184 ; (৯) Spoyer, Die bibl. Erzahlungen im Qoran, p. 363—371, নাম সলকে ; (১০) Goldziher, Der

Mythos bei den Hebraern, p. 232—234, (88) Joseph Horovitz, in Hebrew Union College Annual, ii, Cincinnati 1925, p. 162, 163, (88) à tour, Koranische Untersuchungen, 1926, p. 81—84, 106, 123.

B. Heller (S.E.I.)/बाक्स वासक

তাশবীহ (১৯৯৯) সদ্শ ব্রুতে পরিশ্রকরণ (মানুবের সহিত অঞ্চাহ্র) তুলনাসরণ, আল্লাহ্র প্রতি সান্যসন্ধ সেহ, ইন্ডিয় ও প্রবৃত্তির আরোগন। অগরগক্ষে তা'ড'ীর-এর কর্ম হইতেছে (আল্লাহকে সম্পন্ন ভগাবলী হইতে) বি**ৰ্জ-কন্ন**। এই শব্দয় আলাহ্র শ্বরূপ ও প্র<sub>হ</sub>তি সন্দর্কে পরস্পর বিপরীত দুইটি মতবাদের নাম। সুনীদের মতে এই দুই মতবাদই কুক্রের অন্তর্ভু ক্ত এবং ভব্লতর পাপরূপে বিবেচিত হয়। এই দুই মতবাদকে কেন্দ্র করিয়া অতীতে প্রচণ্ড বিভর্কের সৃষ্টি হইয়াছে এবং কু'রজান সম্পক্তি সূমী মতবাদেও উহার প্রতিক্রিয়া দেখা দিয়াছে। আলাইর যণাত ও সি'ফাতি ইসলামী মতবাদের মধ্য-বিশুঃ এইজন্য উহা লইয়া দীর্ঘ আলোচনা ও ওক্লতর মতভেদের স্পিট হইয়াছে আর এই মতভেদের কারণ (প্রাচাতর সন্দর্কে পাকাতা লেখকের মতে) কু রআানেই মওজুদ রহিয়াছে, উহাতে দৃচ্তার সঙ্গে আল্লাহ্র পরম একছের কথা ঘোষণা করা হইয়াছে ; অবিার সঙ্গে সঙ্গে নরছারোপের ভাষায় তাঁহার দৈহিক অবয়বের উল্লেখ**ও করা হইয়াছে।** সেই বর্ণনায় তাঁহার মুখাবয়ব, চক্ষ্-হন্তের উল্লেখ রহিয়াছে এবং তাঁহার বাক্যালাপ ও উপবেশনের কথাও বলা হইয়াছে। কু'রজাানের ভাষাগ্রহসমূহে এইসব বর্ণনার বহু বিচিত্র ব্যাখ্যা প্রদান করা হইয়াছে। ইব্ন জারীর ত'াবারী তদীয় ভাষসীর ক্রন্থে আয়োতু'ল-কুরুসীর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে (২ ঃ ২৫৫, ड. also Goldziher, Vorlesungen, Heidelberg, 1925. p. 102 a., Died Richtungen der islamischen Koranauslogung, Leiden 1920, passim) ভিম ভিন মতের বহ উদ্ধৃতি প্রদান করিয়াছেন যাহার অধিকাংশই বর্তমানে বাচাই করা সম্ভব নহে। উহার একদিকে রহিয়াছে আক্ষরিক অর্থের উপর অত্য-থিক গুরুত্ব আরোপ, অপর্যাদকে রূপক আখ্যার দিকে প্রবশতা।

তাশ্বীত্ শব্দের প্ররোগ অভি প্রাচীন। মানুষের সম্বাক্ষেই সাধানরণত ইহার ব্যবহার পরিপূল্ট হয়। আল্লাহ সম্পর্কে ইহার প্ররোগ একটি ঘার্থবাধক বাগধারার কারণে কেহ কেহ বলিয়া থাকেন। তবে ইহার পরিবর্তে ইহার (সমার্থবাধক) ভামহা লি শব্দের প্ররোগও আম্রা কু'রআানের ৪২ ঃ ১১ আল্লাতে দেখিতে গাই ষেধানে আল্লাহ্র অনুরূপ অপর কিছুর অভিছের সভাবনা ঘার্থটানভাবে অবীকার করা হইয়াছে (লারসা কার্মিছালিইী শারুনে—তাঁহার মত আর কোন বত্তই নাই)। অপর দিকে ৯ ০০ ০০ তাহার মত আর কোন বত্তই নাই)। অপর দিকে ৯ ০০ ০০ তাহার মত আর কোন বত্তই নাই)। অপর দিকে ৯ ০০ ০০ তাহার মত আর কোন বত্তই নাই)। অপর দিকে ৯ ০০ ০০ তাহার মত আর কোন বত্তই নাই)। অপর দিকে ৯ ০০ ০০ তাহার মত আর কোন বত্তই নাই)। অপর কিলাবিত্ত হয়া ওয়ামাা কাভালুছ ওয়ামাা সালাবুছ ওয়ালাকিন গুকিহা বাহম)। এখানে হম্বতে স্বসাা ('আ)-এয় আসমানে উল্লোজিত হওয়ার বাালা প্রদান করা হইয়াছে।

কুরজানে উল্লিখিত ভাষি । ৩ : ৭, ১২ : ৬, ৪৪ ইত্যাদি শব্দের থাতুরাপ । - ৩ - ০ এর অর্থে কোনরাপ দোষাই ভাব নাই। তাখি । রা (আলাহ্র ভগাবলী শূন্যকরণ অর্থাই তাহাকে নির্পুধ-করণ)-এর জন্মে গৌছার একটি পছা ও প্রক্ষম পদক্ষেশ হৈনাকে তাখি । রা নকটি পরবর্তীতে ব্যবহৃত ক্ইরাছে। কুরজানে জন্মান্ত উলর নরস্বারোদ্বাধক শক্ষম্কর রাপক ও বৃত্তি-নির্ভিন্ন ব্যবহার

জন। ক্রমে ক্রমে ইহা একটি বিশেষ পরিভাষারপে গৃহীত হয়।

এই বিষয়ের যথার্থ পর্যালোচনা অত্যন্ত কঠিন। কারণ কোন মুসলিম শার্রবিদই আল্লাহ্ সম্পর্কে উপরের দুই মতবাদের কোন একটির বগক্ষেই পরিকার করিয়া কিছু বলেন নাই। সানাাই হাদীকার, লাখনো খৃ. ১৮৮৭, পৃ. ৩১-এ বলিয়াছেন, তাঁহার ভাত মুখরতা তান্বীহ এবং ইহা হইতে নীরব থাকা তাতালীল; বরং প্রত্যেকে এই কথাই দাবী করেন যে, তিনি 'তান্মীহ'-এর সমর্থক অর্থাৎ তিনি আল্লাহ্কে মানুষের সদৃশক্ষরণ হইতে মুজ রাখিতে চান এবং তিনি ভাতে তাতালীলের বিপক্ষে। তানমীল অর্থাৎ প্রত্যাদৃশ্ট কালামের ভিভিতে আল্লাহ্র ভণ-সত্তার নিশ্চিত প্রতিশ্চার (তাছ'বাত) দাবী করেন। তাহারা উপরন্ধ উভয় মতবাদকে অথবা কেহ একটি, কেহ বা অপরটিকে সীমালখননের দোমে অভিযুক্ত করিতেও দুটি করেন নাই।

প্রকৃতপক্ষে এই দুইটি পারিভাষিক ব্যবহার সম্পূর্ণ আপেক্ষিক এবং উহাদের তথাকথিত প্রবক্তাগণের ল্রেণীবিভাগও সমভাবে আপেক্ষিক। সভা সভাই সুনিদিল্টভাবে মু'আভিলাঃ এবং মুশাবিষ্টাঃ বলিয়া কোন দলের অভিত্ব কোনকালেই ছিল না। অপরপক্ষে আল্লাহ্র ছরুপ (মাতি) ও ওপ (সি'ফাতি) সম্পর্কে যে মত-গার্থকা গড়িয়া উঠিয়াছে তাহা আল্লাহ্ সম্পর্কে অন্যান্য বিবর্গের সমান্তরালে অপ্তসর হয় না। 'আক'ীদাগত এবং ধমীয় ও রাল্ট্রীয় মতবাদকে কেন্দ্র করিয়া যে মতভেদের স্ভিট হইয়াছে তাহার সহিত উহার (য়রুপ ও ওপ সম্পর্কে পার্থকোর) সামঞ্জস্য অতি অল্প।

প্রথম মু'আজি'লরপে ক্ষিত জা'দ ইব্ন দির্হাম সম্ভে বেশী কিছু জানা যার না। ইব্ন তায়মিয়্যাঃ আল-কুরকণানে তাঁহাকে (র. মাজমু'জাতু'র-রাসাঈর আল-কুব্রাা, কায়রো ১৩২৬, ১ : ১৩৭/১৪ গ.) সর্বশেষ উমায়্যঃ শ্রীক্ষার পতনের জন্য দায়ী করিয়াছেন। এই শ্রীকাকে স্পন্টভাবে জা'দীরূপে আখ্যায়িত করা হয়। আবার তাঁহার সম্ভে উল্লেখ্যাল্য বৈপরিত্যমূলক ক্ষাও পাওয়া যায়, য়খাঃ হাশ্লাশীন তথা বাাতি'নীয়াদের এবং সিরীয় স্লাফিদ'ীয়াদের আবিভাবের জন্য তাঁহাকে দায়ী ক্রা হয়।

ভা'ত' লৈর বাাখ্যাতারূপে সর্বাধিক যাহার নাম উল্লিখিত হয় তিনি হইতেছেন অপেঞ্চাকৃত ক্ষৰয়ক আহম ইব্ন সংফেওয়ান আর-রাসিবী। তিনি ১২৮/৭৪৫ সনে মৃত্যুদণ্ডে দণ্ডিত হন। শীঞ্চ ইবনু'র-রাতিয়াকী তাঁহাকে মু'ডাষিনী একেখরবাদী (মওয়াহ'হি:দ)-রূপে অভিহিত করিলেও মৃ'তাহিলী আবু'ল-হ'সায়ন আল-খায়্যাত কর্ক তদীয় কিতাাৰু'ল-ইন্তিসাার-এ (Le Livre du triomphe, ed. Nyberg Cairo 1925, p. 133 ult, 134, 4) ইহা প্রত্যাখ্যাত হয় এবং ভাঁহাকে মুশা কিহাার ইমাামরূপে উল্লেখ করু হয়। তাঁহার এই অভিমতের ভিডি বিশর ইবন্'ল-ম'তামিরের একটি কবিতা, মাহাতে তাঁহাকে অভিসন্দাত করা হইয়াছে ( আমুরা তাহাদিসকে আমাদিসের দল হইতে ৰাহির করিয়া দিলাম, এবং আমরাও তাহাদের দলে নহি, ভাহারাও আমাদের দলভুক্ত নহে। আৰৱা ভাহাদের উপর সভত্ট নহি ইত্যাদি---আল-ইন্তিস্ণার, ৩৪ )। শী<sup>ম</sup> ইৰ্নু'ল-হণকাৰের সহিত তাঁহার একটি মার নীতিগত বিষয়ে নিল ছিল, উভরে এ বিষয়ে একমত যে, বস্তু সন্দর্কে আল্লাহর कान क्यानरे चराम समारे छेरा मृण्डि रहा। এই क्षेकामालय बनाई তিনি ( স্বাহ্ম ) ভাঁহার ( শী'ঈ ইব্নু'ল-হ'াকাম ) সহিত মুনাকিহাঃ

প্রধানরূপে উক্ত দলের শ্রেণীভুক্ত হন। নাাবিতা তথা 'উছ্:মাান-গা উমায়্যঃ দলকে (p. 145 প.) আল-খায়্যাতি সনুশবাদী মত বাদের জন্য দায়ী করেন। ইব্ন হ্'ায়ম (ফাস'ল, কায়রো ১৩২: ৪: ২০৫/১৫) আল-আশ্আরীর সহিত একসত হইরা জাহ্ম মুজিয়া ত্রেণীডুক্ত করিয়াছেন। শাহরান্তাানী (ed. Curoton. j 60 প.) এবং ইবাদিশী আৰু সিডাঃ মুহণদ্মাদ আল-কণস্থী তাঁহাত (জানাাউ'নী, কিতাাৰু'ল-ওয়াদ", কায়রো ১৬০৫, গৃ. ৭০, হণাশিয়া: ত'কেদীরের উপর নির্ভুব আহাবাদী ভাবরীয়াঃ দলের অরভু করিয়াছেন। যদিও মু'আডি'লরাপে ভাহ্মকে আখ্যায়িতকরণ শুব ব্যাপক বলিয়া মনে হয়, তবু কুফর আখ্যাদানকারীদের বর্ণনানে প্রমাণস্বরূপ প্রহণ করিতে অত্যন্ত সাবধানতা অবলয়ন করা উচিত খাশীশ আনু-নাসাা<del>স</del> (d. 253/867; g. Massignon, al Hai laj, martyr mystique de l' islam, Paris 1922, p. 63 and note 2) যেখানে জাত্মের 'আৰু'ীদাকে তাখ্মীম-( সুভ বস্তুর ওপাবলী হইতে আল্লাহ্ফে পবিরকরণ)-রূপে অভিহি করিয়াছেন, যেখানে আশ'আরী মাকণালাাতৃ'ল-ইসলামিয়টীন-এ ( od Ritter, p. 280 প.) এবং অনুক্রভাবে ৰাগ'দাদী ফারকু' বায়না'ল ফিরাক'-এ ( Cairo 1328, p. 199 ) তথু এই কথাই বলিয়াছে ষে, জাহম তাশবীহের আশক্ষায় 'আল্লাহ্ একটি বস্তু' এই শিল দান পরিহার করিয়াছেন। ইবন্ হাষ্থও নেতিবাচক অসীকৃ্ি উদ্ধত করিয়াছেন; বরং সলে সঙ্গে 'অবস্ত নহেন'-ও উদ্ধা করিয়াছেন অর্থাৎ আল্লাহ্ একটি বল্ত—ইব্ন হ'াষম একং যেমন অন্থীকার করেন, 'তিনি একটি বস্তু নন', একথাও তেমনি ইব্ন হাৰ্ম সভবত জাহমের এ অস্বীকার করিয়াছেন। ধরনের উভিণ্ট উদ্ধৃত করিয়াছেন। ইহাতে আল্লাহ্কে নির্বণ করণ সম্পর্কে ঐ একই উদ্বেগ পরিদ্রামান অথবা তা'ত**ী**ং অপেক্ষাও অধিক শুরুতর ও আগত্তিকর শব্দ 'ইব্ড'ালে' অর্থাণ বিধ্বন্তি, নিশ্চিক্করণ শুন্যতাবাদ সম্পর্কে ভাষ্মের উপেগ প্রকাশমান

জাহ্মের বিরুদ্ধে লিখিত বহু সংখ্যক পুজিকার মধ্যে ইক্
হাছারের 'আ'র-রাদ্দ 'আলা'ন-যানাদিকাঃ ওয়া'ল-জাহ্মিয়্যাঃ'
এখনও দেখিতে প্।ওয়া ষার (ল. Ilahiyat Fakultesi mecmuasi
1927, p. 313—327)। ইব্ন হাছাল তাঁহার প্রতিপক্ষদিপকে অভি
জল্প কথাই বলার সুযোগ দেন, আর প্রকৃতপক্ষে তাঁহার প্রতিপক্ষপণের
কথাকে অধিকতর সাক্ষাপ্রমাণ ব্যতিরেকে নির্ভর্যোগ্য বলিয়া প্রহণং
করা চলে না। আনিস্পাশত ব্যক্তিগণ বেহেশ্তে আল্লাহ্কে দেখিতে
পাইবেন জাহ্ম একখা অখীকার করিয়াছেন বলিয়া ক্ষিত হয়
তিনি নাকি এই কথাও অখীকার করিয়াছেন যে, আলাহ্ মূসাা ('আ)
এর সলে শ্বয়ং কথা বলিয়াছেন এবং তিনি সিংহাসনের উপর উপবেশকরেন।

আল্লাহ্র সভাকে, কু'রআনে শান্তিক অর্থে নর্থারোগ ভাবে
নিদিল্ট ছানে সীমাবদ্ধ করার বিষয়ে ভাত্ম যে আল্ফা প্রকাশ করিয়াছেন, ইব্ন হ'ছাল (র) উহার বাহ্যিক অর্থের প্রতি ভক্তত্ব আরোগ করিয়া এই ব্যাখ্যা করিতে চান যে, আহ্মীদের মত বীকার করিয়া লইলে উহার অবল্যভাবী পরিলতি দাঁড়ায় এই যে, আল্লাহ্ ভাহাদের দেহে, শুকরের গেটে, এমন কি মলত্যাগের ছানেও বিদ্যুমান। কিছ আল্লাহ্ মানুষের সঙ্গেই আছেন—এই মর্মে কু'রআনে যে সব আল্লাহ্ রহিয়াছে, যেমন ৫৮ ঃ ৭ "ভাঁহারা যেখানেই থাকুক আল্লাহ্ তাহাদের সঙ্গেই আছেন"; ২০ ঃ ৪৬ "ভোমরা (হে মুসাা এবং হাক্কন ফির'আওনের নিকট সমন করিত) ভীত হইও না, নিশ্চয়ই আমি তোমদের উভয়ের সঙ্গেই আছি।" ১:৪০ [রাস্ল-(স') ছ'।ওর সিরিশুহার হ্যরত আবৃ বাক্র (রা)-কে লক্ষ্য করিয়া বলিতেছেন ], "তুমি চিভিত হইও না, নিশ্চর আলাহে আমাদের সঙ্গেই আছেন", এইসবের রূপক ব্যাখ্যা প্রদান করা তাহার পক্ষে উচিত ছিল। ইহাতেই প্রতীয়মান হয়, দুই মতের মধ্যে বিভেদের সীমারেখা অক্ষনকত দুরূহ ব্যাণার! একদিকে সুন্নী দারের শান্দিক ব্যাখ্যা, অপরদিকে মুণ্ডায়িলীদের রূপক ব্যাখ্যা। জাহ্মীরাও ইব্ন হ'াম্বাল (য়)-কে আক্রমণ করিতে হাড়েন নাই। তাঁহাদের নিকট হইতে ইব্ন হ'াম্বাল (র)-কে এই স্লেমাত্মক অভিযোগ শুনিতে হইয়াহে যে, তিনি (ইব্ন হ'াম্বাল) খুণ্টানদের রিত্ববাদ অর্থাৎ 'তিন-এর সমবায়ে এক'—এই মতবাদের অনুকরণে গুণাবলীর সমবায়ে আল্লাহের পরম সন্তার রূপ ধারণা করিয়াছেন।

আহ:মাদ ইব্ন হ:ায়াল (র) তাশ্বীহ এবং তা'ড:ীলের বিরুদ্ধে প্রধান সৃষী প্রবক্তারূপে পরিগণিত হইয়াছেন। আল-আশ'আরী (প্র.) আলাহ সম্বন্ধে বীয় 'আক'ীদা পঠনে তিনি পর্ম বিশ্বস্তুতার সহিত্ ইবুন হামাল (র)-এর উপর নির্ভর করিয়াছেন (s. Spitta, Zur Geschichte Abu l'Hasan al-As'ari's, Leipzig 1876. p. 133 s.; Macdonald, Development of Muslim Theology, Jurisprudence and Constitutional Theory, New York 1903, p. 293 n., g. also Makalat, p. 290—297)। তিনি উজ বিষয়ে, বিশেষ করিয়া আলাহকে দর্শন করার সম্ভাবনা সম্পর্কে তাঁহার বহ বিশেষ রচনায় স্বীয় অভিমত বাজ করিয়াছেন। তিনি আলাাধ্র হত ও মুখমতল, ভাঁহার উপবেশন প্রভৃতি "কেমন ও কিভাবে এই প্রশ্ন না তুলিয়া" (بلا كوني) বীকার করিয়া লইয়াছেন। তাঁহার শিখ্যমণ্ডলী নিরবর দাবী করিয়া থাকেন যে, ইহার দারা তিনি দুই বিরুদ্ধ মতের মধ্যপদ্ধা অবলম্বন করিয়া উহার সামজস্য বিধান করিয়াছেন। কিন্তু ইব্ন হায়ম উহা মানিয়া লইতে পারেন নাই। তিনি বরং ভাল'আরীর অভিমত সম্পর্কে এই অভিযোগ উবাপন করিয়াছেন, "উহা আলাহির নরহারোপ মতবাদেরই প্রবেশদার ।" কিন্তু সঙ্গে সঙ্গেই ইব্ন হাষম ইবন হামাল (র)-কে মহাপণ্ডিভরূপে স্বীকৃতি প্রদান করিয়াছেন ( ২ ঃ ১৬৬, ১৭—১১)। ইব্ন হণষম স্পাধিনীদিপকে আক্রমণ করিতে ছাড়েন নাই। তিনি তাহাদের বিরুদ্ধে অভিযোগ করিয়াছেন যে, তাহারা তাশবীহ-এর ছলে বর্ণহীন তা'বাীল পদ্ম অবলঘন করিয়া উহাকে বরং ধর্ব করিয়াছেন ( তু. ii, 166, 16 প. to 167, 6 প.)। ইবাদি ীপণ যে আর্শজারীদের জাল্লাহর প্রকৃতি সম্প্রকীয় মতবাদকে সর্বদা তাশ্বীহরূপে ধারণা করিয়া আসিয়াহেন, এ কথা অতি সাশ্তিককালে আল-কণাসিম ইবন সা'ঈদ আশু-শাম্মাখী' তদীয় আলু-কুণওলু'লু-মাতীন ফ্লি'র-রাদ্দ 'আলা'ল্-মুখ্যালিফীন (কায়রো ১৩২৪, দ্র., বিশেষ করিয়া প্র. ৬৭ প.) গ্রন্থে প্রমাণের চেল্টা করিয়াছেন। আল<del>-কণাসিমের মত্ত</del>ব্য তাশ্বীহ সম্পর্কে ইব্ন ভূষারত-এর মতামত অপেক্ষা অদৌ কোমল नरह ( ह. Le Livre de Mohammed Ibn Toumert ed. Goldziher, Algiers. 1903, p. 261, 3, 232/8)। जान-কাতিব আল-খাওয়ারিষমীর বিবেচনার মোক্রাভীহ 'ল-'উলম. ed. van Vloten, p. 27) व्यान'व्यातीता जुन्नक्षे म्लाव्यिह।

মা।তুরীদীগণ ধ্থাসক্তব ইব্ন হ'াঘালের মত নৈকটো অবস্থানের

প্রয়াসে এবং সঙ্গে সঙ্গে তাশ্বীহ-এর সন্দেহ এড়াইরা যাওয়ার মানসে আলাহ্ সম্পর্কে নেতিবাচক মতামতের প্রতি বেশী গুরুত্ব আরোপ করিয়াছেন।

তাঁহারা এই নীতি অনুসারেই বলেন : গুল্লোহ অসীম, অধিতীয়, অবিভ**জ**, অবিমিত্র। আবৃ হ**াফস** আন-নাসা**ফীর নাম এই প্রসঙ্গে** উল্লেখযোগ্য ( তু. Macdonald পু. গ্ল., p. 309 )। এই কারণে তাঁহাদের বিরুদ্ধবাদীরা তাঁহাদিগকে সিংফাত বিবর্জক তা'বালি-এর পক্ষপাতী বলিয়া অভিযক্ত ক্রিয়াছেন। **যেমন লাভ ক্রিয়াছিলেন** তাহাদের প্রস্রি বিশর আল-মারীসী 'উছ'মাান **ইবন সা'ঈদ আ**দ-দারিমীর নিকট হইতে এবং ইমাাম গামাালী, ইমাাম ইব্ন ভায়মিয়ার নিকট হইতে ( প. গ্র., পূ. ৪২৫ প. )। কিন্তু হ্রায়ারী মাষাহাবের ধর্মবেত্রাগণও স**কলে একমতে থাকিতে সারেন নাই। "দাক্** ওবৃহাতি'ত্-তাদবীহ ওয়া'র-রাম 'আলা'ল-মুজাস্সিমাঃ'' (সম্পা. হ'সাম'দ-দীন আল-ক'দসী দামিশক ১৩৪৫, বিশেষত পূ. ৫ প.) গ্রন্থে ইবন'ল-জাওয়ী সমমায হাবী তিন বাজিকে তাঁহাদের 'আফ'ীদায় অয়ক্তার জন। আক্রমণ করিয়াছেন। ইবনু'ল-জাওষীর ঘনামধন্য ছার ইবন তায়মিয়াার মত লোকও এইরাপ আক্রমণের শিকারে পরিণত হুইয়াছেন, তাঁহার সহজে ইবন বাতু তু ত'ার এই উভির ভিভিতে (ed. Paris 1893, i., 217) "আমি মেরাপ (মিয়ার হইতে) অবতরণ করিলাম ঠিক এইডাবে আলাাহ উর্ধাদেশ হইতে অবতরণ করেন।" ইব্ন তায়মিয়াকে ভাব 'আমির মূহাণমাদ ইব্ন সা'দ্ন আল-কু'রাশীর মত লোকের সঙ্গে একজন বিশুদ্ধ মুশাব্দিই (আছাছির নরভারোপ বিখাসী )-রাপে গণ্য করা হইয়াছে। ছ'সাামু'দ-দীন (ইবন্'ল-জাওয়ী প্. গ্ল. p. 48, note) এই মন্তব্যের উপর ষে টীকা লিখিয়াছেন তাহা চমকপ্রদ। ইহা অপেক্ষাও চমকপ্রদ কথা এই যে, ইমাাম ইব্ন ভাষমিয়া (র) বয়ং তদীয় পুস্ককে মুশাকিহদের উক্তি: "আমার মতই চোষ, আমার মতই হাত"-এর ঘোর প্রতিবাদ ও কঠোর সমালোচনা করিয়াছেন (ফ্রকণান, ১: ১১৯, ১৬)। তদুপরি "আল্লাহ মান্ষের সঙ্গেই আছেন" এই কথার যে ব্যাখ্যা তিনি করিয়াছেন উহাকে যুক্তিনির্ভর তা'ব'ীলরাপে আখ্যায়িত করা হইয়ারেঃ আলাহর নরসাদ্শাশক বর্ণনাভলির প্রত্যেকটির তিনি রূপক অর্থ প্রদানের নিরন্তর চে**ল্টা করিয়াছেন, বিশেষ করি**য়া পুথিবীতে আল্লাহর সদরীর অবতরণ সম্পর্কীয় হণদীছ ওবি আহলে সুয়াত ওয়া'ল-জামাা'আতকে লোকচকে হেয় প্রতিপল**ও হাস্যাশ্পদ** করিয়া তোলার অগুড উদ্দেশ্যে যিন্দীক্'পণের **রেচ্ছাকুত ভাল হ'াদীছ**' বলিয়া তিনি অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন। একথাও অনছীকার্য যে, সাধারণভাবে তিনি ছিলেন তাশবীহ ও তা'ত<sup>া</sup>লের নিরব**হিছ স**মা-লোচক (i, 270, 14 প.; 395, 2 প.;); অৱত ইহাই ভীষার উদ্দেশ্য এবং ব্যক্তিগত প্রতায় উদ্ঘাটনের সক্ষে মথেন্ট বিবেটিভ হইতে পারে। কিন্ত আৰু মুহণালমাদ হিশাম ইৰ্নু'ল-**হণকাকক** লইয়া (মৃ. ১৭৯/৭৯৫ অথবা ১৯৯/৮১৪) ওরণ্ডর সমস্কার সম্মধীন হইতে হয়। কারণ তাঁহার কোন প্রস্থ আ**মাদের নিকট** নাই। তবে আশ'আরীর মাক'াালাাত প্রছে (পৃ. ৬১ প.) **ভাষার** সমজে খাহা কিছু লিখিয়াছেন তাহাতে পরস্পর বিরো**ধী ভারতারাই** প্রকটমান । উহার একটিতে সাক্ষ্য বিদ্যমান যে**, তিনি ছিলেন** প্ৰকৃত তাশ্ৰীহ হইতে মৃক্তা। কিন্তু ইহা সত্ত্বে**ও অলু'আইী জীন্ত**র পুছে 'তাশ্ৰীহ' শিরোনামে যে পরিছেদ রচনা করি**রাজ্ন ভালা**র ওয়াতে এই হিশামীয়ার পরিচয়স্থরূপ **বিভিন্নত্নে, ভাল্কর** 

আরাধ্য প্রভুকে বস্ত বলিয়া মনে করে।' পরবর্তী ঐতিহাসিকদের মধো নির্বিচারে যরতের কুফ্রী আখ্যাদানের যে রেওয়াজ পরিদৃষ্ট হয় আমরা উপন্নিউক নিদর্শন হইতে উহার মূল উৎসের কিছুটা আভাস পাই।

এই বিষয়ে ততু উদ্ঘাটনে শী'আঃগণ বিশেষ ও বিস্তৃত যে সব আলোচনার প্রয়াক পাইয়াছেন তাহা পরস্পর বিরোধী। তাহাদের মধ্যে অপর এক হিশামি ইব্ন সালিম জাল-ডাওয়ালীক ীকে সর্বাধিক ভ্লপৃতিটর পরিচয় দিতে দেখা যায়। কারণ "আল্লাহ মানুষকে তাঁহার প্রতিভ্যিকপে পরদা করিয়াছেন" এই হাদীছের উদ্ধৃতি দিয়া এবং উপরিউক্ত নিম্নরেখ 'তাঁহার' শব্দটিকে আলাহির সর্বনামরূপে ধরিয়া লইয়া তিনি প্রচার করেন যে, আলাহির অস, অবয়ৰ এমন কি মাথার চুল পর্যন্ত রহিয়াছে (কাশ্শী, মা'রিফাত আখ্বাারি'র-রিজাাল, বোদ্বাই ১৩১৭, পৃ. ১৮৩, আন্ডারাাবাাদী, মানহাজু'ল-মাক'াাল ফী তাহ'ক'ীকি''র-রিজাল, তেহরান হি. ১৩০৬, পৃ. ৩৬৭)। অপর পক্ষে ইছ্'বাাতের প্রতি আগ্রহ এবং ইবত'।াল সম্পর্কে বিরাগের ও আশহার মনোভাব অস্পল্ট শব্দ বস্তর (শার') পরিবর্ডে দেহ (জিসম) শব্দ বাবহার হিশাম ইবনু'ল-হাকামকে প্রলুম্ধ করিয়াছে। তিনি নরত্বারোপবাদের ধারণা হইতে নিজেকে দুরে রাখার জনা সর্বতোভাবেই চেল্টা করিয়াছেন। তাঁহার তাজ্সীম অর্থাৎ আলাাহ্র অবয়ব ধারণাকে বাড়াবাড়ির প্রস্তম না দিলে তাশ্বীত ( অর্থাৎ আল্লাহ্কে মানুষের সদৃশ ভাবা )-এর পর্যায়ে ফেলা চলে না । কারণ ''আল্লাহ্র দেহ আমাদের দেহের ন্যায় নয়'' এই কথা স্বয়ং তিনি এবং তাঁহার সময়তাবলম্বিগণ তাজ্সীমের সলে সলেই সংযোজন করিয়া থাকেন। পরবর্তী শী'আগণ তাহাদের পূর্ব-পূরুষদের ললাট হইতে কৃফ্রের কালিমা মৃছিয়া ফেলার চেণ্টা করিয়াছেন। কিন্ত তৎসব্বেও আন্তারাাবাাদী ( গৃ. ৩৬৬, ৮ ) আজও দায়সণানী আব্ শাকিরের ( দ্র. প্রবন্ধ ছ'নোবি'য়াাঃ) ছাত্ররূপে তাঁহার উপর আরো-পিত অপবাদের বোঝা বহিয়া চলিয়াছেন। সম্ভবত আশ'আরীর মন্তব্যই সর্বাধিক সংকেতপূর্ণ (পৃ. ৩৩, ৮) ৷ তিনি বলিয়াছেন. হিশামে ইবনু'ল-হণকাম এক বৎসরের সক্ষীর্ণ পরিসরে আলাাহ্র **স্বরূপ সম্পর্কে পাঁচ প্রকার অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন। ইহা তাঁহার** মত অত্যন্ত উল্লেজনাপ্রবণ ব্যক্তির পক্ষে সম্ভব ; ইহা শী'আঃ উৎসেই বিরত। তিনি এমন এক সময় ইমামে জা'ফার আস'-স'াদিকে'র শিষ্যমন্ত্রীর অন্তর্ত ছিলেন যখন আল্লাহ্ সম্পর্কে 'আক'ীদাগত ধারণাসনুহ ছিল অবিন্যন্ত। সেই সময় ঐ একই পরিমণ্ডলে এমন বহ তার্কিকের আবির্দ্ধাব ঘটিয়াছিল যাহারা একের বিরুদ্ধে অপরে বিতর্কে **প্রবৃত হইত। দৃল্টারস্বরূপ দুই হিশামের কথা উল্লেখযোগ্য। এই**ভাবে শী'**আঃগণ নিজেরাই অন্ত**বিরোধে পরস্পর বিচ্ছিন্ন হইয়া পড়ে। ইৰ্ন হ'মেদান আল-বাস'ীবীকে ও তাঁহার অনুসারী নুস'ায়রীগণকে ঐশী নিত্রুমণ (emanation) মতবাদের জন্য তাহাদের বিপক্ষ্দল **কর্তৃক মুশাকিহ শ্রেপীর পর্যায়ভুক্ত করা হয়। বাাতি** নীগ্র তথা তাহাদের প্রবংশ নাসি'র-ই-বুস্রাও ('আলাম-ই-আমর) স্লিট্নীল জগত এবং ('আলোম-ই-খাল্ক' ) স্কট জগতের মধ্যে সুম্পক্ট প্রভেদ-রেখা অন্ধিত করেন। তাহাদের মতে প্রুটা বা উদ্ভাবক (সামিণ অথবা বারি ) একটি সূক্ষ পরম সতা (ভাওহার লাড ীঞ্চ) এবং তিনিই বিষ্থাণ (নাফ্স-ই-কুল্)≀ অবশ্য তিনি অন্য নামেও অভিহিত ইইতে পারেন, কিন্তু তিনি 'বিষ প্রভা'র ('আক্ লু'ল-কুলু) নিম্নে। **ভাঁহার এবং বস্তু জনভের মধ্যে একটি** নিবিড় সংযোগ ও

নিগুঢ় ছলাত্য সম্পর্ক বিদামান। কিন্তু আল্লাহ্ এত উধ্বে **অবস্থিত** যে, সেই উপ্রেস্তরে পৌছিয়া কাহারও পক্ষে তাঁহার অনুরূপত্ব অথবা সমশ্রেণীত (মুশাকিল ওয়া মুজানিস) লাভ অসম্ভব (যাদ-ই-মুসাফিরীন, বালিন ১৬৪১, পৃ. ১৬৮ প., ১৭৪; ওয়াজহ-ই-দীন, বালিন ১৩৪৩, পৃ. ২৭ প., ৩৭)। কাব্যিক উচ্ছাসে অবশা ধুসরাও মানুষের মহিমা প্রকাশ করিয়াছেন। যেমনঃ

'তোমার তণাবলী আলাছ্র ওণস্কা তুমি দশ্ন কর আলাাহ্কেই

যখন তুমি পর্যবেক্ষণ করে নিজেকে' (রঙশনাাই নাামা, সাফার-নাামার সহিত সংস্কৃত, বালিন ১৩৪১, পৃ. ১৭ ও ২২ )।

দাদশ ইমামপদ্বিগণ তা'ত ীল এবং তাশ্বীহের বিরুদ্ধে এচণ্ড সংগ্রাম করিয়াছেন। এই সংগ্রামে তাঁহারা ইছ্বাতের উপর যথা-রীতি গুরুত্ব আরোপ করিয়াছেন। কিন্ত তাশ্বীহ-এর মর্যাদা ছাপন সম্পর্কে তাহাদের মনোভাবে ছিল মু'তাযিলাঃসুলভ সন্দি°ধতা। মাজ্লিসীর বিশ্বকোষ বিহণাকে'ল-আন্ওয়ারে (দিতীয় খণ্ড, তেহরান ১৩০৬ পৃ. ৮৯—১০৫) আলাহ্ সম্প্রতিত মতবাদ "আলাহ্র দেহ, গঠন ও তাশবীহের অস্বীকৃতি" আর "দেশ, কাল, গতি ও স্থান পরিবর্তনে অস্বীকৃতি" শিরোনামে পাওয়া যাইবে। আমরা ওধু কুলায়নী, ইব্ন বাবিওয়ায়হ এবং তু'সী ও তাহাদের পর্**বতী লেখক**পণের। মাধ্যমেই তাঁহাদের সম্বন্ধে উল্লিখিত বিবরণ যাচাই করিয়া দেখার সুযোগ পাই। হিশাম ইব্ন্'ল-হ'াকাম বিচিত্র উপায়ে যে সফট এড়াইতে চাহিয়াছিলেন তাহা আলাাহ্র সভাগত মতবাদের "দুই প্রাত্ত-সীমা'' অভনিহিত অসুবিধার ইঙ্গিতবাহী। এই দুই প্রান্তিক মতবাদের সমসাটি এমন সহজ নয় যে, আলোহ্র পরিচিতি লাভ সম্পকিত দিবিধ বিতকেঁর উপস্থাপনা দারা উহা (সমস্যা) মোটামুটি ম্পণ্টরূপ পরিগ্রহ করিবে। একদিকে আল্লাহ্র আধ্যাত্মিক সভার পরিচিতি অন্যদিকে তাঁহার ব্যক্তিসভার পরিচিতি—কোন কোন মতবাদকে এই দুই-এর একটিতেও ফেলা চলিবে না। দৃষ্টার-ষ্ক্রপ আণ'আরীদের ছান এই অবস্থায় কোথায় নির্দেশ করা যাইবে ? মুসলিম কালা।মশান্তের ইতিহাস হইতে নিশ্চিতরূপে বলা যাইতে পারে যে, প্রত্যেক আশ'আরী মতাবলদ্বী তাহার ইমাামকে এইরূপ সুস্পত্টভাবে রতন্ত দুই গ্রেণীর কোন একটির অবভূ জিকরণে আপত্তি উত্থাপন করিবে। তাশ্বীহকে পৌতলিকতা এবং প্রকৃতি-পূজার উদ্দেশ্যে পরিবর্তন সূচনা এবং তা'ত:ীলকে নাভিকতাও অধৈতবাদের দিকে প্রাথমিক পদক্ষেপরূপে ভীতিপ্রদ মনে করা হয়।

প্রস্থানী ঃ মুনহি দ্দের ও ধর্মতান্ত্রিকদের ইতিহাস লেখকগণের প্রস্থে বনিত সংলিক্ট পরিক্ষেদন্তনি উদ্দেশ্যমূলক ও কুৎসামূলক
বিনিয়া পরিত্যাগ করা ঠিক হইবে না । পক্ষান্তরে ঐগুনি দারা কোন্
কোন্ পক্ষে মত গঠিত ইইয়াছিল তাহারও একটা আভাস পাওয়া
যায়। তর্কমূলক গ্রন্থগুলি দারা মাহাদিগকে আক্রমণ করা হয়
তাহাদের মতবাদ সম্পর্কে একটি প্রাথমিক ধারণা পাওয়া যায় মায়।
ঐগুনিকে তর্কমূলক প্রস্থ রচয়িতাদের মতামতের প্রামাণ্য উৎস
বিনিয়া গণ্য করা যায়। ঠিক যেমন কাহারও কুরুজানের নিজ্ব
ব্যালাই তাহার তাক্সীর ও ধর্মবিহাস সম্ভার মতামতের একমার ক্রিপাথর বনিয়া ধরা যায়। উদাহরণত (১) গণাযাানীর
ইহণয়া' 'উল্মি'দ্-দান, ১২, ২; (২) কণাওয়া'ইদ্'ল-'আকাা'ইদ
৪য়, ৫ এবং ৬; (৩) আত-তাওহ'ীদ ওয়া'ত-তাওয়াক্কুল
এবং আল্-মূহণকাঃ; (৪) তু. H. Bauer, Die Dogmatik

al-Ghazalis, Halle 1912, 48 গ., (৫) J. Obermann, Der philosophische und religiose Subjectivsismus Ghazalis, Vienna 1921, ১৯৭-২০০, ১২৭; (৬) জাল-আশ-আরী, মাক্রালাভূ'ল-ইসলামিয়্রীন (Bibl. Isl. I); (৭) আব্ নানস্র 'আবণু'ল-ক্যাহির জাল্-বাগদাদী, উস্পুশদানীন, ইভাতুল ১৯২৮ খ্., ১খ. ৭৩---১৩০ (ভাঁহার পূর্বোদ্ধিত ফার্ক বায়না'ল-ফিল্লাভ্ গ্রহের নায়ে ইণ্তিলাফ সম্পর্কে রচিত বিশেষ ধারাবাহিক গ্রহ নহে)।

R. Strathmann (S.E.I.)/মূহ্ম্মদ আবদুর রহমান তাস্বীহ ( المسويح ) মূলে সুবহু: ( 'আ) সেব্হ':-ও উচ্চারিত হয় (তুকীতে তেসবীহু): অর্থ, তস্বী (থিংকরে লাসলেত মালা বিশেষ)। বর্তমানে কেহ কেই ইহাকে বিদ্'আত বিলিয়া অনুগোদন কলেন না। সর্ব প্রথম ইহা সুফী মহলে ব্যবহাত হর্যাল প্রমাণ পাওয়া যায় (Goldziher, Le Rosaire dans l'Islam in RHR. xxi. p. 296); খ. ১৫শ শতাকীতে যখন সুযূতী ইহার সমর্থনে একটি কৈফিয়াতমূলক গ্রন্থ প্রথম করেন তথন ইহার বিল্লোধিতা প্রকাশিত হয় (Goldziher, Vorlesungen uber den Islam. ১ম সংক্ষরণ, পৃ. ১৬৫)। বর্তমানে ইহা সাধারণত ধর্মপরায়ণ ব্যক্তি ( প্র. Mcz, Die Renaissance des Islams. p. 441) ও দেরবেশগণ ব্যবহার করিয়া থাকে।

তাস্বীহ'তে কাঠ, হাড় ও মুক্তা প্রভৃতির নিমিত গুটিকাওলি তিনটি বিভাগে বিভক্ত । এই বিভাগগুলি সামান্য রহদাকারের আড়াআড়িভাবে নান্ত দুইটি ভটিকা (ইমামে) ছারা পৃথকীকৃত, আবার অতি 
রহৎ এক খণ্ড গুটিকা এক প্রকাব হাতালের নাার (রাদে) ব্যবহাত 
হইরা থাকে Snouck Hurgronje, Verspr. Geschr. iii. 
135)। প্রভ্যেক বিভাগে বিভিন্ন সংখ্যাক গুটিকা থাকে ( যথা ৩৩+ 
৩৩+৩৪ অথবা ৩৩+৩৩+৩১)। শেষোক্ত ক্লেরে ইমামে ও রাদ 
গুটিকারণে পরিগণিত হয় । আল্লাহ ও তাহার ১৯টি স্কর নাম 
মুতাবিক গুটিকার সর্বমাট সংখ্যা একশত নির্ধারিত হইয়াছে। 
তাস্বীহ্ এই সকল নাম প্রনার কার্যে বাবহাত হয় । আবার 
হণমদ, যিংক্র এবং সণালাত শেষে দুর্ম্মা'-দ্রাদ গ্রণনাতেও ব্যবহাত 
হইয়া থাকে। Lane, ( Manners and Customs, Register) 
লাশ দাক্ষনের সমরে 'লা ইলাহা ইলালাহ্' এক সহত্রের তিন গুণ 
পুনরার্ত্তির জন্য ব্যবহাত এক হাজার গুটিকাসম্বন্ধিত একটি 
সেক্হণর ( হাজার দানার তাস্বীহের ) উল্লেখ করিয়াছেন।

খ্ ৮ম শতাব্দীতে নাপাবীহে র (মিস্বাহি -এর ব. ব.) উল্লেখ্ন বার (তু. A. Mez. Die Renaissance de Islams, p. 318)। Goldziher (Vorlesungen, পৃ. ১৬৫)-এর বিশ্বাস তাস্বীহ্ ভারত হইতে পশ্চিম এশিয়া সমন করিয়াছে। তবুও তিনি স্বয়ং কতকওলি হাদীছে র উল্লেখ্ন করিয়াছেন যাহাতে হামদ যথাঃ তাক্বীর, তাস্বীহ প্রনার জনা ক্লুল প্রভার ও খর্ছুর বীজ বাবহারের উল্লেখ্ন রহিয়াছে।

এই সকল হ'াদীছে'র মধ্যে নিদ্নোক্তি উল্লেখযোগ্য গাদি ইব্ন আবী ওয়াক্'ক'।াস্' (রা) কর্তৃক বণিত ... একদা তিনি রাসূল (স') সম্ভিব্যাহারে এক মহিলার নিকট গমন করেন। সহিলাটি তাহার হ'ামদ সদম্খহ ঘর্তুর বীজ কিংবা ক্ষুদ্র প্রভরের সাহাযে। গণনা করিত। রাসূল (স') তাহাকে বলিলেন, 'আমি কি তোমাকে সহজ ও লাভজনক উপারের কথা বলিব ?" 'আলাহ্র মহিমা'

(সুবহণানালাগে ) পৃথিবীতে তিনি যত কিছু স্পিট করিয়াহেন তাহার সংখ্যানুষারী; 'আলাহের মহিমা' বর্গনোকে তিনি হত কিছু স্পিট করিয়াহেন তাহার সংখ্যায়; 'আলাহের মহিমা' একপুতরের মধ্যম্ যতর সংখ্যানুষারী, তিনি যাহা কিছু স্পিট করিবেন তলনুষারী এবং একই পছার 'আলাহ আক্রার' 'আল্-হ'ান্দুলিলাহে' এবং 'আলাহ্ ব্যতীত কোন কিছুতেই শক্তি বা ক্ষমতা নাই' (আৰু গাাউদ্, বি'ত্র, বাবি ২৪; তির্মিধ'ী, দা'আওয়াত্, বাব ১১৩)।

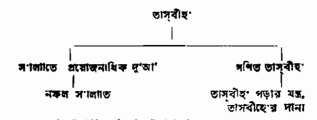
এই হাদীছাটির প্রতিপাদ্য বিষয় নিশ্নের আরেকটি হাদীছা
কর্তৃক বিশদভাবে বির্ত হইরাছে, সাফীয়াঃ (রা) বলেনঃ "একদা
রাস্ন (সং) আমার কক্ষে প্রবেশ করেন। তথন আমার সম্মুখে চারি
সহত থছুর বাজ রক্ষিত ছিল হাহা আমি তাস্বীহা পাঠে ব্যবহার
করিতাম। আমি বলিলামঃ "আমি এইঙলিকে তাস্বীহা পাঠে
বাবহার করি।" তিনি উভরে বলিলেন, "আমি ভোমাকে আরঙ
আদিক সংখ্যকের শিক্ষা দিব। বলঃ "আলাহ্র মহিমা' তিনি
হাহা কিছু সৃষ্টি করিয়াছেন তাহার সংখ্যানুহায়ী" (ভির্মিমাই,
দা'আওয়াতি, বাব ১০৩)।

হণদীছে উল্লিখিত এক ভিন্ন রীতি অনুসারে রাস্ল (সা) 'তাসবীহ' গণনা করিতেন' (নাসা।'ঈ, সাহ্ও, বাবে ১৭)। এখানে ক্রিয়ারণে 'আকাণে বা**বহুত হইয়াছে,** ইহার **অর্থ 'গণ**না করা' ্র্রন্ট হইয়াছে যে, অভিধানে অন্যণ্ডলির মধ্যে এই অর্থটিও এদত হইয়াছে। সম্ভবত উপরিউজ ও নিম্নোজের ন্যায় হণদীছের উপর ইহার ভিত্তি ছাপিত: ''একদা রাস্ব (স') আমাদিপকে ( ভাল-মদীনার মহিলাদিপকে) বলেন, ভাস্বীহ', ভাহনীর ও ভাকাদীস পড় এবং এই সকল ক্ষেত্রে নিজেদের অঞ্লে পণনা কর, ফারণ ইহাদিগের হিসাব দিতে হইবে'' ( আৰু দাাউদ, বি'ত্র, বাাব ২৪ ; তির্মিয<sup>়</sup>ী, সাংখ্যাত্যাত্, বাবে ১২০ )। Goldziher-এর মতে, এই একল হ'াদীছে'র আঙ্গুলে তাস্বীহ' পড়া প্রস্তর ইত্যাদির সাহায্যে প্রণা করার কিরোধী। এই প্রসঙ্গে আরেকটি হ'াদীছ' বুহিয়াছে ঘাহা আলোচা উক্তিওলিতে 'আৰু'দো-এর অর্থ সব সময় গণনা করা এবং উহার সঠিক মর্ম গিট দেওরা কিনা ভাহাতে সংশয় সৃষ্টি করিয়াছে। ইবন সা'দ্ (৮খ, ৩৪৮) কর্ক সংর**ক্ষিত এই** হণদীছ টির মুর্মানুষায়ী ফ্লাতি মাঃ বিন্তু হ সায়ন গ্রিষ্ক স্ভার (বি ৰুম্ডিম্ মা'কু'দিন ফীং।i ) সাহাযো **ভাসবীহ' পাঠ** করিতেন ।

কিছু হ'াদীছে' তাস্বীহ' অর্থ সূত্হ'াঃ শব্দের বাবহার অর্থসান। ইহা বরং প্রায়শ নফল স'ালাত অর্থে ব্বেহাত হইয়াছে। দুক্টার-ব্রাপ ঘ্রাঃ সূত্হ'াতু'দ'-দু'হ'া (মুস্লিম্, মুসাফিকান, হ'াদীছ' ৮১)।

আন-নাওয়াবারী নাফিলাঃ থারা শব্দটির ব্যাখ্য করিরছেন (মস্লিনের সাহারিং-এর ব্যাখ্য, কাররো ১২৮৩, ২: ২০৪)। কির ইব্নু'ল-আছারি, নিহারোঃ-তে উক্ত প্রসঙ্গে প্রশ্ন করেনঃ কিরুপে নাফিলাঃ ও সূত্যার ধারণা সদৃশ হইল ? প্রত্যাপ্তরে ভিনি বছেন ঃ সূত্যাং অগরিহার্য সাংলাতের অভিরিক্ত বিষয়। সূত্রাং প্রক্রেজনা-ধিক সালাতে সূত্যাঃ নামে অভিহিত হইয়াছে।

ইবুনু'ল-আছ্ীরের অভিমত সঠিক হইলে সূৰ্হ'র শক্ষমিক কুমবিকাশ দুইটি দিক অবলয়ন করিয়াছেঃ



A. J. Wensinck (S.E.I.) মুহালমাদ আবদুর মালান তাসণওউফ্ ( آسون ) ১। শব্দ বুৎপতি বাবে তাফাওলের তার ওয়াবনে মূল (ধাতু) সূক্ষ হইতে উৎপন্ন। সূক্ষ অর্থ পশন আর তাসণওউফের অর্থ পশনী বস্ত পরিধানের অন্ত্যাস (লাব্সু'স্'-সূক্ষ)-অতঃপর মরমীতত্ত্বের সংগনায় কাহারও জীবনকে নিয়োজিত করার কাজকে বলা হয় তাসণওউফ্। থিনি নিজেকে এইরাপ সাধনায় সম্পিত করেন ইসলানের পরিভাষায় তিনি সূক্ষী নামে অভিহিত হন।

অতীতে এবং বর্তমান মুগে এই 'সূফী' শব্দের বুৎপত্তি সম্পর্কে আরও যে সব উক্তি করা হয় উহার সবই প্রত্যাখ্যানযোগ্য। বেমন, 'আহ্লু'স্'-সু'ফ্ফাঃ' [নবা (স')-এর সময় মদীনার মসজিদ সংলগ্ন ছানে অবহানরত সংসার-নিলিপ্ত সাধক বাজি-গণ ], ''সণফ্ফ আওওয়াল্'' ( সণলাতে দভায়মান মু'মিনপণের এথম কণতারে) 'বানু সুফাঃ ( একটি বেদুইন গোর ), সণওফানিঃ (এক প্রকার শাক-সব্জী) সাফ্ওয়াতু'ল-কি'ফাা (মাথরে পিছনে ঘাড়ের দিকের কেশগুৰু ), 'সু'ফিয়া' (সশফাা' ধাতু হইতে মাদি'ী মা**ভহ্**ল-ক্মবাচ্য ফু'ইলার ওয়াযনে গঠিত, অর্থ বিশোধিত হওয়া<sub>।</sub> গ্রাচীন বুগে খুল্টীয় অণ্টম শতাব্দীর দিকে 'সু'ফী' শব্দ হইতে মঠিত অভিন্ন উচ্চারণে দুই বা ততোধিক ভিন্নার্থক স্নেয-অল**ংকার**-রূপে এই কর্মবাচ্যের প্রয়োগ ( পশ্মীবস্ত পরিহিত সূফী, সুফীয়া ) পরিদৃশ্ট হয় এবং গ্রীক Sophos (Theosophia) শব্দ হইতেও তাসণওউফ শব্দ পঠনের প্রয়াস পরিলক্ষিত হয়। Noldeke শব্দ ৰুৎপত্তির এই শেষোক্ত অভিমতটি এই বলিয়া খণ্ডন করিয়াছেন যে, নিয়মিতভাবে গ্রীক সিগ্মা (Sigma) 'আরবী সীনে (সাাদে নয় ) রূপা**ছরিত হয়, আর গ্রীক Sophos এবং 'আরবী সু**ফৌ **শব্দর**য়ের মাঝে আরামীর (ভাষা) মধ্যবতী কিছু নাই≀

ব্যক্তিবিশেষের নামের সহিত আস্'-স্'ফী উপনাম বা উপাধির প্রথম প্রকাশ দেখিতে পাওয়া যায় খ্যন্তীয় অভ্টম, শতকের থিতী-য়ার্ধে। এই সময় কুফার শী'আঃ কীমিয়াবিদ রাসায়নিক আল-জাবির ইব্ন হ'য়য়ান এবং উক্ত শহরেরই স্থনামখাত মরমী আবু হাাশিম ব্যক্তিগভভাবে আস'-স্'ফী উপনামে পরিচিত হন। প্রথমোক্ত বাজি ওঁহার নিজম বৈরাসাস্চক মত প্রচার করেন (ম. খাশীশ নাসার্ট্ট, মৃ. ২৫৩/৮৬৭)। আলেকজার্দ্রিয়য় একটি ছুম্ন অভ্যুখান উপলক্ষে ১৯৯/৮১৪-এ স্'ফীর বহুবচন স্'ফিয়য়ায় একটি ছুম্ন অভ্যুখান উপলক্ষে ১৯৯/৮১৪-এ স্'ফীর বহুবচন স্'ফিয়য়ায় গ্রেটি ছুম্ন অভ্যুখান উপলক্ষে ১৯৯/৮১৪-এ স্'ফীর বহুবচন স্'ফিয়য়ায় গ্রেমর প্রয়য়ের দেখিতে পাওয়া যায় (আল-কিন্দী, কু'দাত মিস্'য়, হব. Guest, p. 162, 440)। মৃহ'ার্সিবী, (মাকার্সি'ব, ফার্সী পাতুরিপি, প্র. ৮৭) এবং জার্হিজ' (বায়ান, ১খ, ১৯৪)-এর মতে ঐ একই সময়ে কুফায় আবিভ্তি একটি মরমীবাদী আয়ালী আয়ালার সম্পুদায়ের উপরও ইহার প্রয়োগ দেখিতে পাওয়া যায়। এই সম্পুদায়ের উপরও ইহার প্রয়োগ দেখিতে পাওয়া যায়। আই্লাক্স স্বান্ধী ২১০/৮২৫ সালে বায়্দাদে মৃত্যুমুখে পতিত

হন । তথন পর্যন্ত সূ'ফী শব্দের ব্যবহার কুফার চতুঃসীমাতেই সীমাবদ্ধ থাকে।

সূ-ফীবাদ সভাবনাময় এক তবিষ্যাতের জন্য প্রতীক্ষমান ছিল।

৫০ বৎসরের মধ্যে সূ-ফী বলিতে ইরাকের ( খুরাসানের মালাামাতীয়া মরমীদের বিপরীত ) সমস্ত মরমীদিগকে ব্যাইত।
দুই শত বৎসর পর বহবচন 'সূ-ক্ষিয়ায়' শব্দ সমগ্র মুসলিম মরমী
সম্প্রদায়ের উপর প্রযুক্ত হইতে লাগিল যেমন আধুনিককালে ইংরেজী
ভাষার 'Sufi' ও 'Sufism' শব্দয় এখনও ব্যবহাত হইয়া
থাকে। উল্লেখযোগ্য য়ে, ১০০/৭০৯ হইতে উপরিউক্ত সময় পর্মভ
স্কু বা সাদা পশ্মী পোশাক পরিধানের রীতি বিজাতীয় এবং
শুক্টান মূলোত্ত প্রথারূপে নিশ্চিত হয় (এই পোশাক পরিধানের
জন্য হাসান বাস্থীর শিষ্য ফার্কাদ সাবাধী তিরফ্ত হন )।
কিন্ত দুই শত বৎসর পর হইতে অলাবধি উহা একটি অনাত্ম
বিশেষ মুসলিম জীবন-রীতিরূপে খীকৃত হইয়া আসিয়াছে।

২। উৎপত্তি : কু:রআ।নের সূ:ফী ধর্মীয় ভাক্সীর এবং রাস্ল (স)-এর অন্তর্জণৎ সম্পকীয় তত্ত্বগর্ভ হণদীছণসমূহ (যে সম্বংজ আমাদের ভান সীমাবন) অপেক্ষাকৃত পরবতী মুগের সংক্ষন ও রচনা। সুতরাং উহাদের বিখস্ততা সংশয়পূর্ণ। কিন্ত পৃথিবীর স্ব দেশ ও স্ব জাতির ডিত্র মর্মী জীবনের প্রতি যে প্রবণ্ডা গরিদৃল্ট হয়, হিজরীর প্রথম দুই শতাব্দীতে ইসলামেও উহার অভাব পরিলক্ষিত হয় নাই। পরবতীকালের এতদ্সংক্রা**ভ ক**াহিনী-তলি বাদ দিলে আমরা দেখিতে পাইব যে, জাহিতে এবং ইব্নু'ল-জাওয়ী এই যুগের কিঞিপধিক ৪০ জন খাঁটি সংসারবিরাগী সুফীর নাম আমাদের জন্য সংরক্ষণ করিয়া সিয়াছেন। উপাসনার আনুষ্ঠানিক আচার-পদ্ধতির অভনিহিত উদ্দেশ্য ও তাৎ-পর্যের প্রতি গুরুত্ব আরোপই ছিল ইহাদের মরমী জীবনের গুরুত্বপূর্ণ বৈশিল্টা। হযরত মুহণশ্মাদ (সা) স্বাভাবিক কারণেই মুসলিম সমাজ হইতে সংসার বৈরাগ্য বিদায় দিয়াছিলেন। "লা। রাহ্বা।নিয়াতা ফি'ল-ইসলাম'', এই প্রসিদ্ধ হ'াদীছ'টি—Sprenger যাহার অর্থ করিয়াছেন, 'ইসলামে বৈরাগোর (monasticism) ছান নাই'', কু'রআানের ৫৭'চ'য সূরার ২৭শ আয়াতেরই ব্যাখ্যা। কু রঅ।ানে বলা হইয়াছে, "কিও বৈরাগা—ইহা তো উহারা নিজেরাই আল্লাহ্র সঞ্জিটলাভের জন্য প্রতিষ্ঠা করিয়াছিল, আমি উহাদি-পকে ইহার বিধান দিই নাই।" [মনে রাখিতে হইবে যে, ইসলাম-সম্মত মুহ্দ (এ.) হইল নফলসহ 'ইবাাদাতভলি সন্পাদন ও সর্বপ্রকার জাগতিক বস্তুর উপর এতটা আকর্ষণ না থাকা যাহাতে মানুষ আরাহি তা'আলোকে ডুলিয়া যায়। সূতরাং তম্বারা নফল 'ইবাদোতেরও অভাধিক বাড়াবাড়ি যথাঃ সারা জীবন সি:য়াাম পালন, জীর এতি কঠবাকে অবহেলা করতঃ সারারাটি সালাতে রত থাকা, সংসারবিরাগী হইয়া বিবাহ না করা ইত্যাদি কোন कालार रंत्रलाम त्रमर्थन करत नारे (धिन्काण, १. २१, वृक्षाती, ২খ, ৭৫৭ ] :

পক্ষান্তরে খুস্টীর রাহ্বা।নিয়াঃ বা বৈরাগ্য বলিতে বুঝার কতন্তলি লোক (রী ও পুরুষ) বিবাহ না করিয়া নিজদিগকে কোন মঠের সহিত সংগ্লিণ্ট করা। ইহাদের পুরুষগণকে monk বা সন্ধ্যাসী এবং স্তীগণকৈ nun বা সন্ধ্যাসিনী বলা হয়। ইহারা আজীবন কুমার কুমারী থাকে। পবিত্র বিবাহ বন্ধন ও ঘামী-স্তীর বৌন সিল্লনকে খুস্টীয় ধর্মধাজকদের গক্ষে নিষিদ্ধ বলিরাই এই প্রথার উত্তব । ইসলাম এই প্রকার সন্ন্যাসবাদকেই নিষেধ করিয়াছে। যথাঃ হ'াদীছে' উক্ত হইয়াছে ঃ

النكاح من سنتي فمن رغب عن سنتي فليس مني-

"বিবাহ আমার সুন্নাত, যে আমার সুন্নাতকে অবহেলা করিবে সে আমার দলভুক্ত নহে।" উপরে উদ্ধৃত কুরুপ্রাানের আয়াতে (৫৭:২৭) পরিকারভাবে বুঝা যায় যে, গৃস্টান সম্যাসবাদকে তাহাদের নিজেদের দ্বারা উত্তাবিত বলিয়া নিজা করা হইরাছে। ইয়া আয়াহে তা'আালাা কর্তৃক বিধিবদ্ধ বাবছা নহে। ইসলান্মের প্রধান সুক্ষীগণের অনেকেই বিবাহিত ও সংসারী অবচ কঠোর সংযমী ও মাহিদ ছিলেন। কিন্তু প্রথম তিন শতাব্দীর ভাষাকারগণের মধ্যে মুজাহিদ এবং আরু ইযাানাঃ বাাহিলীর ন্যায় , মুফাস্সিরপণ (তু. Massignon, Essai, p. 123—133) আর সুক্ষীদের পূর্বসুরিগণের মধ্যে স্বাধিক পান্তিত্যের অধিকারী ব্যক্তিবর্গ (তু. Djunaid, Dawa) ৫৭: ২৭ আায়াতের ব্যাখ্যায় য়াহ্বাানিয়ায়কে জাইব এমন কি অনুমোদিত মনে করিয়াছেন মদি আয়ান্হ্রা সন্তিভির উদ্দেশ্যে গুয়া অবলম্বন করা হয়। প্রবর্তী ভাষ্যকারগণ বিশেষত যামাধ্যারী রাহ্বাানিয়্যাতের বিরোধিতা করিয়াছেন।

সাহিশাবীগণের মধ্যে আবু যার্র (রা) এবং হাযারফাঃ (রা)-কে (উওয়ারস এবং সুাহারব সম্পর্কে নিশ্চিতরাপে কিছু বলা চলে না ) সূক্ষী মতবাদের প্রকৃত অপ্তদৃত বলা বাইতে পারে। ইঁহাদের পর একের গর এক বহু তাগস (নুস্সাক, যুত্হাদি) অনুশোচক বা বিলাগকারী (বাক্কাউন) এবং চারণ কথক এবং ধর্মপ্রচারক (কু স্কাসাস)-এর আবির্ভাব ঘটে। গোড়ায় জনসমার হুইতে বিভিন্ন, পরে ধীরে ধীরে মুসলিম চিল্লাধারার জন্যান্য শাখার সুদক্ষ ব্যতিদের ন্যায় প্রধানত দুইটি পৃথক সম্পুদারে তাঁহারা শ্রেণীবদ্ধ হন। আরবীয় মরু অঞ্চলের মেসোগটেমিয়া সীমান্তের ব্যক্তি দুইটি শহর বস্বার এবং কুফার এই দুই সম্পুদারের পৃথক কর্মকের গড়িয়া উঠে।

বসরার আরব্য উপনিবেশিকগণ ছিলেন তামীমী (সোর) মূলোডুত প্রকৃতিগতভাবে বাস্তববাদী ও সমালোচক। তাঁহার। ব্যাকরণে যুক্তি-শীলতা, কবিতায় ক্রবাদিতা এবং হণদীছা ও সুমায় বিচার-বিমেখণের <del>গছ</del>পাতী ছিলেন। 'আৰু'ীদাঃ সংক্লান্ত মতবাদে তাঁহাদের প্রবণতা ছিল মু'ডাৰিলাঃ এবং ক'দেরিয়াদের দিকে। তাঁহাদের সু'ফীবাদের <del>ওরু হিরেন আল-হ'াসান আল-বাস্'রী ( মৃ. ১১০/৭২৮),</del> মালিক ইব্ন দীনারে, ফাদ্'ল আর-রাক্'ক'াশী, রাবাহ' ইব্ন 'আমর জাল-ক'ায়সী, সংগলিহ' আল-মুর্রী এবং 'থাব্দু'ল-ওয়াহি'দ ইৰ্ন যায়দ (মৃ ১৭৭/৭১৩)। শেষোক্ত সূ'ফী ছিলেন 'আখ্যাদানের **সংঘবদ্ধ সামাজিক শাখার প্রতিষ্ঠাতা। অপরনিকে ফুফার 'আরবী**এ **উপনিবেশিক্সণ স্থামানী মুলোভূত। তাঁহারা হিলেন আ**দর্শবাদী এবং **একুতিসভভাবে ঐতিহ্যানুরাসী। ব্যাকরণে শাওয়াায্য্ (কদাচিৎ** ব্যব-হত শব্দ অর্থ ), কবিতায় আফলাতু:নী আদর্শ অনুসারী, হণদীছের প্রকাশ্য অর্থের প্রতি অনুরাগী, ধর্মবিশ্বাসে মুর্জিয়া প্রবশতাযুক্ত শী'আঃ-পছী। ইহাদের সূক্ষীতান্ত্রে উসতাাদ ছিলেন রাবী ইব্ন বারছ । ম ( মৃ. ৬৭/৬৮৬)। আৰু ইস্রাা'ঈর মূলা'ঈ (মৃ. ১৪০/৭৫৭), স্থাবির ইব্ন হণায়গান, কুলায়ৰ আস-সায়দা।বণী, মানসু'র ইব্ন 'আভমাার, আৰু'ল-'আডা।হিয়া।ঃ এবং 'আৰ্দাক। শেষোক ভিনক্ষ তাঁহাদের ৰেৰ জীবন মুসলিম সাহাজ্যের <del>রাজধানী ৰামদানে অ</del>তিৰাহিত করেন। বাগদাদ ২৫০/৮৬৪-এর পর সুসন্ধিন মর্ক্রী আন্দোলনের কর্মকন্তে পরিণত হয়। এই সনেই সর্ব প্রথম ধরীর আজোচনা

এবং যি ক্র-আয্ কারের হ'ার্কাঃ অুঠানের জন্য মিলনায়তনের উলোধন করা হয়। ইহা ছাড়া মসজিদভলিতেও সুফৌবাদের উপর প্রকাশ্য আজোচনা এবং বজ্তাদানের সূচনা হয়।

এই ৰূপেই শারী আতগন্ধী ধর্মতাজ্বিকদের সহিত মর্মী সুফী-দের মতবিরোধ সর্বপ্রথম প্রকটিত হয়। ক্রমে ক্রমে এই নিরোধ চরমে গৌছার ফলে যু ন্নুন আল-মিস্রী (২৪০/৮৫৪), নুরী ও আবু হাম্যাঃ (২৬২/৮৭৫ এবং ২৬৯/৮৮২ সালের মধ্যবতী সময় ইব্ন জাওমীর তাল্বীস. ১৮৩ গ.) এবং হারাজি বাগদাদের কামীদের নিকট অভিযুক্ত হন।

৩। মুসলিম সমাজে সূফৌবাদের ভূমিকাঃ প্রাথমিক। সু-ফীপণ একখা ভাবিতেই পারেন নাই যে, তাহাদিপকে মুসলিম সমাজের শাসন কর্পক্ষীয়দের সহিত সংঘর্ষে লিপ্ত হইতে হইবে। বেন্দারুত দারিদ্রের মাবে সংসারনিলিপ্ত জীবন অভিবাহনের অন্তর্নিহিত উদ্দেশ্য ছিল আল্লাহ্র সালিধ্য লাভের নিমিত কু'রজানের (তাকার্রাআঃ তাসাওউফের সাবেক প্রতিশব্দ) উপর ধ্যান ও অনুধাবন করার অধিকতর সুযোগ ও সামর্থা অ**জ্ন। সুকৌরভ** অবলমন সাধারণত সংমাজিক অনাচার-অবিচারের বিরুদ্ধে বিবেকের অন্তর্বিচোহেরই ফলফুর্তি। এই বি.প্রাহ্ ওধু সমাজের অপরাপর লোকের জনাচারের বিরুছেই নয়: বরং প্রথমত এবং প্রধানত নিজের দোযরুটির বিরুদ্ধেই। অভ্যন্তরীণ পরিশোধনের পর সুফৌ আয়াহিকে যে কোন মুল্লে পাওয়ার জন্য তীত্র ব্যকুলতায় উণ্মুখ। অভরের এই আকুল বাসনা হ'সোন আল্-বাস্'রীর জীবনী, দৃশ্টাভ এবং ডাষণাবলীর মধ্যে স্পণ্টভাবে লক্ষ্য করা ( তু. Schaeder, Isl, xiv. 1-72, and Massignon, Essai,, p. 152-179) গেলেও দুইজন মহান গু:ফী সাধকের চিওলাহী আভজীবনী মুহ:চাসিবীর ওয়াসাগালা প্রছে (Transl. in Massignon. p. 216—218) अवर भाषालीत यून्किप्य (Transl. Barbier de Meynard) অতি চমৎকারভাবে ফুটিয়াউঠিয়াছে। এই সময় পর্যর, শাসন কর্তৃপক্ষের আচরণ যতই গহিত হউক না কেন, সুফীবাদ **উহাকে সরাস**রি আশংকা**গ্রন্ত ক**রে নাই।

কিন্ত ফুকাছা।'ও মুতাকান্ধিমূন (বাবহার শাস্তকার ও ধর্মতান্থিকগণ) সুফীদের 'আক'ীদা ও আচরণে অত্যন্ত বিরক্ত হইরা
উঠিলেন। তাঁহাদের এই বিরক্তির পশ্চাতে যে সব কারণ ক্রিয়াশীল
ছিল তাহা এই :

সুকৌদের প্রচারণার ফলে লোকেরা বিবেকের নির্দেশ কি, তাহারই সন্ধানে রত হয় এবং সেই ব্যাতি নী নির্দেশের বিচারে প্রহুত হয়। সূফাদের মতে ধমের আচার-অনুষ্ঠান পালন অপেক্ষা মনের সকলই অধিকতর গুরুত্বপূর্ণ, শারী আতের আফরিক অনুসরণ অপেক্ষা আচরণের বাস্তব দৃশ্টাত হাপন এবং বাহাকে জিয়াকলাপ অপেক্ষা অতর দারা আনুগতা বরণই প্রেয়। এইরূপ বিশাস ও আচরণকে স্পশ্টই কুরোনান বিরোধীরাপে আখ্যায়িত করিয়া ফিক্তেও কালামশাস্ত বিষেশতগণ এ কথাই প্রমাণের চেশ্টা করিলেন বে, সুকীদের এই মতবাদ এবং আচরিত জীবন পদ্ধতির শেষ পরিপতি কুক্তর ভিয় আর কিছুই নয়।

মুসলিখ মাধ্'হাৰসমূহের সধাে খাারিজীপণই সর্বপ্রথম সু'ফীদের বিরোধিতার অপ্রসর হন। তাঁহারা হ'াসান আল্-বাস্'রী (র)-র বিরুদ্ধে দভারমান হন। অতঃপর শী'আঃ ইমাামীগণ (বারদী ভাদশ ইমাামপহী এবং চরমণহী ভালাত) হিজারীর তৃতীয় শতাদ্দীতে সুফী জীবন- ধারাকে দোষালিত ও নিশ:বীয় বলিয়া ঘোষণা করেন। কারশ তাঁহাদের মতে সুফৌগপ মুসলিমদের ভিতর এক একার অহাভাবিক জীবন-পদ্ধতির (সুফে, খান্কা।হ) অবভারণা করিয়াছেন, যাহার ফলে তাঁহারা জীবনের সর্বাবছায় আলাহ্ তা'আলার প্রতি সভোষ (রিদাা) অবলম্বন করেন এবং দাদশ ইমানের এতি আনুগতা হইতে বিরত থাকেন।

সুদ্ধীপণ ধীরতর পতিতে সৃংফীবাদ সম্পর্কে তাঁহাদের অভিমত ব্যক্ত করিয়াছেন। ইপার প্রতি দোখারোগে তাঁহারা কোনদিনই একমত হইতে পারেন নাই। তাঁহাদের দুইটি দলের পক্ষ হইতে সৃংকীবাদের বিকল্পে আক্রমণ আসিয়াছে: একটি হইতেছে রক্ষণশীল মহল। আহম্মাদ ইব্ন হাখাল (র) স্কীবাদকে এই বলিয়া দোখী সাব্যক্ত করিয়াছেন হে, সৃংকীরা মৌখিক প্রার্থনা ভাগনের শারী আতসংমত নিয়মের ছলে ধান-ভগসার অভিনব পদ্ধতির প্রবর্তন ও উহার বিকাশ ঘটাইয়াছেন। আলাহ্র স্থিত ক্রাহেণর, পর্মান্ধার সহত মানবান্ধার, বংজিগত বন্ধুযুলক (খ্লাঃ) সম্পর্ক শ্লামের অবস্থা কামনা করিয়াছেন এবং এইজনাই শারী আত বাবছিত আচার-অনুষ্ঠানের দায়িত হইতে বাজিসভাকে অব্যাহণি প্রদান করিয়াছেন। ইব্ন হাখাল (র)-এর দুই প্রত্কে শিষ্য আশীশ এবং আবু যুর্কাঃ সৃষ্টী মতবাণকে যিদিক ক্রিয়াছেন।

অপরণক্ষে মৃ'ভাষিলী এবং জাহিরীগণ প্রভীকে তাঁহার স্থিটর সহিত একাছকারী প্রেম ('ইশ্ক')-এর মণ্ডবাদকে অবাজব ও অসপ্তব বলিয়া প্রভাষান করিয়াছেন। কারণ তত্তগতভাবে ইহা বুঝায় আন্নাহ্র প্রতি নর্জারোপ (তাশ্বীহ) এবং প্রায়োগিক ক্ষেৱে বুঝায় প্রভীয় ও স্থিটর সংখোল এবং পারাপরিক অনুপ্রবেশ বা অবভারবাদ (মুলা।মাসাঃ এবং হালুক)।

প্রকৃতপূজাবে মধ্যপত্মী সুফীবাদ সুদ্ধী ইসলামে কর্তৃ ক কোনদিনই ইসলামের পণ্ডিবহিভূতি বিবেচিত হয় নাই; বরং সুদ্রী ইসলাম ইব্ন আবী'দ্-দুন্য়াার (মৃ. ২৮১/৮১৪) জনপ্রিয় ক্লুর পুঞ্জিকা-সমূহ হইতে ভক্ক করিয়া আবৃ ত'ালিব আল-মানীর (মৃ. ৩৮৬/ ৯৯৬) প্রণীত 'কু'তু'ল-কু'ল্বের' ন্যায় মহাগ্রহ পষ্ট রচনা হইতে এবং বিশেষ করিয়া গণাযালীর 'ইত্রাণ' গ্রন্থ হইতে সুক্ষীদের ব্যবহারিক নীতি এবং গ্রার্থনার জীবন গ্রহণ করিয়াছে। ইব্নু'ল-জাওয়ী, ইব্ন তায়খিয়াঃ এবং ইব্নু'ল-কায়িমের নায়ে যে সব বিভান সুলী সু-কীঝদের ঘোর বিরোধী ছিলেন তাঁহারাও সাবাালীয় বিরাট নৈতিক প্রাধানোর প্রতি শ্রদ্ধা নিবেদন করিয়াছেন। কেবলমার ইব্নু'ল-'আরাবীর শিষার্ল কর্তৃক প্রচারিত **অভৈত্যাণের বিরুছেই** পরবর্তী সুন্নী শান্তবিদদের অসব্যোষ বিরাটভাবে প্রকাশ পাইয়াছে : কিন্তু তাহা বিশেষ ফলপ্রসূহয় নাই। সু-ফীবাদের প্রতি প্রতিকৃত্ত ধারণা পোষণ করিলেও ওয়াত্তাবী মতবাদের প্রবর্তক মুহণাশ্মাদ ইব্ন 'আৰ্দু'ল-ওয়াহ্যাৰ ৰয়ং সু'ফী শাক'ীক' হণাভিম আল∽ আসাদম-এর জন্য 'ওয়াসি য়াঃ' নামে যে গ্রন্থ লিখিয়াছিলেন ভাহার ভাষ্য রচনা করেন।

৪। আধ্যাত্মিক মিজনবাদের বিবর্তনের ইতিহাস ঃ
নিশ্নবাণিত দুইটি যীকার্য বিষয়ের উপর আদি সূ-ফীবাদ প্রতিনিঠত ঃ
(১) 'ইবাাদাতের ঐকান্তিক অনুশীলন আত্মাতে এমন কতকগুলি
মন্ত্রজনক অবহা হণিট করে যাহা অনুরীরী কিন্তু বোধগ্য সত্য
(এই ভীকার্যটি হ''শ্বি হ্যাপণ অস্থীকার করেন)। (২) অধ্যাত্মবিদ্যা

( 'ইল্মু'ল-কু'লুব ) আভাতে প্রভা (মা'রিফাত ) জনায়। ইহাতে আল্লাহ্র আশিস লাভের জন্য সাধকের ইচ্ছাশক্তি উদ্দীপত হয়। (এই খীকাৰ্য মৃ'ভাষিলীপণ কড়'ক প্ৰত্যাখ্যাত, তাহারা তাৰিক মনজন্তে সন্তুক্ত ) সুকৌগণ ব্যেন, অধ্যাস্থবিদ্যার প্রগতিশীল প্রকৃতি সাধকের খোদা-প্রাশ্তির যাল্লাপথকে নিদিল্ট করিয়া দের এবং এই যাব্রাপথকে নারটি শুরে (মাকণামাশ্রি) ও ধাপে (আফ্'ওয়ালি) বিভক্ত করে: সাধনার দারা কাতিপয় তপ অর্জন করিতে হয়— আবার আলাহ্র বিশেষ অনুধহও তাঁহার নিকট হইতে লাভ করিতে হয়। এই জর্জন্যোগ ভণাবলী ও লভা অনুগ্রহরাশির ভালিকায় বিভিন্ন লেখকের (যেমন সার্বাাজ, কুণ্শায়রী, গণযালী) মধো কিঞ্ছিৎ পার্থকা পরিদৃশ্ট হয়। কিন্তু সকল তালিকাভেই তাওবাঃ, সাব্র, ভাওয়াক্কুল, রিদাা' প্রভৃতি কতিপয় সুপরিচিত শব্দ রহিয়াছে। এই আধ্যাত্মিক যাত্রাপথের অভিভান সন্দর্কে ব্যক্তিগত মতবৈষ্ঠ্যাের উপর গুরুত্ব আরোপ না করিয়া চূড়ান্ত কক্ষোর পরিচয় প্রদানই ছিল সূ:ফীদের প্রধান উদ্দেশ। তখনই জড়দেহের প্রতি আকর্ষণকে দমিত ও নিজিত করিয়া আত্মা যে সত্যকে পাওয়ার জন্য ব্যস্ত্রেই পর্ম সত্যকে (আল-হ'াক্'ক') পারা ৷ ('আল-হণক 'ক'' এই শব্দটি সু'ফী সাহিত্যে তৃতীয় শতাব্দীতে পাওয়া যায় ) ৷

অতঃপর সু'ফীতত্বনিদ্পপ সু'ফীবাদের পারিভাষিক শব্দরেপে তদানীতন ধর্মতত্বে প্রচলিত কতিপয় শব্দ প্রহণ করেন। ইহা ছিল তাঁহাদের জন্য একটি গুরুত্বপূর্ণ পদক্ষেপ। তাঁহারা কতিপর পারিভাষিক শব্দ ধার করিয়া উহার অর্থ কিছুটা বিকৃত করিয়া দেন। কিন্ত সুনিদিশ্ট অর্থ প্রদান করেন না। এইভাবে শাক'ীক' আনয়ন করেন 'ভাওয়াঙ্গল' শব্দ, মিস্'রী এবং ইব্ন কারব্বাম আনেন 'মা'রিকাঃ', মিস'রী এবং বিস্তাানী আনেন 'কানাা' (বিপরীত শব্দ বাক'া, কু'রজান ৫৫ ২৬ ও ২৭), খার্থ্বায় আনেন 'আয়ন্'ল-জাম', তির্মিখ'ী বি'লাায়াঃ (এ.) ইত্যাদি ইত্যাদি।

এই পদক্ষেপের থারা প্রাথমিক মুসলিম সৃকা গৈপ আদি কালামশারবিদদের দর্শনশারের কাঁদে নিজদিগকে জড়াইরা ফেলেন। মুতাকালিমদের দর্শনের এই সব কাঁদে হইল দর্শনে পরমাণুতত্ব, জড়বাদ ও আকস্মিকতা। এই কাঁদে পড়িয়া তাঁহারা আত্মার আধ্যাত্বিকতা
এমন কি উহার অমরত্বের কথাও অত্বীকার করিয়া বসেন। কলে
তাঁহারা অধিবিদার তত্ত্বত একত্বের সহিত সংখ্যাগত এককত্বের
তালগোল পাকাইরা ফেলেন। ঠিক এই কারণেই আদি সৃক্ষী
সম্পূদ্রের ব্যাখ্যামূলক বভাব্যকে হ'ল্লিয়্যাঃ (আলাহের অবতারবাদ)
কুফ্রের প্রায়ত্বা করা হইয়াছে।

খ্যবাদার প্রতি শাখত প্রমান্তার যথাই অনুরাগের উপর কার্বাগিষ্যাপন ওক্ত প্রধান করিতে চায় বলিয়া আশ্'আরীগণ তাহাদিপকে চির্কন সভায় নবােছ্ত গুণের প্রনূপবেশ ঘটানাের অভিযােগে অভিযুক্ত করেন। সাালিমিয়্যাগণ 'আগ্রহ্বাক্র আন্তা এশী স্বায় সংলগ্ন থাকিতে সক্ষম', বলিতে চায় বলিয়া হাৠালীগণ তাহাদিপকে বি ক্রকারীর ভিহণায় আলাহের আবিভাব ঘটাইতে চায় এই অভিযােগে অভিযুক্ত করেন। সর্বশেষ হ'ছাাজিয়াাগণ বলে, 'সু-ফী তাহার সাধনা থারা আলাহ্র সহিত ভাবােছ্যুস্কৃত বাণী বিনিমর করে। এইরূপ সংলাপে সাধক্ষের অভ্রামায় তথন বিষয় হইতে বিষয়াভরে পরিবর্তনের এক অবিভিন্ন ধারা প্রবাহিত হয়।' ইলা হইতে হ'লাজিয়াাগণ এই সিদ্ধান্ত আসে যে, এইভাবে ওয়ালীন দরবেশগণকে অয়াহা্ ভাঁহার জীবত সাক্ষী (শাওয়াাহিদ)-ক্লপ

উপছাপিত করেন। এই মতবাদকে প্রকার প্রতি অবভাজনক এবং অবান্ধন মতবাদরণে আখ্যায়িত করা হয়। ইহা দ্বারা নছর দেহধারী মানবকে অবিনম্বর সভার অন্ধিকার প্রবেশ করিতে দেওয়া হয়। কিন্তু ইহা অসম্ভব; কারণ দুই বান্তব মৌল সন্তা একই সময়ে একই ছানে অবহান করিতে পারে না।

প্রাথমিক কার্মাতিয়াঃ তত্ত্বজ্প এবং চিকিৎসক রাষী হইতে 
তক্ত করিয়া ইব্ন সীনা। পর্যন্ত সর্মীবাদে দ্রীক দর্শনের যে অনুগবেদ 
ক্রমশ ব্যিত হইতেছিল তাহার ফলে হিজ্রী চতুর্য শতাকী হইতে 
সুফী সাহিত্যে অদেক্ষাকৃত বিশুদ্ধ ও বন্ধর্ম অর্থবহ দার্শনিক 
শন্মালার আমদানি ঘটে। ফলে আখার (রুছ্') ও প্রাণের (নাফ্স) 
অলরীরিতা, সাধারণ তত্ত্বসমূহের বিচার-বিবেচনা, কার্যকারণের 
অবিক্রিল সূত্র প্রভৃতির স্পত্টতর ধারণা গঠন ও ব্যাখ্যা প্রদান সকব 
হয়। কিন্ত এই ধরনের দক্ষাবলী এরিস্টেটনের কন্ধিত ধর্মতত্ত্ব, 
প্রেটোর আদর্শবাদিতা এবং Plotinus-এর নির্গমন মতবাদের সহিত 
সংমিশ্রিত থাকার সুফৌবাদকে উহার উত্রোভর বিকাশে গভীরভাবে 
গুডাবাদ্বিত করে। আলোচা খুগের বিক্ত মর্মিগণ আধ্যান্ধিক মিলনের 
তিন প্রকার ব্যাখ্যার বিধাপ্তক্ত মনেভাব প্রকাশ করিয়াছেন।

## (ক) ইতিহাাদিয়াঃ

ইব্ন মাসার্রাঃও ইথ্ওয়ানু'স'-সণফা। হইতে ফারোবী ও ইব্ন ক'াস্য়ী পর্যন্ত প্রদন্ত ব্যাবারি আধ্যাদ্ধিক মিলনের অর্থ সক্রির বুদ্ধির অভ্যন্তরীপ সক্রিরতায় ধারণার সংগঠন, নিতিক্রর আভার উপর ঐশী নির্সমনের অবতারণা—মানবাদ্ধা ও পরমাদ্ধার এই সরমীয় সংযোজনই ইতিহ'াাদিরাঃ আধ্যাদ্ধিক মিলন। (এই ঐশী নির্সমন ক'ার্মাতিয়াঃ ও সাালিমিয়াসণের 'নুর মুহ'াশ্মাদীর' সহিত অভিয়াহকৈ)।

## (খ) ইশ্রাকি য্যাঃ

সৃহ্রাতিয়াদী, হ'বাবে' ী এবং জিলদাকী হইতে দাওওয়ানী এবং স্পাদক'দ-দীন সিরাাজী পর্যন্ত সকলেই আধাান্দিক মিলনের অর্থে বৃবাইতে চান যে, আত্থাতে বৃদ্ধির রণিরর ঘারা ঐশী শুক্তিরের প্রস্থলন ঘটার এবং ইহা আল্লাহ্র সভার একীভূত হয় (ভালাওহর হ )।

## (গ) উস্লিয়্যঃ

ইব্ন সীনা। হইতে ইব্ন তু ফারল ও ইব্ন সাবাইন পর্যন্ত ইহারা তথু এই কথা বলিয়াই নীরবতা অবলম্বন করেন যে, আমা তাহার সাধনার যালাশেয়ে আরাজ্য নিকট গৌছার পর এখন এক চেতনা লাভ করে, যে চেতনার অনুভূতিতে একাধিক কোন অভিত্ত কিংবা প্রভেদভের কোন চিহ্ন পরিদ্রুট হয় না।

প্রসক্ষমে বলা ষাইতে পারে যে, ইমামি গাষালী (মাক্সাদর, পৃ. 98) ইতিহাাদিয়াঃ মতবাদের খবন করিয়াছেন। ইব্ন সীনাা, তাঁহার 'নাজাতি' প্রছে (কায়রো, পৃ. ৪০২, ৪৮২) এই মতবাদ প্রহণ করিয়াছেন, কিব তাঁহার 'ইশারোত' প্রছে (১ম অধ্যার, পৃ. ১১৮ তু. ইব্ন 'আরাবী, তাজারিয়্যাতি) প্রত্যাখ্যান করিয়াছেন। আর ইব্ন সাব্ধীন আয়াহ্র ডিভর সকল স্ভট বল্তর আখ্যার (সূরাত) অনুধাবন করিয়াছেন।

সু-ফীবাদের বিকাশের তৃতীয় শেষ যুগ গুরু হয় ৭ম/১৬শ শতাব্দীতে। সু-ফী মতবাদের তদানীতন সম্পুদায়কে উহার সর্বপ্রধান বিরোধিসণ যথার্থ নামকরণ করিবাছেন 'ওয়ার্থ লাতীরা' (বা উজ্পির্যাঃ)। কারণ এই মতবাদিসণ গুধু সভায় এককছের ( গুরাহ্শান্ত'ল-উজ্প) মতবাদ প্রচার করিয়া থাকে। উজ্পিয়াঃ মতবাদ দীর্ঘ উত্তরাধিকার সূত্রের দাবী করিয়া থাকে। এই মতবাদীরা ভাহাদের দাবীর সমর্থনে গেশ করেন (ক) কু রআানের কভিগয় আায়াত (২ ঃ ১৯৫, ২৮ ঃ ৮৮, ৫০ ঃ ১৬) (থ) প্রাথমিক আশ্বাধার কভিগয় আায়াতে, মেথানে রভিটি আধ্যাত্মিক ঘটনাকে আয়াহ্র (আম্র) প্রতাক্ষ কর্মরূপে অভিহিত করা ইইয়াছে এবং (গ) বিস্তামৌ ও হায়াজের ন্যায় রাথমিক মরমীদের উজ্বাসময় অসংযত উজি ( 'আয়ন্'ল-কু দ'গাত আল-হায়ামার'নী তাঁহার তাম্হীদাতে প্রছে ওয়াজ্দ হইতে ব্যুৎপত্তিসিভ উজ্প শব্দের সংকলন করিয়াছেন সেখানে ইজ্ল শব্দে ভাবোক্ম্বাস্থনিত প্রাণচাক্ষা ব্যায়। উহার অর্থ আয়াহ্ কর্ক কোনও স্বভট বস্তকে শক্তিসন্দানকরণ, 'কাওন' অর্থাৎ হানবিজ্তিতে তাহার সন্দ্রসারিত থাকা সন্তেও)।

কিন্ত প্রকৃতপক্ষে হিজ্রীর তৃতীয় শতাব্দীতে নুসলিম অধ্যাশ্ব-বাদীদের প্র<del>ভাবিত 'নূর-ই-মুহ'৷</del>শ্মাদী' মতবাদের সহিত **ত্রীকদের** নির্গমন (emanation) মতবাদের সক্রিয় বুদ্ধি ('আক্'ল ফাা'ইল)-এর ৩ডিলতা প্রদর্শনের প্রচেণ্টায় 'ওয়াহ্'দাতু'ল-উজূদ' শব্দের আম-দানি ঘটিয়াছে। (ইৰ্ন রুশ্দ ক্ষং এই ধারণাবিমুক্ত নন। তিনি তাঁহার 'তাহাাফুত'-এ এমাণের এয়াস পাইয়াছেন যে, আলাছের পূর্ব-ভানসভা সর্ব বস্তুসভার আদি উৎস ও সর্বদ্রেষ্ঠ পর্যায় এবং উক্তান্তার সক্রিয় বুদ্ধির সহিত একক নিশ্কিয় বুদ্ধিরূপে মানবাদ্ধা নিশ্চিত-ভাবে মিল্লিত হইবে )। ইব্ন 'আরাবী (মৃ. ৬৭৮/১২৪০) সর্বপ্রথম এই **অভিনতার মতবাদকে সুনিদিল্ট আকারে উপস্থাপিত করেন।** তিনি বলেন, হৃণ্টিসরা ও দ্রল্টা-সন্তার কোন পার্থক্য নাই। উহা এক ও অভিন (উজ্দু'ল্-মাখ্লুকণাত 'আয়ন উজ্দু'ল্-খ্যালিক')। প্রকৃতপ্র**ভাবে তিনি এই কথাই প্রচার করেন যে, তাঁহার মতে আলাহ**র পূর্ব-জানসভার ভাবরূপে বস্তর আদি-সভা বিরাজমান ছিল ( ছু'ৰ্ড )। সেই ভাবরূপ আদি-সঙা হইতে নিল্ফান্ত হইয়া উহা কানপ্রোতের ৫টি পর্যায়ের মধ্য দিয়া জীব-সভায় আত্মপ্রকাশ করে। আবার বিপরীত পর্মায়ের মাধ্যমে মানবাম্বা এক যুক্তিভিত্তিক নিয়মানুগ পছতিভেই মূল ঐশী সন্তার পুনমিলিত হয়।

কারসণানী এবং জীলী এই মূল মতবাদের সহিত কিঞিৎ
সবিভার বর্ণনা সংযোজিত করিয়াছেন। উহাই অদ্যাব্ধি মুসলিম
মর্মী সম্পুদারের পরিপৃহীত মতবাদরদে চলিয়া আসিয়াছে। এই
মতবাদেরই ব্যাখ্যার পারস্যের কবিগণ সহর কথার আকর্ষণীর
সূত্র-তানে অবিরাম সঙ্গীত রচনা করিয়াছেন। ইহারই অন্যতম মুখপার
কবি আভাারের ভাবধারাকে কু-নিয়াবাী নিম্নোকভাবে সাভাইয়া
প্রকাশ করিয়াছেনঃ

"আয়াহ্ য়য়ং সভা; এই সভা যেমন সর্বব্যাপক, তেমনি যে কোন শর্তের বছনমূজ।" উহা তরসমালার নিশ্নে সাঁতার-প্রবাহের ন্যায় ব্যক্তিসভার মধ্য দিয়া ধাবমান লোতে সদা রবহমান। খৃস্টীয় ১৭ৰ শতাকীর দেষ পাদে কাওরাানী ও নাায়ুলুসী তাঁহাদের এই সিছাছ ঘোষণা করেন যে, এই আছেরবাদী ব্যাখ্যা ইসলাামী ভাওহাীলের মর্মকথা এবং ইসলাামী আকানির একমার বিভ্তছত্ব ব্যাখ্যা (তু. Massignon, হায়াজ, পু. ৭৮৪—১০)। ফলে ভাষারা সুমী মুসলিমসালের বিলাসভাজন হন। ভাঁহাদের দৃশ্টিতে ইসমান যে 'শাহাদার' বন্ধ ঘারা একক আলাাহ্র অবিমিত্র সর্বব্যাক্তকার দাবী প্রতিশ্বিত করিতে চাহে—তাহার ভাৎপর্য হইতেছে সমুলত্ব হালাহ্র পূর্ণ পরিব্যাণ্ড। অসর কথার সর্ব্যান্ডর পূর্ণ পরিব্যাণ্ড। অসর কথার সর্ব্যান্ডর অভাররে আলাহের পূর্ণ পরিব্যাণ্ড। অসর কথার সর্ব্যান্ডর অভাররে আলাহের পূর্ণ পরিব্যাণ্ড। অসর কথার সর্ব্যান্ডর প্রাম্নান্ধ স্থামান্ডর প্রাম্নান্ধ স্থামান্তির স্থামান্ত স্থামান্তির স্থামান্ত স্থ

বস্তর সামপ্রিক সঙা উহাদের সমুদয় ক্রিয়াসহ ঐশী শক্তিরূপে প্রতিভাত ও প্রশংসনীয়। প্রশাস্থা ও জীবাস্থার অন্ন্যতার ধারণা-ভাত 'প্রশান্তির দর্শন' ( Quiotism, যাহা আইনবিধির উপর ঐশী বিধানের প্রাধানা প্রদান করিয়াছে ) সৃ-ফীদিপকে প্রচলিত মতের বিরুদ্ধে এই আজগুবি মত পোষণেও উদুদ্ধ করিয়াছে যে, ইব্লীস (জীলী কর্তৃক সম্থিত) এবং ফির'আঙ্নের (ইব্ন 'আরাবীর প্রস্থাত মতবাদ) ন্যায় অপরাধীদেরও মার্জনা ও পুন্বাসন মিলিবে।

- (৫) সূ-ফাবাদের অপরাপর বৈশিল্ট্য এবং উহার উৎস-তথ্যের পর্যালোচনা ঃ স্-ফী মডবাদের অন্যান্য বৈশিল্ট্যের মধ্যে নিশ্নলিখিত বিষয়সমূহ উল্লেখগোগ্যঃ
- (ক) ইস্নাদ অর্থাৎ হণদীছ বর্ণনার বর্ণনাকারী ব্যক্তিপরম্পরা স্ভের নায় ( মহানবী মৃহণশ্মাদ (সণ) পর্যন্ত ) তালিকা। সর্বপ্রথম ইস্নাদের কথা (ফিহ্রিভ, পৃ.১৮৩) যাহা **জানা পিয়াছে ভা**হা হইতেছে, খুল্দীর (মৃ. ৩৮৪/৯৫৯) তালিকা। এই তালিকাটি নিস্নরপ ঃ জুনায়দ (৭), সাক'াড ী (৬), মা'রফে আল্-কার্ছী (৫), ফার্কণদ (৪), হণসান আল-বাসণ্যী (৩), আনাস ইব্ন মাজিক (২), রাস্লুলাহ্ (সং) (১)। বিশ বৎসর পর দাক্কশাক (মৃ. ৪০৫/১০১৪ তু. কু:শাররী, পৃ. ১৫৮) অপর সমস্ত,নামের তালিকা যথাছানে ঠিক রাখিয়া কার্খীর পূর্বে দাাউদ আড্:-ডণাঈ (৪)-এর নাম **উল্লেখ করিয়াছেন।** প্রাচীন ইস্নাদের চূড়া<del>র</del> বিন্যাস হয় খুস্টীয় এয়োদশ শতাব্দীতে ( ইব্ন আবীং উস'ারবি'আঃ, 'উয়্ন, ২খ, ২৫০)। তদবধি প্রধান প্রধান সমস্ত স্ফী **তণরীকণঃ** (স্ত.) কর্তৃকই উক্ত ইস্নাদি ৰীকৃত ও পৃহীত হইয়া আসিতেছে। এই তালিকায় জুনায়দের (৭) পর রহিয়াছে রূষ্'বাারী (৮), আৰু 'আজী ক্যাতিৰ বা ষাজ্ঞাাজী (১), মাগ্'রিবী (১০) এবং গুরুগানী (১১)। এই তালিকার উর্ম্বদিকে দাউদ আত্'-ত'lাই (৪)-এর পূর্বে রহিয়াছেন হণবীব 'আজামী (৩), হণসান আল্-বাস্ণরী (২), 'আলী (১)। ইব্নু'ল-ভাওয়ী এবং ষণহাবী এই তালিকা সম্পর্কে মন্তব্য করিয়াছেন যে, তালিকার প্রথম চারিজনের সংখোগ সূত্র সঠিক নয়। কারণ ই'হাদের একের সহিত অপরের কোন সাক্ষাৎকারই ঘটে নাই। কোন কোন সৃস্ফী তণরীকণঃ এমন একটি সংযোগ-সূত্রের ব্যবহার করেন খাহাতে (মা'রাফ আল্-কার্খীর পূর্বে) প্রথম ৯ জন শী'আঃ দেখিতে পাওয়া যায়। এই সানাদ অধিকতর অপ্রামাণ্য এবং বিশ্বাসের অযোগ্য।
- (খ) বিরে বিষাসী বাজিগণের সমবায়ে গঠিত অদৃশ্য শাসনতঃ (রিজাাল্'ল-প'ায়ব)ঃ নিদিল্ট সংখাক প্রহরারত তাপসমগুলীর মিলিত সুপারিশের বদৌলতে বিষয়গত কারেম রহিয়াছে। ইহাদের এক-জনের মহাপ্ররাণ ঘটিলে অবিলয়ে উহার শুনা ছান পূর্ণ করা হয়। ইহাদের ভিতর রহিয়াছেন ৩০০ জন নুক'বাা', ৪০ জন আব্দাার, ৭ জনা উষানাা', ৪ জন 'আম্দ এবং তাঁহাদের কু'ত্'ব (মরমী মেরু-অছ্ক-প'।ওছ')।
- (গ) সূ'ফীদের সমাজ-জীবন যে সব বিশেষ সুযোগ-সুবিধা এবং অব্যাহতির ( রুখ্দাত ব.ব. রুখাদা) উপর প্রতিষ্ঠিত ( তু. তরীকাঃ) প্রায়শ উচ্ছুত্খন ও অসাধারণ প্রকৃতির এই সব অব্যাহতি ও বিশেষাধিকার প্রাচীন যুগের বিস্তাামী, শিব্রী ও আবু সা'ঈদ হইতে আধুনিক যুগের কম বেশী দায়িছহীন ও অসংমত 'মাজ্যু'বীন' পর্ম্ভ চলিয়াছে। সু'ফীগণ তাঁহাদের হালকার এক বিশেষ ধরনের কবিতা আর্ডি করেন। এই ধরনের সাহিতা স্বর্ম প্রহুর গরিমাণে

বিকাশ লাভ করিয়াছে। ফলে খভাবতই উহা অনেক খনেই নিরস ও বৈচির্য়হীন হইয়া পড়িয়াছে। ল্লেভ্বর্গের হাদরে মানসিক উভেজনা সৃষ্টির মাধ্যমে এক প্রকার কৃত্তিম ভাবোক্ছাস বা উদ্মাদনা এই সব কবিভার উদ্দেশ্য।

এই কাব্য সাহিত্যে মরমী ভাষায় দুইটি বস্তর অজস্ত প্রশংসা করা হইয়াছে। উহার একটি হইতেছে মদা (খাম্র), ষাহা শারী আত কর্তৃক এই জগতে নিষিত্ব; বিতীয়টি হইতেছে মুহ'কোতের পেয়ালা (কাসু'ল-মুহ'াকাঃ) যাহা মদা পরিবেশিকা (সাকিটি, শাখমাদ-দারর-Tersabece) ঘূরিয়া ঘূরিয়া পরিবেশন করে। এই বন্তগুলির এমন আনন্দ রস্থন রূপক বর্ণনা প্রদান করা হইয়াছে যে, উহার গাণচাত্য অনুবাদক্ষপ বিবেচনার সহিত তাহা পরিহার করিয়া থাকেন। এই সব কবিতার মধ্যে নিশ্নলিখিতগুলি বিশেষভাবে প্রসিত্ধ ঃ

'আরবী ভাষায় ইষ্নু'ল-ক্ষারীদ এবং গুশ্হারীর কবিতা, ফার্সী ভাষায় আৰু সা'ঈদের চতুপদী কোক, 'আডাার এবং রামীর সূর্হৎ মাহানাবাী (তাঁহার অভৈতবাদী মরমী কবিতা) ('ওখানে কে? তুমি ভিন্ন আর কেহ নয়' প্রভৃতি), হাফীজের গাযাল এবং জামির বহবিধ কবিতা, তুকী ভাষায় নেসীমী এবং নিয়াষীর রচনাবলী। উদ্ এবং মালরী সাহিত্য উক্ত ভাবধারাকে আপন করিয়া লইয়াছে। নিকট প্রচ্যে এখন উহা অভহিত হইলেও উক্ত দুই ভাষায় আজও উহার অভিত্ বিরাজমান। অভিজ্ঞাত মুসলিম সম্প্রদায় ক্রমেই ব্যিত হারে উহা পরিত্যাপ করিয়া চলিয়াছেন।

সু'ফীবাদের উৎসমূলের স্কল পর্যালোচনা অদ্যাপি সম্পূর্ণ হয় নাই। ইসলামের প্রথম পর্যায়ের গবেষকগণ অধৈতবাদী সুস্ফৌবাদ এবং সনাতন ইসলামের ভিতর বিশ্বাসগত দুব্তর পার্থকা দর্শনে বিস্মিত হইরা পড়েন। এই পার্থক্যর জন্যই তাঁহারা ধরিরা লইয়াছেন যে, সুস্ফৌ মতবাদ বিজাতীয় উৎস-সভূত না হইয়া পারে না। তাঁহারা এই অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন যে, উহা সিরীয় সন্ন্যাসবাদ (Mcrx), ছীক নবা প্লেডীয় মতবাদ, পারসিক বিষরবাদী মতবাদ অথবা ভারতের বেদান্ত দৰ্শন হইতে পৃহীত হইয়াছে (Jones)। বিশ্ব Nicholson দেখাইয়াছেন যে, সুফীবাদের সহজ পছতিতে অপর কোন ধর্মের জনুকরণের ধারণা পোষণ অযৌজিক। প্রকৃতপ্রভাবে ইসলামের স্চনা হইতেই মুসলিমগণের বাজিগত ও সামাজিক জীবনেঝুরুহ সমস্যা ও জিভাসার পরিপ্রেক্ষিতে কু'রআান ও হ'াদীছে'র একাপ্র গাঠ ও অনুধ্যানের ফলে মুসলিম সম্পুদায়ের সাধক মহলে মরমীসুলভ ধ্যান-ধারণা স্বাভাবিকভাবেই জাপ্রত ও পরিপুণ্ট হইতে থাকে। তবে এ কথা অন্ত্রীকার্য যে, সুফীবাদের মূল কাঠামোর উপাদান স্নিশ্চিতরূপে মুসলিম এবং 'আরবীয় উৎস হইতে আহরিত হইলেও উক্ত কাঠামোর উপর সংযোজিত সাজসক্ষার মান-মসনা অনা ধর্ম ও অন্য দেশ হইতে আমদানীকৃত এবং সূ'ফী-সাহিত্যে বিশেষ বিকাশপ্রাণ্ড । এই পথে অপ্রসর হইয়া আধুনিক তত্ত্ব-জিভাস্দের পক্ষে দুইটি জিনিস আবিষ্কার করা সঙ্গব হইয়াছে, ১। সূ-ফীবাদের সাধন ডজন্ প্রক্রিয়ার কতক উপাদান খ্রীস্টীয় সল্ঞাসবাদ হইভে স্থীত হট্যাহে (Asin Palacios, Wensinck, T. Andrae), ২। শ্রীক দর্শনের কভিপয় পারিস্তামিক শব্দ সিরিয়ার মাধ্যমে জন্**দিত হইরাছে। সু:ফীবাদের সহিত ইরানী**য় খতের সাম**জ**স্যের প্রশ্ন (Suggested by Blochet) সমাক্ পরীক্ষিত হয় আই ৰনিৰেই চৰে । ভারতীয় উপাদান সম্পৰ্কে বনিভে দেৱে, উপনিৰদ কিংবা যোগসাধন পছতির সহিত সনাতন সূ'কীবাদের আদর্শসত সাদৃশা সম্পর্কে আল-বীরানী এবং দারো। শিকোত্যে অভিযন্ত প্রকাশ করিয়া পিয়াছেন, এ পর্যন্ত উত্তাতে অতিরিক্ত বিশেষ কিছু যুক্ত হয় নাই। অপরপক্ষে অধুনা প্রচলিত হ'াল্ক'াসমূহে (সুফৌ সমাবেশ) যি'ক্ররত মরমীদের ছন্দোবদ্ধ দেহ সঞ্চালন সমীক্ষা করিলে হয়ত দেখা ঘাইবে যে, উহাতে হিন্দু যোগ সাধনার কভিগয় প্রক্রিয়ার অনুপ্রবেশ ঘটিয়াছে।

প্রস্থাপ্তী ঃ (১) তাস । ওউফ সমজে পাশ্চাত্য পণ্ডিত্যণ কর্তৃ ক লিখিত পুজকাবলীর এক ভালিকা অত্যন্ত যত্ত্ব সহকারে G. Pfannmuller ভাঁহার Handbuch der Islam-Litteratur, Leipzig 1923, p. 266—292 পুজকে লিগিবল্প করিয়াছেন। এই দীর্ঘ তালিকার সমগ্র বিষয়টি লইয়া আলোচনা করা হইয়াছে, এমন পুজকসমূহের মধ্যে সর্বোধক্শীগুলির নাম ঃ

(3) R. A. Nicholson, The Mystics of Islam, London 1914: (6) Studies in Islamic Mysticism, Cambridge 1921; (8) The Idea of Personality in Sufism, Cambridge 1923; (c) A. J. Arberry, Sufism, 1950.

তাসাওউফের বিশেষ বিশেষ বিষয়ের জনা নিম্নলিখিত গস্তক-সমূহ দ্রুটবা। তাসাওউফের উৎপত্তি সম্বন্ধে (৬) Goldzihor নিম্বিত ভবন্ধসমূহ Revue de l'Histoire des Religions, xxxvii. 34; (9) WZKM, xiii. 35 : ZDMG, Ixviii. 544 : (b) Der Islam, ix. 144: (a) Massignon, Essai sur les Origines du Lexique technique de la mystique musu-Imane, Paris 1922, est (50) La Passion d'al-Halai. martyr mistique de l'Islam, Paris 1922. अ । योकी अश्रक Asin Palacios Algazel. Saragossa 1901 अवर Cultura espanola, 1901, p. 209, (55) MFOB 1914, p. 67, (53) Obermann. Der philosophische und religioso Subiektivismus Ghazalis, Vienna 1921, ইবন'ল-ফ্যারিদ' সম্বন্ধ (১৩) Nallino (Di Matteo-র উজরে Rivista degli studi orientali 1919-1920)। ইবন 'আরাবী সম্বন্ধে Asin Palacios. Elmistico Murciano Abenarabi, in Bol. Ac. Hist., Madrid 1925—8. ১৭न गणामीत रिम्मु मतमीवान जबाक छ. von Kremer, Journal Asiatique 1869, p. 105 এবং তাসণত-উফের সাধনা প্রভাত সম্বন্ধেঃ (১৪) Effaki-এর দলীলসপুত ( Les Saints des derviches tourneurs, Paris 1918 नहरू Huart কর্ক অন্দিত) এবং D. B. Macdonald, The Religious Attitude and Life in Islam, Chicago 1908-এ মতব্যসমূহ। মূল পুতকের অনুবাদ : Nicholson কত ক সাৰুরাজ, 'আড়'াার, ইবন 'আরাবী এবং রামীর অনবাদ, Richard Hartmann-কৃত কু-শায়রীর অনুবাদ। (১৫) Huart-কৃত Dara Shikuh-এর অনুবাদ (Journal Asiatique, 1926 P. 285 ); (১৬) Gairdner-কৃত আল-সামালী (র)-এর মিশ্-কাত্'ল-আনওয়াার-এর দীকা, (লগুন ১৯২৪) ; (১৭) Horten-কত সুহরাাওয়াদী হণলাবীর চীকা ( Die Philosophie der Erleuchtung nach Suhrawardi, Halle, 1912), কাপক লযাদা মুহশাস্মাদ ফু'আাদ-কৃত প্রাথমিক তুকী সু'ফীস্প সম্ভানীয় প্রক ( তুর্কু আদ্বিয়তন্ দে ইল্ক মূতাসণ্ডবি ফলের, ইস্ভার্ল ১৯১৯) । (১৮) Nyborg কৃত ইব্ন 'আরাবীর চীকা ( Kleinere Schriften des Ibn al-'Arabi, Leyden 1919) ইত্যাদি। 'আরবীতে মুহ'াাসিবী, মান্ধী, গ'াযাালী এবং ইবন্'ল-'আরাবী তের্ক লিখিত মূল শুভকতনি তাস'াওউফের অনুক্র; (১৯) এবং ইব্ন'ল ছাওয়ী (তালবীস ইব্লীস, কায়রো, ১৩৪০) এবং ইব্ন তার্মিয়্যাঃ লিখিত পুতক বিরোধিতামলক।

L. Massignon (S.E.I.)/মূহত্মদ আব্দুর রত্যান ভাহ রীফ (تحريف ) ইহার অর্থ কোন আস্মানী কিতাব অথবা অপর কোন দলীলকে এমনভাবে বিক্ত করা যাহাতে উহার মূল ভাষটি পরিবতিত হইয়া যায়। ইহা বিভিন্নরূপে হইতে পারে। যথা: (ক) লিখিত মলটিরই পরিবর্তন দারা। (খ) উহার অংশ বিশেষ বর্জন দারা: (গ) উহাতে অতিরিক্ত কিছু সংযোজন বা প্রক্ষেপণ দারা ; (ঘ) উহার লিখিত মূলে কোন পরিবর্তন সাধন না করিয়াও উহা সরবে পাঠকালে বিকৃত উচ্চারণ দারা এবং (৩) উহার বিকৃত ব্যাখ্যা প্রদান হারা। কু'রআনে ২: ৭৫ আায়াতে 'য়হ'ারবিফনাহ' এবং ৪:৬: ৫:১৩ ও ৪১ আায়াত-ওলিতে 'য়ুহ্ারুরিফুন' শব্দযোগে বলা হইয়াছে যে, আহ্লু'ল-কিতাাব অর্থাৎ রাহদী ও খুস্টানগণ যথাক্রমে তাওরাতে ও ইনজীবের মূল বিভিন্নরূপে তাহ'রীফ করিয়াছেন। তাহ'রীফের অন্যতম রূপ বিক্ত উচ্চারণ করাকে কু'রজানে 'লাওয়াা' (৩:৭৮,৪:৪৬) এবং মূলে পরিবর্তন সাধনকে 'তাব্দীল'ও বলা হইয়াছে (২ঃ ৫৯, ৭:১৬২)। কু'রআানে বারংবার ঘোষণা করা হয় যে, য়াহদী ও খুস্টান্দিগকে তাওরাতে ও ইন্জীল গ্রন্থে যাহা জানান হইয়াছিল তাহারই সততো প্রমাণকারীরূপে হয়রত মুহণাশ্মাদ (সণ)-কে পারাপণাম্বার করিয়া প্রেরণ করা হয় (২: ৪১, ৮১, ১১, ১৭, ১০১) 9 : 9. b3; 8 : 89; 6 : 8b; 96 : 93; 84 : 90; ৬১:৬)। কিন্তু য়াহ্দী ও খুস্টানগণ তাহাদের কিতাবে 'তাহ্'রীফ' সাধন করিয়া উহা বিকণ্ড করিয়া ফেলে। এ সম্পর্কে কয়েকটি আায়াতের অর্থ দেওয়া হইতেছে। ৩ঃ৮১ আয়াতে বরা হইয়াছে, পর্ববর্তী নবীদের নিকট আল্লাহ এই মর্মে প্রতিজা প্রহণ করেন, "আমি ভোমাদিগকে কিতাবি ও হি:কমাত দান করিলাম। **অতঃ**পর তোমাদের সঙ্গে যাহা রহিয়াছে তাহার সমর্থকরাপে একজন রাসল তোমাদের নিকট আসিলে তোমরা তাহার প্রতি অবশ্যই ঈমান আনিবে এবং তাহাকে সাহায়) করিবে।" আল্লাহ (তারপর **তাহাদিগ**কে বলেন, "তোমরা কি ইহা স্বীকার করিলে এবং এই ব্যাপারে আমার সহিত দৃচ্ প্রতিভার আবদ্ধ হইলে?'' তাঁহারা বলিলেন, ''আমরা খীকার করিলাম।" ইহার তাৎপর্য এই যে, পূর্ববতী প্রত্যেক নবী তাঁহার উম্মাতকে পরবতী নবীগণের অনুসরণ করিবার অন্য নির্দেশ দিয়া যান।

৬১: ৬ আয়াতে বলা হইয়াছে,—মার্য়ামের পুর 'ঈসা। ('আ)
বলেন, "হে ইস্রাাঈল বংশীয়গণ! আমার সশমুখে যে তাওরাাত
রহিয়াছে তাহার সত্যতা ভাপনকারীরূপে এবং আমার পরে 'আহ'মাদ'
নামে যে 'রাসূর' আসিবেন তাঁহার ওভাপমনের সংবাদদানকারীরূপে
আমি তোমাদের প্রতি আয়াাহ্র তরফ হইতে প্রেরিত।"

৪৬: ২৯-৩০ আায়াতে বলা হইয়াহে, (হে রাস্ল:) আমি একদল জিন্তে কুরআান অনিবার জনা ভোষার দিকে পরিচালিত করিলান। অভঃপর ভাহারা যখন উপস্থিত হইল তখন ভাহারা (পরস্বরুক্ত) বলিল, 'চুপ থাক।' ভারপর যখন (কুরেআান পড়া) দেয় হইল তখন ভাহারা তাহাদের জাতির দিকে সভর্ককার

রূপে ফিরিয়া পেল। ভাহারা বলিল, 'ধে আমাদের ক'াওম।
নিঃসন্দেহে আমরা এমন একটি কিতাবি গুনিলাম যাহা মসা।
('আ')-এর পর অবতীর্ণ করা হইরাছে যাহা ভাহার পূর্বতী কিতাবি
(অর্থাৎ তাওরাতি ও ইন্জীলের) সত্যভাজাক।''

কুরেআনে আরও বলা হয়, পরবর্তী য়াহ্দী ও খুস্টানগণ ভাহাদের কিতাবে ঐ ব্যাপারগুলি বিকৃত করিয়া ফেলিয়াছে। ২ ঃ ৭৫ আয়াতে বলা হইয়াছেঃ একদল রাহ্দী এমন ছিল যে, ভাহারা আছাইব্র কালাাম (ভাওরাতি) গুনিত। ভারপর ভাহারা উহার অর্থ হাদয়কম করিবার পরে উহা পরিবর্তন (ভাহ্রীফ) করিয়া ফেলিড!

৪: ৪৬ আয়োতে বলা হইয়াছে: "হাছারা য়াহ্দী হইয়াহিল তাহাদের একদল শব্দ ও বাকাসমূহকে তাহাদের ছান হইতে সরাইয়া দিয়া পরিবর্তন ( ভাষ্ রীফ ) সাধন করিত।" ঐ আায়াতে আরও বলা হইয়াছে, "ভাহারা (নবী সকলকে) 'রাা'ইনাা' (আমাদের প্রতি লক্ষ্য রাখুন ) বলিতে গিয়া শব্দটির বিকৃত উচ্চারণ করিত। (উহার হলে ঐ উচ্চারিত শব্দটি গালি-বিশেষে পরিগত হইত)। ৫ ঃ ১৩-এ বলা হইয়াছে, য়াহূদীপণ (তাওয়াতের) শব্দ ও ৰাক্যকে স্থানচুত করিয়া তাহ'রীফ করিত। ৫:৪১ আয়াতে বলা হইয়াছে যে, য়াৰ্দী ( আজিমগণ) শব্দ ও বাক্য-বিশেষকে হানচ্যুত করতঃ তাহ্'রীফ করিয়া ( সাধারণ য়াহ্দীদিগকে ) বলিত, "তোমাদিদকে যদি এইরাপ বিধান দেওয়া হয় তবে প্রহণ করিও আর যদি এইরাপ বিধান দেওয়া না হয় তাহা হইলে উহা হইতে পুরে থাকিও।" ৩ ঃ ৭৫ জায়োতে বলা হইয়াছে যে, কিডাাব-ধারীদের একদল আলাহির নামে মিখ্যা বলে। ৩ ঃ ৭৮-এ বলা হইরাছে "আহলু'ল-কিতাবিদের ( য়াহুদী ও বৃস্টানদের) মধ্যে এক-দল এমনও আছে যাহারা তাহাদের কিতাবে পাঠের সময় জিহ্নকে এখনভাবে দুমড়াইয়া উচ্চারণ করে যে, তোমরা উহাকে কিতাবের चरन विविधा यस्न कदिरव, जथह छैहा किलाविद जर्म नरह अदर তাহারা বলে বে, উহা আলাহের নিকট হইতে আগত, অখচ প্রকৃত-পক্ষে উহা আলাহ্র নিকট হইতে আগত নহে। তাহারা জানিয়া ৰ্বিয়াই আলাহর নামে মিখ্যা বলিয়া থাকে।"

কিতাবেধারী 'আালিমগণ যেমন নিজেদের প্রক্রিণ্ড উজি ধারা রাহ্দী জনসাধারণকৈ ভন্রাহে করিত, সেইরূপ প্রকৃত মূল গোপন করিয়াও ভাহাদিগকে বিপথে চালিত করিত। ভাহাদের এই কার্যের ভরানক পরিপামের কথা কু'রেআানে বারংবার উল্লেখ করা হইয়াছে। ২ ঃ ৭৮ আয়াতে বলা হইয়াছে, "সর্বনাশ ঐ সকল লোকের, যাহারা নিজেয়া নিজ হাতে (প্রক্রিণত বিষয় সমিবিণ্ট করিয়া) কিভাাব লিখে এবং ভারপর ভাহারা উহা ধারা (পাথিব) নগণা মূল্য লাভ করিবার উদ্দেশ্যে বলে, "ইহা আয়াহ্র নিকট হইতে আগত।"

২: ৪২ আরাতে বলা হইরাছে, "ওহে ইস্রাটিল বংশীয়গণ! ভোষরা আনিয়া বুঝিয়া সত্য সোপন করিয়া থাক। ভোষরা এই-রূপ করিও না।" তারপর ২: ১৫১, ১৭৪ প্রভৃতি আয়াতে বলা হইস্লাছে যে, আলাহ্র নিকট হইতে সত্য ও ন্যায়কে যাহারা গোপন করে তাহাদের জন্য কঠোর শান্তি অবধারিত।

৬ ঃ ১১ আায়াতে বলা হইয়াহে যে, "ভোমরা মূসাা ('আ)-এর আনীত কিতাবে, বাহা মানুষের জন্য আলো ও পথনির্দেশ হিল — যা ভোমরা কাসজ পরে বিধিয়া কিছু প্রকাশ কর এবং ভোমরা উহার অর্থ এই যে, ভাহারা ভাহাদের ধর্মহন্তের যে সমন্ত নকল গ্রন্তত করিত ভাহাতে ভাহারা

হযরত মুহ'শিমাদ (স')-এর নুব্ওওয়াতের সমর্থনমূলক অংশসমূহ বাদ দিয়া লিখিত।' ২: ৫৮ এবং ৭: ১৬১-তেও তাহাদের বিকৃত করার কথা বলা হইয়াছে। উহাতে বলা হইয়াছে যে, তাহার। 'হি'ভ'তুন্' শব্দের পরিবর্তে জনা শব্দ বাবহার করিয়াছিল। উহার ফলে তাহাদের উপর কঠিন শাস্তি আপতিত হইয়াছিল।

গোপনকৃত অংশগুলির মধ্যে বিশেষভাবে তাওরাতে যে আইনে ব্যক্তিচারের শান্তি প্রন্তরাঘাতে মৃত্যুদণ্ড নির্ধারিত করা হইয়াছিল তাহা (ইব্ন হিশাম, পু. ৩৯৪ প.) এবং যাহাতে প্রত্যাশিত নবীরূপে মুহ'শেমাদ (স')-এর বর্ণনা দেওয়া হইয়াছিল (ঐ প্. ৩৫৩ ) ভাহা অন্যতম। শৃস্টানগণ সম্বেও বলা হইয়াছে যে, তাহারাও তাহাদের পবিত্র হাছের অংশসমূহ গোপন করিয়াছে যাহাতে হ্যরত মুহণাম্মাদ (স')-এর নুবুওওয়াতের সভ্যতা বর্ণিত হইয়াছিল (প্র. সূরা: ৬১ ঃ ৬) ৷ ২:১৪৬ আয়াতে বলা হইয়াছে বে, কিতাবিধারী ('আলিম)-গণ নিজ পুরদের ষেমনভাবে চিনে ঠিক তেমনি তাহার৷ নবী মুহণ্ম্যাদ (সং)-কেও চিনে। কিন্তু তাহাদের একদল জানিয়াবুঝিয়া সত্য গোপন করে। ৩ ঃ ৬৪, ৭৯ আয়োতদয়ে কিতাাবীদের প্রতি অনুরোধ বিষয় তৃ. এবং 'হ্যরত মুহাদমাদ (সা)-এর আবিতাব সম্কীয় ভবিষ্যদাণী' ইব্ন হিশাম, পৃ. ७৮৮ छ.। মङ्गात मूगतिकश्य क्'क्रजानरक जाजाार्त কালামি বলিয়া মানিত না। তাহারা উহাকে হযরত মৃহ শেমাদ (সণ)-এর রচিত বলিয়া মনে করিত। তাই তাহারা রাস্লুয়া।ই (স')-কে অন্য একটি নৃতন কু<sup>-</sup>রজানে আনিতে কিংবা ডাহা পরিবর্তন করিতে বলে। ভাহাতে কু-রজানে স্পণ্ট ভাষায় ঘোষণা করা হয় যে, কুরআান মৃহ াদমাদ (সা)-এর প্রতি আলাহের প্রত্যাদিকট বাণী, ডাাঁহার সাধ্য নাই ষে, তিনি ইহাতে কোনও পরিবর্তন করেন (১০:১৫)। সুরাঃ ১৬: ১০১-এ বলা হইয়াছে যে, আরাাহ্ তাঁহার এক বাণীর ছলে অন্য বাণী পাঠান। ইহার অর্থ এই ষে, আলাাহ্ পূর্ববর্তী ধর্মগ্রন্থের কোন কোন বিধানের ছলে অন্য বিধান প্রবর্তন করেন। যেমন য়াহ্দীদের সাংতাহিক পবির দিন শনিবার ও খুস্টানদের সাম্ভাহিক পবির দিন রবিবারের পরিবর্তে কুরুজানে ক্তরুবারকে সালাতের জন্য বিশেষ সাম্ভাহিক জামা।'আতের দিন ঘোষণা করা হইয়াছে। মুসলিমগণ এই দিনকে পবিত্র দিন বলিয়া মনে করে। তাওরাতে ও ইন্জীল লছে 'তাত্'রীফ' এবং 'তাব্দীল-এর যে অভিযোগ কু'রজান শরীফে করা হইয়াছে, তাহা প্রমাণিত। ৪. ইন্জীল এবং তাওরাতে প্রবন্ধর।

বাইবেলের পুরাতন পুত্তক ও নূতন পুত্তক সহকে তাহ্নীফ (বিকৃতকরণ), তাবদীল (পরিবর্তন) ও তাগ্রির (উন্টান)-এর রূপ সম্পর্কে পরবর্তী মুগের মুসলিম পন্ডিতদের মধ্যে মতভেদ দেখা যায়। কেই কেই ইসলামের প্রাথমিক তিন মুগে প্রচলিত মতবাদ অর্থাৎ রাহ্দীপদ মূল প্রস্থের মধ্যেই পরিবর্তন সাধন করিয়াছিল; (২ ঃ ৭৯; ৪ ঃ ৪৬; ৫ ঃ ১৩) এই মত পোষণ করেন। এই মতের একজন সমর্থক ছিলেন স্পেনীয় আবু মুহাম্মাদ 'আলী ইব্ন হাষ্ম (মৃ. ৪৫৬/১০৬৪)। কেই কেই ইহার সম্পূর্ণ বিপরীত মতবাদ গোষণ করেন। তাহাদের মতে গ্রাহ্দী ও খৃস্টান-পণের ধর্মপুর্কক অবিকৃত ছিল; কিন্ত তাহারা ইহার মুক্ষ ব্যাখ্যা ঘারা অর্থ বিকৃত করিয়াছিল (৩ ঃ ৭৮; ২ ঃ ৪২)। এই মতবাদের একজন সমর্থক ছিলেন গ্রামানের যায়দীপন্থী আর্ক্ক ভালির ইব্ন ইব্রাহীম (মৃ. ২৪৬-৮৬০)। পরবর্তী পঞ্জিতকারের মধ্যে বিখ্যাত ঐতিহাসিক ইব্ন খাল্দুন এই মত শেষ্ম্ম

করিতেন। প্রকৃত ব্যাপার এই, কু'রজাান মাজীদের বর্ণনা হইতে জানা হায় যে, কিতাাবীগণ মল হইতে কিছু অংশ বাদ দিয়া, মূলে কিছু সংযোজিত করিয়া, মূলের অংশ বিশেষের স্থলে নিজেরা কিছু লিখিয়া, উচ্চারণের বিকৃতিযোগে তুল ব্ঝাইয়া এবং তুল ব্যাখ্যা দিয়া তাহাদের কিতাাবে 'তাহ'রীফ' সাধন করে; ইহাতে কোনই সন্দেহ থাকিতে পারে না। ভারপর ঐ তাহ'রীফের পরিমাণ সম্পর্কে অধিকাংশ মুসলিম 'আালিমের মত এই যে, কিতাবীলণ তাঁহাদের মূল পুস্তকের কোন কোন ছলে পরিবর্তন করিয়াছিলেন মার,—অধিকাংশ ম্লই অবিকৃত অবস্থায় ছিল। কিন্তু ঐ গ্রন্থলির কোন অংশ বিৰুত ও কোন অংশ অবিকৃত তাহা নিশ্চিতভাবে জানি-বার কোন উপায় নাই বলিয়া মুসলিম 'আলিমগণ ঐ প্রছঙলিকে বিশ্বাস্যোপ্য হিসাবে ব্যবহারের অযোগ্য বলিয়া ঘোষণা করেন (মাঞ্-মা'উ'ল-বিহ'াার, হ'ার্ফ শব্দ )। তবে ঐ গ্রন্থজনির যে সকল বিবরণ কুরুআানের অথবা সণ্হ'ীহ' হণ্দীছে'র বিবরণের অনুরূপ হয় অথবা পরিপন্থী না হয় সেই গুলিকে জবিক্ত বলা যাইতে পারে। খুস্টানগণের ধারণা এই যে, মুসলিমগণ সমস্ত বাইবেলকেই বিকৃত বলিয়া মনে করে। পূর্ববতী ঐশী গ্রন্থসমূহের মূল সম্পূর্ণ বিকৃত হট্য়া পিয়াছে—এই ধারণা গৃহীত হইলে উজ গ্রন্থসমূহের মূল্য অনেক লঘ হইয়া যায়। তাহার ফলে এই মতের পরিপোষকগণ প্রায়ই উক্ত গ্রন্থগুলির প্রামাণিকতা অস্থীকার করেন এবং উহাদের ব্যবহার মিষেধ করেন। কিন্তু ইহাতে তাহাদের আমপক্ষ সমর্থনের একটি প্রন্ধে বিপ্রাট দেখা দেয় ৷ ইহা হইল বাইবেলে ( Deut., xviii. 15 ) ব্রণিত ন্বীরূপে হয়রত মৃহ্রাম্মান (সা)-এর আগমনের ভবিষ্যবাণী। উক্ত ভবিষ্ণভাৰী সভা হউতে হউলে বাইবেলের যে অংশে ইহা আছে তাহার সভ্যতা হুড়ঃই প্রমাণিত হয়। এখানে একথা বিবেচ্য যে, মসলিমপণ সমগ্র বাইবেলই যে বিকৃত ভাহা মনে করেন না। ইহার বিলেষ বিলেষ অংশ বিক্ত, ইহাই তাঁহাদের ধারণা। কাজেই হযরত মুহাতমাদ (সা)-এর আগমনের যে ডবিষ্যবাণী হয়রত সিসাা ('আ) করিয়া সিয়াছেন তাহা কু'রজানে (সুরাঃ ৬১ ঃ ৬) পাওয়া যায় বলিয়া বাটবেলে নতন নিয়মে—যেখানে উহার উল্লেখ আছে, তাহা অবিকৃত সণ্য করা খাইতে পারে।

on Steinschneider, Polemische u. apologetische Literatur in arabischer Sprache (Abhandlungen fur die Kunde des Morgenlandes, vol., vi., No. 3); (2) M. Schreiner, Z. Gesch. etc., ; ZDMG xlii. 591 m., (8) Di Matteo, Tahrif od alterazione della Biblia secundo il Muselmani, Bessarione, Anno xxvi, vol. xxxviii. 64—111.

ইসলামে তাহ'রীক সম্বন্ধঃ (৫) Goldziher, Muh. Stud., ii 158, 382 প. ৷ (৬) ঐ লেখক, Die Richtungen der Islamischen Koranauslegung. p. 272. 281.

F. Buhl (S.E.I.)/মূহত্মদ রেজাউর রহীম

ভাহাজ্যুদ (২৯.১) ("আ) শব্দটি ভাকা উল-১৯১৯ এর মাস্ দার। ইহার মূল (১৯৯) অর্থ নিপ্রা । কিন্তু উক্ত বাবি-এর বিশেষত্ব অনুযায়ী "ভাহাজ্জ্প'-এর অর্থ জাগরিত থাকা, স্থাগরণী গালন করা, রাজে সালোভ আদায় করা অথবা কু'র্থানি সাঠ করা। সা'লাভ

আদার করা অর্থই ইসলামে অধিক পরিচিত। কুরুআনে শব্দটি একবার মান্ত ব্যবহৃত হইয়াছে (সরাঃ ১৭ঃ ৭৯) "এবং রাব্রে স'বাোড আদায় কর, ইহা তোমার জন্য শ্বেন্ছামূলক কার্য"... ইত্যাদি। অবশ্য অন্যন্ত এই সম্পর্কে বহু উল্লেখ বিদামান। পণ্যবানদের সম্পর্কে বলা হইয়াছে যে, ভাঁহারা রান্তে অভি সাধান্যই নিপ্রা যান এবং ভোরবেলা মার্জনার জন্য আল্লাহ্র নিকট প্রার্থনা করেন। ২৫: ৬৪ আয়াতে এই সমস্ত লোকের কথা বলা হইয়াছে, মাহারা রাত্রিকালে সিজ্পায় কাটান এবং ভাঁহাদের প্রভুর উদ্দেশ্যে দভায়মান আকেন। ৭৬:২৫ আয়াতে "তোমার প্রভর নাম সমরণ কর সকালে এবং বিকালে; (২৬) রারে তাঁহাকে সিজদাঃ কর এবং পূর্ণ রারি তাঁহার প্রশংসা কর।" ১১ 2 ১১৪ আায়াতে "দিনের উভয় অংশে এবং রাত্তির প্রথমাংশে সালাতে আদায় কর।" হণাণীছ হইতে নিঃসন্দেহে পাওয়া যায় যে, কোন সংক্ষিণ্ড অথবা দীর্ঘকাল (প্রকৃতপক্ষে এই সময়ের নিদিণ্ট উল্লেখ 'দশ বৎসর' বলিয়া তাফসীর ত'াবারীতে রহিয়াছে ২৯: ৬৪) ব্যাপিয়া 'ইবাাদাতের জন্য রাট্রি জাগরণ এমন নিঠার সহিত প্রতিপালিত হইত যে, হয়রত (স') এবং তাঁহার সঙ্গীদের পদসমূহ সফীত হইয়া যাইত। স'ালাতের এই প্রাচীন নিয়ম ৭৩ সংখ্যক স্রার প্রথমাংশের নির্দেশ জনসারে প্রবতিত হয় বলিয়া কথিত আছে। তাহা এই "(১) হে আচ্ছাদিত ব্যক্তি, (২) রাহ্রির সামান্য অংশ বাতীত অন্য সময়ে দন্তায়মান হও, (৩) অর্ধরার কিংবা তদপেক্ষাও কম, (৪) কিংবা তদপেকা বেশী। ধীরে ধীরে স্পল্ট ও সুন্দরভাবে কুরুজান পাঠ কর।"

যাহা হউক, শেষের দিকে এই প্রকার কঠোর ত্রন্ত হ্বরত মুহ্াল্মাদ (স<sup>\*</sup>)-এর সঙ্গীদের জন্য অতিশয় কণ্টকর হইয়া পড়িয়াছিল। ৭৩ সংখ্যক সুরার ২০ সংখ্যক আয়াত অবতীর্ণ হওয়ায় এই ব্যাপারের কঠোরতা হ্রাস পায়। "তোমার গ্রভু জানেন যে, তুমি কখনও রান্ত্রির দুই-ভূতীয়াংশ, কখনও অর্ধাংশ এবং কখনও এক-ভূতীয়াংশ জাগরণ কর 'ইবাাদাতের জন্য এবং তোমার সঙ্গীদের কয়েকজনও। কিন্তু আল্লাহ রার ও দিনের পরিমাপের সঠিক হিসাব রাখেন ঃ তিনি জানেন যে, তোষরা ইহার হিসাব রাখিতে সক্ষম নও। অতএব তিনি তোমাদের প্রতি ক্ষমাপরবশ হইয়াছেন। কাজেই তোমাদের জন্য যতট্টকু সহজ্বসাধ্য তত্টকু কু'রআান পাঠ কর।" দিনে পাঁচবার সালাতি আদায়ের নিয়ম প্রবতিত হওয়ায় তাহাজ্দের অপরিহার্যতার দিকটি লোগ পাফ ( ম. আব্ দাাউদ, ভাতাওউণ, ১৭ অধ্যায় এবং বায়দ্যাবাই, সরাঃ ৭৩ : ২০ ), যদিও হ্যরত মহাস্মাদ (সা)-কে রাহ্র জাগরণ ত্যাগ করিতে বলা হয় নাই (আবু দাাউদ, তাত । ওউ', ১৮ অধ্যায় )। হাদীছ এবং ফিক'হ শারে বাঁহারা এই সালাত পালন করিতে অভ্যস্ত, তাঁহাদের জন্য ইহা পরিত্যাণ নিন্দনীয় বলিয়া মনে করা হইয়াছে (মুসলিম, সি'য়ামি, ১৮৫ সংখ্যক হ'াদীছ' ; নাসাাঈ, কি'য়াাম্'ল-লায়ল, ৫৯ অধ্যায়, বাাজুরী, হ'াাশিয়াঃ ১খ, ১৬৫)। সাধারণভাবে এই স'ালাতি আদায়কে সুমাত মনে করা হয়। হয়রত লাউদ ('আ) এই অনুষ্ঠান পালনে রারির এক-তৃতীয়াংশ কাটাইতেন বলিয়া কথিত আছে ( মুসলিম, সি'য়াাম, ১৮৯ হ'াদীছ'। আরু দাউদ, সাওম, ৬৭ অধার)। তাহাজ্য রামাদান মাসে এবং দুই 'ঈদের পূর্ব রাজে খুবই ছ'।ওয়াবের কাজ বলিয়া মনে করা হয় (ইবন মাজোঃ, সিয়াম, ৬৮ অধ্যায় ; নাসাজ, কিয়াা-ম'ল-লায়ল, ১৭ অধ্যায়, এখানে 'ইহ'য়াাউ'ল-লায়ল পরিভাষাটি ব্যবহাত হইয়াছে। তারাবে হৈ ৫.)।

এমন কি বর্তমানেও কোন কোন দেশে মধ্যরান্তির অক্তমণ পরেই মু'আষ্-ষি-ন বিশেষ নিয়ম সম্বান্ত আয়ানের দারা রান্তির সালাতে (জোড় রাক্ত'আভবিশিণ্ট এবং এইজনা ইহাকে 'শাফ্' বলা হয়; তু. বি'ভূর) আহশন জানায় (Lane, Manners and Customs, chapter iii. 'Religion and laws')।

প্রস্থানী ঃ উপরে উলিখিত প্রস্থানি ছাড়াও প্র. (১) Sprenger, Das Leben und die Lehre des Mohammad, i, 321 প.; (২) M. Th. Houtsma. lets (over den dagelijkschen calat der Mahammedanen, in Theol. Tijdschrift 1890. p. 137 প.; (৬) R. Bell, The Origin of Islam in its Christian Environment, London 1926, p. 143; বিভিন্ন কাক হৈদের ধারণা সথকে প্র. (৪) খালীন, মুখ্তাসার, Trans. Guidi, Milan 1919, i. 97; (৫) আবু ইম্ছাাক আশ্-নীরাষী, আত্-তানবীষ্, ed. A. W. T, Juynboll. p. 27; (৬) আর-রাম্নী, নিহাায়াত্'ল-মুহ্'তাাক, ১ খ, ৪৮৮ প.; (৭) ইব্ন হ'াজার আল-হায়তামী, তুহ্'কাঃ, ১খ, ২০১ প.; (৮) আবু'ল-কাাসিম আল-হি'লী, কিতাবে শারাই'ই'ল-ইসলাম, কলিকাতা ১৮৩১ খু., ১ খ, ২৭; (১) A. Ouerry, Droit Musulman, Paris 1871, i. 52 প.; (১০) নিজ'াম, আল্-কাতাভ্যা' আল্-আালামগীরিয়াঃ, কলিকাতা ১২৪৩ হি., ১খ, ১৫৭!

A. J. Wensinck (S.E.I.)/(श्रीवाम आमनानी क्वाताश्री

ত হোরাত (বুঁড়া) ('আ)—ব্যাকরণ অনুসারে ইহা 'মাস'দার' এবং অর্থ পবিক্রতা। আনুষ্ঠানিক ও সাধারণ পবিএতা ও পবিপ্রকরণের পরিভাষা হিসাবে ব্যবহাত হয়। ইসলাম ধর্মে পবিগ্রতা একটি বিশেষ ভান অধিকার করিয়া আছে। কারণ 'পবিছতা ঈমানের অর্থাংশ': ইহা হযরত মৃহাল্মাদ (সা)-এর উল্ভি (মুসলিম, ভাছারে। ১৬ হাদীছা)। 'আলিমপণ পবিশ্বতাকে দৈহিক ও মানসিক এই দুইভাগে ভাগ করেন এবং তাঁহারা ইহাকে গুরুত (হাকাকিটা) ও ধর্মীয় (হাক্মী) এই দুইভাগে বিভব্ত করেন। ফিকু হ শাস্ত্র দৈহিক প্রবিষ্কতার বিষয়ই বর্ণনা করিয়া থাকে। জী সহ-বাস, **ঋতুস্রাব, এবং সম্ভান প্রস**বের পর শরীরে অশুচিতার স্থ<sup>ত</sup>ট হয়। **প্রকৃত অপবিহতার (নাজিস দু.), ইন্মিরাগ্রাহ্য আকার বিদ্যামান। এ ই গুলি** ইছারা মদা, শুকর ও কুকুর এবং এইওলি হইতে উৎপন্ন সম্পর বস্তু: মৃতদেহ (মানুষ, খাদ্য হিসাবে ব্যবহাত প্রাণী, যে সব প্রাণীর দেহে বক্ত নাই ষেমন কীট-পতাের দেহ ছাড়া ) এবং মলমূত্র ইত্যাদি। পাঁচটি বস্তা অপৰিয়া নহে। ইহারা হইতেছে ঃ ময়লা থোঁত করার পর , ধৌতস্থানে ময়লা নাই বিশ্ব ময়লার দাগ রহিয়াছে তাহা, পথের ধূলি ও কাদা, ভুতার তল্পেশ (নাাপাকী নাই সাধারণত এই অবস্থায়), রক্ত-শোষী কীটের উদরপ্তির পর নিঃস্ত রক্ত এবং ফোঁড়া, ফুছুড়ি বা রক্তমোক্ষণে নির্গত রক্ত বা পুঁজ যদি প্রবাহিত না হয়। অুন, মর্ম, ধুখু এবং শেলখনা অগবির নয়।

পৰিশ্ৰকরণের নিয়মসমূহ কঠিন নহে। সাধারণত পানির সাহায্যে এবং মলমূল ত্যাসের পর চিলা-কুলুখ দারাও পবিএতা সম্পন্ন হইরা থাকে। পানি যদি প্রবহ্মান হয়, যদি একশত বর্গহাত পরি-মিত কোন জ্লাশয় হইতে লওয়া হয় কিংবা ক্ষুদ্রতর জ্লাধার—যাহাতে পানির স্থাদ, বর্গ ও পদ্ধ বিকৃত হয় নাই এবং নাাপাকী পড়িয়াতে বলিয়াও জানা নাই—তাহা হইতে লওয়া হয়, তবে তাহা

প্ৰিছ। বিভিন্ন অবস্থার জন্য বিভারিত নিয়ম-কান্ন বিদ্যাসান।

মলমূর ত্যাপের পর প্রাথমিক পরিজ্বরতা মাটি বা পাথর সহযোগে (ইস্তিজ্মার) এবং পরে একবার পানির দারা সাক্ষর করিতে হয় (ইস্তিন্লার)। (হাত-মুখ ধোয়া বা রানের জন্য ওয়ুও ও পর । হাব কোন পানি পাওয়া যায় না, রোগ কিংবা অনা কোন কারণে ইহার ব্যবহার ক্তিকর মনে হয়, তখন মৃতিকা বাবহার করা যায় (ভায়ালমূম ৪.)। শী'আঃ সম্প্রদায়ের অনুস্ত রীতিনীতি স্থীপের নিয়মাবলী হইতে পৃথক। কবরে মৃতদেহ বহনে সাহায়্য করিবার পর ওয়ু করা মুস্তাহাক্ষ। শী'আদের মতে ইহার জন্য দুই 'কু'য়া', (ইহার কোন নিদিন্ট অর্থ নাই, তবে সাধারণত বড় কলসী অর্থে বাবহাত হয়) পরিমাণ পানি ব্যবহার প্রয়েজন।

পবিত্রকরণের এই সমুদার নিয়ম নিতাঙ যাজিকভাবে পালিত হওয়া উচিত নহে। প্রথমে নিরাত (সংকল্প) করিতে হইবে এবং তৎসহ আলাহ্র নাম ও দু'আা' অবদাই থাকিবে। দু'আা' ছান ও কালডেদে ভিন্ন জিল হইয়া থাকে। 'আালিমগণ এই ধারণাটির আরও বিভারিত ব্যাখ্যা করিয়া বলিয়াছেন যে, পবিল্লতা অর্জনের চারিটি ভর বিদ্যানা : দৈহিক অপবিল্লতা বিদূরণ, রিপু সংযম, কুমন্ত্রণা হইত মুক্ত থাকা এবং আলাহ্ ব্যতীত অন্য সব্কিছু হইতে মনকে মুক্ত রাখা। খাত্নাঃ এবং তৎসঞ্জীয় অনুচানাদির (খিতাান ল্ল:) সাধারণ নাম হিসাবেও তাহাারাঃ শব্দটি ব্যবহাত হয়।

প্রস্থা থ (১) ফিক্'হ ও হ'াদীছ' প্রস্মুহে ত'াহাারাঃ ও নাজাাসাঃ সম্পকীয় অধ্যায়সমূহ; (২) গ'াযাালী, ইহ্'য়াা', ১খ, তৃতীয় অধ্যায়; (৩) আবু ত'াালিব আল-মারী, কু'তু'ল কু'লুব, ২খ, ১১; (৪) Th. W. Juynboll, Handloiding tot de kennis van de Moh. wet, Leyden 1925, p. 165 প., (৫) A. J. Wensinck, Der Ursprung der musl. Reinheitsgesetzgebung, in Isl., V. 62 প.; (৬) ঐ লেষক, Hand book, ভ. Purity.

A. S. Trittlon (S.E.I.)/গোলাম সামদানী কোরায়লী

তা। হির (الله) অথবা শাহে তা। হির দান্ধানী হাসারনী, পারস্যবাসী অনক ধর্মতত্ত্ত্তিদ এবং রাজনীতিজ। তিনি ৯২৬/১৫২০ সালে ভারতবর্ষে আসেন। আহ্মাদ নগরের বুরহাান নিজাম শাহে (১৫০৮—৫৩)-এর কুটনৈতিক কার্যে জীবন অতিবাহিত করেন এবং (৯৫২—৫৬/১৫৪৫—৪৯)-এর মধ্যে কোন এক সমরে সেখানে মৃত্যুমুখে পতিত হন। তিনি কিছু সংখ্যক প্রামাণিক প্রস্থ এবং বহ সংখ্যক কবিতা রচনা করিয়াছেন। কিন্তু বর্তমানে যতদ্র জানা যায়, ইন্শা। (রচনা) সম্পর্কীয় তাঁহার একটি পুত্তক মাত্র অবনিকট রহিয়াছে; ইহা আদর্শ পরাবলী সংগ্রহ। তাঁহার অস্থারণ সাকল্যের কার্য়ণ হইল, সুন্ধী মতাবলমী বুর্হাান নিজাম শাহকে শীজাঃ সম্প্রদারের ইহ্না আশারিয়্যাঃ মতে দীক্তি করা। তদুপরি নিজাম শাহ ১৫৩৭ খুণ্টাকে উক্ত শীজাঃ মতকে তাঁহার রাজ্যের সরকারী ধর্ম হিসাবে ঘোষণা করেন।

সম্প্রতি বাদাখ্যান-এ প্রাপ্ত কিছু সংখ্যক দলীল-দক্তাবেজ হইতে শ্যাহ ত'য়াহিরের জীবন সম্প্রকীয় কডকগুলি অপ্রত্যাশিত ঘটনার কথা জানা গিরাছে। ইহাতে মনে হর, তিনি তাঁহার অনুসায়ী সম্পুদার কর্তু ক নিষাারী ইস্মাাশ্রীলী ইমাাম হিসাবে বিবেচিত হইতেন এবং এই ইমাামই আলামূতের ইমাামদের উত্তরাধিকারী ( তু. ইসন্মান্টিনির্জাঃ)। যাহাই হউক, নিয়ারী ইসমাান্টলীদের এক বিরাট সংখ্যাধিক্য মনে করে যে, এই দলটি একটি মতনিতেদের উপর প্রতিদিঠত ছিল এবং আওরংযেবের সময়ে ইহা লোগ গায়।

উক্ত শী'আঃ দলের ঐতিহ। অনুসারে আলামূতের শেষ ইয়াম রুক্নু'দ-দীন খুর্শাহ, ভৎপুর শাষসু'দ-দীন সুহ'াম্মাদ এবং তৎপুর মু'মিন শাহে ; ইনি চতুর্দশ শতাব্দীর স্থাভাগের পূর্বে জীবিত ছিলেন । তাঁহার পরবতী ইমাামগণের নাম ঃ শাম্সু'দ-দীন মুহণ=মাদ (২য়), 'আলাউ'দ-দীন মু'মিন শাহ (২য়), 'ইৰ্যু'দ-দীন শাহ ড'াহিয় (১ম), রাদ ীউ'দ-দীন মুহণাল্মাদ, 'ইব্রু'দ-দীন ত'াহির (২র), রাদ ী-উ'দ-দীন 'আজী এবং শাহ ভ'াহির দাকানী যিনি বর্তমান নিবজের আলোচ্য ব্যক্তি। তৎপুত্র হণারদার (রাদ'ীউ'দ-দীন) এবং গরে সাদক'দ-দীন মুহাদ্মাদ, খুদাা ৰাখ্শ, 'আষীয়, 'আবদু'ল-'আষীয় এবং সভবত শাহ মীর মুহ'লমাদ মুশার রাফ (যিনি ১৭০০ খৃণ্টাব্দের দিকে জীবিত ছিলেন) প্রমুখ ব্যক্তি তাঁহার ছলাভিষিক্ত হন। অবশ্য তিনি প্রকৃতই ইমাম ছিলেন বিদনা তাহা নিশ্চিত নহে। ্শেষ পর্যন্ত তাঁহার অনুসারীদের অবস্থা কি দঁড়োইয়াহে এবং পাক-ভারত-বাংলাদেশে এই পল বিদ্যমান আছে কিনাসে সম্পর্কে কিছুই জানা যায় না। আহ'মাদ নগর, বিজাপুর এবং গুল্বদায় বর্তমানে এই বাজির কোন স্মৃতিই বিদ্যমান নাই। কিন্তু সিরিয়া তথা মাস্যাফে, ক'দ্যুস এবং তৎপার'ছ কিছু সংখ্যক ক্রুল পলীতে তাঁহার লার চার হাজার শিষ্য বিদ্যমান। পূর্বে সিরিয়ার ইস্মাশ্বিতী সম্পুদায়ের সকলেই এই নিয়ারী দলের অন্তর্ভুক্ত ছিল। কিন্তু তাহাদের অধিকাংশ প্রায় যাট বৎসর পূর্বে অন্য দলে যোগদান করে।

এই দলের মতবাদ মুভানী এবং পারস্থানী নিয়ারীদের মতের মধ্যে যোপসুর ছাপন করে। দলমত সম্পকীয় ভাষাদের থাবতীয় পুস্তক 'নুসায়রী' দলের সঙ্গে যুদ্ধকালে ১৯১৯ এবং ১৯২০ খৃফান্দে ধবংস প্রাণত হয়। যতদুর জানা যায়. ভারতে এই দলের একটি মার রচনা 'লামা'আডু'ত-তাাহিরীন' বিদ্যামান। এই প্রছটি সুরুহৎ এবং পদ্যে রচিত , ইহা আসলে সুফৌবাদেও ইছ্ নাম 'আশারিয়াাঃ মতবাদের পরিভাষার যে রচয়িতার দলীয় মতেরই ব্যাখ্যা। করেক শতাকী পূর্বে উর্ধেতন আমুদার্য়াাঃ ( Upper Oxus)-র আনে-পাশে এই দলটির অনুসারীর সংখ্যা অধিক ছিল। ফার্সী ভাষায় 'আলী কু শুমী কর্ত্ব রচিত যার একটি পুজিকার (ইয়্শাদ্র'তা-তাালিবীন) কথা জানা যায় ; তিনি ইহা আনুমানিক ৯২৪/১৫১৮-এ রচনা করেন।

W. Ivanow (S.E.I.)/গোরাম সামাদানী কোরারণী তিজানিয়াাঃ ( কিট্টা ) একটি ত'ারীক'ার নাম। ( তিলানি এবং তিজীনী নামও দেখা যায়)। এই ত'ারীক'াঃ আবু'ল-'আফাাস আহ'মাদ ইব্ন মুহ'াদ্মাদ ইব্ন মুখ্ভারে ইব্ন সাালিম আড-তিজানী ( ১১৫০—১২৩০/১৭৩৭—১৮১৫ ) কতৃ ক প্রতিষ্ঠিত হয়। প্রতিষ্ঠাতার জীবনী

লও আত্ হইতে ৭২ কিলোমিটার পশ্চিমে এবং তাহ্ মৃত ইইতে ২৮ কিলোমিটার পূর্বে অবস্থিত 'আরন মাদ'ী নামক প্লামে তিজানিরাঃ ত'ারীক'ার প্রতিষ্ঠাতা আবু'ল-'আক্ষাসের জন্ম হর। তাঁহার পরিবার সীদী শারখ মুহ'াশ্মাদের অভিলাদ, বংশধর। তাঁহার পিতামাতা উত্তরেই ১১৬৬/১৭৫৩ সালে প্লেপে আক্রাক হইয়া মারা যান। মীয় জন্মখনে প্রথমিক শিক্ষা অর্জনের পর তিনি ১১৭১/১৭৫৮ সালে উত্তর শিক্ষালাতের জন্য ক্ষেম্ব-এ প্রমন করেন, তথা হইতে তিনি

অব্যাদ' গমন করেন এবং ৫ বৎসর সেখানে কবছান করেন। ১১৮১/১৭৬৮-তে তিনি তেরেম্সান এবং সেখান হইতে ১১৮৬/ ১৭৭৩-এ মন্ত্রা ও মদীনায় গমন করেন; অবন্ধের সেখা**ন ফ্টাচ** কায়রো গমন করেন। উল্লিখিত সকল স্থানেই তিনি **আধ্যাত্তিক তক্ত**-সম্পন্ন শায়খদের নিকট তবুভান শিক্ষারাভ করেন। কা**ররোতে আহ**ত মুদ আল-কুদীর উপদেশক্রমে একটি নুতন তণরীকণঃ **প্রতিষ্ঠা করেন**। ইতঃপূর্বে তিনি ক'য়দিরিয়্যাঃ, ত'ায়বিয়্যাঃ, এবং **খাণ্ডয়াভিক্রাঃ** তারীকায় দীক্ষা গ্রহণ করিয়াছিলেন। তাঁহার প্রতিষ্ঠিত **ভিতর**-নিয়াঃ শেষোক্ত ত**ারীক**ার একটি শাখারূপে **অভিহিত হয়**। অতঃপর তিনি 'মাগ্'রিব'-এ প্রত্যাবর্তন করেন। ফেষ ও তে**লেনসান** পরিজমণের পর ১১৯৬/১৭৮২-তে তিনি সাহণারাা-এর বুসেমশুনে পমন করেন। স্থানটি গেরীভিল-এর দক্ষিণে এক মরুদ্যান। এখানে অবস্থানকারে তাঁহার মনে এই প্রতীতি জণ্মিল যে, তিনি রাস্লুক্সাহ্ (স')-এর নিকট হইতে তাঁহার ত'ারীক'াঃ প্রচারের কার্যে অপ্রসর হওয়ার নির্দেশ প্রাণ্ড হইয়াছেন। 'আলী আল্-হ'ারাাযিম নামক তাঁহার এক শিষ্য তাঁহার ফেষে প্রত্যাবর্তনের প্রভাব গেশ করিছেন। ১২১৩/১৭৯৮ সালে তিনি তথার গমন করেন। সেখানে 'হ**াওও'ল**-মারায়োড' নামীয় প্রাসাদ তাঁহার দখলে ছাড়িয়া দেওয়া হয়। ভাঁহার ত'ারীক'াঃভুক্ত জামাা'আতের বিধি-বাবস্থার নিয়ন্তপের জন্য তাঁহার পরবতী জীবনের অধিকাংশ সময় নানায়ানে এমণে ব্যয়িত হইলেও ওাঁহার মৃত্যু অবধি ক্রেষই ভাঁহার প্রধান কর্মক্লেল থাকিয়া যায়। মৃত্যুর পর তাঁহার দেহ উক্ত শহরের খাাবি<sup>-</sup>য়া-য় দাক্ষন করা হয়।

২। তিজানিয়্যাঃ মতবাদ ও সাধন প্রণালীঃ এই তারীকার অভর্তু সদস্যদিদকে বলা হয় আহ্বাব বা বছ্বর্গ। অন্য কোন
তারীকার যোগদান ইহাদের জন্য কঠোরভাবে নিষিদ্ধ। সাধারণত
দিবসের কয়েকটি নিদিষ্ট সময়ে কোন ওয়াল্ড ফা-র পুনরার্ভিই
(সাধারণত ১০০ বার) ছিল ভাঁহাদের যি ক্র। Depont et
Coppolani-এর প্রস্থের ৪১৭ গ্রায় এই ওয়াল্ড ফার অনুবাদ
লিপিবদ্ধ রহিয়াছে। তাঁহাদের মতবাদের সর্বাদেকা ওফ্রপূর্ণ বৈশিষ্ট্য
হইতেছে প্রতিষ্ঠিত সরকারের প্রতি আনুস্তা। এইজন্যই দেখা
যায়, আলজিরিয়ায় করাসী আধিপতা প্রতিষ্ঠিত হওয়ার গর তাঁহায়া
করাসী কর্তুপক্ষের সহিত মোটামুটি সৌহার্দামুদ্ধক ভাব বজার
রাখিয়া চলেন।

৩। তারীকার ইতিহাস: ১২৩০ হি. সালে উক্ত তারীকার প্রতিষ্ঠাতার মৃত্যুর পর তাহার দুই পুর মাহ মুদ ইব্ন আহ্ মাদ আত-তৃনিসী নামক এক ব্যক্তির তত্ত্বাবধানে আসেন। উক্ত দুই পুরের নাম মৃহ দেমাদ আল-কাবীর এবং মৃহ দেমাদ আস সাস ীর। মাহ মুদের পর আল-হাক্তি আবী ইব্ন 'ঈসাা তাহাদের অভিতাবক-রূপে অভিহিত হন। ইনি তেমাসিনের একটি ভিলানিয়্যাঃ যাবি মার নেতৃপদে বরিত ছিলেন এবং উক্ত তারীকার প্রধান প্রতিষ্ঠাতা কর্তৃক মনোনীত হইয়াছিলেন। কেমের 'আয়ন মাাদ'ী' প্রাসাদ (মাহা ইতিপূর্বে তারীকার প্রতিষ্ঠাতা আবু'ল-'আক্রাস আহ মাদের দ্বলীভুক্ত ছিল) একজন নূতন আমীর স্বামীদ ইবন ইব্রাহীম কর্তৃক অধিকৃত হইয়া গিয়াছিল। একপে আবু'ল-'আক্রাসের মুই পুরকে তাহাদের নূতন অভিভাবক 'আনী ইব্ন 'ঈসাা ক্রেমে 'আয়ন মাাদ'ী প্রাসাদে আনম্বন করেন। মাাবি স্বার উপর দুই মাতার আদি প্রসাদক করিয়া তিনি তেমাসিনে প্রত্যাবর্তন করেন। একজন ব্রাবিশ্বর উল্লেছ্যে উল্লেখ্যাগ্য যে, প্রতিষ্ঠাতার জীবনকারেই ভারীকার

আহ'বাবিগপের মধ্যে বিভেন পরিল্প্ট হয়, বিচ্ছিন্নতাবাদীগণ তাজাজিনা বলিয়া অভিহিত হন এবং তাঁহারা প্রতিষ্ঠাতা কর্তৃক 'আয়ন
মাদ'ী হইতে বহিঙ্গুত হন। ১২৩৫/১৮২০ সালে এই বিরোধীদল
ওরান-এর বে (Boy) হ'াসানের নিকট সাহায্য প্রার্থনা করে।
তিনি 'আয়ন মাাদ'ী অবরোধ করিয়া বসেন। কিন্তু বিন্তর অর্থের
প্রলোজনে এবং তাঁহার বাটিকা আক্রমন ব্যর্থ প্রমাণিত হওয়ায় তিনি
প্রস্থান করিলেন। দুই বৎসর পর তিতেরীর বে (Bey) এই উপনিবেশটির উপর আক্রমন চালান। কিন্তু তিনিও বার্থতা বর্গ করেন।
আক্রমণ প্রতিরোধের এই সামরিক সাফল্য প্রতিষ্ঠাতার দুই পুরকে
মাস্কারাার তুর্কাদের বিক্লছে আক্রমণান্ধক অভিযান পরিচালনায়
উদ্দীশ্য করিয়া তুলিল। কিন্তু ১২৪১/১৮২৬ এবং ১২৪২/১৮২৭
সালে পরিচালিত দুই-দুইটি অভিযানেই তাঁহায়া অকৃতকার্য হইলেন
এবং শেষের অভিযানে জােষ্ঠ প্রাতা মুহ'াশ্যাদ জীবন হারাই।লেন।

এখন "আয়ন মাদি রৈ পূর্ণ দায়িত্ব কনিষ্ঠ প্রতা মুহ । দমদের উপর নাস্ত হইল। সীদী 'আলী ইব্ন 'ইসাা তেমাসিনেই অবস্থান করিতেছিলেন। ই হারই নির্দেশ ও পরিচালনায় মুহ । দমাদ তাঁহাদের ত'ারীক'ার প্রচারকার্যে অপ্রসর হইলেন। স'হ বারা। এবং স্দানে এই তৎপরতা বিশেষভাবে জারী রহিল। এইসব প্রচেল্টা বিপুল সাফল্য অর্জন করিল, সঙ্গে সঙ্গে তিজ্ঞানী সম্পূদায়ের শক্তি এবং সম্পদ্ধ বিধিত হইল। কিন্তু এতদসত্ত্বেও 'আলী অথবা মুহ । দমাদ কেইই কোন সামরিক অভিযান পরিচালনার সাহস পাইলেন না। তাই দেখা যায় ফরাসীপণ কতু ক আলজিরিয়া দখল করার পর দার্কা।ব'ী মুক । দায় হাহায় চাহিলেন, তখন তাহা প্রত্যাধ্যাত হইল।

১২৫১/১৮৩৬ সালে ফরাসীদের বিতাড়ন উদ্দেশ্যে আমীর 'আব-দু'ল-কণাদির তিজানীদের সামরিক সাহায্য লাভের জন্য চেল্টা করেন। তিজাানী প্রধান উভারে জানাইয়া দেন যে, ধর্মীয় জীবনের শাভ পরিবেশে বাস করাই তাঁহার লক্ষ্য। দীর্ঘ দিনের বার্থ প্রালাপের পর আমীর 'আবদু'ল ক'াাদির এক সেনাবাহিনী সঙ্গে লইয়া 'আয়ন মাদে ীর নগর-প্রাচীরের সম্মুখে উপস্থিত হইজেন এবং তিজাানী প্রধা-নের বশ্যতা দাবী করিলেন। এই দাবী প্রত্যাখ্যাত হওয়ায় যুদ্ধ গুরু হয় এবং যোদা সংখ্যার অসমতা সত্ত্তে তিজানী প্রধান দীর্ঘ আটমাস পর্যন্ত উপনিবেশটির সংরক্ষণে সমর্থ হইলেন। এই সময়ের মধ্যে উক্ত ছানটি দখলে আনয়নের জনা আমীর বহ কলাকৌশ্ল অবলয়ন করিয়াছিলেন। কিন্ত তিজানী প্রধান ও তাঁহার উপদেষ্টাগণের চাতুর্বপূর্ণ ব্যবস্থার মুকাবিলায় সমস্তই ব্যর্থতায় পর্যবসিত হইয়া পেলঃ অতঃপর স্থানটির প্রতিরক্ষা করা আর কোনক্রমেই সম্ভব নয় বুবিয়া "তিজানী প্রধান লাভ"আতে গিয়া আশ্রয় গ্রহণ করিলেন। দীর্ঘ প্রতিরোধ সামর্থোর জনা তিজানী জামাা'আতের সুখ্যাতি সুবিস্তৃত হইয়া পড়ে। ফলে পরবতী বৎসর অর্থাৎ ১৮৪০ খুস্টাব্দে তিজানী প্রধান ফরাসী নায়ক মার্শাল ভালি-কে আমীর আবদু'ল-কণাদিরের বিরুদ্ধে তাঁহার নৈতিক ও সক্রিয় সমর্থন প্রদানের প্রস্তাব ভাগন করেন। ডেমাসিনে অবছানকারী 'আলী ইৰ্ন 'ঈসা। ও ফরাসীদের বিরুদ্ধে আয়োজিত প্রতিরোধ ব্যবহায় যোপদানে অহীকৃতি ভাপন করেন। ১৮৪৪ খৃস্টাব্দে তাঁহার মৃত্যুকালে তিনি তিজাানী সম্মুদায়ের পরিচালনার দায়িত্বভার প্রতিঠাতার সর্বশেষ জীবিত পুরের উপর নাস্ত করিয়া যান। ১৯৫৩ খৃস্টাব্দে এই শেয়োক্ত ব্যক্তির মৃত্যু ঘটার 'আলী ইব্ন 'ঈসারে পৌল মৃহ াম্মাদ আল-'আাইদ তাঁহার

ছলাডিমিক্ত হন।

দলের তৃতীয় প্রধানের মৃত্যুর সময় তাঁহার দৃই পুর আহ'মাদ এবং আল-বাশীর ছিলেন অপরিণত বয়য়। ফলে রায়্যান আল-মাশ'আরী নামক এক বাজি র অভিভাবকত তাঁহাদিগকে বরণ করিতে হয়। তিনি 'আয়ন মাদে'ীর য়াবি'য়াটিকে তেমাসিনের প্রভাবমৃত্যুকরার উদ্দেশ্যে তাঁহার কর্মপন্থা ছির করেন। এই নীতি অনুসরণের ফলে দুই ঝাবি'য়ার সম্পর্ক সম্মটাগল হইয়া উঠে। অবশা সুম্পত্ট বিচ্ছেদের মধ্যে ইহার পরিণতি ঘটে নাই। ১৮৬৯ খৃস্টাব্দে ফরাসী রাজশক্তির প্রতি উভয় য়াবি'য়ার আনুগত্য সন্দেহমুক্ত হইয়া পড়ে। ফলে উহাদের দুই প্রধান ধৃত হইয়া আলজিয়ার্সে প্রেরিত হন। মাহা হউক, তাঁহারা পরে ফরাসী কর্পক্রের সহিত সন্ধি ছাপনে কৃত্বার্য হন। অতঃপর তিজানী প্রধানগণ ফরাসী কর্পক্রের সহিত বদ্ধুপুর্ণ মনোভাব বজায় রাজিয়া চলেন।

৪। জামাা'আতের বিভৃতি ঃ তিজানিয়াঃ জামাা'আতের সর্বাধিক সমৃদ্ধির যুদে ইহার প্রচারকর্দ মিসর, 'আরব এবং এশিয়ার অনা অঞ্চলে কিছু সংখ্যক লোককে উজ মতের অনুসারী করিয়া তুলিতে পারিলেও উহার প্রধান বিশ্বৃতি লাভ ঘটে ফরাসী আফ্রিকায়। নৃহং শেমাদ আল-হং াফিজং ইব্ন মুখ্তাার ইবন হাবিব 'ওরফে বাদ্দী নামে পরিচিত এক ব্যক্তি ১৭৮০ খৃণ্টাাদে তিজানিয়য়াঃ তারীকার প্রতিষ্ঠাতার সহিত মুলাকা।ত করিয়া মরজার সর্বদক্ষিণে অবস্থিত সংহোরার মরুবাসীদের মধ্যে উজ মতবাদ প্রচারের নির্দেশ প্রাণ্ড হন।

''শিংখয়েতি এবং তিজিক্জা হইয়া জন্মভূমিতে প্রত্যাবর্তন পূর্বক তিনি তিজাানী মতবাদের সমর্থনে পূর্ণ উদ্যমে সক্রিয় প্রচার কার্য পরিচালনায় আত্মনিয়োগ করেন। অতঃপর তিনি ১৮৩০ খৃস্টাব্দে **'ইদা ওউ 'আলী' পো**রের ছোট-বড় সকরকে তিজানী জামাা-'আতের অভভুক্তি করিয়া উহাতে ক'।াইম রাখিয়া যাইতে পারার ত্শ্তি লইয়া মৃত্যুমুখে পতিত হন" (Paul Marty RMM, xxxi, 239)। তাঁহার উত্তরাধিকারীর আমলে (মৃত্যু ১৯৩৭) এই মতবাদের প্রতি অনুরাগ ক্রমশ বাড়িয়া চলে। এই সম্প্র-দায়ের সদস্যগণ পূর্ণ আনুগত্য সহকারে মক্কায় হ'াজক পালন করে: ইহার সঙ্গে সঙ্গে ভাঁহাদের মধ্যে ফেয-এ গমন এবং প্রতিষ্ঠাতার মায়ার পরিদর্শনের রেওয়াজও প্রচলিত হইয়া যায়। সাধারণত হ'ডেজর উদ্দেশ্যে মরা যালার পূর্বে এই যিয়াারত সম্পন করা হইত। অল-হণাজন 'উমার কর্তৃক এই মতবাদ ফরাসী গিনীতে প্রচারিত হয়। তিনি মরা হইতে ডিলুইরে-তে প্রতাবর্তনের পর উহাকে কেন্দ্র করিয়া প্রচার কার্য গুরু করিয়া দেন। কালক্রমে উক্ত ছল এ অঞ্জের অন্যতম প্রধান গুরুত্বপূর্ণ ধর্মীয় শহরে পরিণত হয়। তিজানিয়াঃ মতবাদ প্রায় সর্বএই ক'াদিরিয়াঃ ঐতিহ্যের স্থান দখল করিয়ালয়।" (ঐ, xxxvi, 202)।

৫। এই তারীকার সাহিত্য কর্ম ঃ তিজানী মতবাদ ও উহার নিয়ম-বিধির সর্বাধিক উল্লেখযোগ্য সংগ্রহের নাম ঃ জাওল্লাহিক'ল-মা'জানী ওয়া বুন্গু'ল-আনানী কী কামদি'শলারখ আ'ত-তিজ্ঞানী।' ইহা 'আল-কুয়াশ' নামেও পরিচিত
(কায়রো ১৩৪৫)। এই গ্রন্থটি হ'ারাখিম নামক এক শিষোর নিকট
প্রতিষ্ঠাতার মুখনিঃস্ত বালী সংকলনরূপে কথিত এবং উহা
ত'ারীকার প্রতিষ্ঠাতার জীবন চরিতের প্রধান উপকরণ। Depont
et Coppolani (p. 418) এবং Levi Provencal, (Les

Historiens des Chorfa Paris 1922, p. 377), জন্যান্য প্রছের তালিকা প্রদান করিয়াছেন। উক্ত জাম্যা আতের বিশিষ্ট সদস্যগণের চরিতাডিখান 'কাশ্ফু'ল-হি'জাব 'আন্ মান্ তালাকিয়া মা'আ'ত-তিজ্ঞানী মিনা'ল-আস'হ'যাব' নামক প্রছটি রচনা করেন আবু'ল-'আক্যাস আহ'মাদ ইব্ন আহ'মাদ আল-'আয়্যাাশী সুকায়রিজ (ফেম, ১৩২৫ ও ১৩৩২)। মুহ'শেমাদ আল-'আয়ায়বীর কাব্য মৃন্যাতু'ল-মুরীদ-এর মুহ'শেমাদ ইব্ন মুহ'শেমাদ আল-শাওজীতীকৃত ভাষাপ্রছ 'বৃগ্'য়াতু'ল-মুস্তাক্ষীদ'-এ এই মতবাদের প্রতিষ্ঠাতা এবং তাহার বহু শিষ্যের জীবন-চরিত স্থানলাভ করিয়াছে। এতথাতীত উক্ত পুশুকে ত'ায়ীকাঃ সম্পর্কে অন্যান্য জাত্ব্য বিষয়ও রহিয়াছে।

aud). L. Rinn Marabouts et Khouan, p. 416—451, Depont et Copplani, Confreries, p. 413—441. (a) Abbe Rouquette, Les Societes secrets chez les Musulmans, 1899, 311—372. (b) P. Marty in RMM, (cited above); (8) Henry Garrot, Histoire generale de l' Algerie. Algiers 1910; (a) F. G. Pijper, Fragmenta Islamic, Leiden 1934, p. 97 %.

D. S. Mhrgoliuth (S. E.I.)/মুহাম্মদ আব্দুর রহমান তিতুমীর, সায়াদ মীর নিছার 'আলী ( المرابعة) কর্মন করে করিছার সায়াদ মীর নিছার 'আলী ( المرابعة) বাংলায় স্থাধিকার প্রতিষ্ঠা এবং ইংরেজদের বিরুদ্ধে জিহাাদী আন্দোলনের নেতা, হণাকিজ-ই-কুরআান, তাগস ও একজন খ্যাতনামা গাহলোয়ান। জন্ম—১৪ মাঘ, ১১৮৮/১৭৮২ ইং. সালে ২৪ গরগণা জিলার বানীরহাট মহকুমার চাঁদপুর নামক প্রামে। গিতার নাম মীর হণাসান 'আলী এবং মাতার নাম 'আাবিদাং রুক'ায়াঃ খ্যাত্ন। কথিত আছে যে, তিজ ঔষধের প্রতি তাঁহার আসজি ছিল বলিয়া তাঁহাকে তিতামিঞা তাকা হইত। এই তিতা মিঞাই গরবতীকালে তিতমীর নামে গরিচিত হন (সিদ্ধিকী, শহীদ তিতুমীর, গু. ১৫)।

ভিতৃমীর-এর পূর্ব পুরুষ ছিলেন হযরত আলী (রা)-এর বংশধর। তাঁহারা ধর্মপ্রচারের উদ্দেশ্যে 'আরবদেশ হইতে বংদেশে আগমন করিরাছিলেন। বঙ্গদেশে আগত তাঁহার পূর্ব-পুরুষদিগের মধ্যে সর্বপ্রথম ছিলেন সায়িদে শাহাাদাত 'আলী। তাঁহার পূর সায়িদ 'আবদুরাহে দিল্লীর শাহি দরবার কর্তৃক ভাফরপুরের প্রধান বিচারণতি নিষ্কু হইয়া মীর ইনসাফ উপাধিতে ভূষিত হইয়াছিলেন। সেই হইতে শাহাাদাত 'আলীর বংশধরেরা মীর সায়িদ উভর উপাধিই বাবহার করিতেন।

নিজ প্রামেই প্রাথমিক শিক্ষা সমাণিতর পর তিতুমীর ছানীর মাদ্রাসায় লেখাগড়া করেন। তিতুমীর তাঁহার (মাদ্রাসার) শিক্ষা জীবনে একজন 'আলিম ও হাাফিজ' উভাাদের সাহচর্য লাভ করিয়াছিলেন। ভাঁহার নিকট তিতুমীর কু'রজান শরীক হি'ফজ করেন। তিনি হ'াদীছ'-শান্তেও বুঙ্পত্তি অর্জন করেন। আঠার বংসর বয়সে তাঁহার মাদ্রাসার শিক্ষাজীকন শেষ হয়। 'আরবী, ফাারসী ও বাংলা ভাষায় তাঁহার বুঙ্পত্তি ছিল। এই তিনটি ভাষায় তিনি অনর্গল বজুভা করিতে পারিতেন (পু. প্র., পু. ১৪)। তাহাছাড়াও তিনি ফাারসী সাহিত্য, কারাা'ইদ,' ইসলামী দর্শন, তাস'া-ওউক, মানতি ক এবং 'আরবী ও ফাারসী কাব্যশান্তের অনেক পুত্তক গাঠ করিয়াছিলেন (পু. প্র.)।

তিতুমীর একজন ভাতনামা পাহলোয়াান ছিলেন। সাদ্যাসায়

শিক্ষার সাথে সাথে তিনি উস্তাদে সায়্যিদ নি'মাতুলাহে-র উৎসাহে ছানীয় আখড়ায় শরীর চর্চার প্রশিক্ষণ প্রহণ করেন। তিনি কলিকাতার সমস্যায়িক কালের করেকজন খ্যাতনামা পাহলোয়ান 'আরীফ আলী, মীর লাল মুহ'াদ্মাদ প্রমুখকে পরাজিত করিয়া একজন বিখ্যাত পাহলোয়ানরাপে পরিচিত হন।

১৮২২ খৃস্টাবে ভিতুমীর হ'াজের উদ্দেশ্যে মক্কা শরীফ করেন ।
তথার মাওলানা সারিয়দ আহ'মাদ শাহীদের সহিত তাঁহার সাক্ষাত
হয়। তিতুমীর তাঁহার মুরীদ হন। কিছুদিন তাঁহার সালিধাে
সাধনার পর মদীনায় রাস্ক্লাহ্ (স')-এর রাওযাঃ-শরীফ হিয়াারাতকালে তিতুমীর তাঁহার মুরশিদের নিকট খিলাাফাত গ্রাম্ত হন।

তিত্মীর মাওলানা সায়িদ আই মাদের নিকট হইতে শারী'আত ও তারীক'ত-এর দীকার সাথে সাথে মুসলিম জাতির আঘাদী লাভের জিহাদী প্রেরণা ও লাভ করিয়াছিলেন। তিনি দেশে প্রভাবেত হৈতে শিরক-বিদ'আতের উৎখাত এবং স্মাতের পূর্ণ অনুসরণ করিতে চেল্টা করেন। হিন্দু কৃষক সম্পুদায়কে জমিদার ও নীলকর্মিদের অভ্যাচার প্রতিরোধে একতাবদ্ধ হইতে এবং বাংলাদেশ হইতে ইংরেজদের বিভাগনের সংগ্রাম চেতনায় উভ্ছ করেন। তিনি বলিতেন, মুসলমানদেরকে কথায় ও কাজে, আচার-ব্যবহারে প্রাপুরি মুসলমান হইতে হইবে এবং সবল দুর্বলের উপর অভ্যাচার করিলে মাজশান্ত্রের সাহায় করিতে হইবে।

মুসলিম বিদেষী ঐতিহাসিকগণ সায়াদ আহ'মাদ ও তাঁহার ভজখালীফাদেরকে ওয়াহ্হাবি (এ. ওহ্হাবিয়াঃ) বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন।
তাঁহাদের এই বর্ণনাটি প্রমান্তক এবং মুসলমানদের মধ্যে অনৈকা
স্পিটর উদ্দেশ্য প্রণোদিত। নিরপেক্ষ ঐতিহাসিকগণ তাঁহাদের এই
মত সমর্থন করেন নাই। কারণ সায়াদ আহ'মাদের মুরশিদ ছিলেন
দিল্লীর খ্যাতনামা 'আালিম শাহে 'আবদু'ল-'আষীয় মুহ'াছিছ'-ইদেহ্লাব'ী, এবং মাওলানাা সায়্যিদ আহ'মাদ ছিলেন তাঁহারই জতীব
ভক্ত খালীফাঃ।

এই সমর ছানীর হিন্দু জমিদার ছিলেন কৃষ্ণদেব রার । জমিদার
মুসলমানদের দাঁড়ি, গোঁফ, মাস্জিদ ও মুসলমানী নামের উপর কর
আরোপ করিলে তিতুমীর ইহার প্রতিবাদ করেন। ইহাকে কেন্দ্র
করিরা তিতুমীর ও জমিদারের মধ্যে সংঘর্ষ বাধে। জমিদার
তিতুমীরকে ওরাহ্হাবী প্রতিপদ্দ করিয়া তাঁহার ভজকুন্দের মধ্যে
অনৈক্য কৃষ্ণিট প্রয়াস পান । কিন্তু মুসলমানপপ জমিদারের শঠতা
বুঝিতে পারিয়া তাঁহার কথায় কর্মপাত করে নাই। ফলে মুসলমানদের
উপর জমিদারের অত্যাচারের মাদ্রা আরও ইদ্ধি পায়।

তিত্মীর অতীব থৈষের সহিত হিন্দু জমিদারের আরুমণ ও প্রতিহিংসা প্রতিহত করিতে চেন্টা করেন। কিন্তু কুজদেব রায় নীলকর ইংরেজদের সহায়তায় তিতুমীরের জজদের উপর রুমাণত অত্যাচার চালাইতে থাকে। তাহাদের আরুমণে তিতুমীরের কয়েকজন ভক্ত শাহীদ হয়। বাধ্য হইয়া মুসলিম মুজাহিদপপ তিতুমীরের ভক্ত ও ভাগিনেয় ও লামি মান্দুমের নেতৃত্বে একটি প্রতিরোধী মুজাহিদ দল পড়িয়া তোলেন এবং নারকেলবাড়িয়ায় একটি বাঁশের কিল্লা নির্মাণ করেন। তিতুমীর ইংরেজ রাজত্বের বিজুপিত এবং মুসলিম রাজত্বের পুনংপ্রতিষ্ঠা ঘোষণা করিলেন। সমগ্র চকিশ পরপনা, নদীয়া ও ফরিদপুর জিলা ভাঁহার নিয়ত্বণাধীন ছিল। মুজাহিদদের সংখ্যাছিল ৪/৫ হাজার। জমিদারের ও কলিকাতা হইতে প্রেরিত ইংরেজ সেনাদল মুসলিম মুজাহিদদের হাতে পুনঃপুনঃ পর্যুপন্ধ

হয়। পরিশেষে বর্ত বেল্টিক লেফটেন্যান্ট কর্নের স্টুয়ার্ট-এর নেতৃত্বে একশত ঘোড় সাওয়ার পোরা সৈন্য, তিনশত পদাতিক দেশীয় সৈন্য ও দুইটি কামানসহ তিতুমীর ও গাঁহার দলকে শায়েঙা করিবার জন্য পাঠান। ১৮৩১ সালের ১৪ নভেছর ইংরেজ বাহিনী মুসলিম মুজাহিদেদিগকে আক্রমণ করে। আধুনিক অস্ত্রশম্ভে সজ্জিত ইংরেজ বাহিনীর মুকাবিলায় চাল-সভৃকিধারী মুজাহিদেগণ টিকিতে পারিলেন না। ইংরেজ বাহিনী কামানের গোলার আঘাতে তাঁহাদের বাশের কিলাটি ধ্বংস করিয়া দিল। অনেক ভক্তসহ তিতুমীর কামানের গোলাতে শাহীদ হইলেন (১৮৩১ খৃ.)। ৩৫০ জন মুজাহিদ ক্লী হন। তল্পধ্যে ১৪০ জনের কার্যাপ্ত এবং ভালাম মাপুণ্মের মৃত্যুদ্র হয়। তিতুমীরের শাহাাদাত এখনও মুসলিন সমাজে জিহাাদী প্রেরণার উৎস হইয়া রহিয়াছে।

প্রস্থাপারী : (১) বিহারীলাল সরকার, নারকেলবাড়িয়ার লড়াই, কলিকাতা ১৩০৪ বাং.: (২) নগেল্পনাথ বসু, বিছকোষ, ৭ম ভাগ, কলিকাতা, ১৬০৩ বাং; (৩) আবদুল গফুর সিদ্দিকী. শহীদ ভিত্মীর, বাংলা একাডেমী, ঢাকা, ১৩৭৫ বাং. 1 (৪) Dr. Azizur Rahman Mallik. British Policy and the Muslims in Bengal, 1757—1856, A Study of the Development of the Muslims in Bengal with Special Reference to Their Education. Dhaka, 1961, (c) Dr. Abdul Bari, A History of the Freedom Movement, Karachi. 1958, I, 551; (w) Dr. Muin-ud-din Ahmed Khan, History of the Faraidi Movement in Bengal, Karachi 1965; (४) के लाइक, Titumir and His Followers, Dhaka 1980, (a) W. W. Hunter. The Indian Mussalmans, 3rd ed., The Comrade Publications, Calcutta, 1945, (১০) বাংলা বিশ্বকোষ, ২য় খন্ত, নওরোজ কিতাবিতান, চাকা ১৯৭৫ খু.।

এ. এন. এম. মাহব্বুর রহমান ভূঞা

তির্মিষাী (৫০ তিন্ত ) আৰু 'ঈসা৷ মুহালমাদ ইব্ন 'ঈসা৷
ইব্ন সাওরাঃ ইব্ন শাদ্যাদঃ অনাতম হ'দিছৈ সংগ্রহ গ্রন্থের সক্ষরক।
ভির্মিষাী একটি নিস্বাত, উহা তাঁহাকে তির্মিষা নামক ছানের
সহিত সম্পর্কিত করে। ছানটি বাল্য হইতে ৬ লীগ (১৮ মাইল)
দ্রে উর্ধাতন আমু দারয়াার তীরে অবহিত। ২৭১-৮১২—৩-এ
তথার তিনি পরলোকসমন করেন বলিয়া ক্ষিত হয়। অপর
মতে তির্মিষোর উপকণ্ঠে বুগা নামক পরীতে ২৭৫/৮৮৮-১ কিংবা
২৭০/৮৮৩-৪ সালে তিনি মারা যান।

ভাঁহার জীবনী সম্বন্ধ বেশী কিছু জানা যায় না। কথিত আছে হে, তিনি জনাত্র ছিলেন। কিন্তু জনা মতে তিনি বার্ধকো দৃশ্টিশক্তি হারাইয়া ফেলেন। তিনি 'ইরাক, হিজায় এবং খুরাসান ব্যপক্তাবে সকর করেন। এই সকরের উদ্দেশ্য ছিল হণ্টীছা শিক্ষা ও সংগ্রহ। ভাঁহার বহ উস্ভাাদের মধ্যে আহ্মাদ ইব্ন হণ্টাল, (র) মুহণ্শমাদ ইব্ন ইস্মাণ্টিল আল-বুখাারী (র) এবং আবু দাাউদ সিজিভাানী (র)-র নাম বিশেষভাবে উল্লেখ্যাগ্য।

তাঁহার বহ প্রছের মধ্যে মার দুইটি কিতাবে মুপ্রিত হইরাছে।
শাহ্ 'আব্দু'ল-'আরীয় মুহাদিছা দেহলাবাী (র) বলেন,
ফ্রাদীছা শারে তাঁহার বহ প্রছ আজ্ঞ ভাহার মুক্তি বহন করিয়া
চরিরাছে। তাব্ধে ভাষিটে'ভ-তির্মিয়ী ৬টি বিশ্বত হাদীছা প্রছের

মধ্যে তৃতীয় স্থান অধিকার করিয়া আছে। এতছাতীত তাফ্সীর, ফিক্'হ, ইতিহাস, 'ইল্ম ধৃহ্দ, রাব'ীদের নাম, উপনাম (কুন্রাঃ) প্রভৃতি সম্ভাৱ তিনি আরও বহ প্রস্থান করিয়াছেন (বুস্তাানু'ল-মহ'দ্ভিহ'ীন)।

ভাঁহার মূদ্রিত রছের মধ্যে জামি'উ'ত-ভিরমিষ ী নামক হণদীছে'র সংগ্রহ গ্রন্থ এবং শামা'ইল নামক রাস্তুলাহে (স')-এর ব্যক্তিজীবন, চরির ও আচরল সম্বন্ধে হণদীছ' সক্ষরন বিশেষ প্রসিদ্ধি লাভ করিরাছে। (উহাদের বিভিন্ন সংক্ষরণ ও ভাষ্যসমূহের জনা দ্র. Brockelmann, GAL ,i, 169; Suppl. i, 268)। Brockelmann 8০টি হণদীছে'র এক কুদ্র সংগ্রহের কথাও উল্লেখ করিরাছেন। এই সক্ষরনটি তিনি নিজে করিয়াছিলেন, না অগরের কৃত ভাহা বুঝা যায় না। 'আরবী উৎস হইতে জানা যায় যে, সু'ফীতজ, নাম ও কুন্যাঃ, ফিক্ছে, ইতিহাস প্রভৃতি বিষয়ে তিনি পুত্তক রচনা করিয়াছিলেন। ভাঁহার রচিত বলিয়া এই সকল গ্রন্থের কোনটাই এখন দেখিত গাওয়া যায় না।

ভাঁহার হ'াদীছ' সংগ্রহটির ১২১২ সালে কায়রো হইতে প্রকাশিত সংক্রনে 'সাহ'ীহ' বিশেষণ সংযোজিত হইয়াছে অর্থাৎ উহার নামকরণ সাহ'ীহ' তির্মিষ'ী হইয়াছে। কিন্ত অন্যর প্রকাশিত গ্রন্থের নাম তথু জামি'উ'ত্-তির্মিষ'ী। শেষোজ বিশেষণটিই অধিকতর মুজি'সলত (তু. Goldziher, Muhammedanische stud., ii, 231, notez), কারণ ইহাতে শারী'আঃ সংক্রান্ত হ'াদীছ' ছাড়াও অন্যান্য বিষয়েরও হ'াদীছ' রহিয়াছে। এই হ'াদীছ' গ্রন্থের অধ্যায়-গুলির দিকে একটু দৃষ্টি নিবন্ধ করিলেই দেখা মাইবে যে, গ্রন্থের প্রায় অর্থাংশেই 'আক'াাইদ (ক'াদ্র, কি'য়ামার, জায়ার, জায়ার, স্বায়ান, কু'রজান) ফিতান, রু'য়াঃ, বুহ্দ, তাজব'ীদ আল-কু'র-জান, দা'ওয়াঃ, আচরণ ও শিক্ষা (রঞ্চা ইস্তি'ম'াান—অনুমতি গ্রহণ, আদার) এবং ধর্মবেভাগলের, বিশেষত সাহ'াবীগণের জীবন চরিত (মানাকি'ব) সংক্রান্ত হ'াদীছ' সকলিত হইয়াছে।

প্রসঙ্গরেষ উরেষ করা ষাইতে পারে যে, জামি'উ'ত-তির্মিয'ীতে মোট ৩৮১২ টি হ'াদীছ' সক্ষলিত হইরাছে। হ'াদীছ'গুলি ৪৬টি অধ্যার (কিতাবি) এবং ২৪১৪ টি পরিছেদে (বাবি) সমিবেশিত হইরাছে (মাওলানা 'আব্লাহিল কাফী, তাজুমানুল হাদীছ, ৮ম বর্য, পৃ. ১৬৮)।

বৃধারী অথবা মুসজিম অগেকা অনেক কম হাদীছা এই প্রছে রহিয়াছে, কিন্তু অগর পক্ষে প্রকাজ হাদীছে র সংখ্যা এই প্রছে অনেক কম (মার ৮৩টি)। দুইটি অধ্যায় বিশেষভাবে বিজ্ঞারিত, মধা: মানাকি ব ও 'তাফদীক'ল-কুরআ্যান' অধ্যায়দ্য য় অগর এটি সুনানে এই দুইটি অধ্যায় নাই (অগর সুনান ওটির নাম আবু দাউদ, নাসাঈ, এবং ইব্ন মাজোঃ, তির্মিয়ণীও প্রসিদ্ধ চারি সুনানের অন্তম)। ইহাতে হয়রত 'জালী (রা)-এর প্রতি অনুরাগপ্রবণ হাদীছে র সংখ্যা ঘেমন নেহায়েই নগণ্য নয়, তেমনই হয়রত আৰু বাক্র, 'উমার এবং 'উছামান (রা)-এর সম্বন্ধে হাদীছাও বাদে পড়ে নাই।

তবে তির্মিয়াীর গ্রছ দুইটি বিষয়ে বৈশিশ্টামণ্ডিত। প্রথমত সানাদ সন্দর্কে সমালোচনামূলক মন্তব্য এবং বিতীয়ত প্রত্যেক ছালীছে র বর্ণনা শেষে বিভিন্ন মাষ্-হাবের ইষ্তিলাক এবং তাহার সমর্মনে প্রথাণের উল্লেখ রহিয়াছে। শেষোক বৈশিক্টোর জন্য আবা-দের নিকট বিদ্যান গ্রন্থগুরির মধ্যে মাষাহাবী ইষ্তিলাকি সন্দর্কে জামি 'উ'ত-ভির্মিয' ট সর্বপ্রাচীন গ্রন্থ। ইমাাম শাক্তি'র (র)-এর 'কিতাাবু'ল-উন্ম' অদেকাকৃত অনেক বেনী অসম্পূর্ণ এবং সর্বক্ষেত্রে প্রামাণ্য নহে।

শাহ্ 'আবদু'ল-'আবীষ তির্মিষ-ীর বৈশিস্ট্য আলোচনা প্রসলে লিখিয়াছেন ঃ

এই হ'াদীছ' গ্রন্থ সুসক্ষিত এবং উহার হ'াদীছ'ওলি সুবিনান্তভাবে সংক্ষিত এবং গ্রাক্ষণ্ড হ'াদীছে'র সংখ্যা নগণ্য। ইহাতে (বিভিন্ন মাষ'হাবের ) ফাক' হিগলের মতামত উল্লেখ এবং প্রত্যেক মাষ'হাবের প্রমাণসমূহেরও বিরেষণ রহিয়াহে। ইহাতে হ'াদীছে'র প্রকারভেদ, যথাঃ স'হ'ীহ', হ'াসান, দ'া'ইফ. গ'ারীব, মু'আল্লাল প্রভৃতি নির্দেশিত হইয়াছে। ইহাতে রাবি-ীদের নাম, উপাধি, উপনাম এবং প্রিলাল নাল সম্পক্তিত অন্যানা বহু মূল্যবান তথা সনিবেশিত হইয়াছে।

শাহে ওয়ালী'উল্লাহ্ (য়) ও অনুরূপ বৈশিশ্টার ইলিত দিয়া মতবা করিয়াছেন। ফলকথা, হাদীছে র জান-সাধকগণেয় জনা ইযাাম তির্মিয়া এই হাদীছে প্রয়েজনীয় কিছুই বাদ রাখেন নাই। এইজনাই বলা হয়, জামি'উ'ত-তির্মিয়া মুজ্তাহিদ ও মুকালিদ উভয়ের প্রয়োজন মিটাইতে যথেত। শামশু'ল্ইসলাম আৰু ইসমাজিল হারবা, হাাফিজ ইবনু'ল-আছার প্রমুখও তির্মিয়ার উপরিউজ বৈশিশ্টামন্তিত প্রেচ্ছের ভ্রসী প্রশংসা করিয়াছেন (য়. বুস্তাানু'লন্ম্যাদিছানি, গৃ. ১২১-২২; তাষ্'ক্রাত্'ল-হাফ্যাজা, তর্মানু'ল হাদীছ, ৮ম বর্ম, গৃ. ১৬৬ প.।

Goldziher কর্ক গৃহীত ভাক্রীব'-এর উছ্তি অনুসারে (Muhamm. stud. ii, 252, note) তির্মিয়ীর গ্রছের হত্তালিত কলিওলি সন্দ সম্পর্কে গ্রছকারের মতবোর (অর্থাৎ সাহাীহু, হাসান, গারীব, হাসান সাহাীহু, হাসান পারীব, সাহাীহু, সাহাীহু, হাসাহাীহু, বর্মারী পরি বর্মারীহু, বর্মারীহুরাছে।

এ পর্যন্ত জামি'উ'ত-তির্মিয'ীর বহ ভাষ্য বিরচিত হইয়াছে। তর্মধ্য উল্লেখযোগ্য ভাষ্য এইওবিঃ

১। 'আরিদ'াত্'ল-আহ্'ওয়ায়'ী, লেখক কণায়নী আবু বাক্র
(মুহ'াদমাদ ইব্ন ) আল-'আরাবী মাারিকী (৪৬৮-৫৪৩ হি.); ২।
হ'াাফিজ' আবু'ল-ফাত্হ' মুহ'াদমাদ ইব্ন মুহ'াদমাদ য়া'মুরী-র
ভাষা (মৃ. ৭৩৪); ৩। হ'াাফিজ' 'উমার ইব্ন 'আলীর (৭২৩ - ৮০৪)
ভাষা, ৪। আল-'আর ফু'ল-শায়'ী' 'আলাা জাায়ি' ভির্মিয়'ী'—
লেখক সিরাাজু'দ-দীন 'উমার ইব্ন রিস্লাান (মৃ. ৮০৫);
৫। হ'াাফিজ' ভাবু'ল-ফারাজ বায়নু'দ-দীন 'আবদু'র-রাহ'মাান ইব্ন
আহ'মাদ (৭০৬—৭৯৫)-এর ভাষা; ৬। 'আল-বুযাব ফী মাা
য়াকু'লু'ড-ভির্মিয়'ী ফি'ল-বাব'' হ'াাফিজ' ইব্ন হ'ভোর 'আস্ক'বানানী কর্ত্করচিত (৭৭৬-৮৫২); ৭। 'আলা-কু'তু'ল-মুগ্'ভাষ'ী
'আলাা জামি' ভির্মিম'ী', হ'াাফিজ' জালাালু'দ-দীন স্মুভ্'ী
কর্ক রচিত (৮৪৯—৯১১); ৮। 'আলামাঃ মুহ'াদমাদ ইব্ন
ভাটির সিন্দীক'ী (৯১৪—৯৮৭) কর্ত্করচিত ভাষা; ১। শার্ল
সিরাাজ আহ'মাদ সারহিনী কর্ত্ক লিভিড ভাষা; ১০। আবু'লহ'সান ইব্ন 'আবিদি'ল-হাাদী সিন্দী খাদানীর ফাসী ভাষার রচিত

ভাষ্য , ২১। 'আল্লামাঃ মুহাশেমাল 'আবদু'র-রাহ'মান মুবারাকগ্রী (১২৮৩-১৩৫৩) কর্ক বিচরিত তুহারাত্'ল-আহ্ওরাষ'ী , ১২। মাওবানো শামসু'ল-হাক্কে 'আজাীমাবাালী কর্ক রচিত 'জাল-হিলায়াতু'ল-লাওয়াইব ইলা। নুকাতি'ত-ভির্মিষাী'।

ইমাম তির্মিয় লি অপর একটি প্রছের নাম কিস্তাাৰু ল'ইলাল', এই প্রছে ছণাদীছে'র অন্তনিহিত সূত্র দোষত্র টি নিরুপণ
সম্পর্ক ইমাম তির্মিয় নির সভীর ভান ও তীক্ষ বিচার-বৃদ্ধির পরিচয়
রহিয়ছে ৷ এই স্কা বিচার ক্ষমতা সাধারণ জার্ছ এবং ভাশীলএর উধ্বে ৷ পুতকটি আকারে ক্লুল হাইলেও 'ইল্মে হণাদীছে'র
সাধকসণের নিকট ইহার মূলা অতাধিক (বাংলাদেশের আহলু'লহণাদীছ জামাা'লাতের প্রকাশিত পরিকা তত্ত্বানুল হাদীছ, ১ম
বর্ষ, ২১—২৩ প্.) ৷

প্রস্থানী ঃ (১) প্রবন্ধে বণিত প্রয়াদি ছাড়াও প্র. আস-সামাজানী, কিতাাবু'ল আনসাবে, GMS. xx, fol. 106 ক; (২) মাহাবী, তাবাকণাতু'ল-হাক্ষাজ', ed. Wustenfeld, ৩খ, ৫৭ নং ৩; (৩) ঐ লেখক, নীয়ানু'ল-ই'ভিদাাল, কামরো ১৩২৫, ৩খ, ১১৭, নং ১০২১; (৪) ইব্ন খালিকান, নং ৬২৪; (৫) ইব্ন হাজার আল্আস্কালানী, তাহ্য'ীবু'ত-তাহ্য'ীব, হারদরাবাদে ১৩২৬ হি., ১খ. ৩৮৭—৩৮৯, নং ২৩৬; (৬) ঐ লেখক, তাক্সীযু'ত-ভাত্য'ীব, পাথরে ছাপা, দিলী, সন উল্লেখ নাই, পৃ. ২৩০ খ; (৭) ইব্ন খাভ'ীব আদ-দাহ্শাঃ, তুহু ফাডু ফাব' গৈন-জারাব, ed. T. Mann, p. 143; (৮) I. Goldziher, Muhammedanische Studien, ii. 250 প.; (৯) তিরুমিয'ীর সবগুলি হাদীছ'ই Wensinck-এয় CTM-এ গৃহ'ীত হইয়াছে।

A. J. Wensinck (S.E.I.)/মুহ=মদ আবদুর রহমান 
তু লায়হাঃ (الملي عليه) ইব্ন মুঙ্রায়লিদ ইব্ন নাঙফাল 
আল-অসাদী আল-ফাক্'আদী, রিন্ধাঃ মুদ্ধ যে ডঙ নবী হিসাবে গোলীয় নেতাদের মধে। ছিল অন্যতম।

৪র্থ হিজ্রীতে তাহার ভাই সালামা-র সহিত বানু আসাদ-এর নেতৃত্ব করে। কণাতণান-এর খুদ্ধে সে মুসলমানগণ কর্তৃ ক পরাজিত হয়। পর বৎসর (পঞ্ম হিজ্রীতে) সে (খান্দাকের খুদ্ধে) মদীনা অবস্থাথে অংশ গ্রহণ করে। ১ম হিজ্রীর প্রথম দিকে আসাদীদের দশজনের অনাতম হিসাবে, সভবত গোল্লের একটি দলের প্রতিনিধিত্ব করার জন্য তুংলারহণাঃ মদীনার আসমন করে এবং হ্বরত মুহণান্মাদ (স')-এর নিকট আত্মসমর্গণ করে। সূরাঃ ৪৯: ১৪—১৭ আয়াতে হঠকারিতার জন্য তাহাদিগকে তিরভার করা হয়। কিন্তু একটি বর্ণনামতে তুংলারহণাঃ ধর্ম গ্রহণ অপেক্ষা রাজনৈতিক কারণে আত্মসমর্গণ করে। ঐ দলের মধ্যে তাহাকেই কেবল ধর্ম গ্রহণকারী হিসাবে মনে করা হয়, কারণ রিদ্বাঃ মুদ্ধকে ধর্মীয় দলত্যাগ হিসাবে গণ্য ক্রা হয়।

১০ম হিজরীতে তু'লায়হ'াঃ বিদ্রোহ করে। পায়স'ছারের ভূমিকা গ্রহণপূর্বক সে তাহার সৈন্যদলকে সামীরাা-য় একর করে এবং কথিও আছে যে, হয়রও মূহ'াল্মাদ (স')-এর সহিত চুক্তি করার জন্য সে দর্তাদি প্রেরণ করে। হয়রত মূহ'াল্মাদ (স') তাহাকে দমন করিবার জন্য দি'রারে ইব্ন আষ্ওয়ার-কে প্রেরণ করেন। হয়রত মূহ'াল্মাদ (স')-এর জীবদ্দার তাহার সহিত কোন প্রকার মূদ্ধ-বিশ্লহ হয়নাই। এই সমর তু'লায়হ'াঃ বানু ফায়ায়োয়-দের এবং বানু তায়-এর একটি ওরুত্বপূর্ণ অংশের সমর্থন বাভ করিতে সমর্থ হয়। জভঃপর মু'ল-ক'গ্স'রে মুদ্ধ সৈন্য প্রেরণ করিয়। সে মধ্য ভায়বের বিল্লোহে যোগদান করে।

১১ রাজাৰ বাজিদ ইব্ন ওরালীদ (রা) তু'লারহ'ার বিরুদ্ধে যুদ্ধ ঘোষণা করেন এবং ভীতি প্রদর্শন করিরা বানু ত'ারের অধিকাংশ লোকের সমর্থন আদার করেন। বুয়াখা-য় এই যুদ্ধ সংঘটিত হয়। বানু ফালারা-য় প্রথন 'উরারনাঃ ইব্ন হি'স্ন-এর দলভাগের ফলে তু'লারহ'াঃ বুদ্ধে শোচনীরভাবে সরাজিত হয়; বলা হয় য়ে, অনুকূল ওয়াই'য়ি না আসার 'উরারনাঃ নিরাশ হইরা তু'লারহ'া-র সল্লাগ করে। তু'লারহ'াঃ এবং ভাহার লী গুদ্ধের হইতে প্লালন করে।

বুখাখার বুজের পর ভূ'লারহাঃ ত'া'ইক অথবা সিরিয়ায় কিছুদিন
গোগনে বাস করে । আসাদ, গণত্'ফাান এবং 'আামির গোরের
আছসমর্গণ করিবার পর তিনি ইসলাম ধর্ম রহণ করেন । কিছুদিন
পর তিনি যথন মলীনার মধ্য দিয়া 'উন্রাঃ স্বাপন করিবার জন্য
য়াইতেছিয়েন তথন হ্যরত আবু বাক্র (রা)-এর নিকট তাঁহার
উপদ্বিত উল্লেখ করা হয়, কিন্তু তিনি অনুকলাবনত তাঁহাকে
উৎপীতৃন করেন নাই । হ্যরত উমার (রা)-এর নির্বাচনের পর তিনি
তাঁহার প্রতি আনুগত্য প্রদর্শন করিবার জন্য মদীনায় গখন করিয়াহিলেন ; থালীকাঃ খুমাখার মুদ্ধ 'উক্কাশাঃ ইব্ন মিহ'স'ন এবং
ছাবিত ইব্ন আক্রামকে হত্যা করার জনা তাঁহাকে তহ্সনা
করেন এবং জিভাসা করেন তাঁহার ওলাহ্'রি-র কি বাকী আছে হ
তু-লারহ'াঃ বিনর সহকারে উত্তর দিলেন, "হাগরের এক বা দুই
ফুকোর।"

তাহার পরবর্তী সামরিক জীবন বেশ দীর্ঘ এবং প্রশংসনীর। গোরের এখান হিসাবে বীর বিরুষে বুছ পরিচালনা করিয়া কণাদিসিয়্যা-তে বিশেষ কৃতিছের পরিচর প্রদান করেন, ভালুলা-র বুছজেরে মুসলিম প্রাতিক বাহিনীর নেতৃত্ব দান করেন এবং তাঁহার নিভূত্ব আক্রমণ পরিকলনার জনাই মুসলিমগণ নিহাঙিপের মুছে জয় লাভ করিতে সমর্থ হন। সাধারণত বলা হর বে, তিনি এই মুছে (২১ হিজরীতে) মারা বান, কিন্তু দেখা বার বে, ২৪ হিজরীতেও তাঁহার কথা উলিখিত

হইরাছে। এই সমর কাষ্য দৈনর দুর্গে অবহিত ৫০০ মুসলিম সেনার মধ্যে ভিনিও হিলেন। ফরে ভাঁহার মৃত্যুর তারিখ অনিদিক্ট রহিরা দিরাছে। ২১ হিজরী ভাঁহার মৃত্যু তারিখ বলিয়া নির্ধারিত হর সভ্যত এই কারণেরে, সেই বৎসর খাছিদ, নুমান ইব্ন মুকার্রিন এবং আমর ইব্ন মাদীকারিব মারা যান।

ভাঁহার আসল নাম ত'াল্হ'ে। তু'লারহ'াঃ ছুচ্চা বাচক শব্দ, অবভার ভাব প্রকাশক [তু. মাস্লামাঃ—মুসায়লিমাঃ]। তাঁহার ওরাক্'রি মাহা ভিনি পূত (জিব্রাটেল ('আ) অথবা মু'ন্নুন )-এর নিকট হইতে প্রাণ্ড হন বলিয়া দাবী করিতেন সেই সম্পর্কে বেশী কিছু জানা যার নাই। এই ওরাহ্'রি-র একটি সিরিয়া এবং ইরাক বিজরের ভবিষ্যাণী সম্পাক্ত এবং অন্যটিতে মুছ জয়ের সাধারণ প্রতীক মাতার প্রভরের উল্লেখ রহিয়ছে; তিনি বাভবিক একজন গধক হিসাবেই আবির্ভ্ ত্ন। কারণ তাঁহার ক্তিপয় পরিচিত উল্লিভ ওয়ু ক্রেকটি বাভব ঘটনার উল্লেখ দেখা মায়, কোন ধমীর ঠীতিনীতি দেখা মায় না।

প্রস্থানীঃ (১) আভ'-ভ'বারী, od. de. Goejo, ১খ, ১৬৮৭, ১৭৯৫, ১৮৮২, ১৮৯১ (২) য়াাকু'ড, মু'জাম, ed. Wustenfeld ১খ, ৬০২, ৬খ, ৪৮৭; (৩) ইব্নু'ল-আছ'ীর, উসদ্ভানগাবাঃ, ৬খ. ৬৫; (৪) আহ'-ৰ'হাহাবী, ভাজ্মীদ, ১খ, ২৯৯; (৫) ইব্ন হিশাম, ed. Wustenfeld, গু. ৪৫২; (৬) বালাাবু'রী, ed. de, Goeje, গু. ৯৫, ৯৬, ২৫৮, ২৬১, ২৬৪, ৬২২; (৭) Caetani. Aunali dell' Islam, A. H. 10:67; A. H. 11:127—164; A. H. 12:98; A. H. 16:21, 27, 31, 53, 69, 78, 157, 162; A.H. 21:46, 63, 337—338; (৮) Welihausen, Skizzen und Vorarbeiten, vi. 9—11, 97.

V. Vacca ( S. E. I. )/আৰু বৰুৱ সিন্দীক

7

মৃথসা ( الرسائ সাথসাং বা সোগাঃ ), শাব্দিক আর্থ গদস্থিতকরণ। ইয়া একটি উৎস্কেরর নাম । সাপী সরবেশ সন্দ্রাহির 
লায়ৰ কারারা নগরীতে হ্বরত সাস্কুলাহে (স'), আণ্-শাহিন্দি, 
সুরতগান হ'ানাকী ( কারবোর একজন ম্বনামধন্য সরবেদ, তিনি 
৮৪৭/১৪৪৩ সাথে ইন্তিকাল করেন। 'আলী গালা সুবারোক, আলবিভাত্'ল-আলীসাঃ, ৬খ, ১৩; ৪ঃ ১০০), নার্থ সাল্ভ্ডণী 
( বা ভাবত্শী, অগর একজন সরবেদ , ৪. Lane, Modern 
Egyptians, অধ্যার ২৫ এবং বিভাত্'ল-আলীসাঃ, ৬খ, ৭২, ১৬৬; ৪খ, ১১১) এবং শার্থ মুনুস-এর ভাত্দিবাস এই সব

উৎসৰ প্ৰজন করিছেন। এইসৰ উৎসৰ দিবাছালে জনুষ্ঠিত হইত।
সংশৃত্ত - প্ৰ জন্মিন জনু এগ উৎসৰ শারৰ জ্ঞাজ-বাক্রী রামিতে
উদ্যাপন করিতেন। Lanc এই উৎসৰের বিজ্ বর্ণনা দিরাছেন। সংক্রেপে ববিতে সেত্রে এই সব উৎসৰে উক্ত সংখ্যের প্রায়
তিনশত দরবেশ সক্ষেত্রত হইতেন, তীহারা মাটতে উপুত্ব হইরা
পঞ্জিলন এবং শারক ভাঁছাদের পিঠের উপর দিরা খোড়ার চড়িয়া
আইতেন। উক্ত সংখ্যের বিশেষ কারামানতের (ম.) কারণে কেহ
কোন প্রকার ব্যধা গাইতেন না এবং এইরূপ শারীরিক সংস্পর্যের
স্বাধ্যক্ষে শারুগন্ধ জাশীর্বাদ (খারাকাত) তাঁহাদের উপর ববিত

হইত। এবংবিধ উৎসব অন্যৱও অনুষ্ঠিত হইত। Lady Burton দামিশ্বের সন্নিকটে বার্যা নামক ছানে এই উৎসব দেখিয়া-ছেন (Inner life of Syria, Chap. x.)। জনানা সংঘের মতে শায়ধের পদ-ঘর্মণে—এমন কি তাঁহার পদস্কট ধলিকণা স্পর্শে আশীর্বাদ রাভ ঘটে। সাদীগণ কত্কি অর ব্যবহার প্রসঙ্গত উক্ত সংঘের প্রতিঠাতার হযরত মহণ্যমাদ (স')-এর বংশধরণণের সমমর্যাদা রাভের প্রতীক। কায়রোর দোসাঃ-র উৎপত্তির বিবরণ অপরি-ভাত। এ সমজে প্রচলিত আখ্যান নিদনরূপঃ সা'দী ভারীক'ার প্রতিস্ঠাতা সাপু'দ-দীন জাল-জিবাবি ীর পর শার্য যুন্ত কায়রো নগরীতে আগমন করিলে সা'দী দরবেশগণ তাহাদের জন্য কোন একটি বিদ্ভাত হাসানা (সন্তর নতন প্রথা) প্রতিষ্ঠার জন্য অনু-রোধ জানান, এই নৃত্ন প্রথার আচরণ যেন সেই সংঘের কারাামাত-রূপে পরিগণিত হইয়া তাঁহার ওয়ালী পদের এবং সংঘের পবিশ্ব উৎস-মূলের প্রমাণস্বরূপ বিরাজমান থাকে। তৎপর তিনি তাহাদিগকে কাঁচ-পার মাটিতে সারিবদ্ধভাবে পাতিয়া রাখিতে নির্দেশ দান করেন ৷ অতঃপর শায়ৰ মুনুস হয়ং উহাদের উপর দিয়া অহারোহণে অভিক্রম করিলে একটি গারও ভাঙ্গে নাই। তাঁহার বংশধরগণ এইরূপ কারামাত প্রদর্শন করিতে পারেন নাই, তাই ভঙ্গুর কাঁচের পরিবর্তে দরবেশ্রণ নিজেরাই মাটিতে শুইয়া পড়িতেন (Goldziher in ZDMG, xxxvi. 647 প. , মৃহ । ত্যাব পূহ, ত'রৌখ ; কাররো ১৩২৪, ২খ, ১৪৭)। বাবি'ন-নাস্'রে (Goldziher), ভিন্নমতে 'আব্যাসীয়ার পথে উক্ত বাাৰ্'ন-নাস'র-এর বহির্ভাগে (খিড', জাদ, ২খ, ৭২) শার্থ য়নস সমাহিত হইয়াছেন। সা'দী এবং রিফ্রা'ঈ দরবেশগণের মধ্যে উৎপত্তি-বিষয়ে বিসংবাদ ছিল। সম্ভবত য়ুনুসী সংঘের প্রতিষ্ঠাতা মাজ্য ব শায়ৰ স্নুস আশু-শায়বাানী (মাকু:রিয়ী খিত'াত', প্রথম সংক্রপ, ২খ, ৪৩৫; বিতীয় সংক্ষরণ, ৩০৪ গ.)-এর নামের সহিত দ্রম ঘটার কারণেই এই বিব্রান্তির হৃণিট হইয়াছে। সা'দু'দ-দীন সম্ভন্ন হি./১৩শ শু.-এর মিতীয়ার্ধে জীবিত ছিলেন বলিয়া সাধারণত মনে করা হয়।

নিসরের প্রধান মুফ্তীর ফাত্ওয়াকে ভিত্তি করিয়া খিদীব মৃহ'।ত্যাদ তাওফীক ১৮৮১ খৃ. দোসাহ্ উৎসব চিরতরে রহিত করেন। এই অনুচানে মুসলিমদের হের করা হয় বিধার ইহা বিদ'ভাত ক'বৌহ'।ঃ ( মন্দ প্রথা ) বলিয়া বিবেচিত হয়। সা'দীগণ তথুমার লায়ধ য়ুনুসের জন্মদিনে দোসাহ্ অনুচানের অনুমতি প্রধানা করিয়াছিলেন, উহাও প্রত্যাধ্যাত হয়। বর্তমান খুলে এই উৎসবের এইটুকুই অবশিত্ট রহিয়াছে যে, জন্মেৎসব দিনগুলিতে সকারবেলা শায়ধ তাঁহার দরজার সত্মুখে যে সব দরবেশকে শায়িত অবস্থার দেখিতে গান তিনি তাহাদের উপর দিয়া হাঁটিয়া বান ( A. Le Chatolier, Confreries musulmanos, p. 225 ) ।

প্রস্থা পার্কী ঃ প্রবন্ধ উলিখিত প্রস্থানি ; (১) 'খানী পাশা।
মুবাারাক, আল-খিতাতু 'ল-জাদীদাঃ আত-তাওফীকিয়্যাঃ, ৪খ, ১১২ ;
(২) Depont et Coppolani, Confreries religiouses musulmanes, p. 329 গ.।

D. B. Macdenald (S.E.I.)/মুহাল্মণ আব্দুর রহীম লরবেশ ( درويئي ঃ দারব ীশ্ ) কার্সী ভাষা হইতে উভূত শব্দ বলিয়া ধরা হয়। উহার আভিধানিক অর্থ দরজা অনুসন্ধান করা অর্থাৎ সংসারবিরাগী ধর্মানুসন্ধানী (Vullors, Lexicon, i., p. 839 a, 845 b; Grundr. der iran. Phil; I/i., p. 260; ii., p. 43, 45)। এই শব্দের পরিবভিত রূপ 'দার্রোল'

ইহার প্রতিকুল অর্থ বহন করে, আর ইহার প্রকৃত উৎপত্তি অভাত বলিয়া মনে হয়। ইসলামী পরিভাষার পরবেশ শব্দটি ব্যাপকভাবে ধর্মীর রাত্সংঘের সভ্য অর্থে প্রয়োগ করা হয়। কিন্তু ফারুসী এবং তুকী ভাষার ইহার অর্থ আরও সংকৃচিত করা হইয়াছে এবং 'আরবী ভাষার ফকীর অর্থাৎ ভিক্রক অর্থে ব্যবহাত হইয়াছে। সরক্ষো এবং আজজিরিয়াতে ব্যাপক অর্থে দরবেশ শব্দের পরিবর্তে ইখণ্ডয়াান অর্থাৎ এক সমাজভুক্ত ল্লাত্বর্গ (ঝাওয়ানিরূপে উচ্চারিত) ব্যবহাত হয়। এই ভ্রাত্সংঘণ্ডলি ( তু'রুক', ত'ারীক'াঃ শব্দের বহবচন, অর্থ পথ অৰ্থাৎ শিক্ষাপদ্ধতি, দীক্ষা এবং ধৰ্মীয় সাধনা ) ইসলাম ধৰ্ম অনুসারে ধর্মীয় জীবন যাগন পদ্ধতির সসংগঠিত এক একটি প্রতিষ্ঠান : যুগ-যুগান্তর ধরিয়া এই ধরনের ধর্মীয় জীবন যাগন প্রণালী (তু. তাস'াওউফ্ ) বাজিগত আচরণের ভিডিতে গড়িয়া উঠিয়াছিল। যে সব লোক ব্যক্তিগত জীবনে জাপড়িক ব্যাপারে বীতুস্ত থাকিয়া অথবা গভীর ধ্যানে নিমগ্ন রহিয়া আছার মৃক্তির জন্য সাধনা করিতেন, তাঁহারা হাড়াও একদল শিক্ষা-দীক্ষার ওকু ছিলেন এবং তাঁহারা শিষ।মণ্ডলী দারা পরিবেল্টিড থাকিতেন। এবংবিধ শুকু বা মুরশিদের মৃত্যুর পরেও তাঁহার শিষ্যমণ্ডলী দুই-এক পুরুষ পর্যন্ত তাঁহার অনুসরণ করিত এবং ভাহাদের গরোধা হইত সেই মর্শিদের কোন অভিড শিষ্য। এতদসত্ত্বেও এই ত্রেণীর কোন প্রকার স্থায়ী সংস্থা পড়িয়া উঠে নাই। হিজরী ষ্ঠ/বৃ. ঘাদশ শতকে যে বিপর্যয়পর্ণ সময়ে সালজুক সামাজ্য বভ-বিষও হইতেছিল তখন খায়ী সংখ্য পড়িয়া উঠিতে লাগিল। 'আব্দু'ল-ক'াদির জীলানী (র) (৪.) 'কণাদিরী সংস্থা নামে যে সংস্থা প্রতিতিঠত করেন উহার উৎপত্তির নিশ্চিত ঐতিহাসিক ভিত্তি রহিয়াছে। ইহার পর হইতে এই প্রকার অসংখ্য সংস্থা পড়িয়া উঠিতে লাগিল: ইহাদের মধ্যে কতকণ্ডলি বাধীন দ্রবেশ্যণ কর্তক প্রতিন্ঠিত আর ক্তক্তরি পরাতন সংস্থা হইতে বিক্ষিল দরবেশগণ গড়িয়া তুলিয়াছিলেন ৷ এইডাবে উহার মৌলি-কতা সংরক্ষিত, সেই কারণে এই মতবাদের পশ্লদারা হযরত মুহ'াম্মাদ (স') হইতে ( বরং আলাহ-জিব্রাটন-রাস্ল হইতে ) বহ ভ্যাতনামা দ্রবেশের মাধ্যমে ইতিহাস প্রসিদ্ধ ছপরিতা পর্যভ বর্ণনা করা হয়। ইহাকেই সিলসিলাঃ বা বিশিস্ট ভারীকার পরুম্পরা বলা হয়। অপর সক্ষ অন্ত্রপ সিলসিলাঃ প্রধান প্রচারক পরস্পরাসহ উহার প্রতিষ্ঠাতা হইতে বর্তমানকার পর্যন্ত প্রসারিত। প্রত্যেক দরবেশ তাঁহার নিজৰ সিল্সিলার সহিত সুপরিচিত, সিল্সিলাঃ তাঁহাকে আল্লাহ তা'ঝালার সহিত যুক্তকারী। দরবেশ অবশাই প্রগান্তাবে বিশ্বাস করেন যে তাঁহার সংঘ প্রচারিত ধর্ম-বিশ্বাস্ট ইসলামের গঢ়-তত্ত্বহন করে এবং তাঁহার সংঘের আনুচানিক ক্রিয়া-পদ্ধতি সণাল্যাতের নায়েই বিধিসমত। পীর ( শায়খ, মুরশিদ, উস্তাদ ) হইতেছেন সিল্সিলার সহিত তাঁহার সম্পর্কের মাধ্যম। পীর তাঁহাকে সংঘের অভতু জ করেন 'ভাহন বা প্রতিশুটির মারফত। প্রতিশ্বতির (ধর্মীয় ধ্যান-ধারণা এবং প্রতিভার) আঙ্গিক বিভিন্ন সংযে विভिन्न धर्मात्र । উভবকালে নবগীক্ষিতকে (মুরীদ, অর্থ-ইম্ফক, প্রত্যানী) হল অথবা দীর্ঘ দীক্ষা-সভ্বতির পরীক্ষার উত্তীর্ণ হইতে ইইত । কোন কোন সময় এমনও দেখা সিল্লাছে বে, মুরশিল তীহাকে সংবিত্ট (hypnotise) করিরা তাঁহার সহিত একাদ্দ সম্পর্ক স্থাপন করিরাছেন। ধর্মতত্ত্বাদ সর্বদাই সুক্ষীবাদের একটি রূপ-বিশেষ। কিন্তু পৃথক পুথক তারীকায় উহার চেহারা বিভিন্ন। তারীকাঃ অনুসায়ে উহা বৈরাগ্যসূত্র<del>ত</del> উদাসীন্য হইতে অবৈত্বাদ পর্বত প্রসারিত। এ<sup>সভাবে</sup>

পারস্য দেশে (বরং সকল দেশেই) দরবেশ সম্পদার দুই ভাগে विडक ३ अक जन्मनाइ या-भारा' खर्थार ইসबामी विधानइ चनजारी. তাঁহারা ইসলামের আইন-কান্ন বিধি-নিষেধ মানিয়া চলেন : অপর সম্পুদায় বে-শারা" বা নিয়ম-কানন বিবন্ধিত অর্থাৎ তাঁহারা ইসলামের আন্টানিক এবং নৈতিক নিয়ম-কানন-সঠিকভাবে মানিয়। চলেন না। সাধারণভাবে বলিতে গেলে সিরিয়া, 'আরব অথবা আফ্রীকাবাসিগণের তুলনায় পারস্য ও তুর্ক্কবাসিগণ ও বাংলা-পাক-ভারতীয় বে-শারা' সৃ-ফীপণ ইসলাম হইতে দ্রে সরিয়া পড়িয়াছেন। আর একই ত'ারীক'াঃ বিভিন্ন দেশে বিভিন্ন রাপ ধারণ করিতে পারে। আন্টানিক প্রক্রিয়াসমহ সর্বদা আবেগময় ধর্মজীবনের উপর অধিকতর জোর দেয় এবং সংবেশন ও উণ্মাদনার (হালি বা জাযাবাঃ) স্থিট করে। খালওরাতী তারীকার বৈশিণ্টা এই যে, সংঘের প্রত্যেককেই বৎসরে একবার যথাশক্তি রোধা রাখিয়া নির্জন-বাসে থাকিতে হয় এবং অসংখ্যবার কালিমাঃ যি কর করিতে হয়। রায়ুড্ত এবং কল্পনার উপর উহার ফল অত্যন্ত লক্ষণীয়। সকল সংঘেরই ধর্মীয় জনচান হইতেছে যি কর (৪.) ( অর্থাৎ সময়ণ অর্থাৎ আল্লাহকে সমরণ, স্রাঃ ৩৩ ঃ ৪১)। উহার উদ্দেশ্য উপাসককে অদৃশ্য জগত এবং সেই জগতের উপর তাহার নির্ভরশীলতা সম্পর্কে সম্রাক পরিচিতিদান। স্প্রুলটভাবে দেখা যায়, যি করের সঙ্গে সংস ধর্মীয় আনন্দোল্লাস এবং সন্ধকর তথায়তা আসে। তথায়তার সঙ্গে স্থিট হয় উত্তেজনা এবং তৎপ্ৰসত হণাল বা দশা৷ পাণ্চাত্য মহল এই **प्रतारमध्यत ऐक रशाल वर्गनाम नर्जन-कुर्मन, क्रम्पन ऐक्सि मन्य** ব্যবহার শরিয়াছেন। জাল্যাল্'দ-দীন রুমী (মৃ. ৬৭২/১২৭৩, ৪.) কর্তক প্রতিষ্ঠিত মাওলাবাী (৪.) সরবেশগণ ঘ্রিয়া ঘ্রিয়া নৃত্য করিয়া উন্মাদনার উদ্রেক করেন। সা'দীগণ ভাঁছাদের অনুষ্ঠানে বাদ্যয়ত্র ব্যবহার করিতেন এবং এখনও তাঁহারা দরগাহসমূহে বাষে নামৰ এক প্ৰকার ছোট চোল বাজাইয়া থাকেন, ইহা মিসরের মসজিদসমহে বিদ'ভাত বলিয়া নিষিত্ব (মহ'াশ্মাদ 'আবদুহ, তা'রীখ ২খ, ১৪৪ প.)। সা'দী, রিফাা'ঈ এবং আহ'মাদীপণ নিজ নিজ তণরীকণঃ মৃতাবিক অলৌকিক নৈপুণা প্রদর্শন করেন। ষেমন ভালত আলার, জীবত সর্গ, রুশ্চিক বা কাঁচ ভক্ষণ, শরীরে সূচ विद्वारतम এবং চক্ষে गलाका अविष्टेकत्रम, এই সব প্রদর্শনী আংশিক চাতুর্য এবং আংশিক তথ্ময় অবস্থার কারণেই সম্ভব হয়। এতঘাতীত বহু দরবেশ যে আলোক-দৃশ্টি, আলোক-এবণ এবং নিজ দেহ ভর্শনাকরণ ইত্যাদি ক্ষমতা প্রদর্শন করেন, সেইঙলির প্রতি অদ্যাবধি মধোপথুক্ত মনোযোগ দেওয়া হয় নাই। এবংবিধ ক্ষমতা একমাত্র আছাাত্র মনোনীত দরবেশগণের (ওয়ালী) মধ্যে পরিজন্ধিত হয় এবং তাহা আল্লাহ তা'আলার তরফ হইতে কৃত কারামাত হিসাবে উহার তাৎপর্য ব্যাখ্যা করা হয়। সংখণ্ডলির অন্ধ সংখ্যক খান্কণার অবস্থানকারী পূর্ণ সভ্য ব্যতীত আরও বহু সাধারণ সভা থাকে: ভাহারা সংসারে বাস করে তবে তাহাদের একমার কর্তব্য প্রত্যক্ কয়েকবার যি ক্র করা আর সময় সময় খান-ক'।-র যি'ক্র-এর জনা সমবেত হওয়া। পূর্ণ সভাগণ খান্কা।র (রিবাডি', ষ্যাবি'য়াঃ, ভাকিয়া বা ডাক্য়া) বাস করে অথবা ডিক্ক-সম্যাসীর ন্যায় (কালানদারী বেকডানী দলের সহিত সম্প্রভা তাঁহারা অনবরত ঘরিয়া বেড়ান) হরিয়া বেড়ান। এমন এক যগ ছিল মখন দরবেশগণের সংখ্যা বর্তমান যুগের চাইতে অনেক বেশী ছিল। সামল্ক বাদশাহদের আমলে, বিশেষভাবে মিসর দেশে খান-

কণার সংখ্যা ছিল প্রতুর এবং সে সবের জন্য প্রভূত সম্পতি বরাদ ছিল। তখন তাঁহাদের মর্যাদা এখনকার চাইতে অধিক ছিল। বর্ত-মান ষলে শারী আতগন্ধী আইনবেরাগণ এবং ধর্মতক্ষিদরণ (উলামাা') উভয়েই তাঁহাদের প্রতি কিছুটা অবভা প্রদর্শন করেন। এখন সংঘণ্ডলির অধিকাংশ সভা আসে সমাজের নিম্নত্তর হইতে এবং তাহাদের নিকট খান্কাাহ্ওলি আংৰিক ধৰ্মশালা এবং আংশিক ক্লাব বলিয়া বিবেচিত হয়। খানকণাহর সহিত তাহাদের সন্দর্ক মসজিদের চাইতে অধি-কতর ব্যক্তিগত, ফলে অধ্না সরকার খান্কণাহওলির কিছুটা পরোক শাসনভার প্রহণ করিয়াছেন। স্থিসরে এই ক্ষমতা শার্থ আল-বাক্রী প্রয়োগ করেন। তিনি সমস্ত দরবেশ সংঘের প্রধান ( চ. কিতাবে বায়তু'সং'-সি'দ্দীক', পৃ. ২৭৯)। অন্যন্ত প্রতিটি শহরে অনুরূপ প্রধান আছেন। ফেবলমার সান্সীগণ (৪.) আরব এবং উভর আফ্রীকার মঞ্চ অঞ্জের গড়ীরে চলিয়া গিয়া প্রতিষ্ঠানগুলিকে অন্যদের অন্ধিপনা রাখিয়াছেন এবং ডাঁহারা নিজেরা এইরাপ নিয়ন্ত্রণ হইতে মক্ত রুহিরাছেন। অন্য সংঘণ্ডলি অপেক্ষা তাঁহাদের সংঘণ্ডলির রভাগণ অধিকতর সামাজিক মর্যাদাসম্পন্ন। সাধারণভাবে ইসলামে ধমীয় মর্যাদায় নারী পক্লমের সমকক্ষ বিধায় বহু নারী দরবেশও আছেন। শায়খ তাঁহাদিগকে শিক্ষা দেন এবং সচরাচর ডাঁহারা নিজেরা একরে যি কর করেন। ইসলামে মধ্যযুগে নারী দরবেশগৰ নির্জন বাস করিতেন, ফলে নারীপ্রধান দারা পরিচালিত প্রতিষ্ঠান এবং খানেক'াহে পড়িয়া উঠিয়াছিল। বর্তমানে ঐওলি তৃতীয় ত্রেণীর সংঘ বা প্রতিষ্ঠান বলিয়া গণ্য। সংঘণ্ডলির পূর্ণ তালিকার জন্য তারীকাঃ

গ্রন্থ প্রাম্ভার বিষয়ে প্রস্থা আনক বড়। নিম্মের গ্রন্থপঞ্জীটিতে শুধু বাছাই করা কিছু গ্রন্থ উল্লিখিত হইরাছে: (b) Depont et Coppolani, Les confreries religieuses musulmanes (Algiers 1897), (2) A. le chaetlier, Les confreies musulmanes du Hedjaz (Paris 1887), (a) Goldziher, Vorlesungen, p. 168 4., 195 4., (8) Lane, Modern Egyptians, Chapt. x., xx., xxiv., xxv, (c) J. P. Browne, The Derwishes, or Oriental spiritualism (London 1868); (4) Hughes, Dictionary of Islam, v. Faqir, (9) D'Ohsson, Tableau general de l'Empire Othoman, ii. (Paris 1790), (b) Sir Charles N. E. Eliot, Turkey in Europe (London 1900); (a) E. G. Browne, A Year among the Persians (London 1893), (50) T. H. Weir, Shaikhs of Morocco (Edinburgh 1904), (55) B. Meakin, The Moors (London 1902), Chap, xix., (52) H. Vambery, Travels in Central Asia (London 1864) and all Vambery's books of travel and history, (50) W. H. T. Gardner, The "Way" of a Muhammadan Mystic (in Moslem World for April 1912 a.), (58) Macdonald's article Dervish in Encyclopaedia Britannica, XIth ed, but to correct by above, (80) &, Religious Attitude and life in Islam (Chicago 1909) and Aspects of Islam (New York 1911), both by index.

D, B. Maedonald (S.E.I.)/मृहण्यम जावपुत बहीय

মাসীহ''দ-দাজ্জালকে আল্-কাষ'য'।।ব (বুখারী, ফিতান, বাবে মাসীহ''দ-দাজ্জালকে আল্-কাষ'য'।।ব (বুখারী, ফিতান, বাবে ২৬) এবং মাসীহ''দ'-দ'।লালাঃও (ত'।লালিসী, সংখ্যা ২৫৩২) বলা হইরাছে। দাজ্জাল শব্দটি কু'রুআানে ব্যবহৃত হয় নাই। হ'াদীছে উহার উল্লেখ রহিরাছে। 'আরবী ভাষায় جرل ক্রিয়া পদের অর্থ প্রতারপা করা। দাজ্জাল উহার আতিশহাজাপক বিশেষপর্রপ, অর্থ মহা-প্রতারক, মহা-প্রবঞ্ক ।

হমরত মুহণদমাদ (সা) দাজ্জাল সম্ভ্রে নিদ্নরূপ বিবর্গ দিয়াছেন :

ক) দাজ্জাালের দেহ ঘূল, বর্গ লোহিত, কেশ কুঞ্চিত ও দক্ষিপ চক্ষু কানা হইবে । তাহার কানা চোখটি একটি ভাসমান আগুরের নাার দেখাইবে ( বুখাারী, পাক্ষ-ডারতীর ছাপা, পু. ৪৩০, ৪৭০, ৪৮৯, ৬৩২, ৯১২, ১০৫৫ ও ১১০১)। তাহার কপালে কাাফির (অবিখাসী) নিখিত থাকিবে এবং কেবলমার মু'মিনই তাহা দেখিতে পাইবে ( ঐ, পু. ১০৫৬, ১১০১)।

খে) দাজ্জাল খুরাসান হইতে বাহির হইবে (ইব্ন মাজোঃ পাক-ভারতীয় হাপা, পৃ. ৩০৫; ইব্ন হাছাল, ১খ. ৪, ৭)। তাহার অভ্যথানের অব্যবহিত পূবে তিন বৎসর অভ্যথানের ভাষণ দুভিক্ষ হইবে (ইব্ন হাছাল ৬খ, ১২৫, ৪৫৩)। দাজ্জালের কোন স্কান-স্কৃতি হইবে না (মুসলিম, পাক-ভারতীয় হাপা, ২খ, ৬৯৩)। তাহার অনুসারী হইবে য়াহুদীগপ (মুসলিম, ফিতান) ও মুনাফিকাগণ (ইব্ন হাছাল, ৩খ, ২৩৮)।

(গ) এই প্রভারক বলিতে থাকিবে, "আমি ভোম।দের রাব্ব।" দাল্লগালে যখন বাহির হইবে তখন তাহার সহিত আগুন ও গানি উভয়ই থাকিবে। লোকে যাহা বাহাত অভন দেখিবে ভাহা প্রকৃতপক্ষে শীতল গানি এবং যাহা বাহ্যত পানি দেখিবে তাহা প্রকৃতপক্ষে শ্বরত আগুন হইবে ( বুখারী, ঐ, গৃ. ৪৯০, ১০৫৬ )। কোন মুসলিম ভাহাকে রাধ্য বলিয়া অৰীকার করিলে ভাহাকে সে তাহার আঙনে নিক্ষেপ করিবে, কিন্তু সে প্রকৃতপক্ষে মহা-শান্তি লাভ করিবে। আর যে ব্যক্তি তাহাকে রাব্ব বলিয়া দীকার করিবে তাহাকে সে তাহার গানির মধ্যে নিক্ষেপ করিলে সে ছবঙ আন্তনে পুড়িতে থাকিবে। দাজ্জালকে আল্লাহ্ তা'আলা এই ক্ষমতা দিবেন যে, সে কোন ব্যক্তিকে হত্যা করিয়া তাহাকে একবার মাত্র প্নজীবিত করিতে পারিবে। প্নজীবিত হইবার পর তাহাকে দাজজালে দ্বিতীয়বার হত্যা করিতে সক্ষম হইবে না (বুখারী, ঐ, পৃ. ১০৫৬)। দাজ্জালে মক্কাও মদীনা ছাড়া পৃথিবীর সকল নগরে প্রবেশ করিবে। সে মদীনায় প্রবেশ করিবার জন্য মদীনার নিকটবতী প্রস্তরময় ভূবণ্ডে অবতরণ করিবে। মদীনায় ঐ সময় সাডটি প্রবেশদার থাকিবে। কিব দাজ্জারে তাহার কোন ঘার দিয়াই প্রবেশ করিতে না দারিয়া किविता बाहेर्ट ( वृशादी, से, भृ. २৫२-२৫७, ১०৫৬ )। भाजजात ৪০ বৎসর বা ৪০ দিন ক্ষমভাসীন থাকিবে। তারপর মারুয়াম পুর 'ঈসা৷ ('আ) প্যালেস্টাইনে অবতরণ করিয়া দাজ্জাালকে হতঃ৷ ৰুদ্মিবেন ( যুঙ্গালিম, ২৭, ৪০১)।

দাজ্ঞান সম্পর্কে বিভারিত বিবরণের জন্য মুসলিম ২য় খণ্ড, ৩৯৯-৭৩৪ পৃ. ৪. । হবরত (স') একদা দাজ্যালের বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন "এত্যেক নাবী তাঁহার কাওমকে দাজ্যাল সহরে সতর্ক করিরা নিরাহেন। নৃহ ('জা)-ও তাঁহার কাওমকে এ সম্পর্কে সতর্ক করিরা যান। কিন্তু দাজ্জাল সম্বন্ধ আমি তোমাদিগকে এখন এমন একটি কথা বলিব যাহা কোন নবী তাঁহার ক'ওমকে বলিয়া যান নাই। তাহা এই যে, দাজ্জালের দক্ষিণ চকু কানা হইবে, আর ইহা নিশিত যে, আরাহ্ কানা নন। কাজেই তাহার রাব্ব হওয়ার দাবী স্পত্ট মিধ্যা ছাড়া আর কিছুই হইতে গারে না' (বুখারী, পাক-ভারতীয় ছাগা, পু. ৪৩০, ৪৭০, ৬৩২, ১১২, ১০৫৫, ১১০১)।

M. Bousset দেখাইয়াছেন যে, প্রাথমিক যুগের খৃস্টানদের সাহিত্যে যীতথ্যট বিরোধী যে ব্যক্তির অবভারণা করা হয় ভাছার বিবরণ নিশ্নরূপঃ

কে) সে হইতেহে দাক্ষাল শারত'ান। আল্লাহ্র চিরশলু,
(খ) সে ধর্মবিরোধী একজন রাজা হইবে, (গ) রাহুদীগণ তাহার
অনুসারী হইবে। সে তাহার অনুসারীদিগকে মীঙ্গুণ্টের অনুসারীদের
বিরুদ্ধে সমবেত করিবে। (ঘ) সে 'দান' গোলের বেক্ষাটারী রাজা
হইবে। জেরুযালেমে সে নিজুরাজ্য হাগন করিবে এবং সেবানেই
সে সৈনাসাম্ভসহ যীঙ্গুণ্টের হাতে নিহত হইবে।

হাহপঞ্জী ঃ (১) Wensinck, Handbook, ন. Dajjal, (২) Tabari, Persian Synopsis, ed. Zotenberg, i., 67 প., (৩) D. A. Attema, De Mohammedaansche opvattingen omtrent het tijdstip van den jongsten dag, Amsterdam, 1942.

A. J. Wonsinck & B. Carra do Vaux (S.E.I.)/মূহতমদ ভাবদুর রহীয

দ্যাণ্ট্র ( থেনু ) শব্দের আডিধানিক অর্থ (রোককে) আহ্থনকারী (ভাল কাজের জনা অথবা ধর্মের দিকে): ইহা দা'আ৷ ক্রিয়াপদ হইতে নামবাচক কর্তুপদঃ কু'রআান শরীকে বিভিন্ন স্থানে এতদর্থে ব্যবহাত হইয়াছে। ৩০ত প্রচারণা-কার্যে নিয়োজিত (বিশেষ করিয়া উমাইয়া বিলাফতের শেষ বৎসরগুলিতে 'আব্বাসীয় প্রচার-কার্যে নিয়োজিত ) কতিপয় শী'আ সম্পদায়ে এবং ইসমাপেলী কণ্ডুমাডিয়া ও পরবর্তীকালে দুরুষ সম্প্রদায়ে দাক্ষ শব্দটি একটি বিশেষ তাৎপর্য লাভ করিয়।ছিল। তাঁহাদের প্রচারক-পণকে, বিশেষত দ্রাঞ্লের প্রচার সংগঠকগণকে দ্যাপ্ট আখ্যা প্রদান করা হইত। মাগ'রিব্ প্রদেশে ফাাতি'মীয় সামাজ্য প্রতিষ্ঠাতা আবু 'আব্দিলাাত্ এইরাণ একজন সংগঠক ছিলেন। ফাাভি মীয় বংশের খিলাফতের সময় প্রচার সংস্থা রাষ্ট্রের প্রধান বিভাগে পরিপণিত হইয়াছিল। উহার পুরোধা ছিজেন প্রধান দ্যাপৌ ( দ্যাপ্টাদ-দু'আতি ), পদমর্যাদায় তিনি ছিলেন উটার এবং প্রধান কাষীর অব্যবহিত পরে। পরে তাঁহার এবং প্রধান কাষীর কার্ব প্রায়শ একর করা হইয়াছিল। দুরাষগণের শাসন-ব্যবস্থায় দ্যাপ্ট ছিলেন নীচু মর্যাদার মন্ত্রিগণের প্রধান কর্মকর্তা।

B. Carra de Vaux (S. E. I. )/মুহত্মদ আবদুর রহীষ
দাভিদ (১০০০) ইংরেজী বাইবেল প্রছে তাঁহার নাম
David (ভেডিড)। কুরেজানে শরীকে একাধিক আয়াতে তাঁহার
নাম গাওরা যার। তিনি আয়াহের খলীফা (সূরাঃ ৩৮ ঃ ২৬)।
বাদশাহ-নবী দাভিদ (আ) সম্বন্ধে ঘটনাবলীর উল্লেখ আছে কুরেজান
শরীফের বিভিন্ন আয়াতে জন্যান্য নবীর প্রসঙ্গে বলিত
প্রচলিত ঘটনাসমূহের নাায় এই ঘটনাও বহন করিতেছে আয়াহে
ভাত্যালার অসীম প্রভাবের নিদর্শন।

লাউদ ('আ) জালুভকে হতা৷ করিয়াছিলেন (সুরাঃ ২ ঃ ২৪৯)

এবং তিনি পাইয়াছিলেন আল্লাহর নিকট হইতে অনেকগুলি ওয়াহ্'রি। এই ওয়াাহ্'রি সমন্বয়ে সংগঠিত হইয়াছিল একখানি মহাগ্রন্থ। এই মহাগ্রন্থই চারিখানি মহাগ্রন্থের অন্যতম ষাব্র। দাাউদ ('আ) ছিলেন সুলায়ম্যান ('আ)-এর ন্যায় বিভ (সুরাঃ ২:২৫১, ৩৭:১৫)। কতকণ্ডলি ভেড়া **একদিন কোন ক্ষেত্রে** কসন বিন্দুট করিলে তাঁহার৷ দুইজনে সম্বেত্তাবে সেই ঘটনার যে বিচার করিয়াছিলেন তাহা সর্বজনবিদিত (স্রাঃ ২১: ৭৮ ও তৎপরবর্তী)। ভাষ্যকারগণ বলিয়াছেন, যদিও সুলায়মাান ('জা)-এর বয়স তখন একাদশ বৎসর মাত্র, তথাপি সেই বয়সেই তিনি পিতার রায় সংশোধন করিয়া বিশেষ বৃদ্ধিমন্তার পরিচয় দিয়াছিলেন। অন্য আর একটি ঘটনায় দুইজন অভিযোপকারী সম্বন্ধে বলা হইয়াছে, তাঁহারা আসিয়াছিলেন সাাউদ ('আ)-এর কাছে তাঁহার বিচার প্রার্থনার হলে এবং তাঁহারা রাত্রির অন্ধকারে প্রাচীর ডিলাইয়া তাঁহার অন্দরমহলের ব্যক্তিগত 'ইবণদাভখানা-য় অত্ত্বিতে প্রবেশ করিয়াছিলেন ( ৩৮ ঃ ২১-২৬ )। হযরত দাাউদ ('আ) মনে করিলেন ষে, তাঁহার কোন রুটির জনাই আল্লাহ্ তাঁহাকে এই অপ্রীতিকর পরিস্থিতিতে ফেলিয়াছেন ; এইজন্য তিনি আল্লাহর কাছে ক্ষমা-প্রাথী হইয়াছিলেন (সুরা: ৩৮:২৪)। হ্যরত দাউেদ (প্রা) লৌহ-নিমিত বর্মের প্রচলন করেন; লৌহ তাঁহার হাতে নমনীয় হইয়া যাইত (স্রাঃ ১২ ঃ ৮০. ৩৪ ঃ ১০-১১)। ডিনি অভিশয় সুবরে যাব্র পাঠে সক্ষম ছিলেন। পাহাড়-পর্বত এবং পক্ষীকুলকে আল্লাহ্ তাঁহার প্রভাবাধীন করিয়া দিয়াছিলেন (২১:৭৯: ৩৪ ঃ ১০ ; ৬৮ ঃ ১৮ ), আায়াতগুলির আক্ষরিক অর্থ ছিল স্পল্টত এইরপ, 'যখন দাাউদ ('আ) যাবুর পাঠ করিতেন তখন ৰাহাড়-পর্বত এবং মাঠের পশুপক্ষী তাঁহার সঙ্গে শামিল হইত।' আায়াত ৫ ঃ ৭৮ পাঠ করিলে জানা যায় যে, দাাউদ ('জা) বানী ইসরাজের বিদ্রোহী দলকে তাহাদের অপকর্মের জন্য অভিশাপ দিয়াছিলেন।

দাাউদ ('আ) সম্পর্কে উল্লিখিত ঘটনা বিবরণী ভাষ্যকারগণের হাতে বহল পরিমাণে পরিবর্ধিত হইয়াছে। ঐ বিবরপীঙালি মূলত বাইবেলে বণিত ঘটনাবলীর সঙ্গে অনেক ক্ষেদ্রেই মিলিয়া যায়। তাবারীতে নিশ্নোক্ত ঘটনাবলী প্রধান আলোচ্য বিষয়ঃ 'আদি ও ছামূদ বংশোভূত জালিত তালিতকে আক্রমণ করিলে দাাউদ ('আ) জালিতকে প্রস্তর নিক্ষেপ করিয়া নিহত করেন। তিনি তাগালুতের কন্যার পাণি গ্রহণ করেন এবং তাহার রাজত্বের অংশী হন। তাওরাতে দাাউদ ('আ)—এর চরিত্র সম্পর্কে (উরিয়ার মী বাহসেবা সংক্রান্ত) কটাক্ষ রহিয়াছে, কিন্ত কুরেআান মাজীদের বর্ণনায় তিনি পূত-চরিত্র ও ধর্মনিষ্ঠ নেতা ছিলেন।

কু রে আানের বর্গনায় দাাউদ ('আ) একাধারে রাজা ও নবী ছিলেন। বাইবেলে ( দ্র. Samuel, Bk I & II) তিনি ছিলেন রাজা। অবাধ্যতার দরুন God of Israel রাজা ত'াালুত হইতে তাঁহার অনুগ্রহ প্রত্যাহার এবং দাাউদের প্রতি তাহা অর্পণ করেন এবং নবী সাাময়েলের মাধ্যমে ত'াালুতের অপ্রাচরে দাাউদ ('আ)-কে আনুষ্ঠানিকভাবে ইসরাাসলীদের রাজারপে অভিষিক্ত (annoint) করেন। তথন হইতে রাজা ত'াালুত অভিশণ্ড জীবন যাপন করিতে গাকেন God তাঁহাকে একটি দুল্টবোনীর (evil spirit) প্রভাবাধীন করিয়া দেন যাহাতে তিনি উহার প্রভাবে মাঝে মাঝে অসুস্থ এবং অপ্রকৃতিস্থ হইয়া পড়িতেন। বাঁশী ( harp ) বাজাইয়া সেই ভূতের প্রভাব হইতে মুক্ত করিবার -দায়িজে দাাউদ ('আ) ত'াালুতের

সেবকরাপে নিয়াজিত হন (Samuel, Bk. I, Ch. 16 : 21-23)। Philistine-দের বিরাট তপু বীর জাাল্ত (Goliath)-এর কপালে ওলতির সাহায়ে একখণ্ড গ্রন্তর নিক্ষেপ করিয়া তাহাকে ধরাশায়ী করিবার কৃতিছে দাাউদ ('জা) ত'াাল্তের একজন সেনাগতির পদে উন্নীত হন। ক্রমাগত কয়েকটি অভিযানে জয়মুজ হইয়া জন প্রিয়তায় দাাউদ প্রভু ত'াাল্তকে ছাড়াইয়া য়ান। ইহাতে ক্রি॰ত হইয়া ত'াাল্ত দাাউদের জীবন নাশের বহু নিশ্ফল প্রচেশ্টার পর মৃত্যু বর্গ করেন। দাাউদ (জা) তথন রাজ্যভার প্রহণ করেন এবং বিশাল সায়াজ্য ও অতুল ঐরর্যের অধিকারী হন।

কুরআনে বণিত দাউদ ('অা) ছিলেন নি হুল হা চরিয়, আলাাহ্ডজ সাধক, লৌহবর্ম নির্মাণের মাধ্যমে জীবিকা অর্জনকারী হনির্জর নবী। পাহাড়, তরুলতা, পশুপক্ষীও উপাসনায় তাঁহার সহিত মোগদান করিত। অনাপক্ষে বাইবেলে David জেরুঝালেমের রাজ্ঞাসাদে বহু লী এবং অসংখা উপপদ্ধী পরিবেণ্টিত জীবন উপভোগ করিতেন। Bathsheba নাম্নী এক সুন্দরী রমণীর সহিত তাঁহার অবৈধ সম্পর্ক ঘটে (Samuel, Bk. II, Ch. 11., 1-4) এবং তাহাকে নিরংকুলভাবে লাভ করিবার জন্য তিনি এই রমণীর ছামীকে অসম সমরে নিক্ষেপ করিয়া তাহার প্রাণনাশের ব্যবহা করেন। ইহাতে God কুছে হন।

উল্লেখ্য, বাইবেলের বর্ণনানুষায়ী অবৈধভাবে গৃহীত স্ত্রী বাধ্দেবার গর্ভে জন্মগ্রহণ করেন রাজা Solomon।

দাউদ ('আ) জেরুষানেমে যে মিহ'রাবি নির্মাণ করিয়াছিনেম মার্গ্ডদী সে সম্বন্ধে উল্লেখ করিয়াছেন। সেই ঐতিহাসিকের সম্কানেও উহা বিরাজমান ছিল। তিনি বলিয়াছেন: সেই নগরীতে ঐতিই ছিল সর্বোচ্চ ইমারত। উহাতে আরোহণ করিনে মরুসাঙ্গর এবং জর্দান নদী দেখা ধাইত। এই অনুসম প্রাসাদ ছিল দাাউদ ('আ)-এর ইমারত বা দুর্গ। খুণ্টীয় অণ্টম শতাব্দী পর্মত খুক্ষানদের ন্যায় মুসলমানগণও বেথেলহামে দাাউদ ('আ)-এর সমাধি আছে বলিয়া নিরূপণ করিয়াছেন। অবশা তাঁহার সমাধিছল সম্বন্ধে অন্যান্য ঐতিহাসিক বিবরণীও তাঁহাদের অভাত ছিল না। ফুসেড মুদ্ধের সময় জেরুমানেমের দক্ষিণ-পশ্চিম কোণছ পাহাড়ে যে সমাধি দেখিতে গাওয়া গিয়াছিল উহাকে দাাউদ ('আ)-এর সমাধি বলিয়া অভিহিত করা হইয়াছে। নবম শতাব্দীতে মুসলমানগণ ঐ স্থান দখল করেন। আজ পর্মন্ত তাঁহারা উহা প্রত্ন ছান বলিয়া গণ্ড করেন। ( তু. আছা-মাশ্রিক', ১২ খ, ৮৯৮—৯০২ ; Kahle, in Palastina-Jahrbuch, VI. 74 and 86)।

কুদিভানে দাাউদ ('আ)-এর অনুগামী এক কুল সম্প্রদার এখনও বসবাস করিতেছে। বাগদাদের উভরে মান্দালার খানিকে'ীন-এর সম্লিকটে পার্বতা জিলা কিরনিদে ভাহারা বাস করে। ভাহাদের মতে দাাউদ ('আ) সকল নবী হইতে ত্রেচ (ভূ. le Pere Anastase, La Secte des Davidiens, in Mashriq, 1903, No. 2, P. 60-67)।

প্রস্থাকী ঃ কু'রআন এবং নবীকাহিনীর প্রথমেন্ত হাড়াও,
(১) মাস্'উদী, ম্রাজ ১খ, ১০৬—১১২; (২) আন-হজব ীরী, কাশ্কু'জমাহ'জ্ব, Transl. Nicholson (GMS 1911) p. 197, 402
প.; (৩) আন-কিস''উ, কি'স'াস্'ল-আহিয়া (ed. Eisenberg)
প্. ২৫০ প.; (৪) ছ'া'লাবী,কি'স'াস্'ল-আহিয়া, (কাররো ১৬২৫
হি.), পৃ. ১৭০—১৮০; (৫) Weil, Biblische Legenden der
Muselmanner; (৬) Grunbaum, Neu'e Beitrage क्या

semitischen Sagenkunde, p. 189 m., (9) J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, p. 109 m.

मा**উ**प ইবন খালাফ ( छ. আল-ছ'ছিরীয়াঃ )।

B. Carra de Vause (S. E. I. )/বুহাস্মদ আবদুর রহীম দাঁ ওরা ( এ ১১ ঃ দাওয়া ) দাবী বা অভিযোগ, পারিভাষিক অর্থে দেওরানী এবং ফৌজদারী বিধানের আওতার দাবী আদায় অথবা অধিকার হরণের জন্য আইনগত শান্তির দাবী উত্থাপন। মুসলিম আইন অনুসারে ফৌজদারী দঙ্বিধি মতে যে কোন যোকক্ষা আংশিকভাবে অদ্যাবধি ব্যক্তিঅনুগ ব্যাপার, কারণ কভিন্তত ব্যক্তি অথবা তাঁহার উত্তরাধিকারী ( কিন্তু কোন কর্ত গঙ্ক নয় ) ইচ্ছা করিলে অপরাধীকে ক্সমা করিতে পারে অথবা তাহার শান্তিবিধান প্রার্থনা করিতে পারে। আইনের বিচারে মান্ষের ব্যক্তিপত অধিকার (হাক্ক আপামী) এবং আলাহ্য প্রতি কর্তব্য (হাক্কুলাহ) এই দুইরের মধ্যে পার্থক। বিদ্যমান। উদাহরণত মানুষ ন্যায়বিচার চাহিরা দাবী করিতে পারে নরহত্যার ক্ষতিগরণ (দিয়াত), কোন বিক্রিভ চবোর মূলা বা চোর কর্ত ক হাত বস্তর প্রতার্পণ। অপর পক্ষেকোন খানুষের অধিকার কুল হয় নাই অথচ ওধু আল্লাহর হকুম লংমিত হইরাছে, এরূপ ক্লেরে অপরাধীর শক্তি বিধান আলাহর প্রতি কর্তব্য বর্ণায়া পণ্য। দিতীয় ক্ষেত্রে যে কোন মসলিম পাপকার্য সম্পাদনকারীকে বিচারক্ষম ব্যক্তি বা ব্যক্তিসমষ্টির সমক্ষে উপস্থিত করিরা বিচারকের রার (ডা'বীর) ভাহার উপর প্রয়োগ করিতে সহায়ভা করার অধিকার রাখে। এই ধরনের অভিযোগকে 'দা'ওয়া'ল-হি 'সবাঃ' বলে ৷ আরু মহাতাসিব কর্মচারী হাট-বাজারে বাণিজ্যিক কাজ-কারবার পর্যবেক্ষণ করেন এবং প্রয়োজনবোধে সরকারী উকিলের কার্যত श्रुद्धन । आश्रास्त्र स्कूम अमानाकादीरक नावित्र जना विहातावरह সোপর্দ করার এই অধিকার হইতে উক্ত পদ উত্ত হইয়াছে। দা'ওয়া'ল-হি'সবাঃ হ'াদ্দ শান্তির উপহক্ত অপরাধের ক্ষেত্রে অন্যোদিত নয়। এইরাণ ছেত্রে কোন কারণে কোন বাজি সংলহভাগুন হইলে,বিচারক মারং উক্ত ঘটনা তদত করিবেন এবং অপরাধীর অপরাধ আইনত ৬ নিঃসবেহে প্রমাণিত হইবে তাহাকে আইনের সঠিক নির্দেশয়ত শাভি প্রয়োগর খাদেশ দিবেন। কিব যদি অন্যভাবে এইরাগ অগরাধ-রবণতা বছের ব্যবস্থা করা যায় তবে যতদর সভব অপরাধীকে শান্তি হইতে অব্যাহতি দান পুণোর কাজ।

কোন ব্যক্তির নিজৰ অধিকার সংক্রান্ত ব্যাগারে অভিবােগ আনরন করা হইলে নিশ্নে ববিত গছতি অবল্যন করা হয়। অভিবােগকারী (আল-মুদামি) ভাষার অভিবােগ বাধারীতি উপহাণিত করিবা বুবাইরা দিবার পর বিচারক অভিমুক্ত ব্যক্তির অবাব ক্রব করেন। অভিমুক্ত বাংক্ত অর্থাই আলারী অভিবােগের সভাতা বীকার করিকে আর কোন প্রশাণ দরকার হয় না। পক্ষাবেরে অগরাধী অভিবােদের প্রভিবাদ করিলে সাধারণত অভিযোক্তারার আলার করিলে সাক্ষা-প্রমাণ উপস্থিত না করা পর্মন করেনে রায় লানে বিরত থাকেন। বিচারক শ্বরং মাক্ষমার ভঙ্গাদি অবলত থাকিলে তিনি বিশেষ অবলার কোন গক্ষের সাক্ষা-প্রমাণ শ্বাবিরেকে আগন অবলতির কারণে সিজার ঘৌষণা করিতে গারেন, কিন্তু গক্ষ কর্তুক উপহাণিত সাজ্যা-প্রমাণ ব্যাবিরি বৈধ অথচ ভাষার শ্বনাত ভ্যারে বিগরীত হইলে তিনি কিছুতেই রায় লান করিতে গারেন না। মাক্ষমার প্রথ্যবাধ্য সাজ্য হইতেহে শ্বাধীন ব্যক্ষ সম্প্রির কর্তুক প্রস্তুক সাজ্যা এই প্রকার সাজ্যানাতাকে 'আলম্ব ব্যা

হয়। বিবিত সনীর নির্ভর্যোগ্য সাক্ষ্যদাতা কর্তৃক শ্বীকৃত না হইকে আইনত বৈধ প্রমাণ ব্যৱহা প্রণা ক্রবৈ না।

অভিযোগকারী প্রমাণ দিতে না পারিলে এবং আসামী হলক করিরা অপরাধ অধীকার করিলে উক্ত মোকক্ষমা বাতিল হইবে। আসামী হলক করিতে অধীকার করিলে করিরাদী হলক করিরা অভিযোগর সত্যতা দ্বীকার করিলে করিরাদী সভাবাদী বলিয়া প্রতিপন্ন হইবে। কোন অভিযোগ যদি যুক্তিসমত কারণ ব্যতিরেকে অভিযোগকারী অনেকদিন পর্যন্ত অবহেলা করিয়া নাাযা দাবী পেশ না করিয়া থাকে, তবে বিচারক উক্ত অভিযোগ বাতিল করিরেন, কারণ এমতাবদ্ধার বুবা যায় যে, দাবী ভিত্তিহীন। এইরূপ ক্ষেত্রে সমরের সীমারেধা নিশিচতরূপে নির্ধারণ করা হয় নাই। কোন কোন আকশীহনরর মতে ইয়া পনর বংসর আর কাহারও কাহারও মতে বিশ্ববংশর বা ভ্রমণ গ্রহার বংসর আর কাহারও কাহার ও মতে বিশ্ববংশর বা ভ্রমণ গ্রহার বা ভ্রমণ গ্রহার বা ভ্রমণ বা

সম্পূর্জী ঃ থাদীং সংকলন প্রয়ে, ফিক'ছ প্রয়ে এবং
Juynboll-এর Handbuch des islamischen, Gesetzesএর বিচার অধ্যার ছাড়াও; (১) Sachau, Muhamm, Recht
nach Schafiit. Lehre, p. 683 প.; (২) C. Snouck
Hurgronje, in ZDMG. liii (1899), 163—166 and in
TBGKW, xxxix. (1897), 431—457 (~Verspreide Geschriften, ii. 410—413 and 327—348); (৩) Bergstrasser,
Grundzuge des islamischen Rechts (Berlin-Leipzig
1935), p. 108 প.; (8) J. Wellhausen, Reste arab.
Heidentums (2nd ed.), p. 186—195.

Th. W. Juynball (S. E.I.)/মুহাম্মদ আবদুর রহীম দাাব্বাতু'ল-আরে দ ( دابة الأرض ) কুরুলান সাজীদে ২৭ঃ ৮২ আরাতে আছেঃ

"বখন যোষিত শান্তি উহাদের নিকট আসিবে তখন আমি মৃত্তিকা-পর্ভ হইতে নিগত করিব এক জীব যাহা মানুষের সহিত কথা বলিবে, বল্লভ ভাহারা আমার নিদর্শনে ছিল অবিশ্বাসী।"

হ'াদীছে' এ সম্বন্ধে উদ্ধিষিত হইগাছে যে, কিরামতের পূর্ব মরার সামা। পর্বত বিদীর্ণ হইবে এবং ইহা হইতে জ্ঞানার ৬০ গল দীর্ঘ একটি প্রাণী (য়ৄ!১) বহির্গত হইবে। উহার সহি চ সুমারমান ('আ)-এর সীল ও মুসা ('আ)-এর যন্টি আকিবে। সের যন্টি ভারা যু'বিনদিক্ষক আলাভ করিলে ভাষ্ণের মুখনওল উক্ষল হইবে এবং সকলেই ভাষ্ণিসকে যু'বিন বভিরা চিনিতে গারিবে। সে র সীল ভারা কাাফিরদের নাকের উপর 'কাাফির' কল সীল্লোহ্র করিয়া দিবে, ফলে ভাষ্কে সকলেই কাাফির বিরয়া চিনিতে পারিবে।

প্রস্থানী : (১) কু'রজান, ২৭:৮২, জারাত সংক্রাত ব্যাখ্যা তাক্ষীর প্রসমূহে। (২) তির্মিষ'ী, নিমী, ২খ, ১৫০:(৩) ঐ, হাশিরার মাধ্যাতীক-বিহণার-এর উম্ভি।

ভাবুল কালিম সুহত্মদ আদমুদীন দারুকাণাওয়া ঃ (درقاوه) দারুকণাবাট ক্রকরে বছরচন । একটি সূকৌ তারীকারে সভাগণকে সম্পিট্গতভাবে দার্কা।বি বি ন্র্রায় আল্-আরাবী আন-দার্কা।বা রি অনুগামিগণ ছারা এই সংছা গঠিত। উত্তর-সাঁচম আফ্রিকা অঞ্জে, বিশেষত মরক্ষো এবং আল-জিরিয়াতে উহাদের প্রভাব বিভ্ত। এক একজন সদস্যকে দার্কা।বা বিলাহয় এবং উহার বহুবচন দার্কা।ওয়াঃ। ঠাহাদিগকে শামি লিয়াঃ দারকা।ওয়াঃ-ও বলা হয়। তাহাদের সংঘ প্রাচীনতম শামি লিয়াঃ তারীকারে একটি লাখা। মাগারিবী সূকৌ আবু'ল-হণসান 'আঃী আল-শামি লী উক্তা সংঘ ছাগন করেন।

দারকণাওয়ার উৎপতিঃ ইদ্রীসিয় শারীফ, 'আলী ইব্ন 'আৰ্দি'র-রাহ্মান আল-জামান নামীয় এক ব্যক্তি সর্বপ্রথম দার্কণাওয়া: মতবাদ প্রচার করেন। তিনি ফাাস (Fas) নামক ছানে আবূ "আব্দিল্লাহ জাস্সুস-এর নির্দেশনাধীন সুফীতর অধায়ন করেন। শাযিকী মতবাদের শিক্ষক আৰু'ল-মাহণামিদ সিদি আল-'আর্বী ইবন আহ'মাদ ইব্ন 'আব্দিলাহে মা'আন্ আল-আনালুসী-র সজে ডিনি পরবভীকালে যোগদান করেন। মাহণামিদ সিদির মৃত্যুর পর ভিনি তাঁহার ছলাভিষিক খ্ইয়া ফান্সের অর্গত হম্যতু'র–রামীলাঃ নামক ছানে একটি যাাবি য়াঃ বা খান্ক াাহ নিৰ্মাণ করেন। ডিনি একশত পাঁচ বৎসর বয়সে ১১৯৩/১৭৭৯ সালে, ভিন্নমতে ১১৯৪/ ১৭৮০ সালে ইন্তিকাল করেন। ভাঁহরে বহ শিষা ছিল। তাহাদের মধ্যে তাঁহারা উভরাধিকারী মুলায় আল-'আর্বী আদ-দির্কণাব'ী ( যাঁহার নামানুসারে সংযের নাম রাখা হইয়াছে ) ছিলেন সর্বাধিক খ্যাতিসম্পন। ৰেয়োক্ত আৰু হামিদ ম্লায় আল-অারবী ইব্ন আহ্'মাদ ইব্ন'ল-হ'লায়ন ইব্ন মুহ'াশ্মাদ ইব্ন যুসুফ ইব্ন আহ'মাদ একজন ইদ্রীসী 'শারীফ' ছিলেন। তিনি দির্ক'াবি'ী শারীফদের অন্তর্ভু ছিলেন যাঁহারা মরক্ষার ধারওয়াল পোরের মধ্যে বসতি স্থাপন করিয়াছিলেন। এই শারীফগণকে তাঁহাদের প্ৰপুক্ষ যুসুফ ইব্ন যাান্ন্ন-এর উপনাম আবু দারকাা (অগ্রাৎ **চর্ম-চালবাহী) অনুসারে দা**র্কাথ**ী** বলা হইছ। ১১৫০/১৭৩৭ সালের পর মূলায় আল-'আরবী জন্মগ্রহণ করেন এবং বানু যার-ওয়ার গোরের মধ্যে তাঁহার ব্বারৌহ যাবিয়াতে ১২৩১/১৮২৩ সালে ইন্তিকান করেন। মূলায়ে আল-'আর্বীয় শায়খ 'আলী ইব্ন 'আবদি'র-রাহ'মান আল-জামালে শিক্ষা দিয়াছেন যে, পাথিব সম্পদ পরিত্যাগ করিতে হইবে এবং মূল সু:ফীবাদের দিকে প্রভ্যাবর্তন করিতে হইবে। বিশেষভাবে শাষিংলী মতবাদ অবলম্ম করিতে হইবে। মূলার ভাল-'আর্বী আদ-দারকাাব**ী ভারার ও**রার ন্যায় কড়া ছিলেন এবং সুধীজনের নিয়ম-পদ্ধতি শানিয়া চলিতেন। একদিন ফেষ (Fez) নগরীর রাভায় এক দোকানের সম্মূখে দণ্ডায়মান অবস্থায় ওঁহোর সহিত হনানধন্য সূ'ফী সিদি আল-'আর্বী আল-বাক্'ফ'াাল-এর সাক্ষাৎকার ঘটে। তথ্য সিদি আল-বাক্'ক'াাল আধ্যান্ত্রিক ভাবাবেলে উডেজিত ছিলেন ; তাঁহার চতুদিকে লোকজন সমৰেত হইয়াছিল এবং তিনি তাহাদের সম্মূৰে ৰ<del>ত্</del>তা করিতেছিলেন। মুলাার আল-'আসুবী তখন তাঁহার পার্যে আসিয়া দাঁড়াইলেন। সেই আলোকোভাসিত দরবেশ তাঁহাকে কাছে ডাকিয়া হাত ধরিয়া আলিঙ্গন করতঃ তাঁহার মুখগহশরে জিহণ প্রবেশ করাইয়া চুষিতে বলিলেন। তিনি ভবিষ্যদাণী করিয়া বলিলেন, ''আমি ভোমাকে পূর্ব-পাকিষের উপর পরিচালন ক্ষমতা অর্পণ করিলাম।" অতঃপর মূলায়ে আল-'আরবী চলিয়া খেলেন। কিন্তু কয়দিন পর উক্ত দরবেশ ইন্ডিকাল করেন। পরবর্তীকালে এইরূপে দীক্ষা-পদ্ধতি কতিপয় দার কণাবণীদল পুনঃবর্তন করেন (বিশেষত হাব্রীয়া দল )।

সংঘের পুরোধা হইয়া মূলায়ে আল-'আর্বী সংঘকে দৃঢ় ভিডিঃ উপর সুপ্রতিন্ঠিত করেন, অনুগামীর সংখ্যা বধিত করেন এবং বিখিত রাসাা'ইল ( চিঠি ) মারুফত চাল-চলনের নিষ্ম-কান্ন প্রবর্তন করেন। এই সব নিয়ম-কণান্নের ফলে উজ মতবাদের ঐক্য সুনিশ্চিত হয়। এই সংঘের খাওয়ান অর্থাৎ ভাতৃবর্গ দারক'াওয়াঃ বলিয় ( দারকণাব ীর অনুপামী ) পরিচিত হইয়া উঠে এবং তাহাদের বিশেষ সংখ্যাবৃদ্ধি ঘটে। হযরত মূসাা ('আ)–এর অনুকরণে তাহারা লাঠি∢ উপর ডর করিয়া চলিত, হ্যরত মুহাদ্মাদ (স')-এর সাহাাবী আ হরায়রাঃ (রা)-এর অনুকরণে তাহারা কণ্ঠে কাঠের ভটির মালা পরিখান করিত, আবু বাক্র (রা) এবং 'উমার (রা)-**এর অনুকরণে লম্বা দ**াড়ি রাখিত এবং দক্ষিণ মর্ভ্যাের কেহ কেহ জীর্ণ পোশাক পরিধান করিয় সৰুজ পাপড়ী বাবহার করিত। তাহাদের শায়খ নিম্নোক্ত নির্দেশদিঙ প্রদান করেন: নাচিয়া নাচিয়া আঞ্চাহর প্রশংসা কীর্তন করা, এক অথবা মরুভূমিতে সাঝাতে আদায় করা, সাধারণ জুতা পরিয়া অথব श्रांति शास्त्र होंहो, ऋधान्न धिर्यधाद्रभ कहा, आग्रन द्राया भावन पाद ইপ্রিয় দমন করা, ক্ষমতাসীনদের সাহত্য পরিহার করা এব। কেবল ধর্মনিষ্ঠদের সাথিধ্যে বাস করা। এই সব সাধনা কঠো? হইলেও বাস্তব দীক্ষা দান অতি সহজ। শার্থ মুরীদের দক্ষিণ হর ধারণ করিয়া কু'রআান শরীফের নিশ্নলিখিত আয়াতভাৰি আর্থি করেন (সুরা১৬ :৯১): "আরাাছ্র সহিত যে চুক্তিতে আকা হইতেছ উহা বিশ্বস্ততার সহিত প্রতিপালন করে। যে প্রতিশুন্তিয়ে অধীকারাবন্ধ হইলে, উহা লখ্যন করিও না, আল্লাহ্কে সাক্ষ্য মানিয়াং এবং তিনি অবগত আছেন তোমরা যাহা করে।" শার্থ তখন তাহাবে প্রত্যাহ সকালে-বিকালে ইস্তিগ্'ফাার দু'আা' একশতবার করিয় পড়িতে হকুম করেন। ইস্তিস ফারে দু'আ' এইরূপ। "আমি সাক সিতেছি যে, এক আলাম্ব্যতীত আর কেহ উপাস্য নাই। তিনি অবিতীয়, তাঁহার কোন অংশীদার নাই; তাঁহারই জন্য সর্বক্ষমত এবং প্রশংসা ; তিনি সর্বোপরি ক্ষমতাশালী।" নব-দীক্ষিতকে নিম্নেত দু'আা' একশতবার পড়িয়া সণলাতি সমাণত করিতে হয়, "আলান ব্যতীত আর কোন উপাস্য নাই।'' ইহাই সংঘের নিয়মানুষায়ী ষি'ক্ (৫.) এবং উহা অবশ্য প্রতিপালনীর। দীক্ষালাভের পর উপস্থি ভাতৃবর্গ হ'।দ্'রা-তে একর হয়। হ'।দ্'রা হইতেছে নব দীক্ষিতে সম্মানার্থে পবির সম্মিলন। উহাতে নাচ-গান করা হয়। কতিগা প্রধান পোর দার্কণাওরাঃ সংঘের ধর্মীর রীতি-নীতি গ্রহণ করে এব তাহাদের প্রভাবে সংঘ কয়েকটি শাখায় বিভক্ত হইরা পড়ে। কো ্কান শাখা রাজনৈতিক ভূমিকার অবতীর্গ হয় এবং প্রথমত ভুকীদে এবং পরবর্তীকালে ফরাসীদের বিরোধিতা করে। **সামান্য পরিবর্ত** সহকারে ইহা মরভোতে কতিপয় ধ্যীয় দলের স্থিট করিয়াছিব ঐ দলসন্ত্র রীতিনীতিতে আরও কড়াক্ডি ছিল। এইরেশ 📆 দল হইল কিত্তানির্∣ন (সিদি মুহ**াম্মাদ আল-কিত্ত≣কী** শিষ্যরুশ, জিনি 'সংলাওয়াাডু'ল-আন্ফাাস্' গ্রছের রচ**রিভা ) 🐠** হণর রাাকি রান ( থাহারা ছিল প্রকৃতপক্ষে রাজচোহী, সিদি মুহা 🖚 জাল-হণর্রাকে'-এর শিষা। তিনি মূলায় জাল-'আর্বী 📟 দার কণাবণীর তৃতীয় হলাভিষিক।)। উক্ত দলভলির **প্রভাব-প্রতিক্রি** ক্ষেম্ন (Fe2) এবং উহার গরিবেশের বাহিরে বিস্তার **নাভ করে নাই**।

প্রস্থাতী ঃ (১) R. Basset, Recherches sur in sources de la salouat al-Anfas (Algiers 1905), p. প.; (২) আৰু হাামিদ মুহাদ্যাদ আল-পান, বী আল-কানী, বিজ

'আাতু'ল-মাহ'াসিন ( ফাাস ১৩২৩ ), ছা.; (৩) ন্লায় ভাল-'আর্বী দশরকশাবাী, বাসাাইল ( ফেষ ১৬১৮), স্থান (৪) আস-সাল্যাবাী, কিড়াব্'ল-ইন্ডিক'স'।।' (কায়রো ১৩১২ ), ৪খ. ১৪০ প. : (৫) আল-কিডাানী, সালাওয়াাতু'ল-আন্ফাাস (ফেষ ১৩১৬). ছা. বিশেষত ১খ, ১৭৬, ২৬৭, ৩৫৮, (৬) A. Cour, Establissement des dynastics des Cherifs (Paris 1904), p. 227 n.; (9) Depont et Coppolani, Les Confreries Musulmanes (Algiers 1897), p. 503 %. (b) E. Doutte, L' Islam en 1900 (Algiers 1901) W. 1 (5) Feraud, Hist. de Gigelli (Constantine 1870), v., (50) De Grammont, Hist. d'Alger ( Paris 1887 ), p. 349 4.1 (88) Lacroix, Les Derkaoua d'Hier et d'Aujourd'hui (Algiers 1902), (53) Montet, De l'Etat Present et de l'Avenir de l'Islam (Paris 1910), p. 96 9., (80) d. Les Confreries Religieuses de l'Islam Marocain, in RHR, 1902, vol. xlv., p. 16 9., (58) Nehlil Notice sur la Zaouiya de Zegzel (Algiers 1910); (56) Rinn, Marabouts et khouan (Algiers 1884), p. 233 n., (Su) Rousseau, Chronique du Beylik d'Oran (Algiers 1354), wt. : (59) Delpech. Resume Historique sur le Soulevement des Derk'aoua de la Province d'Oran, in Revue Africaine, vol. xviii., p. 39 4., (Sb) L. Voindt. Confreries et Zawiya au Maroc, in Bulletin de la soc. d. Googr. d'Oran, fasc 204-206.

A. Cour (S.E.I.)/মুহত্মদ ভাবদুর রহীম দারাষী [ الدرزى ) حرزى ] প্রুমদের (প্র.) ধর্ম-প্রবর্তকপণের অনাতম, তবে সর্বপ্রেষ্ঠ নন । হাম্যাঃ সর্বপ্রেষ্ঠ ভিলেন বলিয়া মনে হয়, কিন্তু দারাষী নাম হইতেই এই সজ্পুদায়ের নামকরণ হইয়াছে। মুসলিম এবং শুস্টান বহ ঐতিহাসিক তাঁহার সম্ভে বিবর্গ লিগিবছ করিয়া গিয়াছেন । প্রুমদের পুত্তকাদিতে তাঁহার নাম উল্লেখ আছে। দুঃখের বিষয়, বিভিন্ন সুরগুলি হইতে প্রাণ্ড বিবর্গীসমূহের মধ্যে আদৌ মিল নাই।

ইহা নিশ্চিত মনে হয় যে, দারাষী একজন বাাতিনী ধর্ম-প্রচারক ছিলেন অর্থাৎ দাাসি (এ.) হিসাবে প্রচার ওক্ত করিরাছিলেন। খুণ্টান ঐতিহাসিক John of Antioch এবং আল-মাকীন (প্রথমোজ্য জন তাঁহার সমসামন্ত্রিক ছিলেন) বলিয়াছেন, তাঁহার নাম ছিল মুক্শিমাদ ইব্ন ইস্মাশ্রের এবং তিনি গারসিক বংশোভূত। লুমদের পুজকাদিতে তাঁহার নামের সঙ্গে ভুকী ভাষার নেশ্তেমীন শব্দ রহিরাছে। ঐসব পুজকে তাঁহার নামের উচ্চারণ দারাষী দেওরা আছে।

৪০৮/১০১৭ সালে তিনি মিসর মধন করেন। ইহার পূর্ব বংসর ৪০৭/১০১৬ সালে, তিনি হ'াম্থা-কে ইরামে বলিয়া খীকার করেন। কারণ হ'াম্যা-র লিখিত চিঠিপরে গাওরা বার বে, গারাবীকে একাহবাদী ধর্মসতে মা'যু'ন (নীচু সদম্বাদার ধর্ম-প্রচারকা) আলী ইব্ন আহ'মাদ হ'াব্বাাল দীকা দান করেন।

কাররো নগরীতে খলীকা আল-হাাকিম বিআশ্রিলাক্-র দরবারে তিনি চাকুরী প্রথণ করিরা প্রথম দিকে খলীকার অনুপ্রহ লাভ করেন এবং হ''ম্যা-কে অগসারণ করিতে চেল্টা করেন; ৪০৯/১০১৮ সার পর্যন্ত বেশ কিছু লোক তাঁহার পক্ষতুক্ত হইলে ( তাঁহার নামানুসারে

আখ্যায়িত দারাষীসপ) হ'াম্যাঃ তাহাদিগকে উৎপীড়ন করেন; তাহাদের মধ্যে খ্যাডনামা ছিলেন বার্থ'া'বল। অদ্যাবধি হ'াম্যাঃ কর্তৃক লিখিত বিবরণী বর্তমান আছে; উহাতে তিনি দারাষীর কার্যকলাপ সম্ভদ্ধ বলিয়াছেন। তিনি তাহাকে উদ্ধৃত শারতামান বিলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন এবং কর্মা প্রসঙ্গে বলিরাছেন যে, তিনি ইমাান বিরোধী অর্থাৎ তাহার ক্রিয়াছিন, তিনি অভিবাস করিয়াছেন, ''তিনি ইমাামের হলহায়া হইতে সরিয়া দিয়া 'সায়ক্'ল-সমান' অর্থাৎ ধর্মবিশ্বাসের তরবারী উপাধি প্রহণ করিয়াছেন (৪০৯/১০১৮)।

দারায়ী সর্বপ্রথমে খলীকা হাাকিমের খোলাই প্রকাশ্যনের বীকার করেন। তাঁহার মতানুসারে পৃথিবীর আলিকালে হ্বরত আদাম ('আ) ছিলেন হাল্ট-কারলের মূর্ত-প্রতীক এবং তাঁহার পরে তাঁহার বংশধর কাাতি মী ধলীকাশের মধ্যে উহা সকারিত হয়। এই মতবাদ পরিস্কৃট করিয়া তিনি একগানা পুস্ক প্রকার করেন। আসলে এই মতবাদ পূর্ববর্তী বাাতি নী পদ্ধতিরই বাছর প্রয়োধ। কায়রোর জামিশ মাসজিদে তিনি তাঁহার প্রস্থানি গাঠ করিয়া ভানাইলে হাাকিম উহার কোন প্রতিবাদ করেন নাই বটে, কিন্ত ভাহা জনমনে ঘূণা ও ক্লোধের সঞ্চার করে। কথিত আছে, তিনি স্বাদ্যান এবং নিষিদ্ধ বিবাহ বৈধ ঘোষণা করেন এবং পুনর্জ্যবাদ শিক্ষা দেন।

'আব্দু'ল-মাহ'াসিন বলিয়াহেন, দারাষী সম্ভে যে লোক-নিশা হৃতিট ইইয়াছিল ভাহার ফলে তিনি সিরিয়ায় চলিয়া যাইতে বাধা হন। সেখানে পর্বভবাসিগণের নিকট, বিশেষভাবে ভায়মুলাহে উপত্যকা এবং বাানিয়াস অঞ্চলে তাঁহার মতবাদ প্রচার করিতে থাকেন। ত্কীগণের সহিত ভাহার সংঘর্ষ বাধিলে ভাহাদের সহিত এক মুভে তিনি নিহত হন।

John of Antioch এবং তাঁহার পরবর্তী আল-সাকীন দার্রাধীর এবংবিধ পরিণতির কোন বিবরণী প্রদান করেন নাই। তাঁহারা বরেন, দারামীর শিক্ষার কায়রোতে জনবিক্ষোভের ফরে হাাকিবের বাহনে পথ অতিক্রমকালে তুকী বালক ভ্তাসণ কর্তৃক তিনি নিহত হন। তাঁহার মৃত্যুর পর তাঁহার পৃথ লুন্ঠিত হয়, নগরীতে তিনদিন-ব্যাপী দালা-হালামা চলে এবং নগরের সিংহ্ছার বয় করিয়া দেওয়া হয়। যে তুকী তাঁহাকে হত্যা করে সে ধৃত হয় এবং অন্য অজুহাতে তাহার প্রাণদেও দেওয়া হয়। য়ৢয়দের নিকট হইতে প্রাণত মূল বিবরণী গাঠ করিলে বিশ্বাস হয় য়ে, হায়বার য়য়েচনায় গাঁহাকে হত্যা করা হইয়াছিল (৪১০/১০১৯), তাঁহার জনুলামি-প্রদের অনেকেই (বারবা। বিল সমেত) তাঁহার নায় পরিপতি লাভ করেন।

প্রমূপজ্বী ; (১) S. De Sacy, Expose de la Religion des Druzes, vol i., Introduction, p., eccleratii.—ccclerativ., vol. ii, p. 157 ज. 170, 190; (২) John of Antioch, Chronique, ed. Cheikho Carra de Vaux and Zayat; (৩) কাহিৰুত্ব-ভূৰ্যা, নাহাক্ত'ব্-বাহাৰ, ১খ, ২১৪, হালাৰ ১৯২৬ খু.; (৪) ইব্ন ভাষানীবিকান, জান্-নুজুন্'ব-বাহিরাঃ, ৪খ, ১৮৪; (৫) আল-মুহিত্বী, খুলাসাভূ'ল-আছিয়ার, ৩খ, ২৬৮; (৬) ইবরাহীন আল-আসঙ্কাদ, ভানব' কি'ল-আমহাান, ২খ, ১৯০—১২৬, বৈক্ত ১৯২৫ খু.; (৭) বানদলী জাওনী, ভামনীখু'ল-হ্যারাকাভি'ল-ফিকরিরাঃ কি'ল-ইসল্লান, ১খ, ৮৯—১২১; (৮) কিরদ 'জাজী, বিভাভূ'শ্-লান, ৬খ, ২৬৮—২৭৬; (৯) দা.মা.ই. ১খ, ২৫২—২৫৪।

B. Carrado Vaux (S.E I.)/মুহুম্বদ আবদুর রহীন

দারিমী (الدارسي): আদ-দারিমী) আৰু মুহ । চমাদ 'আব্দুলাহ্ ইব্ন 'আব্দি'র-রাহ মাান ইব্নি'ল-ফাদ্'ল ইব্ন বাহরাম ইব্ন 'আবদি'স -- স ামাদ আত-ভামীমী, মুহ । দিছ , ১৮১/৭৯৭ -- ৮ সালে সমরকদে জনগ্রহণ করেন। ৮ অথবা ৯ যু 'ল-হি জ্ঞাঃ, ২৫৫/১৮ বা ১৯ নভেম্বর, ৮৬৯ সালে তদীয় জন্মহানে ইতিকাল করেন।

হাদীছে সন্ধানে তিনি খুরাসান, সিরিয়া, ইরাক, মিসর এবং হিজায় প্রভৃতি বহ ছান পরিভ্রমণ করেন এবং আবু'ল-য়ামান আলহাকাম ইব্নু'ন-নাফি', য়াহায়া ইব্ন হাসসাান, মুহামান ইব্ন
'আব্দিলাছে আর-রাকাশিী, মুহাম্মাদ ইব্নু'ল-মুবারাক, হিংব্বাান
ইব্ন হিলাল, যায়দ ইব্ন লাহ্মাা ইব্ন 'উবায়দ আদ্-দিয়াশকা), ওয়াহ্য ইব্ন জারীর প্রমুখ মুহাদিছাগণের নিকট তিনি হাদীছা অধ্যয়ন করেন। তাঁহার হালগানের মধ্যে মুসলিম, আবু দাউেদ, আত্-তির্মিষা), আন্-নাসা।'ঈ (তাঁহার 'সুনান' বাতীত), 'আব্দুলাহ্ ইব্ন আহামান ইব্ন হালাল, 'সসাা ইব্ন 'উমার আস্-সামারকাশী এবং আরো অনেকে ছিলেন।

তিনি সময়কদের কণাদ'ী পদে নিযুক্ত হইয়া কেবলমার একটি মোকদমার বিচার করিয়াই পদত্যাগ করেন। তিনি ছিলেন ধামিক, উৎসাহী, তীক্ষমেধা এবং দরিল।

তিনি নিম্নে বণিত গ্রন্থভাল প্রণায়ন করেন ঃ (১) আল-মুস্নাদ ঃ হাদীছা সংকলন, দৈনন্দিন কার্যকলাপের বিবরণ প্রদানের উদ্দেশ্য সম্পাদিত, ফিক্ হ্শাস্তের বিভিন্ন অধ্যায় অনুযায়ী হাদীছা সমূহ ত্রেণী-বিভাজা যদিও হয়খানি প্রসিদ্ধ সাহাহীহা হাদীছা প্রছের সমত্লা নর, তথাপি এই সংকলন বিশেষ সুনাম অর্জন করিয়াছে এবং পর্বতীকালে পুনলিখিত হইয়াছে। ২। আত্-তাফসীর ও ৩। কিতাবে লামিশ। শেষোজা গ্রন্থয় গাওয়া যায় না।

প্রম্বর্গনী (১) যাহাবী, তারাকিরাতুল-হাক্ষাজা (হারদরা বাদ n. d.), ২খ, ১১৫ ; (২) ইব্নুল-কার্যাসারানী, আল-জারানা কিতাবার আবী নাসারি'ল-কালাবারা ী ওয়া আবী বাক্র আল-ইস্বাহানী (হারদরাবাদ ১৯২৩), ১খ, ২৭০; (৩) ইব্নুল-আছাীর, আল-কাামিল (কাররো ১৩০৩), ৭খ, ৭১; (৪) আদ্-দিয়ারবাক্রী, তা'রীখ্ল-খামীস (কাররো ১২৮৬), ২খ, ৬৪১; (৫) আব্'ল-ফিদাা', তা'রীখ (কনস্টান্টিনোপল ১২৮৬), ২খ, ৪৯; (৬) Brockelmann, GAL, i. 163 (2nd. ed. i. 172) and suppl., 1. 270; (৭) Goldziher, Muh. studien, ii. pp. 258—260.

Moh, ben Cheneb (S.E.I.)/মুহত্দম আবদুর রহীম দাক্রি'ল-ইসলামে (دارالاأسلام) ইসলামের আবাসভূমি ঐ দেশকে বলা হয় ষেধানে ইসলামী আইন-কণানুন বলবং থাকে এবং যে দেশ মুসলিম সার্বভৌম শাসকের অধীন। ঐ দেশের বাসিদ্দা মুসলিম এবং অমুসলিম উভয়ই হইতে গারে। এইরূপ অমুসলিমগণকে যি'ত্মী বলা হয়। অমুসলিমগণও মুসলিম শাসনের অনুগত থাকে। কোন কোন বিষয়ে বি'ত্মীদের ক্ষমতা সীমাবদ্ধ থাকে এবং এই শর্তে তাহাদের জান-মালের নিরাপভার দায়িত্ব মুসলিম রাষ্ট্র গ্রহণ করিয়া থাকে (য়. বিভ্নমা)। (দারু'ল-হ'ার্ব, দাক্রে'স-সুল্হ' প্রবন্ধ এবং সেধানে প্রদত্ত গ্রহণ্ডার।)।

D.B. Macdonald (S.E.I.)/মুহত্মদ আবদুর রহীম
দাকি ল-হার্ব (دار الحرب) দাকি ল-হার্ব কথাট কুরআন ও হাদীছে উল্লেখ নাই, তবে কতিগয় ইসলামী

আইনভের মতে পৃথিবীকে দুই ভাগে বিভক্ত করা যায় ; যথাঃ माक्र'त-र्'ात्र এदश माक्र'ल-रेजनाम। य रमन मुजनिय नाजन-ধীন, সেই দেবই লাকে'ল-ইসলাম (ইসলামের জাবাসভূমি)। যে দেশ মুসলিম শাসনাধীন নয় তাহা মুসলিমদের ভারা ষ্তদিন পর্যন্ত বিজিত হইয়া দাকে'ল-ইসলামে (ইসলামের আবাসভূমি) পরিণত নাহয় ততদিন পর্যত সেই দেশ কার্যত অথবা মূলত মুসলিমদের জন্য দারে ল-হণ্যত্ব বা যুদ্ধ এলাকা (এই সূরের ব্যতিক্রমের জন্য দাক্রি'স'-স'লহ ৪.)। দাক্রি'ল-হারেবকে দাক্রি'ল-ইসলামে পরিণত করাই জিহাদের অন্যতম উদ্দেশ্য এবং এই মত-বাদ অনুসারে প্রতিটি মুসলিম রাউ ও অমুসলিম জগতের মধ্যে ম্লত ব্রমান অবস্থা বিরাজমান। কাহারও কাহারও মতে লছুডা-মূলক কারণ বাতীত অম্সলিম রাষ্ট্রের বিরুদ্ধে যুদ্ধের মনোভাব পোষণ করা ইসলাম পরিপদ্ধী (স্রা: ২: ১৯০; ২২: ৩১--৪০)। মুসলিম শাসক্রপন বস্তুত অমুসলিম জগতের সহিত অবিরত যুদ্ধাবস্থায় থাকিতে পারে না, তাই এই পরিস্থিতির মুকাবিলা করার জন্য যুক্তিপূর্ণ উপায় উভাবন করা হইয়াছে। দারে ল-ইসলামে ( ইসলামের আবাসভূমি ) এক সময়ে অন্তর্ভুক্ত কোন দেশে নিশেনাজ তিন অবহা পাওয়ানা পেলে উহা দাাক্ল'ল-হ'ার্বে (যুদ্ধ এলাকা) পরিণত হইবে না ; (১) যদি ইসলামের বিধান মৃতাবিক সিদ্ধান্তকে উপেক্ষা করা হয় এবং অবিশ্বাসীদের সিদ্ধান্ত বলবৎ করা হয়. (২) যে দেশ দাক্লে'ল-হণার বের অব্যবহিত সন্নিকট এবং উভয় দেশের মধ্যে কোন মুসলিম দেশ না থাকে, (৩) যেখানে মুসলিমদের এবং ভাহাদের যি শ্মীদের কোন রক্ষা ব্যবস্থানা থাকে (ষি শ্মা: ৮. )। এই তিন সুবৃহার মধ্যে প্রথম অবহাটিই বিশেষ তাৎপর্যপূর্ব। কেহ কেহ স্বীকার করেন যে, কোন দেশে যদি ইসলামের একটি নির্দেশও (হ'ক্ম) প্রতিপালিত হয় তবে সেই দেশ দারে লৈ-হার ব হইতে পারে না। সফলতার বিশেষ আশা না থাকিলে এবং মুসলিম শাসনকর্তা কর্তৃক পরিচালিত না হইলে কার্যত জিহাদ ঘোষণা করা আইনসঙ্গত হইবে না। উক্ত শর্তসমূহ পরণ করা হইলে ইসলামের জাবাসভূমির উপর অবিশ্বাসীর শাসন পরিচালনা অসসত ও অবাশ্ছিত। কোন মুসলিম দেশ দায়ে 'ল-হণারুবে পরিণত হইলে সেই দেশের সকল মুসজিম অধিবাসীর কর্তব্য সে দেশ বর্জন করা। যদি শ্রী স্বামীয় সঙ্গে দেশত্যার করিতে অস্বীকার করে তবে সে আইনত পরিভাজা বলিয়া পরিগণিত হইবে।

প্রমূপনী: (২) Juynboll, Handbuch des islamischen Gesetzes, p. 343, (২) Snouck Hurgronje, Politique Musulmane de la Hollande, p. 14 (-verspr. Geschr. iv/ii., 232), (৩) Hughes Dictionary of Islam, p. 69 প., (৪) W. W. Hunter, Indian Musulmans, the last two on the Indian Situation, (৫) সাল্লিদ আৰু'ল-আ'লা মাওদুদী, সূদ (উদ্' ও বলানুবাদ), (৬) মৃহং মাদ জ'াফ্ক'দ্-দীন, ইসলাম কাা নিজ'াম-ই-আমান, আ'জমসড় ১৯৬৬ খৃ., (৭) হ'ারদার বামান সি'শীক'ী, ইসলাম কাা নাজ'রিয়া-ই-জিহাদে, লাহোর ১৯৪৯ খু.।

D. B. Macedonald (S.E.I)/মুহণ্মদ আবদুর রহীম
দ্যাক্ল'স্-সু-লুহ্ণ (دار الصلح) কোন কোন মাষ্-হাবের
'আালিমগণ দ্যাক্ল'ল-হার্ব এবং দ্যাক্ল'ল-ইসলাম ব্যতীত ভূতীর
একটি দ্যার-এর (আবাসভূমি) অভিত্ব ত্তীবর করেন—উহা হইজ
দ্যাক্ল'স্-সু-লুহণ বা দ্যাক্ল'ল-'আহ্দ। যে দেশ মুসলিম শাসনাধীন

নয় অখচ ইসলামের সহিত উহার কুরদ-সন্দর্ক বর্তমান, সেই দেশকে पाक्रि'म्'-म्'ल्र' वता रहा। हेमबाबी खाइन-कान्*न* ब अन्यस्क সু লহ'নে অথাৎ চুক্তি মুতাবিক বন্দটি ('আন্ওয়াতান অর্থাৎ ছোর-পূর্বক শব্দের বিগরীত অর্থবোধক) ব্যবহৃত হইয়া থাকে। এই প্রকার মর্যাদার দুইটি ঐতিহাসিক উদাহরণ এবং এই মতবাদ প্রহনের বাহাত মূল কারণ হরৈতছে নাজ্রাান এবং নূবিয়া। নাজরাানের খুস্টান অধিবাসীদের উপর হ্ষরত মৃহণ্শমাদ (স') স্বয়ং কর ধার্য করিয়া এবং তাহাদের নিরাপতার ভার গ্রহণ করিয়া তাহাদের সহিত একটি সন্ধিপয় সম্পাদন করেন। এই করকে কেহ কেহ খারাজ (৪') এবং কেহ কেহ জিষ্য়া: (৪.) নামে অভিহিত করিয়া থাকেন ( তু' সমস্র ব্যাপারটি সমকে বালাামু রী, ফুতুহ , ed. de Goeje, p. 63 প., Sprenger, Leben Mohammads, iii. 502 প.)। নৃবিয়ার বাাপারটি কিছুটা অন্য ধরনের ৷ নূবিয়াবাসিখণ 'আবদুলাহ ইব্ন সা'দের সঙ্গে তুজিবছ হন ('আহ্দ)। ঐ চুজি অনুসারে তাহাদিগকে কর আদায় করিতে হইত। অপরদল স্পণ্টভাবে দাক্রে'স্'-সু'ন্হ' মতবাদের বিরো-ধিতা করেন। তাঁহাদের মতে যে দেশ যুদ্ধে বিজিত বা ইসলামী শাসনে নীত হয় নাই সেই দেশের সঙ্গে সু:ল্হ' বা 'আহ্দ হইতে পারে না ; বরং হল্মাঃ বা ব্যবসা-চুক্তি হইতে পারে এবং পণ্যদ্রব্য বিনিময় ব্যবস্থা করা ঘাইতে গারে (বালাাযু-রী, ফুতুহ-, ed. de Goejc, p. 236 M., Weil, Gesch. d. Chalifen, i. 16 M., Lane Poole, Hist. of Egypt, p. 21 প., Torrey, ইব্ন 'আবদি'ল-হ'াকাম হইতে অনুবাদ, in Yale Bibl. and Som. Studies, p. 307 প. )। এইরূপ ধারণাই সম্ভবত পরবর্তীকালে শৃস্টান রাষ্ট্রের সহিত মুসলিম রাষ্ট্রের চুজি সন্সাদনের বৈধতার মূল ভিত্তিরূপে পূহীত হয় এবং ঐ সকল রাষ্ট্র হইতে প্রেরিড উপহারাদি গৃহীত হইতে থাকে। এই ব্যাপারে পঠনতাত্রিক ব্যবহা মাাওয়ার্দী আনুষ্ঠানিকভাবে লিপিবভ করিয়া পিয়াছেন। যে সকল দেশে মুসলিমগণ বিভিন্ন ধরনের প্রত্যক্ষ শাসন প্রবর্তন করিতে সমর্থ হন, সেইসব দেশকে তিন প্রেণীতে বিভক্ত করা যার ঃ (১) বৃদ্ধের মাধ্যমে যেসব দেশ করারত হইয়াছে, (২) যে সব দেশ পূর্বতন শাসকগণের পলায়নের ফলে বিনা যুদ্ধে আয়তে আসিয়াছে, (৩) এবং যেসব দেশ সন্ধিঞ্জমে (সু:ল্হ') গৃহীত হইয়াছে। তৃতীয় প্রকারটি আবার ভূমির রভাধিকার হিসাবে দুই রকমের হইতে পারে: (ক) ধাহা মুসলিমদিসকে ওয়াক্'ফ হিসাবে প্রদত্ত হইয়াছে অথবা (ব) ধাহা মূল মালিকগণেরই অধীনে রাখা হইয়াছে। প্রথম অবস্থায় দেশের আদি অধিবাসিগণ যি শ্মী হিসাবে স্থারাজি ও জিষ্যাঃ দিয়া ভাহাদের জমি ভোগ-দখল করিতে পারিবে এবং সেই দেশ দ্যাক্র'ল ইসলামরূপে পরিস্থিত হইবে। বিতীয় অবস্থায় চুজির শর্ভ এইরূপ হইবে যে, মূল মালিকস্পই জমির মালিক থাকিবে এবং উৎপন্ন ফসল হইতে ধারাজি পরিশোধ করিবে। এই ধারাজিই জিম্মাঃ বলিয়া পণ্য হইবে। তাহাদের কেহ ইসলাম প্রহণ করিলে ঐ **খা**রা<del>ত</del> রহিত হইবে। এই প্রকার দেশকে দাক্রেল-ইসলাসিও বলা যায় না, माक्र'त रुपद्ववे वर्ता यात्र मा : वद्रश के मिन्स्क माक्र'म्'-म्'ब्र्ट वर्ता হয় (দাক্ল'ল-'আহদ্ও বলা চলে )। এইরূপ দেশের **ভূমি সাজিকদের** নিজ্ম সম্পত্তি হুইবে এবং উহা বিক্রয় করিবার বা বন্ধক দিবার ক্ষমতা তাহাদের থাকিবে। এই ভূমি মুসলিমদের হ<del>ত</del>পত হইলে **থারাাজ** আদায় করা চলিবে না, ('উশর লওয়া হইবে )। জমির অধিকারিসণ মত্যিন পর্যন্ত চ্যুক্তির শর্ডসমূহ পালন করিতে মাকিবে ভ্রুতিসন এই ব্যবস্থা অব্যাহত থাকিবে এবং তাহাদের নিকট জিষ্যাঃ আদায় করা

হইবে না। কারণ তাহাসের দেশ দায়ে**শ্ব-ই**সলাম নর। *ইম্*<u>যি</u> আব্ হানীষাঃ (র)-এর মতে সন্ধিপরের কারণে ঐ দেশ দাক্রিক-ইসলাম **হইবে, ঐ দেশের অধিবাসিম্ধ বি: ল্মী বজিরা পণ্য হইবে এবং** ডাহাদের নিকট হইতে জিম্মাঃ আদার করা হইবে। ভাহারা ঐ সঞ্জি-চুণ্ডি ভঙ্গ করিলে কী করা হইৰে সে সক্ষমে মভভেদ রহিয়াছে। ইমাাম শাফি'ঈ (র)-এর মতে উহার **গরে ভাষদের দেশ জয় করা ক্ট**লে সেই দেশ বলপূৰ্বক অধিকারভুঞ দেশের **অঙ্জু জ হইবে, কি**ও উহ<sub>।</sub> অয় করিয়া অধিকারে আনা না **হইলে উহা লাকু'<del>ত হ'ায়ু</del>ৰ থাকিবে**। ইমাাম আৰু হ'ানীফাঃ (র) বলেন, সেই সেশে একজন মুসনিমন্ত বসবাস করিলে অথবা তাহাদের দেশ এবং দায়**র'ল-হ'ছেবের সভ্যত্তরে কো**ন মুসলিম দেণ অবস্থিত থাকিলে উক্ত দেশ দ্যাক্র'ল-ইসল্লাম বলিয়া পরিগণিত হইবে এবং অধিবাসিগণ চুক্তিভঙ্গ করিছে বিদ্রোহী (বুগণাত) বলিয়া বীকৃত হইবে। এইরাগ কোন অবস্থা বিদামান না থাকিলে উক্ত দেশ লাক্ল'ল-হ'ার্ব বলিয়া গণ্য হইবে। অপর ইনাাস-দের মতে ঐ উভয় অবস্থাতেই ঐ দেশ দাক্লি'ল-হণার্ব বলিয়া পণ্য হইবে (মাওয়ারদী, আহ'কাাম্'স্ সুরুতাানিগ্লাঃ, কাররো ১২৯৮ হি., সৃ. ১৩১ প.)। মাতরারনী মুসলিম দেশসমূহ (বিলাদু'ল-ইসলাম) নিধারণকালে দাক্লি'স্'-সু'ল্হ'কে উহার অরভুঁক্ত করিয়াছেন ( একই পুডক, পৃ. ১৫০ এবং ১৬৪), কিন্তু বালা।যুণরী খারাজে প্রপালী বর্ণনা প্রসঙ্গে এরূপ কোন পর্থেকোর উল্লেখ করেন নাই ৷

প্রস্থাকী ঃ (১) প্রবন্ধে সূত্র দেওরা আছে। গাণ্চাত্য পণ্ডিতগণ বিষয়টি খুব কন আলোচনা করিয়াছেন। খাহা হউক, দেখুনঃ (২) Juynboll, Handbuch des islamischen Gesetzes, p. 340, 348 এবং সেখানে ৩৪৪—৩৪৫ পৃষ্ঠার উদ্ভ গ্রন্থপদ্ধী। আরও (৩) রাহায়া৷ ইব্ন আদাম, কিতাাবু'ল-খারাজ (ed. Juynboll), p. 35 প. (৪) আত্-তাবারী, কিতাাবু ইশ্ভিলাফি'ল-কুক'হা।' (ed. Schacht, Leiden 1933, পু. ১৪ প.।

D. B. Macdonald (S.E.I.)/মূহত্মদ আবদুর রহীম দাসুক'ী (دسوني ) বা দুসুক'ী, ইব্রাহীম ইব্ন ভাবি'ল-মাজ্দ্ 'আবদু'ল-'আয়ীয় ( অথবা 'আবদু'ল-মাজীদ ) ( ৬৩৩—৬৭৬/ ১২৩৫—১২৭৮ ), মিসরের ভূমধাসাগরীয় অঞ্চলে অবস্থিত পশরবিয়াঃ জিলার অভগত দুস্ক নামক ছামের অধিবাসী। তিনি দুস্ক ী সংঘের প্রতিষ্ঠাতা। তৃপীয় হি'ষ্ব ( দল ) সম্মে বর্ণনাকারী-ভাষ্য-কারের মতে (হু:সোন শাম্মাঃ, মাসারুরাতু'ল-'আরুনারন বি শার্হ' হি:ষ্ব আবি'ল-'আয়ানায়ন, কায়রো) নীর নদের অসর ভীরবভী মর্ক্:স ( মার্কুস ? ) নামক প্রামে তাঁহার পিতা বসবাস করিতেন ৷ তিনি নিজে একজন শুয়ালী ছিজেন এবং তাঁহার সাভাও আবু'ল– ফাতৃহ' আর-ওয়াসিত'ী নামক **অগর একজন ওয়ারী**র কন্যা। ক্ষিত আছে, ইব্রাহীম সুকৌমত অবজ্ঞান করিবার পূর্বে শাফিকী ফিক্'হ অধ্যয়ন করেন এবং দাসুকে' ভাঁহার খাল্ওরাতে দশ বৎসর-कात चरहान करतन अवर करतकशानि शृष्टक अभग्नन करतन। এই সমন্ত পৃত্তকের কভকতানি হইতে তাঁহার আন্তারিভের বিস্তারিত বর্ষনাসমূহ উদ্ভ করা হয়। (পুরুকের নাম: আল-হ'াক'।'ইক', আল-জাওয়াহির, আল-জাওহারাঃ), এইওলির বর্ণনা মুহণাশ্মাদ আল-বৃর্ক'ীনী তৎপ্রণীত ত'াবাক'াাতু'ল-শায়ধ আহ'মাদ আশ্-শার্নুবী (কায়রো ১২৮০) হছে দিয়াছেন। বর্গনাগুলিতে অবশ্য প্রচুর অতিরঞ্জন রহিয়াছে। যেমন, তিনি বখন এক বৎসরের শিক্ত ছিলেন তখন ফিরিশ্তাগণকে ধরিতে গারিতেন ; দুই বংসর বয়ুসে

ভিন্ন দিলকে কু'রজান শিক্ষা দিতেন ইত্যাদি। ব্রিটিশ মিউজিরমে র্ক্তিও একটি কবিভায় তিনি বলিয়াছেন, মিসরের স্বতানে সৈন্-সাম্ভসহ তাঁহার বিরুদ্ধে লড়াই করিয়াছিলেন। তখন বহ দর্বেশ ভাঁহার সাহায্যার্থে উপস্থিত হইয়াছিলেন। ফলে, তিনি মিসর ও **ইরাকের সুলভানি হইলেন। ভিন**্এবং মানবের উপর জাঁহার কর্তি প্রতিষ্ঠিত ছিল। শা'রাানী তাঁহার রচিত রাওয়াকি:হ'ব-আন্ওয়াার নামক প্রছে (কাররো ১২১১, ১খ. ২২১-২৪৫; 'আলী পাাশা মুবারিক কর্ত্ ব্যবহাত একমার জীবনীয়েছ, আল-খিত'াতু'ল-জাদীদাঃ আত-তাওকীকি'বাাঃ, বুলাকি' ১৩০৫ হি., ১১খ, ৭ ) দাস্ক'ী সম্ভৱে লিখিত অভিশরেটিয়া উল্লেখ করিয়া ছুটি খীকার করিয়াছেন: ঐসব উक्तिक मध्य त्रश्चित्राह । जनाना जनन मत्रवगरक वितृक ।। अमारनज्ञ জন্য ভিনি আদিল্ট হইয়াছিলেন, তিনি ফিরিশ্তাগণকে হকুম করিলে ভাঁহার। হকুম প্রতিপারন করিতেন। এই সব বিষয় সম্পর্কে সামিক ইব্ন মাহদী-র জাল-আলামুশ্-শামিক (কায়রো ১৩২৮ হি., পু. ৪৭৬ ) নামক পুৰুকে কঠোর সমালোচনা কয়া হইয়াছে। ভাঁহার সৃষ্ণ দিপ-দিগতে বিজ্ঞি লাভ করে ৷ তাাজু'ল-'আরাস কিতাবের লেখক তাঁহাকে চায়জন প্রসিদ্ধ কু'ত্'ব-এর অন্যতম হিসাবে বীকৃতি দান করেন (অন্য ভিনতন মধাক্রমে 'আবদু'ল-ক'াাদির আল-জীলাানী, আর-রিকাশে এবং আহ'মাদ আল-বাদাব'ী); তিনি আরও বলেন বে, ভিনি তাঁহার সমাধি দুইবার যিয়ারত করিয়াছিলেন। Leyden-এ প্লাণ্ড একখানা পাড়ুলিগিতে তাঁহার কয়েকটি ধর্মোগদেশ-সম্ভাৱত বজুতা রহিষাহে এবং তাঁহাকে বুর হাানু'ল-মিলাঃ ওয়া'দ্-দীন (Catal, iv. 333) আখা প্রদান করা হইয়াছে। হুণাসান শান্মাঃ ৰলিরাছেন, ভাঁহার স্মৃতির প্রতি সম্মান প্রদর্শনের নিমিত দুস্কেং দুইবার উৎসব উদ্যাপন করা হয়; এবং 'আলী পাশা মখ্যারাক ৰলিয়াছেন, ঐ উৎসৰ কিবডী মাসসমূহে (বারমুভাহ, তুবাহ এবং মিসরা-তে) তিনবার অনুষ্ঠিত হইয়া থাকে। শেষোক্ত উৎসব আট দিন বাাগী চলে, সেখানে যেলায় বহু লোকের সমাগম হয় এবং বিভিন্ন প্রকার পণ্যাব্য বিক্রম হয়।

A. le Chatelier (Les Confreries Musulmanes du Hedjaz, Paris 1887, p. 190) দাসূক ী সম্বাদ্ধ আরও তথ্য পরিবেশন করিয়াছেন, কিন্ত তাঁহার জীবনকালের তারিখ সম্বাদ্ধ এক শতাব্দী ভুল নির্ধায়ণ করিয়াছেন; শাংরানীর উদ্ধৃতি হইতে তিনি বারবোর ঘোষণা করিয়াছেন যে, তিনি সম্ভ্রম শতকে (খু. ররোদশ শতকে) বাস করিতেন। তাঁহার ধর্মোপদেশ প্রচারের বিষরবন্ধ ছিল সুমীমত এবং নৈতিকতার কঠোর বিধি-নিষেধ। তাঁহার হিংশৃব (৪.) ছিল আধ্যাত্মিক শক্তিসন্দর। তিনি দাবী করিয়াছেন খে, তিনি সমন্ত সুরার ভালাসিম অর্থাৎ মন্ত্র-শক্তি আরও করিয়াছেনে, এই কারণেই সত্ত্বত অলোকিক কার্যকলাপের জন্য তিনি প্রসিদ্ধি লাভ করেন।

D. S. Margoliouth (S.E.I.)/মুহদ্মদ ভাবদুর রহীম দাহ্রিয়ার (دهرها) কু'রআানের ৪৫ ঃ ২৪ আারাতে কাফিরদিনের সম্মে বলা হইরাছে, "তাহারা বলে এই জীবন ব্যতীত
মানুদ্রের ভার ঝোন জীবন নাই। আমরা বাঁচিয়া থাকি এবং
এবং মরিরা মাই। কাল (আদ্-সাহ্র)-এবাহই আমাদিগকে ধ্বংস
করে।" মাহারা ভালাহ্ ভা'আালার একছ, তৎকর্তৃ ক ভগৎসমূহের
স্থান ও ভাগৎসমূহের পরিচারনের কথা, ধর্মের অনস্ত মতবাদ
(ভর্মাৎ এশী বিধানাবলী, পার্লোকিক জীবন এবং পাপের দাভি)

जबीकांत्र करत अवर जाज जाज निका मिश्र या, काल ७ यस উভয়ই অধিনহর এবং ভাগতিক সম্ভ ঘটনাবদীর মূল কারণ হইডেছে প্রাকৃতিক নির্মসমূহ (অথবা খেলাভিত্কসমূহের পতি) তাহা-দিপকে কু'রবাানের উপরিউক্ত জাারাভ্যতে দাহরিয়াঃ নাম দেওয়া হয় (জাহি জ', কিতাৰে ল-হণয়ওয়ান, কান্ধরো ১৩২৫ হি., ৭ম ঃ ৫)। তাহাদের প্রদান্ত শিক্ষার প্রধান বৈশিণ্ট্য এই ঃ কালের আরক্ত নাই। উহা অনাদি (মাফাাভিহ-'ব-'উলম, সন্দা, van Vloten গু. ৩৫, ৪০)। এই নীতির উপর তাহারা জোর দেয় এবং ইহার উপরই তাহাদের অন্য সব বৈশিশ্টা নির্ভর করে। ইসরামী সাহিত্যে দাই-রিয়াঃ শব্দটি যে অর্থে ব্যবহৃত হয় তাহার সঠিক অনুবাদ সহক নহে। 'ষিন্দীক' শব্দের ন্যায় সাহরিয়্যাঃ শব্দের ব্যবহার বিষয়ে সুনিদিল্ট অর্থবাচক কোন সংক্রা পাওয়া হায় না। সাহরিয়াাগণের প্রদন্ত শিক্ষার বিস্তারিত বিবরণ সম্বক্ষে ধর্মতান্ত্রিক সাহিত্যে বিভিন্ন প্রকার ব্যাখ্যা পাওয়া যায়। শাহরান্তানী এক অনচ্ছেদে (পু. ২০১, ছব্ল-৭) ভাহাদের সম্বন্ধ বলিরাছেন যে, তাহারা ভান মারা বোধগম্য ব্রুসমূহের (মা'কু'লাতি) অভিত অহীকার করে, এবং কেবল ইন্সিয় দার৷ বোধগম্য বস্তসমূহের (মাহ-সূস্যাত) অভিভই বীকার করে। দাহরিয়া। শব্দের এমন একটি সংভা গাওয়া যায় যাহাতে আল্লাহর অভিত্ব স্বীকার করা হইয়াছে, কিন্তু ইহাতে বলা হইয়াছে যে, মহাশুনো শুনত ঘুণায়মান পরমাণুসমূহের উৎেশো-হীনভাবে মিলনই জগৎ সৃষ্টির মূল কারণ। এইজনা তাহ<sup>া</sup>-দিগকে পরমাগ্রাদীও বলা- যায় (জামালি'দ-দীন আল-ক'াযবাীনী, মুফীরু'ল-'উল্ম ওয়া মুবীরু'ল-হমুম, কাররো ১৩১০ হি., পৃ. ৩৭)। দাহরিয়াঃ শব্দের অনুবাদে 'জড়বাদী' বং 'নিসর্গবাদী' শব্দই ইহার অর্থের স্বাধিক নিক্টবতী। 'অদেট্বাদী' শব্দটি ইহার সঠিক প্রতিশব্দ নয়। (৪৫: ২৩ আর্য়িডের অর্থ: "যে তাহার প্রবৃত্তিকে তাহার প্রভূ হিসাবে প্রহণ করিয়াছে"-অনুসারে) তাঁহা-দিগকে সাধারণ অর্থে নাস্তিক প্রকৃতিবাদী এবং জীবন সম্বন্ধে ভোগ-সুখবাদী বলিয়া অভিহিত করা হয়: "সে (দাহ্রী) মানুষ এবং পতর মধ্যে কোন প্রভেদ বুঝে না, যাহা কিছু তাহার কামনা প্রণের পরিপছী, তাহাই তাহার পক্ষে মন্দ, ডাহার নিকট সব কিছুই তাহার আনন্দ ও বেদনার প্রশ্নের সহিত জড়িত। যাহা কিছু ভাহার পক্ষে সুবিধাজনক তাহাতে যদি সহল লোকের প্রাণ যায় তবুও ভাহাই ভাহার নিকট ন্যায়সহত।" দাহরিয়্যঃ মতবাদের মূলনীতি-ভলি হইতে একথা প্রতীয়মান হয় যে, তাহারা লোক-প্রচলিত কুসং-কারে, দৈত্য, জিম্ ও ফিরিশতাগণের অক্তিছে, বর্গের ব্যাখ্যায় এবং ষাদুর কার্যকারিতায় বিশ্বাস করে না (জ্যাহি:জ্ব: , ঐ, ২য় , ৫৫, ৪ প.)। আবার অন্যদিকে তাহাদের অনেকেই যুক্তির ভিতিতে মানুষের পণ্ডতে রূপাভরিত (মাসৃখ্) হওয়ার সভাবনায় বিশাসী বলিয়া কথিত হয় (ঐ, ৪র্থ) ২৪, ৫ প.)। সুতাকালিমগণের ন্যায় আরবীভাষী রাহদী ধর্মতান্ত্রিক সাংজাদীয়াহ (মৃ. ১৪২)-ও দাহরিয়া-পণের পুনঃপুনঃ বিরোধিতা করিয়াছেন। তিনি প্রথমে তাঁহার সিহ্র জাস'ীরাঃ (Sefer Jesirah) নামক পুডকের ভূমিকায় (সম্পা. Lambert, Paris 1891) এবং পরে ভাঁহার 'কিড়াাবু'ল-আমাানাত ওয়াল-ই'তিকণাদাতে' পৃত্তকের প্রথম খণ্ডে (সন্দা. Landauer, Leyden 1880, p. 63-65) मार्तिकारमञ मण्याम খণ্ডন করেন। প্রথম ক্ষেত্রে যাহার। কার-সীমার মধ্যে বিশ্ব-সন্টির কথা অবীকার করেন ভাহাসের প্রতিবাদ করেন এবং ছিতীয় ক্ষেত্র 'বোধলমা অন্ত' স্থানিতে কেবলমার ইজির-প্রাহা বত বুঝার ইহার সমালোচনা করেন। বাইবেলের Book of Job-এর জনুবাদে তিনি দেখাইরাছেন মে, ২২ ঃ ১৫-এর বৈশিশ্টা দাধ্রিয়া-গণের মধ্যে গাওয়া মায় এবং মুলের 'উরাধ-'উলাাম' (Orach 'Olam ) কথার অনুবাদ 'মামণাহিবু'দ-দাধ্রিয়ানি' করিয়াছেন। তাঁহার Proverbs-এর চীকার ক্ষেক্টি অনুছেদও তুলনীয় (B. Heller, in REJ, xxxvii. 229)।

দাহরিয়াগণের উৎপত্তি গ্রীক দার্শনিক সম্প্রায়গুলি হইতে হইয়াছে বলিয়া উল্লেখ করা যায়। গণযাগীর মতে দাহরিয়াঃ সন্দু-দার তাবীক্ষিপ (১ ১৯৯১৮) হইতে ডিছ (জাল-মুনকিণ্ডা মিনা'দা-দারাার, কায়রো ১৩০১)। কারণ তাবীক্ষণ একজন স্জন-কারী ও নিয়ামক শক্তির অভিত দ্বীকার করে চবে ভাহার৷ আভার অভিত্র এবং ইহার অবিনয়র্ভা স্থীকার করে না। আবার ভাহারা ইলাহীয়ন ধর্মতাত্তিকপণ (Theologi, সক্রেটিস, প্লেটো, এয়ারি-স্টটনা) হইতেও ভিন্ন : প্রাচ্যদেশীয় পরিভগণের উপস্থ মুরোশীর প্রকৃতি-বিভানসমূহের এবং ভারউইনের স্বতবাদের প্রভাবের ফরে (শিব্ৰী ভ্যাইৰু'ল-লুখনানী কছু'ক Buchner-এর Kraft und toff भुष्ठक्त 'बातवी बन्याम, बातक्षाखिया ১৮৮৪, अवर 'আল-হ'কে'ীকণঃ' নামক আজ-লুখুনানীর স্বর্চিত পুভিকা, কায়রো) জড়বাদী দর্শনের নীতিসমহও ভারতীয় প্রকৃতিযাদ দাহরিয়াঃ নীতি বলিয়া পরিচয় কান্ত করে। বিশিষ্ট আঞ্চপান 'জারিম জামাালু'দ-দীন আল-আফ্রপানী (৪.) ইহার প্রতিবাদে একখানা পঞ্জিকা লেখেন। মূল পুভিকাটি ফারুসী ভাষার প্রকাশিত হয় ( খোছাই ১২৯৮ হি. লিখো)। পরে ইহা উদ্তে (কলিকাতা ১৮৮৩ খু.) এবং আরও পরে নৃতন সংকরণে কায়রোতে (১৩১২ হি.) ছাগা হয়, কায়রো সংকরণে (মুহণাল্যাদ 'আবদুহ অনুদিত ) পৃত্তিকাটির وسالسة في ابطال مد هب الد هربين وبيأن مفاسد هم नाम وإثبات أن الديسن أصل المدلية والكفسر فسأد العمران -ইহা মুস্বিমদিপের মধ্যে বহুসভাবে প্রচারিত হয়। 'আবদুরাহে वालााउ'म्-मीन वाल-वाभ मामी वाल-मीहलाव ीत्रृष्ठ. السدرة السنيسة فسي السرد علسي الما ديسة والهسأت البغسوامسيسير السشسر فسيسة بسالا دالسة العقسليسة (কাররো ১৩১৩ হি.)-ও এই বিষয়ে লিখিত হয়। ইহা হইতে পরিচ্কার-ভাবে ৰুঝা বাহু বে, এই এসলে 'মাদিক্যা' (ছড়বাদ) এবং 'দাহরিক্যাঃ' শব্দ সুইটি একার্যবোধক হিসাবে ব্যবহাত হইয়াছে। ভাষাভাৱিকগণ বলেন, সম্পর্কবোধক পদ গঠন প্রক্রিয়ায় স্বস্থবর্গের পরিবর্তন করিয়া पार्शतिहारिः नव्यक्ति पुरक्षितास्था उँकादान करा बाह ( जीवाधशहरू. जन्मा. Derenbourg, ii, 64, 1921 )।

প্রস্থানী : (১) রাসাা'ইলু ইখওরানি'স'-স'ফাা (বোঘাই ১৩০৬ হি.), ৩ব, ৩১, (২) আছি'জ'. পূর্বাক্ত, সা'আনরাহ পূর্বাক্ত, (৩) শাহ্রাক্তানী, কিভাবে'ল-মিলাল Dictionary of Technical Terms etc. (Bibl. Ind.) পৃ. ৪৮০, (৪) Ed. Pococke, Notao miscellaneae Philolog Bibl., p. 251 (Leipzig 1705 p. 239), (৫) তু. W. L. Schramaier, Uber den Fatalismus der vorislamischen Araber (Bonn 1881). p. 12—22, (৬) M. Horten, Die Philosophischen systeme der

Spekulativen Theologen im Islam (Bonn 1912). Index. g. Dahriten.

I. Gotdziher (S.E.I.)/মূহত্মদ রেষাউর রহীম দিয়াত (২০: দিয়াঃ) অথবা 'আক্'র—রক্তম্বা বা মানুষকে হত্যা অথবা বধ্য করার কারণে দেয় ছতিপ্রব।

'আম্র ইব্ন হ'াবম বলেন, হ্যরত মুহ'াশ্মাদ (স') দিয়াত সম্পর্কে রামানবাসীদের উপেশ্যে যে গ্র লিখেন তাহাতে ছিল, "কেহ বিদ কোন মু'মিনকে বিনা অপরাধে হত্যা করে এবং ঐ হত্যা প্রমাণিত হয় তাহা হইলে তাহাতে প্রাণদণ্ড হইবে; কিন্তু নিহত ব্যক্তির ওয়ারিছ'লণ যদি অন্য কোনভাবে রামী হয় তবে আর প্রাণদন্ত হইবেনা। আর মানহের প্রাণের জন্য দিয়াত হইতেছে একশত উট।"

পূর্ণ রক্তমূল্য দের হইবে যদি নাক সম্পূর্ণরূপে **কাটিরা ফেলা**হয়, উত্তর চক্ত্র নক্ট করা হয়, জিহ্বা কাটিরা ফেলা হয়, উত্তর
ওঠই কাটিয়া ফেলা হয়, পুরুষাল কাটিয়া ফেলা হয়, উত্তর আওকোবই
নক্ট করা হয়, যেরুদণ্ড ভালিয়া ফেলা হয় এবং সব দাঁভ ভালিয়া
কেলা হয়।

এক গায়ের জন্য পূর্ব রজস্বারের অর্থেক, মাধার আঘাতের ফলে মন্তিত্ববরণী আহত হইলে পূর্ণ রজস্বলার এক-ভৃতীরাংশ, পেটে কিছু বিদ্ধ করার ফলে উহা পেটের অভ্যান্তর সর্বন্ধ পৌছিলে রজস্বারের এক-ভৃতীরাংশ, আঘাতের ফলে কোন হাড় ছানচ্যুত হইলে তাহাতে পনর উট, হাত বা পায়ের যে-কোন একটি আলু-লের কন্য দশ উট, একটি দাঁতের জন্য গাঁচ উট এবং মাধা ও মুখ বাতীত জন্য কোন আমে আঘাতের ফলে হাড় দৃশ্যমান হইরা উঠিলে তাহাতে গাঁচ উট দেয় হইবে!

নিহত খ্রীলোকের কারণে গুরুষ হত্যাকারীর প্রাণসও দেও**রা** চলিবে।

হত্যাকারীর যদি বর্ণমূলা থাকে তবে তাহার উপর রক্তমূল। হিসাবে এক হাজার দীনার দের হইবে ( আহ্'মাদ, আবু দাাউদ, নালা'ই ইত্যাদি)।

'আম্র ইব্ন ও'আরব বলিত হ'াদীছে' বলা হয় বে, নবী কারীম (স')-এর যামানার রজমুল্যের পরিমাণ ছিল আট শত দীনার অথবা আট হাজার দিরছাম ( আবু দাাউদ)। ইব্ন 'আকাাস (রা) বলিত হ'াদীছে' বলা হয় বে, য়াসুল (স')-এর যামানায় কোন একজন লোক অপর একজনকে হত্যা করে। ভাহাতে নবী কারীম (স') তাহার রজমুলা বারো হাজার দিরহাম ধার্ম করেন (সুনান চতুল্টর)। সেইকালে 'আরকদের নিজস্ব মুদ্রা ছিল না, বাজারে মিসরীর, সিরীর এবং ইরাকী মুলা ব্যবহাত হইত এবং এই সকল মুলার মান ও ওজন বিভিন্ন ছিল। এই কারণেও দিয়াত নিধারণে ভারতলা হইয়াছিল।

ফরকথা, ইন্ছাকৃত হত্যা এবং ইন্ছাকৃত প্রতীরখান হত্যার ব্যাপারে অসানধানতা ও রমের তারতমার কারণে নবী কারীর (স') অবহা বিশেষে আট শত দীনার, আট হাজার দির্হাম, দশ হাজার দির্হাম ও বারো হাজার দির্হাম ধার্ম করেন।

রজমূলা ব্যাপারে সকল হ'াদীছে'ই একশত উটের উল্লেখ থাকিলেও অনুরূপ কারণে উটের বয়স সহলে তারতম্য করা হইত ৷ অভঃপর 'উমার (রা) এক শত উটের মূল্যমান নিরূপণ করেন এক হাজার দীনার অথবা বার হাজার দির্হাম, দীনার প্রদান করিবে যাহারা দীনার প্রচলিত দেশে বাস করে (মিসর, সিরিরা) এবং দির্হাম দিবে যাহারা রৌগ্য মূলা প্রচলিত দেশে (ইরাক) বসবাস

করে। উহা পরিশোধের মেয়াল তিন হইতে চারি বৎপর পর্যন্ত করা ঘাইবে। নগরবাসীদের নিকট হইতে অর্থের পরিবর্তে উট্ট গ্রহণ করা হইত না। সেইরাপ রৌগ্যমুরা প্রচলিত দেশের অধিবাসীদের নিকট হইতে বর্ণমুলা এবং বর্ণমুলা প্রচলিত দেশের অধিবাসীদের নিকট হইতে বর্ণমুলা আদায় করা হইত না। তাঁবুতে বসবাসকারিগণের নিকট হইতে বর্ণমুলা বা রৌপ্যমুলা আদায় করা হইত না, তাহাদিসের নিকট হইতে উটই আদায় করা হইত। এই উটগুলি নির্ধারিত বয়সের হইতে হইবে। ইচ্ছাকৃত নরহত্যার চতুর্থ বৎসরে পদার্পপকারিণী উট্টী রিশটি, পঞ্চম বর্ষে পদার্পকলারিণী উট্টী রিশটি এবং পভাবতী উট্টী চিল্লিটি দেয় হইবে (আবু দাউদ, তির্মিয়াী। ভ্রমক্রমে অনিচ্ছাকৃত নরহত্যার জন্য বিত্তীয় বর্ষে পদার্পকলারিণী উট্টী বিশটি, তৃতীয় বৎসরে পদার্শকলারিণী উট্টী বিশটি, চতুর্থ বর্ষে পদার্পকলারিণী উট্টী বিশটি, চতুর্থ বর্ষে পদার্পকলারিণী উট্টী বিশটি, এবং তৃতীয় বর্ষে পদার্পকলারিণী উট্টী বিশটি এবং তৃতীয় বর্ষে

যে সকল আথাতে এক শত উল্ট্রের এক-তৃতীয়াংশ পর্যন্ত দিয়াত দেয় হয় তাহাতে আহত স্থীলোক আহত পুরুষের সমান দিয়াত পাইবে 🕽 কিন্তু দিয়াতের পরিমাণ যদি একশত উক্টের এক-তৃতীয়াংশের অধিক হয়, তাহা হইলে দ্রীলোক পুরুষের অর্ধেক দিয়াত পাইবে। এই নিয়ম মাজিকী মায় হাব অনুসারে প্রযোজ্য, শাফি ঈ মায় হাব মুতাবিক কোন কোন ক্ষেত্রে স্ত্রীলোকগণ পুরুষের অর্থেক দিয়াত পাইবে, যেমন আঙ্গুল বিনণ্ট করা হইলে দশ উন্ট্রের ছলে জীলোব পাঁচ উন্ট্র পাইবে (B. Lane 'আক'লা)। অপ্রাণ্ডবয়ক অথবা উন্মান সাধারণত নিজে হৃতিপুরণ প্রদানের জন্য দায়ী নয়। পাগলের দিয়াত রাষ্ট্রীয় খাজাঞ্চীখানা হইতে প্রদত্ত হইবে। যদি একজন অপ্লাণ্ডবয়ন্ধ ও একজন প্রাণ্ডবয়ন্ধ একরে কোন মুসলিমকে বেঞ্ছায় হত্যা করে তবে প্রাণ্ডবয়ক্ষের প্রাণদণ্ড দেওয়া যাইতে পারে এবং অপ্রাণ্ডবয়ক্ষ দিয়াতের অর্ধেক দিবে। অনুরূপভাবে কোন ক্রীতদাস এবং আ্যাদ ব্যক্তি একরে কোন ক্রীতদাসকে ইচ্ছাপূর্বক হত্যা করিলে প্রথমোক্ত ব্যক্তিকে মৃত্যুদণ্ড দেওয়া যাইতে পারে এবং দিতীয় ব্যক্তি নিহত ঞ্জীতদাসের মূল্যের অর্ধেক প্রদান করিবে।

কোন ক্রীতদাসকে আহত করায় হাড় বাহির হইলে ক্রীতদাসের মুলোর বিশভাপের একভাপ দিয়াত দেয় হইবে। ক্রীতদাসের মস্তিজ অথবা পেটে গভার ক্ষত করিলে ক্রীতদাসের মূল্যের এক-ভূতীয়াংশ এবং অনুরূপভাবে ক্ষতির আনুপাতিক অংশ তাহার বাজারদর মাফিক দেয় হইবে। স্বাধীন লোকদের পরম্পরের মধ্যে যেভাবে শান্তি বিধান করা হয় ক্রীড়দাসের পরস্পরের মধ্যেও সেইভাবে শান্তি বিধান করা হইবে। যথাঃ কোন ক্রীতদাস অপর একজন ক্রীতদাসকে হত্যা করিলে নিহত ক্রীতদাসের মনিব হত্যাকারী ক্রীতদাসের প্রাণদ্ভ অথবা যীয় নিহত ক্লীতদাসের মূল্য দাবী করিতে গারে অথবা হত্যাকারী ক্রীতদাসের মালিক ক্ষতিপুরণ বাবদ ঐ ক্রীতদাসকে নিহত ক্রীড়দাসের মালিককে প্রদান করিতেও পারে। কোন মুসলিম ক্রীড়দাস কোন য়াহদী অথবা খুস্টানকে আহত করিলে তাহার মনিব উহার জন। ক্ষতিপূরণ প্রদান করিবে। এই ক্ষতিপূরণ দিতে গিয়া যদি সেই ক্রীতদাসকে বিক্রয়ও করিতে হয় তবে তাহার মনিব তাহাকে বিক্রয় করিবে, কিন্তু কোন অবস্থাতেই তাহাকে ঐ য়াহ্দী অথবা ঐ শৃস্টানের নিকট হস্তান্তর করিতে পারিবে না।

বি শেনী খ্টান অথবা রাত্দীকে যদি কোন মুসলিম হত্যা করে ভাহা হবৈ তাহা শাফি ঈ-মতে একজন বাধীন মুসলিমকে হত্যা

করার দণ্ডের অর্ধেক্ দণ্ড দেওরা হইবে। কোন মুসলিম যদি কোন অমুসলিমকে হত্যা করে এবং উহা যদি বিশ্বাসঘাতকতামূলক না হয় তাহা হইলে তাহাতে ঐ মুসলিমকে শাফি'ল-মতে প্রাণদণ্ডে দণ্ডিত করা হইবে না। পারসিক ধর্মযাজককে হত্যা করা হইলে আট শত দির্হাম ক্ষতিপূরণ দিতে হইবে। এই তিন শ্রেণীর বি'ল্মীদিগকে সামান্য আঘাত করা হইলে আনুগাভিক হারে ক্ষতিপূরণ দের হইবে। কিন্তু হ'নাফী-মতে বি'ল্মী হত্যার দণ্ড মুসলিম হত্যার জনুরগে।

অনিজ্ঞাকৃত নরহত্যার কারণে অথবা আহত করার কারণে যে দিরাত দের হয় তাহার জন্য কেবলমার দুক্তিকারীই দারী হইবে। কিন্তু সে উহা প্রদানে অসমর্থ হইলে উহা তাহার নামে কর্জ বাবদ থাকিবে এবং তাহার আত্মীয়-হজন ইচ্ছা করিলে শান্তি রক্ষার্থে উহা পরিশোধ করিতে পারিবে। এই ব্যাপারে তাহার নিকটতম আত্মীয় হইল একই পিতার উরসজাত দ্রাতা এবং তৎপর তাহার পিতামহ-প্রগিতামহ-প্রণের পুরুষ বংশধরগণ।

হত্যাকারী নিহত ব্যক্তির সম্পত্তির অধিকারী হইতে পারিবে না এবং নরহত্যা-দিয়াতেরও উত্তরাধিকারী হইবে না। কারণ এইরাপ ক্ষেত্রে উত্তরাধিকার লাভের জন্য হত্যার মনোভাব জন্মিতে পারে।

দিয়াত দুই প্রকার ঃ দিয়াতু'ল-'আম্দ অর্থাৎ ইচ্ছারুত আঘাতের ক্ষতিপুরণ এবং দিয়াতু'ল-খাত ॥' অর্থাৎ লমক্রমে আঘাতের ক্ষতিপুরণ।

নারী এবং শিশুগণের উপর দিয়াত ধার্ম করা হয় না, কারপ গোরের পরিচালনা, প্রতিরক্ষা এবং পারম্পরিক সাহায্যের দায়িত্ব তাহাদের উপর বর্তায় না। অলব্যক্ষ প্রমিকেরা কার্যরত অবস্থায় আহত হইলে উহার জন্য কার্যে নিয়োগকারিগণ দায়ী হইবে। দুই দলে দালা বাঁথিলে আহত বা নিহত ব্যক্তির জন্য অপর পক্ষ আক্রেল আদায়ের জন্য দায়ী থাকিবে। জীবজন্তর জন্য উহার মালিকগণ এবং যাহারা উহাদের দারা। দুর্ঘটনা ঘটায় তাহারা দায়ী। অনেক প্রকারের আঘাত আছে যাহার জন্য কোন দিয়াত নির্ধারণ করা হয় নাই। এইরাপ ক্ষেত্রে মুজ্ত।হিদগণের নিকট ঘটনা গেশ করিতে হইবে।

প্রস্থানী ঃ (১) মুওয়াত তা' ইয়াম মালিক ইব্ন আনাস, 'উকু'ল সম্পক্তি অধ্যায় ; (২) বুখারী, দিয়াত সম্পক্তি অধ্যায় ; (৩) আল-মার্গ নানী, হিদায়োঃ, দিয়াত সম্পক্তি অধ্যায় ; (৪) Th. W. Juynboll, Handbuch des islamischen Gesetzes, p. 294—300.

T. H. Weir (S.E.I.)/मूरुण्यम जावमूत इहीम

দৌন (১৯০) ('আরবী) ইহা তিন অর্থে বাবতেত হয় : (১) প্রতিকল, বিচার (১ : ৩)। (২) প্রধা, রীতি-নীতি (১২ : ৭৬)। এই অর্থে দীন দব্দ হিন্দু mishpat এবং shaphat দব্দের অনুরূপার্থক। (৩) ধর্ম (৩ : ১৮) (তু. Noldeke, note 2 in ZDMG, xxxvii., p. 534)। জাহিলী মুগ হইতে 'আরবী ভাষার দীন দব্দটি এই তিন অর্থে ব্যবহাত হইয়া আসিতেছে। উল্লেখিত তিনটি অর্থের কোন না কোন একটি ধারা কুরআনে মাজীদের আায়াতগুলি ব্যাখ্যা করা যাইতে পারে। ধর্মশান্ত মতে দীন একটি মুগীর বিধান (ওয়াদা'উ'ল-ইলাহে: ১৮০০)। বিবেক-বুদ্ধিসম্পদ্ধ মানুষ ক্রকীয় বিবেকবলে উহা প্রহণ করিলে ঐ বিধান মানুষকে মুক্তির পথ প্রদর্শন করিবে। সেই বিধানে বিশ্বাস ও কর্মপদ্ধতির রীতিনীতি সন্ধিবছ রহিয়াছে। (Dict. of Tech, terms, p. 503)। মিলাত (৪.) (ধ্রীর জাতি), মায়'ছাব (ধ্রীর জাইন-ক্যানুন-ক্ষতি) এবং

শারী'আ! ( छ.) ( আল্লাহ্ তা'আালার আইন-ক'ান্ন) প্রভৃতি হইতে দীনের পার্থকা দেখানোর জন্য উহাদের পৃথক পৃথক সংক্তা নির্ধারণ করা হইরাছে। যে কোন ধর্ম বুঝাইবার জন্য দীন শব্দ ব্যবহার করা চলে। কিন্তু ইসলামের বিধান মতে আল্লাহ্ তা'আালার মনোনীত ধর্ম ইসলাম ( সূরা ৩ ঃ ১৮ )। উহাতে তিনটি বিষর সন্নিবিক্ট আছে ঃ (১) ইসলামের পাঁচটি মৌলিক নীতি ঃ (বু) আল্লাহ্ তা'আালা এক, অথিতীয় এবং মুহ'ল্মাদ (স') তাঁহার নবী, এই বিশ্বাস পোষণ করা, (খ) স'ালাত, (গ) মাকাতে, (ঘ) স'ওম, (৬) হ'াজ ; (২) ইমানি—বিশ্বাস ( ছ.) ঃ (৩) ইহ'সান-সুঠুরাগে কর্তব্য সম্পাদন, এই তিনটি মুলনীতি সমগুরে দীন ইসলাম গঠিত। এইওলির উপর কিভাবে হ্যরত মুহ'ল্মাদ (স') জিব্রাাইলের প্রপ্রসমূহের উপর দিয়াছেন, তাহার জন্য সংশ্লিকট হ'াদীছ' প্র. ( শাহ্রাস্তাানী, ২৭ পূ. )। এইওাবে যুক্তিগত জান হাড়া সর্ব প্রকার ধর্মীয় জান, যথাঃ কু'রআান, হ'াদীছ', কিক্'হ, উসু'ল, ভাকসীর ও তৎসংক্রান্ত সমু'দর বিষয়ের জানকে আল-ভিনুমু'দ-দীনিয়াঃ বলা হয়।

প্রস্থা ও উপরে উলিখিত গ্রন্থ ছাড়াও Juynboll, Handb. des islamischen Gesetzes, p. 40, 58.

D. B. Macdonald (S.E.I.)/মুহত্যদ আবদুর রহীম
দীন মুহাত্যাদ খান, মুফ্তী ( خُنْنُ بِهُ خُانُ بُانُ بَانُهُمُ وَالْمُ بَالُمُ بَالُمُ দীন মুহাত্যাদ খান, মুফ্ডী ) একজন নিডীক 'আালিম বিখ্যাত
মুকাস্সির, অন্যতম হ'াদীছ'বিশারদ ও বিশিত্ট ইসলামী চিভাবিদ ।

তিনি ছিলেন এক সম্মান্ত পরিবারের সতান। তাঁহার পিতা রাট্ন সেনাবাহিনীর ক্যাপটেন নৃক'লাহে খান সীমান্ত প্রদেশের বাজুর এলাকার অধিবাসী ছিলেন। ১৮৯১ খৃস্টাব্দে মণিপুরে গৃহ্যুদ্ধ শুক্ হইলে ইংরেজরা হস্তক্ষেপ করে এবং এই উপলক্ষে তিনি এই দেশে বদলী হইয়া আসেন। চাকুরী হইতে অবসর প্রহণ করার পর তিনি ছারীভাবে চাকার বসবাস করিতে থাকেন। এইছানে তিনি মুমিনশাহী জিলার এক সম্প্রান্ত পরিবারে বিবাহ করেন। এই লীর পর্জে ইংরেজী ১৯০০ সনের জানুয়ারী মাসে চাকার দীন মুহাস্মান খান জ্বমগ্রহণ করেন।

দীন মুহাত্মাদ ধান প্রাথমিক কিতাবে হইতে হ'াদীছে'র সিহ'াছং সিডাঃ পর্যন্ত তৎকালে চকবাজার মাস্জিদে অবহানরত মাওলানাা ইব্রাহীম পিশাওয়ারীর নিকট শিক্ষা লাভ করেন। অভঃপর তিনি দেওবান্দের বিখ্যাত দাকে'ল-'উনুম মাদ্রাসার পাঁচ বৎসরকাল হ'াদীছ', ভাফ্সীর, ফিক্ছেও অন্যানা বিষয়ে উচ্চশিক্ষা লাভ করেন। দিলীর বিখ্যাত আমিনিয়ঃ মাদ্রাসার মুক্তী কিফায়াড়'লাছ দিহ'লাব' ীর নিকট হইতেও হ'াদীছে'র সনদ লাভ করেন। প্রসিদ্ধ মুহ'াদিছ' আনওলার শাহ কাম্মীরীও তাঁহার হ'াদীছে'র উস্ভাাদ ছিলেন। ১৯২০ সাল পর্যন্ত হিশ্বাদেশ আরবী, ক্যারসীও উদ্ধিতাবার সুপ্তিত ছিলেন। ১৯৬০ ফ্টান্সে অল্ডাবর্তী, ক্যারসীও উদ্ধিতাবার সুপ্তিত ছিলেন। ১৯৬০ ফ্টান্সে অল্ডান্স সননের পূর্ব পর্যর চাকা হাত্মাদিয়াঃ মাদ্রাসাসহ বিভিন্ন স্থানী প্রতিষ্ঠানে তিনি শিক্ষা প্রদান করেন।

এই সময়ে বিখাত মুবারিখ (ইসলাম প্রচারক) আক্রুক্তনারীম মাদানীর সঙ্গে তাঁহার গরিচর ঘটে। তিনি বিভিন্ন ধরীর সভার মাদানীর 'আরবী বজ্তার অনুবাদক হিসাবে কাজ করিতে থাকেন। তাঁহার যথার্থ অনুবাদ এবং বলিঠ বর্থনাক্ষীতে মাওলানানা মাদানী এতই মুক্থ হইরা পড়েন যে, ধর্ম প্রচার কার্যের সমরে সমর তিনি দীন মুহাদ্যাদকে সঙ্গে অইরা বান।

সেইখানে তিনি বাজালী সৃদ্ধী আছিব মাস্তিদে ইয়াম ও মৃষ্তী লদে নিয়েভিত হন। তথায় তিনি পৰিব কু'রআানের ভাষ্সীর ওক করেন এবং করেকবার ৩০ গারা তাক্সীর সমাণ্ড করেন। রেগুনে তাক্সীরের গার্সে প্রত্যু বহু লোক উপস্থিত হইত। তথার তিনি মুখাস্সির, মৃষ্টী এবং বাস্মী আছিব হিসাবে বিশেষ খ্যাতি অর্জন করিয়াছিলেন। বিতীয় বিষযুদ্ধ আরম্ভ হইলে ১৯৪১ খৃস্টাব্দে তিনি চাকার প্রত্যাবর্তন করেন এবং চাকার চকবাজার মস্জিদে তাক্সীরের দার্স ওক করেন এবং স্বৃত্যু পর্যন্ত এই কাজে নিয়োজিত থাকেন। চাকা শহরের বিভিন্ন এবাকা হইতে অগপিত ধর্মপ্রাপ লোক তাঁহার দার্সে সম্বেক্ত হইত।

তিনি ১৯৪৬ খৃষ্টাব্দে চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে এবং পরে চাকা আলিয়াঃ মাদ্রাসায় অধ্যাপনা করেন। ১৯৫০ খৃষ্টাব্দে ধানবাহে আমি আঃ কু রআনিয়াঃ 'আরাবিয়াঃ প্রতিষ্ঠিত হইনে তিনি সেইখানে হণাদীছ' ও তাক্সীরের দারস দিতে ধাকেন। তিনি ইকার অনাতম প্রতিচাতা এবং 'নাাজি'মে আ'লাা' (সেকেটারী) হিলেন।

মুফ্তী দীন মুহাস্মাদ ধান বিখ্যাত বজা ছিলেন। ভিনি কহ ধনীয় সভায় ঘণ্টার পর ঘণ্টা পবির কুরুঝান ও হাদীছের উভ্তি দিয়া বজাতা করিতেন। তাঁহার বজাতা ছিল অভ্যক্ত হাদরস্পনী এবং প্রাণবস্ত ।

মুসলিম সমাজে রাজনীতি ক্ষেত্তে মুফ্তী সাহেবের অবদান ছিল অসামানা। বিলাফাত আন্দোলনে তিনি আসামে কারাবরদ করেন। পাকিস্তান আন্দোলনে তাঁহার উল্লেখযোগ্য তুমিকা ছিল। তিনি বাংলাদেশ উলামায়ে ইসলাম'-এর সাধারণ সন্দাদক ছিলেন। ঢাকার সীরাতুলাবী কমিটি গঠনের প্রোধো হিসাবে মুক্তী সাহেবের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। তিনি সাবেক রেডিও পাকি-ভান-এর 'কুরআনে হাকীম ও আমাদের জিন্দেসী' শীর্ষক ধর্মীর অনুষ্ঠানের একজন নিয়মিত ক্ষক ছিলেন। তৎর্চিত স্বাঃ য়ুসুকের তাফ্সীর এবং দুখ্যা'-দর্লদ ও তাসণ্ডউফ সন্দক্ষিত দুইখানি পুত্তক প্রকাশিত হইয়াছে।

মুক্তী সাহেব বিভখালী লোক ছিলেন। তিনি তাঁহার ধন-দৌলত সমাজ কল্যাণকর কাজে এবং দৌনী প্রতিষ্ঠানসমূহে জকা-তরে দান করিতেন। অনেক গরীব ছারকে তিনি মাসিক ভালা প্রদান করিতেন। ২রা ডিসেম্বর, ১৯৭৪, রোজ সোমবার, রাত ১২-৩৫ মিনিটে আকস্মিকভাবে তিনি ইতিকার করেন। ঐ দিনত তিনি একটি ধর্মীয় সভার বজ্তা করিয়াছিলেন। গর্মিন ভালবাম কিরার মাঠে তাঁহার জানাবার স'লোগ্রে সমাজের বিভিন্ন ভরের প্রায় লক্ষাধিক লোক যোগদান করে। তাঁহাকে ভালবাম নাহী মাস্ভিদ প্রাহণে দাফন করা হয়।

প্রস্থানী ঃ (১) সাংখানা নৃত্য সুহাল্যান আছমী, হানীছের তত্ত্ ও ইতিহাস, ইবলানিতা নাইরেরী, চাকা, ১৯৬৬, ১শ. ৩৪০; (২) বাংলা বিভকোন, নওরোজ কিতাবিভান, চাকা; ১৯৭৩, গৃ. ৩৭, ৬১৯। মোঃ নামসূত্র হক

দুব্দা ( 6.) : দুব্দা) বারবী, অর্থ সসল ক্ষমনা, প্রার্থনা, বিক্লু বেরাক্যি-এর ন্যার একই অর্থে ব্যবহৃত হয়, এইজনা ইহা ( ুঙ অবার সহ ব্যবহৃত হইলে ) সসল কামনা অর্থ বুবার। দুব্দা। এবং সাধাতি প্রাশুরি সমার্থক নহে। গারিভাষিক অর্থে সাধাত একটি আনুটানিক ইবাগোত এবং দুব্দা।-ও এই ইবাগোতের অংশ ব্যবহা দুব্দানেক সাবাতিও ব্যবহা হয়।

সূরাঃ (স্বাঃ ফাাতিহ'াঃ)-র সিংরাত মুঝাক' মৈর দু'আ-এর উল্লেখ আছে বলিরা সূরাতু'দ-দু'আ' বলে। অবশ্য বিভিন্ন উপলক্ষে অন্য প্রকারের আরও অনেক প্রার্থনা আছে, দু'আা বা হিংম্ব নামের তালিকার এইগুলি প্রদত্ত হইয়াছে। দুণ্টাতছলে আল-জাযুলীর (মৃ. ৮৭০/১৪৬৫) প্রার্থনা সংগ্রহের ন্যায় আশ-শাযি'লীর হিংম্বু'ল বাহ্'র অত্যক্ত জনপ্রিয়।

ষি'ক্র, হি'ষ্ব স'লোতে ও বিৰুদ প্রবন্ধাদি छ.।

Anonymous (S.E.I.)/ডঃ এম. আবদুল কাদের
প্রস্থা ( دُرُوزُ ) শুষরা লেবানন ও এন্টিলেবাননে দামিশ্কের
চতুল্পার্থে হ'ঙিরানের পর্বতমালায় বসবাসকারী একটি সম্পুনায়।
ভাঁহাদের নিজয় কতপ্রলি মতবাস আছে। 'উছ'মানিয়া সায়াজ্যের
শাসন ব্যবহায় ভাঁহাদের একটি বিশেষ হান ছিল।

দারাষীর (৪.) নাম হইতে ভাঁহাদের নাম উভূত। ভাঁহাদের নৃতান্ত্রিক উৎপত্তি অস্পদট, ইহা সভাবপর যে, তাঁহাদের ধর্মের প্রতিষ্ঠার পূর্বেই তাঁহাদের স্বতর জাতিগত বৈশিস্টা বিদ্যমান ছিল। তাঁহারা এমন কোন প্রাচীন জাতির বংশধর হইতে পারে, যাহারা শন্তুর আক্রমণকালে পর্বতে আত্রয় গ্রহণ করিয়াছিল এবং এই সব নিরাপদ ছানে থাকিয়া বরাবর তাহাদের হাধীনতা কিছুটা অকুণ রাখিতে সক্ষম হইয়াছিল। কখনও কখনও তাহারা পার্সিক উপনিবেশিকদের বংশধর বলিয়া বিবেচিত হইয়াছে ৷ ১২৯১ শুস্টাব্দে মিসরের সুলতাান আল-আশ্রাফ একার (Acre) অধিকার *ঃরিয়া পুণা*ভ্মিতে য়ুরোপীয় ক্ষমতার সর্বশেষ চিক্ বিলুণ্ত করেন, তখন যে সকল লাটিন খৃস্টান একারেঃ, হত্যাকাণ্ড এড়াইয়া পলাইয়া যায়, সংতদশ শতাব্দীতে এই সমস্ত লাটিন বৃষ্টানকে দুষ বলিয়া গণা করা হইত। কিন্ত ইহাতে দুমদের অভ্যাদয়ের তারিখ এত পিছাইয়া আগে যে, তাহা ুসভবপর নহে। কাজেই এই শেষোক্ত কিংবদতী <del>স্পট্টত ডিডিহীন, তবে ইহা এজনা কৌতুহলোদীপক যে, সাতদশ</del> শভাষ্টার দূয় নেভারা নিজসিগকে Godfrey de Bouillon-এর বংশধর বলিয়া যে দাবী করিতেন তাহার সহিত ইহার সম্পর্ক রহিয়াছে।

থকজন আমীর বা হাকাম দুখদের নেতা। তাহাদের ইতিহাসে দুইজন আমীর জতাত খ্যাতি লাভ করেন: সংতদশ শতাব্দীতে আমীর ফাশ্রু'দ্-দীন ( থাঁহার জনপ্রির নাম ছিল ফালার-দীন ) ও উনবিংশ শতাব্দীতে আমীর বাশীর আশ্-শিহাবী। ফাশ্রু'দ-দীন খা'ন পরিবারের লোক; তাঁহার বংশধরেরা ১৮শ শতাব্দীর প্রথম ভাল পর্যন্ত প্রদার শাসন করিতে থাকেন; অতঃপর শাসন ক্ষমতা মা'ন পরিবার হইতে শিহাবে পরিবারের হত্তগত হয়।

ধর্ম ধর্ম ধর্ম হইতেছে একটি পাণিতাপূর্ণ ধর্ম-ব্যবহা, দুমদের সমন্ত লোকের ইহা জানা নাই। হাহারা জানে, তাহাদিগকে 'উক'ক'াাল (বিঘান) বলে, আনারা ভূহ্যাল (অভ)। রহস্পতিবার ও গুক্রবারের মধ্যবভী রাতে ভাহাদের ধর্মসভা বসে, কেবল 'উক'ক'াালেরাই তাহাতে যোগদান করেন। সভাছলকে বাল্ওয়াঃ (নিজ'ন ছান) বলে। স্বাস্কোন ভাগিত 'উক'ক'াালদের আজাাবি দ্ (নিমুঁত) বলা হয়। ভাহাদের অনুপাত গঞ্চাশে এক। ইঁহারা হইতেছেন ধর্মনিতিক স্থার। স্বগ্রধান স্থার হ'ওরাানের কানাওয়াতে বাস করেন।

পুনর্জন্ধ-বিশ্বাস দুখদের মধ্যে ব্যাপক, সংলোকেরা পুনরায় শিশুরাপে জথ পরিষ্কাই করে, কিন্ত দুক্ট লোকেরা প্রত্যাবর্তন করে কুকুরের দেহে। বহু বিবাহের অনুমতি আছে এবং সময় সময়

ভাই-ভগিনীতে বিবাহ হয় বলিয়াও কখিত আছে। কিন্ত ইহা জাইনে নিষিদ্ধ, (জু. do Sacy ২য়, ৭০০ গৃ.)। দূরদের পাণ্ডিভাপূর্ণ ধর্ম বাাতি:নী (৪.) পদ্ধতির অভজুঁজ। ফাাতি:মী খলীফা হাাকিমের আমলে ( ৩৮৬/১৯৬—৪১১/১০২১ ) হণাম্যাঃ (৪.) ও দারাষী (৪.) কত্ঁক ইহা প্রতিদিঠত হয়। যুরোপের পুঝকালয়সমূহে প্রাণ্ডবা শতাধিক গ্রন্থ হইতে আমরা ইহা জানিতে পারি। এই সকল ধর্মগ্রন্থের করেকটি হ'ামধার রচিত। এইওলির বিষয়ব**র হইতেছে: ধর্মতের** প্রকাশা ঘোষণা, ধর্মনীতির ব্যাখ্যা, সমাজের প্রতিষ্ঠান, বিবিধ কর্ম-কর্তার অভিযেকের উপাধিপত্র, চিঠি-পত্র এবং প্রতিপক্ষেশ্ব বিরুদ্ধে বিতর্ক ( এই প্রতিপক্ষ হইতেছে নুস'ায়রীলণ, মুডাওয়াালীলণ, ইসমাা-'ঈলীগণ এবং ধর্মনীতি<sup>,</sup> বিকৃতিকারিগণ)। এই ধর্মবি**রোধী**রা ইন্দ্রিয়পরায়ণ নীতি প্রচার ও গো-বর্থস পূজার সহায়তা করে বলিয়া অভিযোগ করা হয়। এ যুগদের অনুষ্ঠানে বাস্তবিক্ট একটা গো-বংসের মৃতি দৃষ্ট হয় এবং কতিপয় গ্রন্থকারের মতে তাহারা ইহার পূজা করে , কিন্ত ইহা সভবপর যে, মূল ধর্মে গো-বংস শায়তাানের প্রতীক এবং ওধু অভিনণ্ড বস্ত হিসাবেই উহা হাষির থাকে।

আছাাত্ সর্বযুপে মানব দেহ ধারণ করিয়াছেন, ইসমাসেলী নীতি এই ধারণার উপর প্রতিষ্ঠিত। আল্লাহ বয়ং অথবা অভত স্জন-শক্তি, পরস্পর হইতে উভ্ত কয়েকটি নীতি দারা গঠিত বলিয়া ক্ষিত হয়। এই সকল নীতির প্রত্যেক্টি মানুষের মধ্যে মূর্তরেপ পরিগ্রহ করে। দুষ ধর্মশালে এই সব ধারণা রক্ষিত হয়। এতদন্-সারে খলীফা হ'াাকিস আল্লাহের একছের মূর্তরাণ; এজন্যই হ'াম্যাঃ তাঁহার ধর্মকে 'একছবাদী' আখ্যা দেন। হ'াাকিম প্রিত ও 'আমাদের প্রভু বলিয়া আখ্যাত হন। ভাঁহার খামখেয়ালী ও নিচুরতার রূপক ব্যাখা দেওয়া হয়। তিনি আলাহ্র সর্ববেষ অবভার। ভাষারা ভাঁষাকে মৃত বলিয়া ছীকার করে না। তিনি ভুধু 'পোপন অবছা'য় লুক্কায়িত আছেন এবং মাহ্দীবাদী ধারণা অনুযায়ী একদিন পুনরায় আবিভূতি হইবেন। হাাকিমের নীচে পাঁচজন প্রধান কর্মকর্তা আছেন। তাঁহারা আর্।াহ হইতে নির্গত নীতির অবভার। এথমজন হইতেছেন সার্বজনীন বৃদ্ধিষভার ('আক'ল) অবভার, থিতীয়জন সার্বজনীন আমার (নাফ্স) অবভার। সার্বজনীন আত্মার ও সার্বজনীন বৃদ্ধিমতার ধারণা দশন হইতে পৃখীত। তৃতীয়জন কথার (কালিমাঃ) অবতার। কথা বৃদ্ধি দারা আত্মা হইতে উৎসারিত হয়। চতুর্য কর্মকর্তাকে বলা হয় দক্ষিণ-পক্ষ বা অগ্রসামী এবং পঞ্ম কর্মকর্তা বাম-পক্ষ বা জনুচর। একরে তাহাদিগকে হ'দূদ অর্থাৎ সীমাবা অনুশাসন বলা হয়। তাঁহাদের অন্যান রূপক নামও আছে। সম্প্রদায়ের প্রতিষ্ঠার মূলে কুম্কুড়ারা ছিলেন ষ্থাক্রমে প্রতিষ্ঠাতা হণম্যাঃ, সম্প্রদায়ের অনাত্ম <u>লম্কার ইস্থা।'ঈল ইব্ন মুহ'।"মাদ আত-তামীমী, মুহ'।"মাদ</u> ইবুন ওয়াহ্যাব, সালামাঃ ইব্ন 'আব্দু'ল-ওয়াহ্যাব আস-সামূর্রী ও আৰু'ল-হণাসান 'আলী ইব্ন আহ'মাদ আস্-সামুকী।

এই সকল প্রধান কর্মকর্তার নীচে নিম্নতর কর্মকর্তাও আছেন, তাঁহারা তিন প্রেণীতে বিভক্ত। তাহারা শাখত নীতির অবতার নছেন, তাঁহারা হইতেছেন কর্মচারী, প্রচারক ও সমাজের নেতা, শ্রেণী-বিনাাস অনুযায়ী ভাহাদিগকে দাা'ই (৪.) বা প্রচারক, মান্দ্রন বা অনুমতিপ্রাণ্ড ও মুকাস্সির বা ধ্বংসকারক, নামাভরে, নাকণীব বলা হয়। বাাতিনীরা কিঞিৎ পৃথক বিনাসে একই শ্রেজাকি ব্যবহার করেন। আলাব্র প্রকৃতি ও তাঁহার ওপরাজির ভান এবং কর্মকর্তাদের দেহে মৃতিমান নীতি-ধারার আলাহ্র মূর্ত বিকাশ লইয়। এই ধর্মের নীতিমালা গঠিত। ইহার নৈতিক পদ্ধতি সাতটি অনুশাসনের সমন্টি:
(১) সত্যকে ভালবাসা (কিন্তু কেবল বিশ্বাসীদের মধ্যে) । (২) সক্ষম ব্যক্তিরা পরস্পরের নিরাপজার প্রতি লক্ষ্য রাখার জনা প্রতিভাবত্ত হওয়া । (৩) পূর্বের ধর্ম ত্যাপ করা । (৪) শায়তান ও ভাত জীবন যাপনকারীদের সহিত সম্পর্কাছেদ করা । (৫) সর্বমূপে মানুষের মধ্যে আলাহ্র একছের মৃতিমান অভিত্ব বীকার করা । (৬) 'আমাদের প্রভূ'-র (হাাকিম) যাবতীয় কার্যাবলীতে সন্তুউ থাকা । (৭) তাহার ইচ্ছার নিকট সম্পূর্ণ আত্মসমর্পণ করা । এই ইচ্ছা তাহার কর্মকর্তাদের মারকতে যতালুর প্রকাশ পায় ততালুর বুঝায় বিলয়া মনে করা হয় । এই সব উপদেশ নর ও নারী সকলের প্রতিই বাধাতামূলক ।

গ্রন্থপঞ্জীঃ বহু পরিব্রাজক শুষ্টদের সম্পর্কে লিখিয়াছেনঃ (5) Bon I. Taylor, La Syrie, la Palestine et la Judee (Paris 1855), p. 76-83, 35-40; (a) Lamartine. Voyage en Orient (1832-1833), Chapters on the Emir Bashir and on the Druzes, (9) Mrs. Charles Roundell, Lady Hester Stanhope (London 1909), p. 54, 91, 216, (8) cte F. Van den Steen de Jehay, De la Situation legale des Sujets Ottomans non-Musulmans (Brussels 1906), chapter on the Druzes; (c) C. H. Churchill, Mount Lebanon 1842—1852 (London 1853), (4) The Druzes and the Maronites under Turkish rule, from 1840 to 1860 (London 1862): (9) F. Tournobize, Les Druzes, in Etudes des Pores de la Cie de Jesus, 5 Oct. 1897, (b) Max Freiherr von Oppenheim, Vom Mittelmeer zum Persischen Golf, (5) Magasin Pittoresque, 1841, p. 367 (costumes). and 1861, p. 226; (50) François Lenormant, L'Histoire des Massacres de Syrie en 1860, (88) A. de la Jonquiere, Histoire de l'Empire Ottoman ( Paris 1881). p. 491—505, and p. 521—525. মুখ সাহিত্য ও ধর্মনীতি সম্পর্কে তু. Silvestre de Sacy Expose de la Religion des Druzes (2 vol., Paris 1838), (১২) Regnault, Catechismo a l'usago des Druses diahels (ignorants, Paiens) qui veulent etre inities, in Bulletin de la Societe de Geographie, vii. 22-30, (89) C. F. Seybold, Die Drusenschrift Kitab al-Noqat wal-Dawa'ir (Tubingen 1902), (58) Philip K. Hitti, The Origins of the Druze People and Religion (New York 1928), N. Bouron, Les Druzes (Paris 1930), (Sa) M. Sprengling, The Berlin Druze Lexicon, AJSL, lvi. (1939) p. 388 a. i

Carra de Vaux (S.E.I.)/তঃ এম. আবদুল কাদের দেওবন্দ, দাকেন উলুম ং দেওবন্দ, দাকেন উলুম ং গৈতিবান্দ গাকেলে ত্রাতিক আতিসন্দর উপমহাদেশের অন্যতম রুহত্য বেসরকারী ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয়। ইহাকে 'এনিয়ার আবহার'-রূপেও অভিহিত করা হয়। ইহা ভরতের উত্তর প্রদেশে

সাহারানপুর জিলার 'দেওব'দ' নামক শহরে ১৫ মুহ'ার্রাম ১২৮৩ হি./৩০ মে ১৮৬৬ খু, প্রতিষ্ঠিত হয়।

ঐ সময় ভারতের মঙ্গলিমদের রাজনৈতিক অবস্থা অভান্ত করুণ হইয়া পড়িয়াছিল। ১৮৫৭ খুস্টান্দের খাধীনতা সংগ্রামের অসাফল্যে ভারতের মুসলিময়া সর্ব দিক দিয়া অসহায় হইয়া গড়িয়াছিল। এই পরিছিতিতে ধর্মীয়, রাজনৈতিক ও সাংস্কৃতিক স্বাধীনতার চেড-নাকে জাগরুক রাখা এবং সাম্রাজ্যবাদ ও ইসলামবিরোধী মভাদর্শের মুকাবিলায় মুসলিম শজিকে সুসংহত করার সুমহান উদ্দেশ্যে প্রখ্যাত 'আলিম, শিক্ষাবিদ ও স্বুজাহিদ মাওলানা। কণাসিম নানতাবার নেত্তে (১২৪৮/১৮৩২—১২১৭/১৮৮০ ) দেওবদের ছাতা মসজিদে এই শিকা প্রতিষ্ঠানের কাল প্রথম ওক হয়। এই মহান কার্যে তাঁহার সহযোগী ছিলেন সিদাহী বিপ্লবের শামিলী যুদ্ধের সেনানায়ক হ'াজৌ ইমদাাদুল্লাহ মুহাজিরে মান্সী (১৮০৫-১৮৯৯ খ.), রাশীল আহামান পারহী (১৮২৯—১৯০৫ খ.). হণাজী 'আংবিদ হ'লায়ন, মৃ'ল-ফাকণার 'আলী দেওবাদী, ফাদ'লু'র-রাহ'মান 'উছ'মানী প্রমধ । ইহার প্রথম নিক্**ক ছিলেন মুলা। মাহ'মুদ** দেওবন্দী আর প্রথম ছাত্র ছিলেন মাহ'ম্দু'ল-হ'লোন (যিনি পরবতীকালে শায়খ'ল-হিন্দ নামে প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছিলেন : ইনিই রটিশ সাম্রাজ্যবাদবিরোধী রেশমী রুমাল আন্দোলনের নারক ছিলেন )। প্রতিষ্ঠার প্রথম বৎসরেই ইহার সুখ্যাতি চতুদিকে ছড়াইরা পড়ে এবং ক্রমেই তাহা শুভ রন্ধি পাইতে থাকে। ফলে ইহার নিজয় ভবন নির্মাণের তীব্র প্রয়োজন দেখা দেয়। এই প্রেক্ষিতে প্র**খ্যাত মৃহ**া**দিছ**া আহ'মাদ 'আলী সাহারানপুরীর হাতে ১২১৩/১৮৭৬ সালে ছাডা মসজিদের সন্নিকটে ইহার নিজয় ভবনের ভিত্তি স্থাপিত হয়। (তা'রীখ-ই-দেওবান্দ, পৃ. ৮২-৮৩)।

ইহার পরিচালনার বিষয়ে মাওলানা কণাসিম নানুভাবা বাটটি মূলনীতি নির্ধারণ করিয়া দিয়াছিলেন। এইওলি 'উসু'ল-ই-হাশ্ভ-গানাঃ' অর্থাৎ 'অভট মূলনীতি'-রাপে প্রসিদ্ধ। বর্তমানেও ঐ নীতি-সমূহ অনুস্ত হইরা আসিতেছে। এই নীতিমালার উদ্দেশ্য হইল, সরকার ও প্রতিপত্তিশালী বাজিদের প্রভাব হইতে মানুরাসাটিকে মুক্ত রাখা। সেহেতু র্টিশ সরকারের কোন মঞ্জুরী ও অনুদান ইহার জন্য প্রহণ করা হয় নাই। (আনওয়ার-ই-কণাসিমী, ১৭, ৩৭৪---৭৫)। আজ পর্যন্ত দানশীল মুসলিমদের চাঁদা, এককালীন দান ও ওয়াক্ ফই ইহার আয়ের প্রধান উৎস।

একটি উপদেশ্টা পরিষদের উপর মূলত ইছার পরিচালনার ভার ন্যন্ত আছে। মুহ্তামিন (রেক্টর) ইছার প্রশাসনিক দায়িত্ব আর সাদ্রু'ল-মুদার্রিসীন ইহার শিক্ষাসংক্রান্ত দায়িত্ব পালন করেন। ইহার প্রথম মুহ্তামিম ছিলেন হ'।।ত্বী 'আাবিদ হ'লায়ন (র) ও প্রথম সাদরু'ল-মুদার্রিসীন ছিলেন যাওলানা। মুহ'। শ্রাণ্ড রাক্ষ্ণ (র)।

্আট বৎসর মেয়াদের প্রাথমিক ও মাধ্যমিক বিক্লা সমাশ্তির পর দাওরা-ই-হণদীছা পর্যন্ত আরো আট বৎসরের কোর্স : এই আট বৎসরে 'আরবী ভাষা ও সাহিত্য, ব্যাকরণ, অবংকারণার, তর্ক-শার, দর্শন, কিক্'হ, উসু'ল-ই-ফিক্'হ, হণাদীছা, উসু'ল-ই-হণাদীছা, তাক্সীর, উসু'ল-ই-তাকসীর, কারাাইদা, 'আক্ণাইদা, কালাার, মুনাা-জারা, জ্যোতিবিদ্য কি'রাাআত, তাজ'বীদ হাড়াও কার্সী ভাষা এবং সাহিত্যও বিক্লা দেওয়া হয় । দাওরা-ই-হণাদীছোর পর এক বৎসর মেয়াদের তাক্মীল-ই-ভাসের, তাক্মীল-ই-মা'কু'লাভ, ভাকমীল-ই-দীনিয়্যাত ও কাত্ওয়া প্রশিক্ষণ, গুই বৎসরের ভাকমীল-ই-আদাব ও

চার বংসরের ইউনানী চিকিৎসা বিভান কোস রহিয়াছে। এইখানে সর্বভরে শিক্ষার মাধাম উদ্বি

হিজন্ন স্থানাশ শতক অর্থাৎ শুস্টীয় উনবিংশ শতাব্দীতে দিল্লী, লখনৌ ও খায়রাবাদে যে তিন ধরনের দৃশ্টিভলির অনুসারী তিনটি ইসলামী শিক্ষাকেন্দ্র গড়িয়া উঠিয়াছিল সেই সবগুলির সমগুর ঘটিয়াছিল পাারুল 'উলুম দেওবলের পাঠাক্রমে (দা. মা. ই., ১খ, ৬১২) দিল্লী কেন্দ্রের তাফসীর ও হাদীছ' চর্চা লাখ্নৌ কেন্দ্রের ফিক্ত চর্চা ও খায়রাবাদ কেন্দ্রের কালাম ও দর্শনচর্চার সমগুত পাঠাক্রম এখানে প্রবর্তন করা হয়। তবে হাদীছ' চর্চার জার ও ওকত্ব এইখানে সবচেয়ে বেশী (দা. মা. ই., ১খ, ৬২২)।

ভারত বাতীত আফগানিস্তান, তুকিস্তান, রন্ধদেশ, মালমেশিয়া, ইরাক, কুয়েত, ইরান, গাকিস্তান, সিংহল, দঞ্চিপ আফ্রিকা, জায়িয়া, সৌদী আরব, পাইলাাও, কম্বাডিয়া, বাংলাদেশ, নেপাল, ফ্রান্স, মিসর প্রভৃতি দেশ হইতে প্রতি বৎসর বহ ছার হাদীছে উচ্চশিক্ষারাভের জন্য এইগানে আগমন করে। পনরশত ছাভের বসবাস উপযোগী ছারাবাস ভবন, একটি বিরাট মসজিদ, প্রছাগার ভবন, প্রশাসনিক ভবন ও লেণীকক্ষের জন্য ভবনসহ ইহার বিশাল অট্রালিকালেণী গড়িয়া উঠিয়াছে। লাক্র'ল-হ'দৌছ' ও তাফ্সীর ভবনটি মুসলিম ছাগত্য-শিল্পের একটি অনুগম নিদ্ধন।

সাধারণভাবে সকল ছাজের থাকা-খাওয়ার বায়ভার মাদ্রাসা কতুঁক বহন করা হইয়া থাকে। ইহার গ্রহাগারে ভারতের মধ্যে সর্বাধিক সংখ্যক ইসলাম-বিষয়ক গ্রহের পাছুলিপি-সংগ্রহ বিদামান, 'ভারবী, কার্সী, উনুঁ প্রভৃতি ভাষায় প্রায় সভর হাজার ইসলামী গ্রহের সভার এখানে রহিয়াছে। (দা. মা. ই., ১খ, ৬২৩)।

মুসলিম জাহান, বিশেষত ভারত উপমহাদেশের রাজনৈতিক, সামাজিক, ধর্মীয় পুনর্গঠন, ইসলামী শিক্ষা বিভার, দা'ওয়াত ও তাবলীপের ক্ষেরে ইহার প্রভাব সুদুরপ্রসারী। উপমহাদেশের প্রভাব অঞ্চল ইহার জনুসারী বহু সহস্ত ইসলামী শিক্ষা প্রতিষ্ঠান গড়িয়া উঠিয়াছে। এইগুলি সাধারণত ক'াওমী (ধাারিজী, সরকারী নিয়ন্ত্রণ বহিত্তি) মাদাারিস নামে প্রসিদ্ধ। ধর্মবিমুখ পাশ্চাত্য শিক্ষা, দর্শন

ও সংকৃতির অনিস্টকর প্রভাব হইতে ইসলামী শিক্ষা ও সংকৃতির হিফাজতের ক্ষেপ্তে, বিশেষত আঘাদী আন্দোলনে এই দারে'ল-'উল্মের অবদান অন্যীকার্য :

শারশু'ল-হিন্দ মাহ'ম্দু'ল-হ'াসান (১৯২০ শু.), শারশু'ল-ইসলাম হ'সারন অহ'মাদ মাদানী, 'আলামাঃ আনওয়ার শাহ কাম্মীরী, হ'াকীমু'ল-উম্মাঃ আশরাফ 'আলী থাানাব'ী (১৮৬২—১৯৪৩ খু.) খালীল আহ'মাদ সাহাারানপুরী, মুফতী কিফাারাডু'লাহ, 'উবারদু'লাহ সিল্লী (১৮৭২—১৯৪৪ খু.), শাকীর আহ'মাদ 'উছ'-মানী, সায়িদ মানাজি'র আহ'সান গীলানী, হিস্কুড্'র-রাহ'মান সীওহাারব'ী, মুফতী মুহাম্মাদ শাফী', মুহ'ম্মাদ ইলরাস কাজলাবী, আতহার আলী, শামসূল হক্ ফরিদপুরী, শার্ষ 'আবদু'র-রাহ'ীম, 'মুশাহিদ আলী, প্রমুখ 'উলামাা', মাশাহিশ, শিক্ষাবিদ, লেখক, সমাজ-সংক্ষারক ও রাজনীতিকগণ এই দাারু'ল-'উল্মেরই উজ্জ্ল ক্তিপ্র রক্ষ।

প্রস্থানী ঃ (১) সায়িদ মাহ ব্ব রিষ্বানী, তা'রীধ দীওবাদ, দিল্লী হি. ১৩৭৩; (২) সায়িদ মানাজি র আহ সান রীলানী, সাওয়ানিহ' ক'াসিমী, লাহোর ১৯৬১; (৩) আনওয়াকে'ল-হ'াসান ক'াসিমী, আনওয়ার ক'াসিমী, দীওবাদ ১৯৫৮; (৪) মুফতী 'আমীমু'র-রাহ'মানি, তাষ্ কিরাঃ মাশা ইব আদ-দীওবাল, ১৯৬৪; (৫) মুহালমাদ মিয়ান, 'উলামাা'-ই-ছাক ক' কে মুজাহিদানাঃ কারেনামে, মুরাদ্আবাদ; (৬) ঐ লেখক, 'উলামা'-ই-ছিল কা শানদাার মামী, দিল্লী ১৯৪৬; (৭) হ'সায়ন আহ'মাদ মাদানী, নাক্'ল-ইহ'ায়াত, দিল্লী ১৯৪৬; (৭) ছ'সায়ন আহ'মাদ মাদানী, নাক্'ল-ইহ'ায়াত, দিল্লী ১৯৪৬; (৮) আবু'ল-হ'াসানাত নাদাব'ী, হিদ্দুভান কী ক'াদীম দারসপাহে, আজ্মপড় ১৯২২; (১) সায়িদ আস'পার হ'সায়ন, হ'ায়াতি-ই-শায়ভ্'ল-হিল, সাহারানপুর ১৯৪৮; (১০) আন-ওয়ার্ক'ল-হ'াসান হাাশিমী, মুবাশ্শায়াত-ই-দার্ক'ল-উলুম দেওবন্দ, ওয় মুল্ল ১৯৮১; (১১) মুক্তী মুহাদ্মাদ জ্মাক্রক'দ-দীন, দারেক'ল-উলুম দেওবন্দ, হি. ১৪০০; (১২) দাইরা-ই-'মা'য়ারিফ ইসলামিয়াঃ, লাহোর ৯ব, ৬২২।

ফরীদ উদ্দীন মাস্উদ

ন

নওয়াব জালী (اولب غلى : নাওওয়াব 'আলা) চৌধুরী, সায়্যিদ, ময়মনসিংহের ধনবাড়ীতে বিখ্যাত জমিদার পরিবারে ১৮৬৩ সালের ডিসেম্বর মাসে জময়হণ করেন। তিনি সায়্যিদ জানাব জালী চৌধুরীর পুর। তিনি ছিলেন একজন বিশিল্ট শিক্ষাবিদ, রাজনীতিবিদ, সমাজসেবী ও সাহিত্যরতী !

গৃহনিক্ষকের কাছে তিনি প্রাথ্মিক নিক্ষানাড করেন। অতঃপর-রাজশাহী করেবিয়েট ক্লে এবং করিকাতার সেণ্ট জেভিয়ার্স করেজ শিক্ষালাভের পর তিনি *কর্ম*জীবনে অবতীর্ণ হন ।

১৯০৬ খৃ. হইতে গুরু করিয়া তৎকালীন বাংলাদেশের মুসলিম-সমাজের কল্যাণের জন্য গঠিত প্রত্যেকটি সংগঠনের তিনি ছিলেন সংগঠক অথবা সর্বাপেকা উৎসাহী সমর্থক। তিনি মুসলিম লীসের অন্যতম প্রতিষ্ঠাতা-সদস্য ছিলেন। তিনি নিখিল ভারত মুসলিম লীগের সহ-সভাগতি এবং বদীয় প্রাদেশিক মুসলিম লীগের মুন্ম সম্পাদক ছিলেন (১৯০৭ খৃ.)। লক্ষ্যে চুজির পর তিনি মুসলিম লীগ ত্যাগ করেন।

মুসলিমগণের মধে। শিক্ষাবিস্তারের জনা তিনি আজীবন চেণ্টা করিয়া গিয়াছেন। ভাকা বিশ্ববিদ্যালয় পরিকল্পনার শুরু হইতে তিনি একজন কমিটি-সদস্য হিসাবে ইহার সহিত জড়িত ছিলেন। তিনি পূর্ববঙ্গ আসাম মুসলমান শিক্ষা সমিতির সম্পাদক এবং হর্মেল শিক্ষা কমিটির সদস্য ছিলেন (১৯১৪ খু.)।

আইন পরিষদের সদস্য হিসাবেও তিনি শুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করেন। তিনি পূর্ববন্ধ ও আসাম ব্যবস্থাপক পরিষদের সদস্য (১৯০৬—১৯১১), ইতিয়ান লেজিস্লেটিভ কাউন্সিলের সদস্য (১৯১৬—১৯২০), বেঙ্গল প্রেসিডেন্সি লেজিস্লেটিভ কাউন্সিলের সদস্য (১৯১৬—১৯২০) ও বেঙ্গল প্রেসিডেন্সির কেবিনেট মন্ত্রী ছিলেন (১৯২১—১৯২৩)। বাঙ্গালী মুসলিমগণের মধ্যে তিনিই সর্বপ্রথম মন্ত্রীপদ অলংকুত করেন।

নওয়াব আলী চৌধুরী সিমলা ডেপ্টেশন ও নাধান কমিশনের (১৯২২ খৃ.) সদস্য ছিলেন। ইহা ছাড়াও তিনি ছিলেন ক্যালকাটা যোহামেডান এসোসিয়েসনের সদস্য ও আনজুমান-ই-ইসলামিয়া ময়মনসিংহের সহ-সভাপতি (১৯২৩ খু.)।

সাহিত্যরতী নওয়াব আলী চৌধুরী বাংলা ভাষা ও সাহিত্য চর্চার কিছু উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত রাখিয়া গিয়াছেন। তাহার রচিত ঈদুল আষহা (১৯০০ খ.) এবং মৌলুদ শরীফ (১৯২২ হি.) প্রকাশিত হয়। মুসলিন জনমন্তলীকে 'ঈদু'ল-আয়-হাার তাৎপর্য এবং নবী জীবনের শিক্ষা ও মাহাছ্যোর সঙ্গে নিবিড় পরিচয় করাইয়া দেওয়ায় জন্য তিনি পুঙক দুইটি রচনা করেন। তাহার রচনার ভাষা প্রাক্তম এবং ফাসিকধর্মী; বিশেষত শেষোক্ত পুস্তকটিতে তিনি যে ভাষা ব্যবহার করিয়াছেন তাহা খুবই উচ্চমানের সাহিত্যগুলসন্দর। তাহার দুইটি ইংরেজী পুস্তক Vernacular Education in Bengal ১৯০০ সালে এবং Primary Education in Rural Areas ১৯০৬ ইং. সালে প্রকাশিত হয়।

তাঁহার সাহিত্য-নিষ্ঠা কেবল পুস্তক রচনাতে সীমাবদ্ধ থাকে নাই।
তিনি বহ সাহিত্য প্রতিষ্ঠানের সঙ্গে স্বাড়িত থাকিয়া মুসলিমগণের
মধ্যে বাংলা ভাষার সাহিত্য স্পিটর প্ররাসকে জোরদার করেন।
তিনি বন্ধীয় সাহিত্য পরিষদের সদস্য, বন্ধীয় সাহিত্য বিষয়িনী
মুসলমান সমিতির প্রতিষ্ঠাতা-সভাগতি (১৯০০ বৃ.) এবং বন্ধীয়
মুসলমান সাহিত্য সমিতির পূষ্ঠপোষক (১৯১১ বৃ.) ছিলেন।

বিভিন্ন ক্ষেত্রে তাঁহার এই সমস্ক মূল্যবান অবগানের জন্য ১৯০৬ খৃ. রটিশ সরকার তাঁহাকে খান বাহাদুর, ১৯১১ খৃ. নওয়াব, ১৯১৮ খৃ. সি. আই. ই. এবং ১৯২৪ খৃ. নওয়াব বাহাদুর খিতাবে ভূষিত করেন।

পূর্বক ও আসামের লেফটেন্যাণ্ট সভর্বর ১৯০৭ সালের ৪ঠা এপ্রিলে অনুষ্ঠিত চাকার এক অনুষ্ঠানে নওয়াব সাহেবকে সভােধন করিয়া বলিয়াছিলেন ঃ

"মরমনসিংহ জিলার ধনবাড়ীর জমিদাররাপে এবং আগনার শিক্ষা ও ভান প্রভাবে আগনি আগনার সমাজে নেতার হান অধিকার করিরা আছেন, বিশেষত মুসলমানদের মধে শিক্ষা বিভারকথ্যে আগনি পরিত্রম করিরাছেন। .....গভর্নমেন্ট আগনার সাহাষ্য করিতে আনন্দেবোধ করিতেছেন।"

নওয়াব আলী চৌধুরীয় পৌল মুহাল্মদ আলী (বঙ্ড়া) গাফিভানের প্রধান মন্ত্রী এবং পুত্র নওয়াবজাদা হাসান আলী চৌধুরী সাবেক পূর্ব शक्खित्र मजी हिल्ले ।

নওয়াব আলী চৌধুরী ১৯২৯ সালের ১৭ই এপ্রিল দাজিলিং-এ ইতিকাল করেন ।

প্রস্থাপার (১) বাংলা বিশ্বকোষ, নওরোজ কিতাবিস্থান, ২খ, চাকা, ১৯৭৩ ইং.; (২) 'নওয়াব আলী চৌধুনী', সৈয়দ মুকাররম আলী, মাসিক মোহাস্মদী, জৈচি, ১৩৩৬ বাং.; (৩) Proceedings of the Bengal Legislative Council, 33rd Session (Cal.), April, 1929, গৃ. ১৫।

শাহেদ আলী

19

মোহাস্মদ সিরাজুল হক

নক্শবন্দ (১৯ 🕉 ে নাক্শবান্দ ), মুহণ্টমাদ ইব্ন মৃহণাশ্মদ বাহাণ্ট'দ-দীন আল-ব্খাারী (৭১৭-৭১১/১৩১৭-১৩৮১) নাকশ্-বানুদী সুংক্ষী সম্পুদায়ের প্রতিষ্ঠাতা। তাঁহার নামের অর্থ চিত্রকর। তাঁহার নামের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলা হইয়াছে, ''ঐশী ভানের অনুপম চিল্লা•কনকারী" (J. P., Brown, The Darvishes, 2nd, ed., p. 142)। উহার অধিকতর সৃচ অর্থ "প্রকৃত প্রবিরে রূপ ক্রেয়ে ধারণকারী" (মিফ্ডাহে 'ল-মা'ইয়াঃ, উদ্ভূত করিরাছেন Ahlwardt, Berlin Catalogue, No. 2188)। রাশাহণাত-এ উদ্লিখিত একটি শোক-গাথায় তাঁহাকে 'আদ-শাহ' উপাধি দেওয়া হইয়াছে। শাহ-এর অর্থ 'আধাঝিক নেতা'। তাঁহার নিসবাঃ আর-উওয়ায়সী ইহাই প্রতিপাদন করে যে, ভাঁহার প্রচলিত পদ্ধতি উওয়ায়স আল-ক'রোনী-র পদ্ধতির অনুরূপ। তাঁহার জনৈক অনুপামী সালাহিং ইব্নু'ল-মুবাায়াক 'মাকামমাত সায়িটেনাা আশ-শাহ নাক্'শবান্দ' নামক গ্রন্থে তাঁহার বচনগুলি সংক্লিড করিয়াছেন : উহা হইতে রাশাহণাত 'আয়ন্'ল-হণায়াত (৮৯৬/ ১৪৮৮) প্রছের রচয়িতা তাঁহার প্রকের মার-মসলা সংগ্রহ করেন। উহার বহ উদ্বৃতি কার্যত নাক্র বান্দদের নিজ ভাষায় রচিত। ফারুসী হইতে 'আরবীতে অন্দিত, 'আবগু'ল-মাজীদ ইবন মহাম্মাদ আল-খানী কড়ক প্ৰণীত 'আল-হ'াদাট্কু'ল্-ওয়ার্দিয়্যা: ফী হাক'াাইক' আজিলাা' আন-নাক্'শ্বান্দিয়াাঃ' (কায়রো ১৩০৬) নামক আধুনিক গ্রছে উহা সমিবিতট হইয়াছে। বুখাারা হইতে এক ফার্সাথ দ্রবতী এক গ্রামে তিনি জ্পাগ্রহণ করেন। ঐ লামের নাম কুশ্ক হিন্দুওয়ানে এবং পরে উহার নাম রাখা হয় কুৰক আারিফান। আঠার বৎসর বয়:ক্রমকালে ভাঁহাকে রামীছ'নে হইতে এক মাইল দ্রবতী এবং বৃখারো হইতে ভিন মাইল দুরবতী সাম্মাসে নামক প্রামে মুহণশ্মাদ বাবো আস-সাম-মাাসীর নিকট সুফৌ মতবাদ শিক্ষালাভ করিবার নিমিত প্রেরণ করা হয়। এই গুরুর পদ্ধতি অনুসারে বি'ক্র উচ্চি:**স্থ**রে করা হইত। নাক্'শ্বান্দ 'আলা'দ-দাওলাঃ 'আব্দু'ল-খালিক' আল-৩ জ্লাওয়াানীর (মৃ. ৫৭৫ হি.) ন্যায় মনে মনে যি কর করা গছন্দ করিতেন। করে আস-সাম্মাাসীর অন্যান্য ভড়ের সহিত তাঁহার মনোমালিনা ঘটে। কথিত আছে, সাম্মাসী পরে দীকার করেন যে, নাকুশ্বান্দের পদ্তিই উপযুক্ত এবং মৃত্যুকালে তাঁহাকে তাঁহার খলীফা নিষ্তা করেন। তাঁহার মৃত্যুর পর নাকপ্-বান্দ সামারকণৰ গমন করেন এবং সেখান হইতে বুখাা-রায়ে যান। বুখারায়ে তিনি বিবাহ করেন এবং গরে বুগ্রামে প্রত্যাবর্তন করেন। পরে স্থীয় প্রাম পরিত্যাপ করিয়া নাসাফ

গমন করতঃ সেখানে আমীর কুলাল নামক সাম্মাাসীর একজন শ্বলীফার নিকট অধায়ন করিতে থাকেন। তৎপর তিনি কিছু-কাল বখারারে নিকট যিওয়ারতুন্ এবং আন্বীক্তা গ্রামে বাস করেন। সেখানে সাত বৎসর পর্যন্ত আমীর কুলাজের জনৈক 'আরিফু'দ-দীক-কিরাানী নামক খলীফার নিকট অধায়ন করেন। তারপর বার বৎসরকান সুনতান খানীনের অধীনে চাকুরী করেন। এই সূলতণানের রাজ্যলাভের বর্ণনা দিয়াছেন ইব্ন বাতৃ তু তাঃ (৩ : ৪৯)। সামারক ান্দ এই সুলত াানের রাজধানী ছিল। সূলত্থানের পতনের পর (৭৪৭/১৩৪৭) তিনি যিওয়ারত্নে প্রত্যাবর্তন করেন এবং সেখানে সাত বৎসর যাবত পরোপকার ও জীব জন্তর সেবা করিয়া কাটান; আরও সাত বৎসর প্রান্তা-ঘাট সংক্ষারের কার্যে ব্যয় করেন। জীবনের শেষ দিনগুলি তিনি জন্মছানে অতিবাহিত করেন এবং সেখানেই তাঁহাকে সমাধিছ করা হয় বরিয়া রাশাহণাত বর্ণনা করিয়াছেন। Vambery (Travels in Contral Asia, 1864) বলেন, বুখারা হইডে দুই লীগ দরবতী বাডেন্দীন গ্রামে তাঁহার সমাধি রহিয়াছে। চীনের সুদ্রতম অঞ্ল হইতে ডীর্থ-যালিগণ তাঁহার সমাধিতে আগমন করেন এবং বুখাারার অধিবাসিগণ সেখানে সণ্ডাহে একবার সমবেত হন। যাতায়াত করার জন্য তিনশত গাধা নিযুক্ত ছিল। ইহাদের দারা এধান নগরীর সহিত যোগাযোগ রক্ষা করা হইত ।

তাঁহার জীবন-চরিতে পাওয়া যায় যে, তাঁহার সম্পর্ক ছিল বিভিন্ন ছানের এবং বিভিন্ন মানুষের সঙ্গে। হিরাতে আমীর হ'সায়ন (ইব্ন পি'য়াছি'দ-দীন আল্-ভ'রী, তু. ইব্ন বাত্'তু'ডাঃ) তাঁহার সম্মানার্থ এক ভোজের আয়োজন করেন, কিন্তু 'উজ ছাদা সংভাবে উপাজিত' আমীর কর্তৃক এইরপ নিশ্চয়তা দান সঙ্গেও নাক্'শ্বান্দ উহা ডোজন করিতে অস্বীকার করেন। তলম সমস্ত ছাদা ফকীর-মিসকীনকে বিতরণ করা হয়। সারাখ্স্-এ তিনি এই শাসনকর্তার সহিত বাস করেন। তিনি বাগ দাদ, নায়সাব্র এবং আয়াবাদে দুই-তিনবার গমন করেন। 'আলা-'উ'দ্-দীন 'আত্'তাার আল-ব্খারীর (মৃ. ৮০২ হি.) অনুরোধে মুহ'ম্মাদ ইব্ন মুহ'ম্মাদ আল-হ্যাফিজ'ী আল-ব্খারী তাঁহার বালীসমূহ সংগ্রহ করেন (Brit. Mus. Add. 26294)। হ'দ্যা' 'ইক' গ্রহে ফার্সী ভাষায় লিখিত তাঁহার রচনাওলির উল্লেখ আছে।

প্রস্থাপারী উপরে উলিখিত প্রহাবনী ছাড়াও (১) নাফাহণাতু'ল-উন্স, নং ৪৪২ ; (২) আশ-শাকণা'ইকু'ন-নু'মানিয়গ্যঃ, Transl. Rescher, p. 165.

D. S. Margoliuth (S.E.I.)/মুহত্মদ আবদূর রহীয়
নজকল ইসলাম, কাজী (السلام) টেং কাষানী
নাষ্ক্র'ল ইসলাম) সাধারণত বিদ্রোহী কবি নামে পরিচিত।
বাঙলা সাহিত্যে রবীন্তনাথ ঠাকুরের পরে তিনিই ত্রেচ্চ কাবা প্রতিভা।
তিন সহস্রাধিক গানের রচয়িতা ও সূরকার। এই সঙ্গীত সৃত্তির
জন্য তিনি জনেকের কাছে 'বুলবুল কবি' বিলয়াও খ্যাত। তাঁহার
কবিতায় বিদ্রোহের সূর ও বাণী থাকিলেও সে বিদ্রোহ ছিল জন্যায়,
অত্যাচায়, নিগীড়ন, শোষণ ও কুসংক্ষারের বিক্লছে। উপমহাদেশের
মুসলমানদের জাগ্রত করিবায় জন্য তিনি অসংখ্য ইসলামী কবিতা ও
সান বিশিয়াছেন। এইজন্য তাঁহাকে মুসলিম রেনেসাঁর কবি বলিয়াও
চিহ্নিত করা হয়। কেবল চিত্রা ও ভাবনায় নয়, তিনি বাওলা

ভাষায় অসংখা 'আরবী-ফারসী শব্দ অসাধারণ শিল্প-কুশলতায় প্রয়োগ করিয়াছেন। এইভাবে সংকৃত শব্দ প্রভাবিত বাংলা ভাষার গতানুগতিক রূপে বদলাইয়া বাঙলা ভাষাকে তিনি করিয়াছেন সমৃদ্ধ ও শক্তিশালী।

তাঁহার কবি-প্রতিভা বিচির-ধর্মী। তিনি একাধারে কবি সীতি-কার, সুরকার, বাদক, গান্ধিক, ঔপন্যাসিক, প্রাবন্ধিক, নাট্যকার, লায়ক ও অভিনেতা। বাংলা ও ইংরাজী ভাষা ছাড়াও তিনি কিছু কিছু 'আরবী, ফারসী. উদুঁ, সংকৃত ও হিন্দী ভাষাও জানিতেন। এইজনাই তাঁহার কবিভায় একদিকে যেমন শেলী, বায়রন, কীটস, সুইনবার্ন ও হইটম্যানের আদল লক্ষ্য করা যায়, তেমনি প্রভাব দেখা যায় রামী, হ'।াফিজ', 'উমার খায়্যাম ও ইক্'বাজের। তিনি দীওয়ান-ই-হ'াফিজ'র অনেকওলি কবিতা এবং রাবাা'ইয়্যাত-ই-হণাফিজ এবং রুবা'ইয়াতি-ই-'উমার ধায়াাম মূল ফার্সী ভাষা হইতে অনুবাদ করিয়া বাংলা সাহিত্যকে সমৃদ্ধ করিয়াছেন। তিনি 'আরবী ও ফারসী ছন্দেও কিছু কবিতা প্রচনা করিয়াছেন এবং কিছু গানে 'আরবী, ইরানী ও তুকী সঙ্গীতের সূর সংযোজন করিয়াছেন। বাঙলা ভাষায় তিনিই সার্থক গণ্যুল ও কণওয়াালীর ম্রন্টা [আবদুল কাদীর (সম্পা.), নজকল রচনা সম্ভার , প্রাণডোষ চট্টোপাধ্যায়, কাজী নজকল ]। বাংলা সাহিত্যে নজকল ইসলামই রাজনৈতিক এবং সামাজিক চেতনামূলক কাব্য ও সাহিত্যের প্রধান মুক্টা। অসহযোগ ও খিলাফোত আন্দোলনের যুগে তাঁহার প্রকৃত সাহিত্য-জীবনের শুরু। তিনি রটিশবিরোধী আন্দোলনকে রাজনৈতিক জাপরণী কবিতা লিখিয়া জোরদার করেন। কবি, সাহিত্যিক, সঙ্গীতভা ছাড়া সমাজকৰ্মী এবং রাজনৈতিক কামী হিসাবেও তাঁহার অবদান বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। তরুণ জীবনে তিনি একাধারে জামাালু'দ্-দীন আফগণানীর 'প্যান ইসলামিক' চিভাধারা এবং কামাাল পাশা-র জাতীয়তাবাদী চিন্তাধারা দারা উদ্দ হন এবং তাঁহার সাহিত্যে ইহার প্রতিফলন ঘটান। রাশিয়ার বলশেভিক আন্দোলনও তাঁহাকে সাম্যবাদী চিভাধারার প্রতি আকুণ্ট করিয়াছিল: কিন্তু তাঁহার সমস্ত সাহিত্যকর্ম বিল্লেষণ করিলে দেখা যায় যে, মূলত ইসনামী আদর্শ ও চিতারাধাই তাঁহার মানবিক আবেদনমূলক কবিতার প্রকৃত উৎস।

কাজী নজকল ইসলাম ১৩০৬ সালের ১১ জৈছ/১৮৯৯ খুণ্টাব্দের ২৪ মে পশ্চিম বঙ্গের বর্ধমান জিলার আসানসোল মহকুমার অন্তর্গত চুক্ললিয়া গ্রামে জন্মপ্রহণ করেন। তাঁহার পিতার নাম কাষী ফকীর আহমদ ও মাতার নাম ষাহিদাঃ খাতুন। পিতামহের নাম কাষী আমানুদ্ধাহ্ এবং মাতামহের নাম তুফাল্লিল আনী। কাষী ফকীর আহমদের দুই ন্ত্রী, সাত পুত্র এবং দুই কন্যা ছিল। কাজী নজকল ইসলাম তাঁহার দিতীয়া দ্রীর দিতীয় পুত্র। কাষী ফাকীর আহমদের প্রথম পুত্র কাষী সাহিবজ্ঞান-এর পর চার চারটি পুত্রর শৈশবেই মৃত্যুবরণের পর নজকল ইসলামের জন্ম হর। এইজনা তাঁহার ডাক নাম রাখা হয় 'দুখু মিয়া'। কবির বরস যখন আট বৎসর তথ্বন তাঁহার পিতা মারা যান (ভক্টর রক্ষিকুল ইসলাম, কাজী নজকল ইসলাম, জীবন ও কবিতা)।

ঐতিহাসিক সূরে জানা যায়, কবির পূর্বপুক্ষেরা সম্লাট শাহ্ 'আালামের রাজত্বালে পাটনার হাজীপুর হইতে বর্ধমানের চুকলিয়া গ্রামে আসিয়াছিলেন। তাঁহাদের এক পূর্বপুক্ষ মোগল আমলে প্রতিহিঠত এক বিচারালয়ের কাষীর পদ লাভ করেন এবং প্রচুয় 'আরমা' সম্পতির উত্তরাধিকারী হন (পূ. গ্ল.)। কবির পিতামহ ও পিতা উত্তরেই এই ছানের এক মাষারে শরীক ও মস্জিদের খাাদিম ছিলেন।

দশ বৎসর বয়সে নজকল ইসলাম প্রামের মন্তবে প্রাথমিক শিক্ষা সমাণত করেন। ইহার পর তিনি উক্ত মক্তবে শিক্ষকতার কাজে যোগদান করেন এবং এক পর্যায়ে মামারে শরীকের খাদিম ও মস্জিদের ইমাামাতেরও কাজ করিতে থাকেন। 'আরবী ও ফারসী ভাষার প্রথম গঠি কবি প্রহণ করিয়াছিলেন তাঁহার মক্তবের শিক্ষক ফ্যল আহ্মাদের নিকট। তাঁহার এক চাচা বাষলে কারীম আরবী ও ফারসী ভাষায় সুপন্তিত ছিলেন এবং 'আরবী-ফারসী মিপ্রিত শব্দে তিনি বাঙলা কবিতা লিখিতেন। কবির শৈশবের রচনার উপর ই হাদের প্রভাব পড়িয়াছিল।

কবির জীবন দারিদ্যক্লিন্ট ছিল, তাই তাঁহার জীবনে কোথাও স্থির থাকিয়া লেখাপড়া করা সঙ্ক হয় নাই। তিনি মক্তব ছাড়িয়া 'লেটো' (পশ্চিমবঙ্গের বর্ধমান অঞ্জের দৃশ্যপট্থীন এক ধরনের যাত্রাপল ) পলে যোগ দিয়া পান করিতেন। পরে 'লেটো' দল ছাড়িয়া বর্ধমানের মাথ<del>রুন হাইছুলে ৬৯ খেণীতে ভ</del>তি হন। এই<del>খানে</del>ও আথিক অন্টনে লেখাপড়া করিতে না পারিয়া তিনি ভুল ত্যাগ করেন ও কবিগানের আখড়ায় যোগ দেন। সেইখান হইতে বাহির হইয়া আসানসোলের এক রুটির দোকানে কিছুদিন চাকুরী করেন। এখান হইতে কবিকে উদ্ধার করেন ময়মনসিংহের অধিবাসী কাজী রফিজ উল্লাহ নামক এক সদাশয় দারোগা এবং তিনি তাঁহাকে ময়মনসিংহের দরিরামপুর হাই কুলে সণ্ডম শ্রেণীতে ভতি করিয়া দেন। পরে ১৯১৫ **খৃ. তিনি বর্ধ**খান জিলার **শিয়ারসোল** রাজ হাইকুলে অ**ল্টম ত্রেলীতে ভতি** হন। ১৯১৭ খুস্টাব্দে দশম ত্রেণীর প্রি-টেস্ট পরীক্ষাকালে কবি সেনাদলে নাম লেখাইয়া পেশাওয়ারের কাছে নওশেরাতে চলিয়া যান। সেইখানে তিনি তিন মাস সামরিক ট্রেনিং গ্র**হণের পর করাচী সেনানিবাসে ফিরিয়া আসেন।** কর্মদক্ষতার বদৌলতে অতি অল সময়ের মধ্যেই তিনি ব্যাটালিয়ান কোয়াটার মাস্টার হাবিলদার' পদে উদ্ধীত হন। ১৯২০ খুস্টাব্দে বাঙালী পদ্টন ভালিয়া ষাইবার পর তিনি সেনাবাহিনী তাগে করিয়া কলিকাতায় আদেন। ১৯১৯ খু. হইতে তাঁহার সত্যিকার সাহিত্য জীবন শুরু হয়। ডাঁহার প্রথম পর 'বাউণ্ডেলের আত্মকাহিনী' এবং কবিতা 'মুক্তি' বাংলা ১৩২৬ সালে প্রকাশিত হয়।

১৯২০ খৃষ্টাব্দে 'মোসনেম ভারতে' ক্রমাণ্বরে তাঁহার 'শাতইলআরব', 'ঝেয়াপারের তরণী', 'কোরবানী', 'মোহররম' এবং হণাফিজে'র
কবিতার অনুবাদ 'বোধন' ও 'বাদল প্রাতের শরাব' প্রকাশিত হয়।
একই বংসর একই পত্রিকায় তাঁহার 'বাঁধনহারা' নামক পত্রোপন্যাস
প্রকাশিত হয়। ঐ সময় তিনি শেরে বাংলা ফজলুল হক কতু ক
প্রতিন্ঠিত 'নবমুগ' নামক পত্রিকার সন্দাদনার কার্যে যোগদান করেন।
১৯২১ খুণ্টাব্দে কবির 'বিরোহী' কবিতা একই সঙ্গে সাশ্তাহিক 'বিজলী'
ও মাসিক 'মোসলেম ভারতে' প্রকাশিত হয়। এই সময় তুকার জাতীয়
নেতা কামালৈ পাশার উপর লিখিত তাঁহার 'কামাল পাশা' নামক
কবিতাটিও 'মোসলেম ভারতে' প্রকাশিত হয়।

১৯২২ খৃস্টাব্দে করি 'ধূমকেতু' নামক একটি অর্ধসাংতাহিক পরিকা প্রকাশ করেন। এই পরিকাটিতে 'আনন্দময়ীর আসমনে' দীর্ধক একটি কবিতা প্রকাশের জন্য রাজধোহের অপরাধে কবিকে এক বৎসরের জন্য কারাবরণ করিতে হয়। ১৯২৪ খৃস্টাব্দে তিনি আশাল্লতা সেন- গুণ্ডাকে বিবাহ করেন যিনি প্রমীলা নজকল নামে পরিচিতা। ইতিপূর্বে তিনি সৈয়দা আখডার বানু উরফে নাসিস নামনী একজন মুসলিম মহিলাকে বিবাহ করিয়াছিলেন। অভাত কারণে কবি তাঁহাকে 'আক'দ-এর পরপুরই ত্যাগ করেন।

১৯২৫ খৃন্টাব্দে কৰিব পরিচালনায় 'প্রমিক প্রছা স্বরাজ সম্পুদায়'এর মুখপর সাম্ভাহিক 'লাওল' প্রকাশিত হয়। ইহার প্রথম সংখ্যায়
তাঁহার আলোড়ন হল্টিকারী কবিতা 'সাম্যবাদী' প্রকাশিত হয়। ১৯২৯
খৃন্টাব্দের প্রথমদিকে প্রামোকোন কোম্পানীর সঙ্গে কবির যোগাযোগ
ঘটে এবং ১৯৩৫ খৃন্টাব্দে কবি প্রামোকোন কোম্পানীর পূর্ণকালীন
সঙ্গীত রচরিতা নিষ্তু হন। ১৯৪০ খৃন্টাব্দের অক্টোব্রে শেরে বাংলা
ফজলুল হকের তত্ত্বাবধানে পুনরায় 'নব্ধুপ' প্রকাশিত হয় এবং মজকল
ইসলাম ইহার প্রধান সম্পাদক নিষ্তু হন।

১৫ জৈচ, ১৩৩৫/১৯২৮ সালে কবির মাতা ইঙিকাল করেন। ১৯৩০ খৃণ্টাব্দে তাঁহার দিতীয় পুত্র অসাধারণ শুন্তিধর 'বুলবুল' ইঙিকাল করে। কবি গভীর শাকে মুহ্যমান হন। গুরু হয় তাঁহার আধ্যাদ্মিক জীবন। করেক বৎসর পর ১৯৩৯ খৃ. কবি-পত্নী প্রমীলা পক্ষাঘাতগুগু হন। চিঙাগুভ কবির স্বাস্থ্যক্ষয় গুরু হয়। অবশেষে ১৯৪২ খৃণ্টাব্দের ১০ জুলাই হইতে কবি ভব্ধবাক হইয়া যান। ১৯৭৬ খৃণ্টাব্দর ২৯ আগণ্ট তাঁহার মৃত্যুদিন পর্যন্ত তিনি অনুরাপ অবস্থায় হিলেন। ১৯৪৫ খৃ. কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয় কবিকে ভগভারিণী পুরস্কার প্রদান করে। ১৯৬০ খৃ. ভারত সরকার কবিকে 'পল্লভূষণ' উপাধি দান করে। ১৯৬১ খৃ. রবীস্তভারতী বিশ্ববিদ্যালয় কবিকে সম্মান্দ্রক তি. লিউ. উপাধি প্রদান করে।

১৯৭২ খৃষ্টাংব্দ কবিকে বাংলাদেশ সরকারের আমন্ত্রণে ঢাকায় আনয়ন করা হয়। ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় ১৯৭৪ খু. কবিকে সম্মানসূচক ডি. লিট. উপাধিতে ভূষিত করে। ১৯৭৬ খু. কবিকে বাংলাদেশের নাগরিকত্ব প্রদান করা হয় এবং ২১ ফেন্টুয়ারী পুরক্ষার প্রদান করা হয়। ১৯৭৬-এর ২৪ মে বাংলাদেশ সেনাবাহিনী কবিকে বাংলাদেশ সেনাবাহিনী ব্যামীক্রেন্ট' উপহার দেন।

২ রামাদ'াান, ১৩৯৬/২৯ আগস্ট, ১৯৭৬ সালে রোজ রবিবার সকাল ১০টা ১০ মিনিটে চাকার পি. জি. হাসপাতালে কবি ইন্ধিকাল করেন। ঐদিন অপরাক্তে রাজুীয় মর্যাসায় কবিকে চাকা বিশ্ববিদ্যালয় জামি' মাসুজিদ প্রাপ্তদে পাফন করা হয়।

কবির প্রসিদ্ধ করেকটি কাব্যপ্রস্থ : ১। অপ্রিবীণা (১৯২২ খু.); ২। দোলনটাগা (১৯২৩); ৬। বিষের বাদী (১৯২৪); ৪। ছায়ানট (১৯২৪); ৫। সাম্যবাদী (১৯২৫); ৬। সর্বহারা (১৯২৬); ৭। সিচ্চুহিলোল (১৯২৭); ৮। জিজীর (১৯২৮); ১। সঞ্চিতা (১৯২৮); ১০। চক্রবাক (১৯২৯); ১১। সঞ্চা (১৯২৯); ১২। নতুন টাদ (১৯৪৫); ১৩। মক্র ভাদ্ধর (১৯৫৭); ১৪। শেষ সওগাত (১৯৫৮)।

তাঁহার বিখ্যাত গীতিগ্রন্থ : ১। বুলবুল (১৯২৮ খৃ.); ২। চোখের চাতক (১৯২৯); ৩। নজকল-গীতিকা (১৯৩০)। ৪। সুরসাকী (১৯৩১); ৫। জুলফিকার (১৯৩২); ৬। বনগীতি (১৯৩২); ৭। ভল-বাগিচা (১৯৩৬); ৮। গীতি শতদল (১৯৩৪); ৯। গানের মালা (১৯৩৪)।

তাঁহার গলপ্রস্থঃ ১। ব্যথার দান (১৯২২ খ্.), ২। রিজের বেদন (১৯২৫), ৩। শিউনী মানা (১৯৩১)।

তাঁহার উপন্যাস: ১। বাঁধনহারা(১৯২৭), ২। মৃত্যুক্ষুধা

(১৯৩০); ७। কুহেনিকা(১৯৩১)।

তাঁহার নাটক: ১। ঝিলিমিলি (১৯৩০); ২। আলেয়া (১৯৩১)। তাঁহার প্রবন্ধগ্রহ: ১। যুগবাণী (১৯২২); ২। দুদিনের ঘাত্রী (১৯২৬); ৩। রুদ্র-মঙ্গল (তারিখবিহীন)।

কবির অনুদিত কাব্যপ্রস্থ : ১। রবাইয়াৎ-ই-হাফিজ (১৩৩৭ বাং.); ২। রুবাইয়াৎ-ই-ওমর-খৈয়াম (১৯৫৯ খৃ.)।

কবির অন্যতম কীতি হইল কু রআানু'ল-কারীমের 'আমপারার সরল পদ্যানুবাদ 'কাব্য আমপারা' (১৯৩৩ খু.)। তাঁহার অন্তরে বালালী মুসলমানদেরকে কু:রআানের মূল ভাবের সহিত পরিচয় কর।ইবার অত্যন্ত আকুলতা ছিল। 'কাব্য আমপারা'-র **ভূমিকায় ডিনি** উল্লেখ করেন, "ইসলাম ধর্মেরু মূলমন্ত—পুঁজি ধনরত্ব মণি-মাণিকা— সব কিছু কোর-আন মজীদের মণিমঞুষায় ভরা, তাও আবার আরবী ভাষার চাবি দেওয়া। ...আজ যদি আমার চেয়ে যোগ্যতর ব্যক্তিগপ এই কোর-আন মজিদ, হাদিস, ফেকা প্রভৃতির বাঙলা ভাষায় অনুবাদ করেন তাহ'লে বাঙালী মুসলমানদের তথা বিশ্ব-মুসলিম সমাজের অংশষ কল্যাণ সাধন করবেন। অভান-**অন্ধকারের বিবরে পতি**ত বাঙালী মুসলমানদের তারা বিশ্বের আলোক-অভিযানের সহযারী করার সহায়তা করবেন। সে শুড়দিন এলে আমার মত আযোগ্য লোক এ বিপুন্ন দায়িত্ব থেকে সানন্দে অবসর গ্রহণ করবে।" ( নজরুল-রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, বাংলা একাডেমী, ঢাকা, ১৩৮৩/১৯৭৬)। কু রআানের অনুবাদ বিশেষত পদ্যানুবাদ খুবই দুরাহ। কাজী কবি কুরআনের ভাব ও ভাষা অক্সুর রাখিয়া আশ্চর্য কুশলতার সহিত এই দুরুহ কাজটি সম্পাদন করেন। 'কাবা আমপারা' রচনাও প্রকাশের সম্পূর্ণ ইতিহাসের জন্য দ্র. আবদুর মুকীত চৌধুরী ( সম্পা.), संज्ञक्त ইप्रताय : ইप्रतायी कविजा, ইप्रतायिक काउँएवमन वास्तारमण, ভাকা ১৪০২/১৯৮২ **।** 

গ্রন্থপঞ্জী ঃ (১) রফিকুল ইসলাম, কাজী নজকল ইসলাম, জীবন ও কবিতা, প্রথম প্রকাশ, মলিক ব্রাদার্স, ঢাকা ১৩৮৯; (২) প্রাপতোষ চট্টোপাধ্যার, কাজী নজরুল, কলিকাতা ১৯৫৫; (৩) আবদুল কাদির (সম্পা.), নজরুল-রচনাবলী, ১ম-৪র্থ খণ্ড, বাংলা উন্নয়ন বোর্ড, ঢাকা ১৯৬৬ খৃ. ১৯৭৭ খৃ.; (৪) আবদুল আজীজ আল-আমান (সম্পা.), নজরুল কিশোর সমগ্র, হরুল প্রকাশনী, কলিকাতা ১৯৮২ খৃ.।

শাহাবুদীন আহ্মদ

আন্-নজ্জাম (النظام : আন-নাজ্জণাম) ইব্রাহীম ইব্ন
সায়াাার ইব্ন হাানি : ইব্ন ইস্হাাক বাস রার মু'ভাষিলী সম্পুদারের
একজন ধর্মশাস্তবিদ । তিনি বাস রার লালিত হন এবং শিক্ষালাভ
করেন, জীবনের শেষাংশ বাশ্দাদে অতিবাহিত করেন এবং ক্ষমতার
উচ্চাসনে আসীন থাকাকালে সেখানেই ২২০ ও ২৩০ হিল্পরীর (৮৩৫-৮৪৫ খু.) অভর্তীকালে ইন্তিকাল করেন। তিনি ছিলেন
প্রতিভাবান কবি, প্রসিদ্ধ ভাষাতাত্ত্বিক, সর্বোপরি তীক্ষ্মী তাকিক ও
বাগ্মী; 'আক্ষাসীয় মুগের কৃতিট ও তামান্নের ক্ষেপ্তে অন্যতম
প্রধান বাজিত্ব। ইসলামী ধান-ধারণার উন্নয়ন কর্মে তাঁহার ছান
অতি উচ্চে।

আবু'ল-হয়'ায়ল আল-'আলাফ-এর মজলিসে তিনি 'ইলম কালাম অধ্যয়ন করেন, কিন্তু শীঘুই পূথক হইয়া স্বতত মাষ্হাক প্রতিষ্ঠা করেন। তাঁহার শিক্ষক 'মানী'-দের বিরুদ্ধে যে বিতর্ক তরু করিয়াছিলেন তাহা তিনি সাফল্যের সহিত চালাইয়া যাইতে থাকেন। তবে দাহ্রী দশনের মতবাদ (যে সহক্ষে তাঁহার বিশেষ ভান ছিল ) খণ্ডনের জন্য তিনি সব্দক্তি নিয়োগ করেন। বিচার করিয়া দেখিলে ৰুঝা যায়, এই ক্লেৱে আন্-নাজ্'জ'ামই সাথঁক আন্দোলনের সূত্রপাত করেন এবং ইহা ইসলামে বহু শতাব্দী ধরিয়া চলিতে থাকে এশীয়-প্রীক দশনের বিরুদ্ধে; এই আন্দেলনের সনাতন দলীল হইল আল-পণযালীর তাহাাফুত। বাপদাদে মুরজি'ঈ এবং জাবারী ধর্মতত্ত্বিদ, মুহণদিছে এবং ফাক•ীহ্পপের সহিত তিনি জোরালো বিতকে প্রব্ত হন এবং পাভিত্যপূর্ণ সমালোচনামূলক মতামত প্রকাশ করেন। ফলে সুদ্রী 'আৰু'।।'ইদের ইতিহাসে ইহার বিশেষ প্রতিক্রিয়া দেখা দেয়। অন্যদিকে তাঁহার মতবাদসমূহ বাগদাদের মু'তাযিলী পণ্ডিতমন্ত্রনীর উপর ভাঁহাদের প্রতিকুরতা সত্ত্বে বেশ প্রভাব বিস্তার করিয়াছিল বলিয়া মনে হয়। আন-নাজ্'জ'াম সর্বোপরি একজন ধর্মশান্তভ পণ্ডিত ছিলেন। তাঁহার চিন্তাধারায় দুইটি প্রবপতা প্রাধান্য লাভ করে ঃ তাওহ'ীদের প্রতি পভীর অনুরাপ ( তাওহ'ীদের অর্থ কঠোরতম একত্ববাদ) এবং কু'রজানের প্রতি অনুরাপ। দিতীয় অনুরাগের কারণে ধ্র্মতত্ত্ব এবং নীতিবাদের অন্যান্য উৎস তিনি পরিতাাগ করেন। তাঁহার ধর্মানুরাগ ছিল পুরাপুরি বুছিডিভিক। তাহাতে আবেঙ্গের ভূমিকা ছিল সীমিত। তাঁহার প্রতিদ্রশ্বীরা তাঁহাকে দাহ্রী (এ.) বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। তাঁহার প্রণীত ধর্মতত্মূলক রচনাদির মৌলিক ভাব সম্পর্কে সম্পূর্ণ ভুল ধারণা স্থিট করার জন্যই ইহা করা হইয়াছে।

এতদ্সত্ত্ও ইহা সত্য যে, দাহ্রিয়াদের সহিত বিতর্কের ফলেই তাঁহার মনে ধর্মতত্ত্বের মূলনীতিওলি বদ্ধমূল হয় এবং এই সব মূলনীভির কঠোমো স্পণ্টভাবে নির্ধারিত হয়। ফলে তাঁহার হাতে ইসলাম এক অভিনব রূপ লাভ করে। ধর্মীয় মত প্রকাশে তঁ।হার অতিরিক্ত বাড়াবাড়ির দক্ষন সমগ্র মুসলিম সমাজ, এমন কি মু'তা-যিলীসণ পর্যন্ত তাঁহার নিকা করে। তিনিই সর্বপ্রথম সুনী নীতির প্রধান সমস্যাগুলি পর্যালোচনা করেন। তাঁহার রচনা প্রায়ই বিনল্ট হইয়াছে, কিন্তু কিছু অংশ প্রধানত তাঁহার শিষ্য আল-জাহি জেব পুস্তকাবনীতে সংরক্ষিত আছে। প্রচলিত ধর্মবিরোধী যে সব মত তাঁহার নামে নানা পুডকে ছান পাইয়াছে সেওলি তাঁহার ছারদের মারফত বংশানুক্রমে চলিয়া আসিতেছে। ধায়্যাত এই-গুলির যাথার্থা সম্পর্কে সন্দেহ প্রকাশ করিয়াছেন। কিতাা্বু'ল-ফার্ক'-এ আল-বাগ'দাাদী তাঁহার ধর্মণান্তের যে ব্যাখ্যা প্রদান করিয়াছেন তাহা সভবত ইব্ন আর-রাওিয়ান্দীর। ইহা ইচ্ছাভূত ল্লাভ ব্যাখ্যার একটি প্রকৃষ্ট উদাহরপ। তাহার প্রদত্ত ধর্মতভ্বের এবং মাষ্'হাবের প্রধান বৈশিপেট্যর সমস্যাত্তলির উপর কতিশয় খৰুব্য নিম্নে প্ৰদান করা হইল ঃ

১। আস্ংলু'ত-তাওহ' দিঃ দাহ্রিয়া মতবাদের বিরুদ্ধে স্টিটতত্ত্ব বিষয়ে কুরআানের উজি সমর্থন করা নাজ্'জ'ামের প্রধান
লক্ষ্য। দাহরিয়াঃ মতে—মূল গদার্থ অনতকাল চলমান, সূত্রাং
তত্ত্বসত অনতকাল ছায়ী। তিনি এতদুদ্দেশ্যে জু'হুর এবং কুষুন
মতবাদ উভাবন করেন। উহা সম্পূর্ণ দাহ্রিয়াঃ মত বিরোধী
এবং আবু'ল-হয'ায়ল আল-'আয়াাফ উহা বহ পূর্বেই গ্রহণ করিয়াছিলেন। দেহ এবং দৈহিক সম্পর্ক সম্বন্ধে তাঁহার ভাবধার
এবংবিধ প্রচেট্টার ফল এবং 'মানী' (া৯ Manc, ২১৫-৭৬
প্রবর্তিত আলো-অভ্যকারমূলক দৈতবাদ) মতবাদ বিরোধী বিভর্ক
দারা সভীরভাবে প্রভাবাণিত। আন-নাজ্'জ'াম 'মানী' বত্ত্বসহ
মৌলিক প্রম্বন্ধি সন্ধানি অভিনিবেশ সহকারে অধ্যরন করেন।

গৃগ্টিতত্ব সম্বন্ধে তাঁহার ব্যাখ্যায় আরাজ্বাদের রেশ বিদ্যমান ব্রিয়া মাঝে মাঝে মনে হয়; স্থিট হুইল চলমান গতি এবং স্থুট পৃথিবী অবিরত পতিশীল (এমন কি বিরামও গতিশীলতার একটা ভিমরাগ মাত্র)। আলোহে অয়ং গতিহীন কিন্তু তিনি আদিম চালক শক্তি। গুন্যী**হ্ অ**র্থাৎ সূচটা এবং স্থিটর মধ্যে <del>পার্থক্য নেতিবাচক</del>ভাবে একাশমান। আল্লাহ্র বাণী একটি বস্ত (সূতরাং স্ণট), কিন্তু মান্ষের বাৰী একটি আপতন। কু:রজান মু'জিষ (অলৌকিক), কারণ ইহাতে অতীতের তথা নিহিত এবং উহা গোপন রহস্য উদ্ঘাটন করে. ্তিত ভাষাশৈলী (Style) অলৌকিক নয়। মানুষকে আল্লাহ্ নিবারণ না করিলে সে কু'রআানের (Style) স্টাইল অনুসরণ করিতে পারিত (মান্তবিকই আন্-মান্ডণামে কোন বৈপরীতা ্মু'আায়াদ'াাঃ ] নাই ) । 'ইক্রিমাঃ, কাল্বী, সুদী বা মুক'াতিল ইবন স্লায়মান প্রমুখ মুহণদিছে কুরেআানের ্যে যথেকে বাাখা প্রদান করিয়াছেন আন-নাজ্'জ'াম তাহা প্রত্যাখ্যান করেন এবং অবিকল ব্যাখ্যা দাবী করেন । নুবুওওয়াত সর্বদা বিশ্বজনীন ; অন্য কথায় সকল নবী—ভথু মুহণাম্মাদ (সা) নহেন, সমগ্র মানবগোচীর জনা প্রেরিত ংগৃহণদিছে গণের বিরোধী মতবাদ )। আন-নাজ্জণাম মুহণদমাদ (সা)-এর নুবুওওয়াত প্রাণিত অধীকার করেন নাই।

২। আস্'ল্'ল-'আদ্ল: আন্-নাজ্'জ্'ামের মতে মান্যের ইন্ছার বাঙীনতা সীমিত। ইহাতে আল্'আরী ধর্মতাত্ত্বিক মতবাদের পূর্বাঙানর পাওয়া যামুয়ের সব কর্মই গতি, সুতরাং উহা আপত্তনিক বা আক্সিমক, আর এই গতি মানুষের নিজের সহিতই ওধু সম্প্রিত। বাহিরে যে ক্রিয়া লক্ষিত হয় ভাহা ভাহার নিজের কারিলে নহে, বরং যে প্রাকৃতিক শক্তি আল্লাহ ভাহার দেহে প্রদান করিয়াছেন ভাহারই কলে (ভাওয়াল্লুদ অবীকার)। মানুষই রহু এবং এই রহু দেহাভাত্তরে অনুরবেশ করে। দেহ আবার রহে'র অক্ষয়তা (আফাঃ) প্রকাশ করে। বলিতে গেলে, শরীরটাই (যাহা মানুষ বা রহু ইইতে ঘতত্ত্ব) মানুষ (রহু), যে কাজ করিছে সমর্থ সেই কাজকে কার্যকরী করে মার। ইহা হইতে অনুধাবন করা যায় যে, কাজ সম্পাদিত হইবার পূর্বে (আল্-'ইস্ভিত'াা'আঃ ক'াব্লা'ল-ফি'ল) মানুষ (রহুং) উহা সম্পাদনক্ষম। কিন্তু বাজ্বের রুপায়িত হইবা মার মানুষ আর সে কাজের ক্ষমতা রাছে না।

ত। আস্থাল-ওয়া'দ ওয়া'ল-ওয়া'ঈদ ঃ ফিক্'হশান্তের বাজব সমস্যাসমূহে আন-নাজ্'জ'মের গজীর আগ্রহ ছিল। সা'লাত, প্রতারণা এবং আনুষ্ঠানিক গবেরতা সম্বন্ধে তাঁহার নিজক এবং ওাঁহার সম্পুদায়ের দৃশ্টিকোপ সম্বন্ধে আমরা অবহিত (এই প্রসঙ্গে তিনি ক্রেকটি অজুত ধরনের মনজাত্তিক ব্যাখা। প্রদান করিয়াছেন )। উস্ক শান্তের তিনি বিশেষভাবে আগ্রহী ছিলেন। তিনি আস'হাাবু'র-রাম ওয়া'ল-কি'য়াস-এর বিক্লন্ধে প্রবন্ধ প্রচারাভিয়ান চালান। মুতরাং এই আক্রমণ মুর্জি'য় প্রতিনিধি হ'ানাফীদের বিপক্ষেত্র বলা যায়। তিনি স্পষ্ট ভাষায় য়া'য় এবং কি'য়াস অধীকার করেন এবং স'হ'াবিদের মধ্যে যে সব মহান ব্যক্তি তাঁহার মতে উহ' প্রাপ করিয়া অপরাধ করিয়াছেন তাঁহাদিগকেও আক্রমণ করিতে তিনি থিয়া করেন নাই। সমভাবে তিনি ইজ্যাা'নারও তীর সমাধ্রাচনা করেন। কিন্তু আংশিকভাবে ইজ্যাা' মানিয়া লন। এই সব ব্যাহিকলালের শ্বাধ্যমে তিনি দাউদ আজ'-জাহিরী এবং জাহিবিয়া)ঃ সম্পুদায়ের গ্রহ সুগ্রম করেন।

প্রস্থপঞ্জী ঃ (১) আল-জাহি'জ', কিতাাবু'ল-হ'ায়াওয়াান, কায়রো ১৩২৫ ছা॰ (বিশেষতঃ ১খ, ১৬৭—১৬১, কু-র্আানের ব্যাখ্যা সম্পর্কে এবং ৫খ, ১---৩১, জু'হুর ও কুম্ন সম্বন্ধে); (২) আল-ধার্যাতি, কিভাবে'ল-ইন্তিসণার, ed. Nyberg, Cairo 1925, index ; (৩) ইব্ন কু তায়বাঃ, তা'ব ীল মুখ্তালিফি'ল-হণাদীছ', কায়রো ১৩২৬, পূ, ২০—৫৩ ; (৪) আল-আশ্'আরী, মাক'াালাাত, ed. Ritter, index ; (৫) আস-সায়িদ আল-মূর্তাদাা, কিতাাবু'ল-আমাানী, কায়রো ১৩২৫, ১খ. ১৩২-১৩৪ ; (৬) আল-বাপ দাদৌ, কিতাবে'ল-কার্ক ; কাররো ১৯১০ খ্., পৃ. ১১৩—১৩৬ ; (৭) কিতাাবু'ল-ফি**ত্**রিন্ত, in, WZK, ৪খ, ২২০—২১: (৮) ইব্ন হ'ায্ম কিতাাবু'ল-ফাস্ ল, কায়রো ১৩১৭, স্থা, আশ-শাহ্রাস্তাানী, কিতাাবু'ল-মিলাল ওয়া'ন-নিহণল, ed. Cureton, পৃ. ৩৭—৪১ ; (৯) ইব্ন আবি'ল-হণদীদ, শার্হ' নাহ্ভু'ল-বালাগ'াঃ, কায়রো ১৩২১, ২খ, ৪৮—৫০ ( ইহাতে আন-নাজ্'-জ'ামের কিতাাবু'ন-নুকাতের কিছু উদ্ধৃতি আছে ) ; (১০) আল্-খাত ীব আল-বাস দাাদী, তা'রীখ বাগ'দাাদ, কায়রো ১৩৪১, ৬খ, ৯৭-৯৮: (১১) ইব্নু'ল-মুরতাদণা, আল-মু'তাঘিলাঃ, cd. Arnold Leipzig 1902, পৃ. ২৮—৩০ ৷ (১২) ইব্ন হণজার আল-'আস্-কালানী, লিসানু ল-মীয়ান, হায়দরাবাদ ১৩২৯, ১খ, ৬৭ ৷ (১৩) মৃ'তামিলাঃ প্রবক্ষের গ্রন্থপঙ্গীও প্র. ; (১৪) A. S. Tritton, Muslim Theology, London 1947, p 89 🛛 1

H. S. Nyberg (S.E.I.)/মুহত্মদ আবদুর রহীন আন্-নজার (ক্রা) আন-নাজ্জার) আল-হ'সায়ন ইব্ন মুহাত্মান আবু 'আষ্দিলাছ্ আন্-নাজ্জার খালীফাঃ আল-মা'মুনের সময়ের একজন মুর্জি'আঃ ও জাবারিয়াপছী ধর্মতাজ্বিক পণ্ডিত ছিলেন। তিনি বিশ্ব আল-'মারীসীর দিয়া ছিলেন। আবু'ল-হম'ায়ল আল-'আল্লাফ এবং আন্-নাজ্'জাম বিশ্ব-এর মঙবাদের বিরোধিতা করেন। সভবত তিনি বাম্ম নামক স্থানে বাস করিতেন এবং বন্ধ বন্ধন করিতেন।

তাঁহার মতে, আমাহ তা'আালার গুণাবলী তাঁহার সভার সহিত অভিন। আলাহ তা'আলার দর্শন ভধু তাঁহার কিয়ার্ মাধ্যমেই সম্ভব হয়, যাহায় ফলে দর্শকের চকু অভারে পরিণত হয় এবং ইহাউপলভি-জনতালাভ করে। আলাহ্র পাণী সুচ্ট। যখন ইহা লিখিত হয় তখন ইহা একটি আপতন, যছন ইহা লিখিত হয় তখন ইহা একটি বস্ত। আরাহে তাঁআালা অনাদিকাল হইতে সম্ভ জাঙ্গতিক বিষয় সহজে ভাত, তাঁহার ইন্স্তেই ভাল-মন্দ, বিশ্বাস (ঈমাান), অবিশ্বাস (কুফ্র) সব কিছু ঘটে। আরাহ তা'আলার এক ৩০ত সতা (মাহিয়াঃ) আছে। তাঁহার মধ্যে করুণার এক ওপ্ত ভাতার আছে। ইহা সমস্ত অবিশ্বাসিগ্রথকে (ক্যাফিল্গণকে) তাঁহার সিকে ফিরাইয়া আনিবার জন্য থ্যেষ্টে। বস্তু ও আপতনের সম্পর্ক কলনা করিলে যেসব সমস্যার উভব হয় ভাহাদের রূপরেখা এই , অণু=আণতন (accident, اعر اض) ; বন্ত তাই আগতনসমূহের সমাহার (দি:ব্রার)। আগতনগুলি পাশাপাশিভাবে বিদামান, একে অনোর ভিতর অনুপ্রবেশ করে না ( ইহা নাজ্'জ'ামের মুদাাখালাঃ মতবাদের বিপরীত)। আপ্তনসমূহ ক্ষণছায়ী। আন্-নাজ্ঞার তাঁহার ধর্মতত্তিতিক প্রবণতার প্রভাবেই সমস্যাবলীর পুনর্বিন্যাস করিয়াছেন। জগতে মাহা কিছু ঘটে তাহা আলাহের অবিরত ও অবারিত কার্য হইতেই উৎপন্ন। তিনি ব্যতীত কোন প্রকৃত সতা বা শক্তি নাই। তিনি মানবের কর্মসমূহের সৃশ্টিকর্তা। তিনি প্রত্যেক সংকার্যে সহযোগিতা করেন এবং প্রত্যেক মন্দকার্যে সহযে। গিতা পরিহার করেন। এই সহযোগতা এবং সহযোগিতার পরিহার হইল কার্য প্রচেট্টা যাহা প্রত্যেক কার্যের সঙ্গে থাকে (আন-ইস্ভিত মাঝা: মাঝা'র ফি'র, ইহা শু'ভাষিলী খডবাদের বিপরীত)। মানুষের 🕶র্ম হইল আলাহ্র ইচ্ছাকে কাজে লাগান (কাস্ব)। মানুষ একটি ইস্তিতশা'আঃ (ভ্রমভা) দারা একটি কার্যই স্থারিতে পারে: কার্যের পৌৰ ফল ( আল-মুওয়ালাগাত) মানুষের উপর নির্ভর করে নাঃ আল্লাহ্র উপর নির্ভর করে (ইহা মু'তাযিলীগণের ভাওয়ালুদ মতবাদের বিপরীত )। ধর্ম-বিশাস বা ঈমান হইল আল্লাহ সমলে তাঁথার রাস্ত্রসংশর সহত্তে এবং তাঁথার আন্দোবলীর সহজে ভান এবং এই ভান মুখে প্রকাশ করা। ঈমানের কয়েকটি বিশেষত্ (বিসাার) আছে , ইহাদের প্রভাকটি একটি আনুপ্রভার কার্য (ত'।'আ:)। সকল আনুগভা-কার্যের সমাহারই পূর্ণ ঈমানে। ঈমানে বধিত হইতে পারে কিন্তু হ্রাসপ্রাণ্ড হয় না। কেবলমার নাত্তিকতা দারাই ইহা সম্পূর্ণভাবে জুগত হইতে পারে। যে ব্যক্তি কোন কাবীরাঃ খনাহ (খক্তর পাপ) করে এবং তাওবাঃ (খনুতাপ) না করিয়া মৃত্যমূবে পতিত হয় সে জাহামামে নীও হয়; ইহা হইতে সে আবার মুজিরাশ্ত হইবে, কিন্ত অবিশ্বাসী (কাাঞ্চির) মুজি পাইবে না। আন-নাজ্জারি কবরের শান্তি ('আয়'াব) দ্বীকার করিতেন না। আন-নাজ্জার তাঁহার শিক্ষক বিশ্র-এর ন্যায় সংশোধিত ও মাজিত জাহমিয়াঃ মতবাদের পৃঠপোষক ছিলেন। এই মতবাদের উপর মৃ'তাবিলাঃ ধর্ম তত্ত্বের প্রভাব সুস্পণ্ট। অপরদিকে মৃ'তাবিলাঃ মত-বাদই, বিশেষত বাগদাদের মু'ভাষিলাঃ মতবাদ, ভাঁহার বিরোধিভা সত্ত্বেও তাঁহার সম্পুদায় হইতে বিশেষ অনুপ্রেরণা লাভ করিয়াছিল। আন্-নাজ্জারের কতকভালি মতবাদ পরবর্তীকালে আল-আশ্'আরীর মধ্যে পাওয়া ৰায়। নাজ্জারীয়াগণ রাই ও ওর্গানে প্রতিষ্ঠা লাভ করেন। ইহা ভিনটি সম্পুদায়ে বিভক্ত ছিল। (১) আল-বুরুপু ছি স্বাঃ, वैराजी मूक्रास्मास वेब्न 'जेजा बुब्धु'एक्' अ अनुमजनकाजी विस्तान । (২) **আয-অ'ফারা**ানিয়াঃ, ই'হারা আবু 'আবদি**রাাহ ই**বনু'খ-যা'ফারানৌর অনুসারী ছিলেন; (৩) অাল-মুস্তাদ্রিকাঃ, একটি त्रश्कातक मन्त्रभाष । देशाता आशास्त्र वाशी महक मतम्मतविद्वाधी মত প্রচার করিছেন।

প্রস্থানী ঃ (১) আন-ফিছ্রিস্ত, সম্পা. Flugel, p. 179 (তাঁহার হচনাবলীর তালিকাসছলিত), (২) আন-মাক্'দিসী, BGA, iii. 37-38, 126, 365, 394-395; (৩) আস-সাম্'আনী, আন্সাব, পর ৫৫৪; (৪) আন-আর্গ্রাত', কিতাাবু'ল-ইন্তিস'ার, ed. Nyberg, s. index; (৫) আল-আশ্'আরী, মাকাাল্যাতু'ল-ইসলামিয়ীন, ed. Ritter, s. index; (৬) আল-বাগ্'দাাদী, প্. ১৯৫-১৯৮, ২০১; (৭) আশ-শাহ্রাভ্রানী, পৃ. ৬১—৬৩; (৮) A. S. Tritton, Muslim Theology, London 1947, p. 71 প.; (১) W. M. Watt, Freewill and predestination in early Islam p. 106 প.।

H. S. Nyberg (S.E.L.)/মুহত্মদ রিষাউর রহীম
নফ্স ( نفس ঃ নাফ্স ) ("আ) আছা। প্রাথমিক যুগের আরবী
কাবো নাফ্স্ শব্দটি আছা অথবা ব্যক্তি বুবাইবার জনঃ আছ্মটিত
পদক্ষণে ব্যবহার করা হইরাছে, আর রহে শব্দ হাস, বাতাস অর্থে।
কু-রুআান শরীকে নাফ্স আছা অর্থেও প্রয়োগ করা হইরাছে এবং

রহং বিশেষ ফিরিশ্তা, দূত জিৰ্রাাইল ('আ) এবং বিশিশ্ট খণীর দান অর্থে ব্যবহৃত হইয়াছে। কুংরআান শরীক অবতীর্ণ হইবার পরবর্তী যুগের সাহিত্যে নাক্স এবং রহং শব্দ দুইটি একটির পরিবর্তে অপরটি প্রয়োগ করা হইয়াছে এবং উভয়ই মানুষের আত্মা এবং ফিরিশ্তা অর্থে ব্যবহৃত হইয়াছে।

## ১। কু'রআন শরীকে প্রয়োগ ঃ

কে) নাফস এবং ইহার বহবচন আন্ফুস এবং নুক্স শব্দভ্জির দুই প্রকার প্রয়োগই প্রচলিত ঃ ১। আত্মঘটিত পদ ঃ (ক) প্রায় সর্বর মানুষের অকীয় ব্যক্তিত সম্পর্কে প্রয়োজ্য, উদাহরণঃ যথা-৩ ঃ ৬১ ; "আইস আমরা—আমাদের নিজদিগকে এবং তোমাদের নিজদিগকে আহখন করি," আরো ১২ ঃ ৫৪ ; ৫১ ঃ ২১ । (খ) হয়টি আয়াতে নাক্স্ শব্দ আল্লাহ্য সম্পর্কে ব্যবহৃত ঃ ৫ ঃ ১১৬ সিসা। ('আ) বলেন, "আপনি (আল্লাহ্য) নিশ্চয়ই জানেন আমার নিজের অভ্যন্তরে কি আছে, কিন্ত আমি জানি না আপনার অভ্যন্তরে কি আছে (নাক্সিক)" । ৩ ঃ ২৬, ৩০ ; ৬ ঃ ১২, ৫৪ এবং ২০ ঃ ৪১ । আর একটি ছানে ২৫ ঃ ৩ (১৩ ঃ ১৬) দেবদেবীকে উল্লেখ করা হইয়াছে, "তাহারা (আলিহাঃ) নিজেরা (আন্ফুসিহিম) আদৌ কোন ফতি বা উপকার করার অধিকারী নয় ।" (গ) সূরাঃ ৬ ঃ ১৩১-এ দুইবার নাক্স শব্দটি বহবচনে প্রয়োগ করা হইয়াছে মানুষ এবং জিনের দলকে লক্ষ্য করিয়া ঃ "আমরা আমাদের (আন্ফুসানাা) বিক্সছে সাক্ষ্য দান করিয়াছি ।"

২। নাজুস মানুষের আত্মা অর্থে ব্যবহাত। সুরীঃ ৬ ঃ ১৪ ঃ "যত্তন ঞ্চিরিশতারা হস্ত প্রসারিত করিয়া (বলেন) তোমরা আস্বার্ডনিকে (স্বানস্থ্য) বাহির কর" ; জারো সূরাঃ ৫০ : ১৬ ,৬৪ : ১৬ , ৭১ ঃ ৪০ ইত্যাদি। এই আশ্বার তিনটি রূপ বিদ্যমান ঃ (ক) ইহা আস্মাারাঃ অর্থাৎ অসৎ কার্যে আদেশ দান করে (স্রা: ১২ : ৫৩)। হিনুদ nofesh শব্দের অনুরূপ ইহার মৌলিক ধারণা , "দৈহিক কুধা" পলীয় ব্যবহারে (PSUKHE) এবং English New Testament-এ flesh। ইহা প্ররোচনা দেয় (৫০ : ১৬), ইহা 'আল-হাওয়াা' শব্দের সহিত সম্বর্কযুক্ত এবং ইহা "ইব্ছা" অর্থে সর্বদাই মন্দ । ইহাকে অবশ্যই সংযত (সূরাঃ ua: 80) अवर धिर्यनीत स्वित्राज स्टेव्य (ab: 28) अवर देशांत्र প্রলোভনকে ডার করিতে হইবে (৫৯ ঃ ৯)। (খ) নাফ্স লাওওয়াামাঃ অর্থাৎ ইহা তিরভার করে (৭৫ 🕻 🗦 ) , সত্য-ধর্মত্যাগীদের আন্দ্র (আনুকুস) সংকৃতিত (অর্থাৎ ক্লিট্ট) হয় (১.১১৮)। (গ) আছাকে মৃত মা'ইয়াঃ অর্থাৎ প্রশান্ত বলিয়া সম্বোধন করা হইয়াছে (৮৯:২৭): এই ডিনটি আখ্যা পরবর্তীকালে মুসলিমগশের নীতি-শান্ত এবং মনোবিক্তানের ভিভিন্নপে পরিপণিত হইরাছে। উল্লেখযোগ্য যে, নাফ্স্ দ্ব: ফিরিল্ডাদের সম্পর্কে বাবহাত হয় নাই ( তু. R. Blachere, Notes sur le substantif "nass" dans le Coran, in Somitica, i, 1948) 1

(খ) রাহ' শব্দটির গাঁচটি ব্যবহার আছে ঃ ১। আয়াাহ্ তৎস্পট রাহ' সুহকার করিয়া (নাকাখা) দিনেন, (ক) আদােমের অভান্তরে এবং তাঁহার প্রাণ-সঞ্চার করিলেন (১৫ ঃ২১; ৬৮ ঃ ৭২; ৬২ ঃ৯), (খ) মার্মামের অভান্তরে, 'ঈসাা ('আ)-কে গর্ভে ধারণ করিবার নিমিত (২১ ঃ ১১; ৬৬ ঃ ১২)। এখানে রাহ' রীহ্' (ঝারু) ভূজা এবং উহার অর্থ জীবন-বারু (তু. Gen. ii, 7), উহার স্থাই একমান্ত আয়াাহ্র হাতে। ২। চারিটি আায়াতে রহ' অর্থ আয়য়য়য়্ম আম্র (আদেশ বা ব্যাপার)-এর সহিত সম্পাক্ত এবং রহ' ৩

আম্র উভয়ের অর্থ প্রসলে মতভেদ বিদ্যমান। (ক) সূরাঃ ১৭ঃ ৮৫-তে উজ আছে: "তাহারা আগনাকে হে মুহ'াল্যাদ (স')! রুহ' সম্ভ্রে জিভাসা করে : বলুন, "রাহ' আমার প্রভুর আম্র বা আঁজা বিলেষ, (আর-রেহা মিন্ আম্রি রাব্বী) আপনাকে সে সম্ভে অতি অৱই জান দান করা হইয়াছে≀" (ঋ) সুরাঃ ১৬ঃ ২–এ আল্লাহ্ তাঁহার বান্দাদের ষাহার নিকট ইচ্ছা ক্রিরিশ্ডাদিসকে তাঁহার অনুভারেণ রহণ (আর-রহণ মিন্ আম্রিহি) অর্থাৎ ওয়াহ'য়ি-সহ অবতীৰ্ণ করেন হাহাতে তাহারা এই মর্মে সতর্ক করে যে, "আমি ব্যতীত আর কেহ উপাস্য নাই, সুতরাং আমাকেই ভয় কর।" (গ) সুরাঃ ৪০ঃ ১৫, আরাহে অবতীর্ণ করেন। ওয়াহ্'রি ( আর-রাহ' মিন্ আমরিহি ) তাঁহার স্কট জীবের মধ্যে ষাহাকে ইচ্ছা ডাহার উপর, বাহাতে সে সতর্ক করিতে পারে। (ষ) স্রা: ৪২ ঃ ৫২, "আমরা তোমার প্রতি প্রতাদেশ করিয়াছি (আওহ'ারনাা রহণান্মিন্ আম্রিনাা)ঃ তুমিও অবসত নহ কিতাৰি কি অথবা বিশ্বাস কি । পক্ষান্তরে আমরা উহাকে আরোক-স্থরেপ করিয়াছি সম্বারা আমরা আমাদের বান্দাদিপের মধ্যে ষাহাকে ইচ্ছা ভাহাকে পথ প্রদর্শন করি।" 'আষ্র' এবং 'মিন্' শব্দের অর্থ যাহাই হউক না কেন, পূর্বাদর প্রসল রহণ লক্টিকে সম্পক্তিক করে (ক) উদাহরণে ভানের সহিত, (ৰ) উদা-হরণে ফিরিশতা এবং সৃষ্ট জীবের সহিত, সতর্ক করিবার জনা। (গ) উদাহরণে সৃষ্ট জীবের সহিত, সতর্কতার জনা এবং (ঘ) উদাহরণে হষরত মুহণাদ্মাদ (স')-এর সহিত, ভান, ধর্মবিয়াস, जारता क्ष्यर १४४ अमर्गस्यत्र जना। मृष्टदार क्षरे क्रष्ट्' जालाद्द्र তরক হইতে ভবিষাদাণী বহন কার্যের জন্য বিশিশ্ট উপায়ন্তরূপ। ইহাতে Bozalel-এর কথা বিশেষভাবে মনে করাইয়া দেয়। তিনি জানৈ, বিভতায় এবং বোধ-শক্তিতে আলাহ্র তেলে পরিসূর্ণ ছিলেন ( Exodus, xxxv. 3031 ), ৩। সুরা: ৪: ১৭১, হ্যরত 'উসা। ('আ)-কে ভালাহের নিকট হইতে আগত রহে' বলা হইয়াছে। ৪। সূরাঃ ১৭ ঃ ৪, ৭৮ ঃ ৩৮ এবং ৭০ ঃ ৪-এ আর-রহে ফিরিশ্তা-পপের সঙ্গী, সহচর। ৫। স্রাঃ ২৬:১৯৩-এ 'আর-রহং'ল-আমীন, বিযাসী 'রাহ'' কু'রজান অবতীর্ণ করিয়াছে ডোমার ( मुरु राज्यात्मत ) राज्या । ' अता । ५६ । ५५- ए जालार् यान्साय व নিকট 'আমাদের রুহ' প্রেরণ করেন, তিনি তাঁহার **নিকট** একজন সূঠাম মানবরূপে আত্মপ্রকাশ করিবেন। সুরাঃ ১৬: ১০২, রুহ'ল-কৃ'দুস, উহা (কু'রবাান) অবতীর্ণ করিয়াছে ভোমার প্রতি-দালকের নিকট হইতে বিয়াসিগণকে সুপ্রতিষ্ঠিত করিবার জনা। অন্য তিন ছবে বৰা হইড়াছে যে, আলাহ্ হ্যরত 'ঈসা ('আ')-কে রছে'ল–কু'দুস দারা সহায়তা করেন (২ঃ৮৭,২৫৩ এবং ৫ঃ ১১০)। নাম এবং কর্মের **এই অভ**র্নি**হিত সম্মর্ক ছারা সংবাদ**-বহু ফিরিশ্তার পরিচয় সৃষ্টিত হয় ; তিনি ৪৭ উলাহরণের ক্রহাও হইতে পারেন। তাই কু'রজাণে **ক্রহ' দলে সাধারৰ ফিলিন্ডামৰ,** মানুষের ব্যক্তি-শরা অথবা **ভাহার আনা অর্কালন করা হয় নাই**। এই শব্দের বহৰ*চন*ও ব্যবহার করা হয় নাই।

গ। নাফাস শব্দের অর্থ বাস এবং বাতাস। ধাতুনতভাবে উহা নাফ্সের অনুরূপ এবং কোন কোন কর্মে ক্রছের অনুরূপ। এই উত্তর কর্মে ইহার বাবহার কুরেকানে নাই, তবে প্রাথমিক বুগের কাব্যে উহার বাবহার প্রচলিত ছিল (F. Krenkow, The poems of Tufail and at-Tirimmah, London 1927, p. 32)। ঐ বন্দ হইতে উৎপদ্ধ ক্রিয়া ভানাক্কাসা (সুরাঃ ৮১ঃ ১৮) এই অর্থ হইতে উত্ত। একই মূল হইতে উৎপর সুস্থানেন ব্যবহাত অন্য একটি রূপ 'কাল্ডালানাকানি'ল মূলনাকিস্থ' (৮৩: ২৬) এবং ভাষারীতে উহার যুগ্পতি 'মাকিমা' ( অর্থ —কারণ করা) হইতে নিপতি হইরাছে (আমিমিটি'ল-কারণান, কার্যরা ১০২১ হি., ৬০খ, ৫৭)।

২। উমারা। মুগের কাবো রেহা মানবাম্বা **অর্থে একন জনো**র্থ করা হয় (কিতাাবু'ল-আলগানী, সং, ১২৮৫ হি., ১<del>৬৭, ১২৬ কেব ছঃ।</del> Cheikho, Le Christianisme, Bairut 1923, p. 338)। কুবেলানে নাক্স শব্দ উপরে উল্লিখিত হয় উলাহ্যকের অনুভাগ অর্থে ব্যবহাত হইয়াছে।

৩। প্রাথমিক হাণীছা সংগ্রহে ইমাম মালিক (র)-এর আনমৃত্রাগৃণ্ডা গ্রহের ডালাকে ধরে ৯৫ নং হাণীছো নালাকা
বাবহার করা হইরাছে; কিন্ত কুরেলানে উহার বাবহার নাই এবং
(সং কাররো ১৯৩৯ খু., ২খ, ২৬২) আখা অথবা তেজের পরিবর্তি
নাক্স বাবহার করা হইরাছে। ইব্ন হাখাল (র)-এর মুস্নাদে নালাকা
(৬খ, ৪২৫), নাক্স (১খ, ২৯৭) এবং নাক্স ও রছা (৪খ.
২৮৭, ২৯৬) বাবহাত হইরাছে। মুসলিমের আসা-সাহাছি (কনইটান্টিনোগল ১৩৩১ হি., ৮খ, ৪৪, ১৬২ গ.) এবং মুখারীর আসাসাহাছি (কাররো ১৩১৪ হি., ৪খ, ১৪৩) গ্রহমরে রহা এবং
আর্ওয়াহে মানব-আখা অর্থে ব্যবহাত।

৪। অভিধান গ্রহসমূহের মধ্যে তাাকুলি-'আরেসে (৪ব. ২৩০) নাফ্স শব্দের ১৫টি অর্থ তালিকাভুক্ত করা হইরাছে এবং বিসানে ব 'আরাব হইতে আরও ২টি অর্থ সংযোগ করা হইয়ছে। উহাদের করেকটি: জীবনীপজি, রজ, শরীর, ঔদ্ধতা, কুদুপ্টি, উপহিতি, নিদিল্ট সভা, আখা, আছভৱিতা, উদ্দেশ্য, ঘৃণা, **অনুপহিত বাজি** বা বস্ত, কামনা, শান্তি, ভাই, মানুষ। বলা হই**াছে, অধিকাং**শ অর্থই আলংকারিক, নিসানে (৮খ, ১১৯-১২৬) কাষ্য এবং কু রুআান হইতে উদাহরণ সংগ্রহ করা হইয়াছে। Lane's Lexicon-a वित्रज्ञात मयस विषयवस्त উत्तय क्या स्रेसिस् ( पृ. ২৮২৭ খ )। নাফ্স শব্দের আভিধানিক ব্যবহারে ক্তকভবি বিবর প্ৰকাৰ পাইয়াছে: ১। **আছাহ্**র স**লকে ক্ৰক্ত নাক্**স <del>ৰগ</del> আমা, বা জীবনীশক্তি অর্থে প্রয়োগ বর্জন করা হইক্সছে, ২। (ক) মানবেঃ সহিত সম্পক্তিত হইবে নাক্স ও রহে একার্যক দব্দ বিংবা (খ) নাফ্স দারা খন এবং **ভ্রম: অতা প্লাব কুমার অথ**বা (গ) মানুষের দুইটি নাক্স বা দুইটি আছা আছে। একটি ছীবনী-শক্তিসন্দর এবং অগরটি গার্ছকা নির্বয়কারী। (ঘ) পার্ছকা নির্ণয়-কারী আছা আবার ডিযুখী, কখনও কখনও আন্দেশ প্রদান করে **এবং क्वन७ क्वन७ नित्रद करत्र।** 

ে। সুদ্রবান অবতীর্ণ হইবার পর নাক্স এবং রাহের ব্যবহারে
গুলীন এবং নক-আক্রান্ত্রী ভাকষারার প্রভাব বিশেষভাবে পরিক্ষিত হয়। তাঁকার প্রত্য, স্থান্তিক, ক্ষিত্রিল্ডা সংক্রাভ এবং এশী
আর্থ প্রক্রেন করেন। অধিকন্ত এরিন্টাইনের মনো-বৈভানিক বিলেষপই
এক্সের বিশেষ প্রভাব বিভার করে। 'আরবের প্রাথমিক দর্শনদারে
আন-কিন্দী আছা সক্ষে নক-আফ্রাাভূনী (Noo-Platonic)
সভবাদ প্রক্রন করেন। The Theology of Aristotic নামক
প্রিকার 'আবদু'ন-মাসীহা আন-নাাইমার অনুবাদ ভিনি সংশোধন
করেন। এই পুক্তক Plotinus-এর Enneads হইভে চতুর্য, প্রক্রম
ও বর্চ অধ্যায় উত্ত ও ব্যাখ্যা করা হয়। মুসলিম্বন্য ভ্যান আনিহত

পারেন যে, মানবাদ্ধা আদিকারণ হইতে নির্গত হইয়াছে। প্রথমত জীবনীশক্তি বা ধীশক্তির মাধ্যমে এবং তৎপর বিশ্ব-আদ্ধার মাধ্যমে। উহা এই বিদ্ধ-আদ্ধারই অংশ। সূত্রাং মানবাদ্ধা অবিনশ্বর স্থগীর বা বোধপন্য সন্থা। উহার মুক্তি নির্ভর করে পাথিব জগতের দেহজ করুম হইতে বিমুক্ত হইয়া চিরছায়ী আদ্ধিক-সভা জগতে প্রভাবের্তনে। ইহাই হইজ আদ্ধার প্রকৃতি এবং পরিশাম সম্বাদ্ধ মতবাদ। এই মতবাদ গরবতী মুসলিম সূক্ষীবাদেরও জন্তনিহিত বিষয়বস্তা।

আৰা এবং আধ্যাথিকতা বিষয়ক যে সত্বাদ মুসলিমদিগকে প্ৰভাৰাণ্ডিত ক্রিয়াছিল ভাহা ধ্যাঁর ভর্কশাঙ্কে স্পন্টভাবে আলোচিত হইয়াছে।

ক। আন-আশ্'আরী (H. Ritter, Die dogmatischen Lehren der Anhanger des Islam von Abu'l Hasan 'Ali bin Isma'il al-As'ari, Istambul 1929) উল্লেখ করেন থে, রাফিদি'য়াঃ মত্বাদ অনুসারে রহ'লাহ্ হ্যরত আদাম ('আ)-এ মূর্ত হইরাছে এবং গরে গায়গামরমণ এবং অনানাদের মধ্যে (পৃ ৬, ৪৬) দেহাছরিত হইরাছে। এতছাতীত আরও বিতর্কমূলক মত্বাদ এই যে, খানুষ দেহমাল (জিস্ম), দেহ এবং রহ'মাল (পৃ. ৬১, ৬২১ প.) তাঁহার বাণিত সুমী মতবাদে (পৃ. ২১০—২১৭) মানব প্রকৃতি সম্বন্ধে কোন উলি নাই।

খ। আল-বাণ্দাাদী (৪.) (আল-ফার্ক্ বারনা'ল-ফিরাক', কাররো ১৬২৮) মানব প্রকৃতি সম্পর্কে একইরাগ নাজিক মতবাদ লিগিবছ করেন (পৃ. ২৮, ১১৭ প., ২৪১ প.)। তিনি বলেন, দেহাতর মতবাদ Plato এবং রাহ্দীগণ (পৃ. ২৫৪) পোষণ করে এবং তিনি হ'লুলিরাাঃ সম্পুদারের অবতারবাদী (তৃ. হ'লুল) মতবাদও বর্ণনা করেন। লাঁহার মতে হ'লোলিরাাগণও তাহাদের অবর্গত (পৃ. ২৪৭)। তাঁহার মতবাদ এইরূপঃ আলাহ্র জীবনের জন্য রাহ' এবং পরিপৃশিষ্টর দরকার হয় না, সব আর্ওয়াহ'ই সৃশ্ট। উহা খুস্টানী বিষাস গিতা, পুর এবং আলার অনত সভার সম্পূর্ণ বিপরীত (পৃ. ৩২৫)।

সঃ মানুষের আখা অর্থ কিজাবু'ল-ফাস্'ল ফি'ল মিলাল (৫ খণ্ডে, কাররো ১৩১৭-১৩২১; ৫ ঃ ৬৬) প্রছে ইব্ন হাার্ম (৪.) নাফস এবং রহ' উভয়ই প্রয়োগ করেন । যাহারা মানুষের আখা অন্য দেহ ধারণ করিয়া পুনরায় জন্ম লাভ করে বলিরাছেন। এই ত্রেণীর ব্যক্তিবর্গর মধ্যে চিকিৎসাবিদ দার্শনিক মৃহ'াশ্মাদ ইব্ন মাকারিয়া। আর-রামীকে তিনি অভর্তু ক করেন (১খ. ৯০ প., ৪খ, ১৮৭ প.)। কোন কোন আন্'আরিয়া অবিরত রহ' পুনঃসৃতির যে মত প্রহণ করেন ভিনি ভাহা পুরাপুরি বর্জন করেন (৪খ, ৬৯)। ভিনি করেন, সকল আদাম সভানের আখা আলাহে ফিরিল্ভাগণকে, আদারকে সিজ্লা করিতে নির্দেশ দেওয়ার পূর্বে (সুরাঃ ৭ ঃ ১৭১) এক মান সৃতিই করেন এবং সকল আখা প্রথম আস্মানে বার্মাখে (৪.) অবহান করে। ভারগর বথাসময়ে ফিরিল্ভাগণ ভাহাদিগকে মুবের মধ্যে ফুঁ দিয়া প্রবেশ করায় (৪খ, ৭০)।

শ। আল্-শাহ্রাস্তানী (কিতাব্'ল-মিলাল ওয়া'ন-নিহ'াল, Curcion সন্দা, রখম খণ্ড, লগুন 1842) গৌডলিক 'আরবদের মৃত্যুক্ত পর পুনরার জীবন লাভে বিখাস সম্ভান বর্থনা করিতে দিয়া নাক্স 'বা রুহ' কলের প্রয়োগ করেন নাই; বরং তিনি বলেন, রক্ত ভুকুক্ত পানী ইইয়া প্রতি শতানীতে কবর দেখিতে আসে। উক্ত প্রয়ের

একটি অতি ভরুত্বপূর্ণ অধ্যায়ে ( পৃ. ২০৩—২৪০ ) তিনি ক্লহ' সম্পর্কে সুমীমত এবং বিরোধী মতবাদ বর্ণনা করেন। এখানে তিনি হ'নাকাা' অধাৎ সঠিক পথাবলঘী সাাবি'আদের বাক-বিভঙাও বর্ণনা করেন। আস'-স'।।বি'আৰণ দিছবাদী, নিৰ্গখনবাদী এবং নাভিকতাবাদী। সণাবি'আ মত সমজে তাঁহার প্রদত বর্ণনায় ইষ্ওয়াানু'স'-স'ফাা-র মত অবিকল প্রতিক্ষলিত হইয়াছে (রাসাা'ইল, ৪ খণ্ড, বোষাই ১৩০৫)। উহাতে বলা হইয়াছে যে, মানুষ দেহধারী অবয়ব এবং বিদেহী নাঞ্সের সমশ্যে গঠিত (১/১১, ১৪) এবং নাঞ্সের মূল বর্ত (জ'াওহার) আকাশমণ্ডল ( আল-আফ্লাকে) হইতে আগত। রহোনী শব্দটি তিনি ভার-সম্পাসৰ আছা সম্পর্কে এয়োগ করেন এবং (পৃ. ২১৩ ) মানব প্রকৃতির বর্ণনা এসছে তিনি বরেন, মানুষের আছা তিন প্রকার : উভিজ্ঞ, জৈব, খানবিক ; প্রত্যেক প্রকারের নিজয় উৎস, श्रासाकन, श्राम ७ मिक निर्मिण्डे । अरे वर्षना रेष्७शान्'अ'-ज'कादि অনুরূপ (রাসাটিল, ১খ, ১১, ৪৮ প.)৷ শাত্রাস্তানী নব-আফ্লাত্ নী ভাবধারা বর্জন করেন। উক্ত ভাবধারা মতে মানবাছা ( নৃষ্স ) অরৌকিক জগতের আখার উপর নির্ভরশীল ( আন-নুষ্সু'র-রুহণানিয়্যাত, পৃ. ২১০-২২৪ প.)। তিনি হেরমেটি<del>ক মতবাদও</del> বর্জন করেন। উক্ত মতবাদ অনুসারে নাফ্স আসলে পাপপূর্ন, অরি রহের মুক্তিলাভ ঘটে জড়দেহ হইতে উহার মুক্তিলাভে (পৃ. ২২৬ প.)। এরিস্টটন মানবাদ্ধার যে বিরেষণ করিয়াছেন তাহা De Anima-তে দেখান হইয়াছে এবং Alexander of Aphrodisias এবং Prophyry কর্ত্ব প্রচারিত হইয়াছে। আরবের দার্শনিক আল-কিন্দী, আল-ফাারাাবী প্রমুখ উক্ত দার্শনিক-তত্ত অবিকল ছহণ করিয়াছেন। তাঁহাদের প্রত্যেকেই এক-একখানি কিতাাবু'ন-নাক্স লিখিয়াছেন আর 'ইৰ্ন সীনাা' লিখিয়াছেন দুইখানা ; ইৰ্ন মিস্কা-ওয়ায়হ কিৰিয়াছেন 'তাহ্য'ীবু'ল-আখ্লাকে'। উক্ত কিতাাবের বিষয়বন্ধ অন্য কিতাবিঙলির অনুরূপ অপাধিব (१.১)। আনুষ্ঠানিক মনভত্তের নৈতিকসূর নাফ্স এবং রহণ দব্দ বিভিন্ন প্রকার অর্থে ব্যবহার করা হইয়াছে গ্রীক এবং বৃস্টান ইতিরুড়ে এবং কুর**ানে ও হাদীছে**। শাহরাস্তাানী উহার বছল **প্রয়োজ-**নানুভূত ব্যাখ্যা দান করেন্। **ভাঁহার সমর্থন সত্ত্বেও দার্শনিকগণ** গ্রীক মনভব্বের ভাবধারা সনাতন ইসলামের ভাবধারার উপর জৌর করিয়া চাপাইতে পারেন নাই। মুতাকাল্লিমপদ (কালাম প্রবন্ধ **র**.) এবং আরো বহ সুসলিম কু'রজ্ঞানের পরিস্তামা বিজ্ত করিয়াছেন, কিন্ত আত্মা আত্মাহ্র প্রত্যক্ষ স্পিট এবং উহা বিভিন্ন গুণের অধিকারী, এই সনাতন মতাই তাঁহারা পোষণ করেন।

৬। এরিস্টটজের মতে আছা অশরীরী। ইসলামী শামে প্রশাস ধর্মতত্ত্বিদ আল-গণালীর (৪.) প্রভাবে এই মত মুসলিম মতবাদে ছারী মর্বাদা লাভ করিরাছে। তাহাানাবানীর গরিভাষা অভিধানে (সম্পা. Sprenger, কলিকাতা ১৮৬২ খু.) মানবের রহে এবং নাক্স সম্বন্ধে গণালীর মতবাদ বিষয়ক প্রবন্ধ সন্ধিবেশ করা হইয়াছে। গণযালী বালন, মানুম একটি আধ্যাত্মিক বত (জাওহার রহণানী), জড়দেনে সীমিত বা অংকিতও নয়, উহার সহিত সংযুক্তও নয়, উহা হইতে বিজ্ঞাত নয়। উহার অভিছ ঠিক আল্লাহ্র অভিছের ন্যায়, আল্লাহ্ অগতের মধ্যেও নকেন অথবা জগতের বাহিরেও নহেন। ফিরিশ্ভাগণের অভিছেও অনুরূপ। আলাহ ভান এবং অনুত্তব শক্তি আছে, সূতরাং আবা আণতনিক বা আক্রিমক নহে (পু. ৪., গু. ৫৪৭, তু. ভাহাাফুতুল-ফালাাসিকাঃ,

কাররো ১৩০২, পৃ. ৭২)। আর-রিসাালাাতৃ'ল-লাদুরিয়ার (কাররো ১৩২৭ হি., পৃ. ৭—১৪) দিতীয় অধ্যারে নাফ্স, রহ' এবং ক'ল্ব (হাদর) সম্বদ্ধ বিবরণ প্রদন্ত হইরাছে। যে সন্তা বৃদ্ধিরুছির যাবতীয় ক্রিয়াকলাপের আদিছল এই নামন্তলি তাহারই পরিচারক।ইহা জৈব আছা হইতে পৃথক। জৈব আছা সূক্ষানুভূতিশীল কিছ নম্বর। জৈব আছা রিপুর বাসভূমি। তিনি অপরীরী রহ'কে কু'রুআনে উল্লিখিত 'আন-নাফ্সু'ল-মুত'মা'ইয়াঃ' এবং 'জার-রহ'ল-আম্রী'য় সহিত অভিয় দেখিয়াছেন। তারপম্ম তিনি নাফ্স শম্মটি মানুষের লৈব অর্থাৎ নিশনন্তরের প্রকৃতি অর্থে ব্যবহার করিয়াছেন। এই জৈব বা নিশনন্তরের প্রকৃতিকে চরিত্রের নৈতিকতার জন্য সংযত রাখা প্রয়োজন।

৭। পাষালীর দৃশ্টিভঙ্গিছিল সাধারণত আছিক দাশীনকদের পর্যায়ভুক্ত। তিনি কোন কোন মু'তাবিলাঃ এবং নী'আঃ মতবাদও সমর্থন করিতেন, কিন্ত উহা কোনদিন ইসলামে প্রধান্য লাভ করে নাই। প্রখ্যাত বিশ্লেষণবাদী দার্শনিক ধর্মতত্ত্বিশারদ কাধ্যম'দ্-দীন আর-রাাষী তাঁহার ঐ মত গ্রহণ করিতে অসম্মত ছিলেন। তৎ-প্রশীত মাঞ্চাতীহ'ল-পায়ব পুতকের ৫খ, ৪৩৫ প্র্চায় সুদ্বাঃ ১৭ ঃ ৮৭ আায়াতের চীকার তিনি গ'যাোলীর তাহাাফুত হইতে তাঁহার মতামত সম্প্রীয় উজি করেন (পৃ. ৭২; তু. রাাষীর মুহ'াস্'স'াল, কায়রো ১৩২৩ হি., পৃ. ১৬৪), কিন্ত মাফাতীহ'-প্রর ৪৩৪ প্রতায় নাক্স্যে দেহযুক্ত—এই তত্ত্বের সত্যতা তিনি শ্রীকার করেন। মুহ'াস্'স'লের হ'াাশিরার তদীয় মাখ্যালিম উসু'লি'দ্-দীনে (পৃ. ১১৭ প.) তিনি ঐ সকল দার্শনিকের মত ভিত্তিহীন (বাাতি'ল) বলিয়া মত প্রকাশ করেন যাহারা বলেন যে, নাক্স একটি পদার্থ (আওহার), কিন্ত উহা দেহবিশিক্ট (ভিস্ম) বা দৈহিক নয়।

৮। আল-বারদাবিশীর (প্র.) বিশ্ব-স্পিটতত্ব ও মনতত্ব প্রছতি তংগ্রণীত ত'াওয়াালি'উ'ল-আনওয়াার গ্রন্থে লিপিবদ্ধ আছে ( লিখোগ্রাফ সংক্রণ, আবু'ছ'-ছ'ানাা' আল্-ইস্'ফাহাানীর ভাষ্যসহ এবং আল-জুরজানীর শব্দার্থসহ, ইভাযুল ১৩০৫, পৃ. ২৮৫ প.)। উক্ত শ্রহে তিনি নিশ্নবণিত বিষয়গুলির অবতারণা করেনঃ ১। বিদেহী পদার্ষের দ্রেণীবিভাগ; ২। আসমানী ভান; ৩। বিভিন্ন আসম্নী পোলকের আছা , ৪। মানবাম্বার দেহহীনতা , ৫। আম্বার সৃষ্টিতত্ব ; ৬। দেহের সহিত আদ্ধার সম্পর্ক, ৭। আদ্ধার অবিনয়রতা। তাঁহার বিশ্ব-স্থান্টিতন্ত্র নিম্নরূপ: যেহেতু আল্লাহ অবিতীয়, তাই তিনি সৃজন করিজেন একটি মার প্রকা ('আক্'ল)। এই প্রকা খাহা প্রথমে আল্লাহ্ হইতে উভূত হইন, তাহাই সমস্ত শক্তি-সভাবনার আদি কারণ (ইয়াঃ); ইহা দেহ (জিস্ম) নহে, ইহা মৌলিক পদার্থও (হারুরী) নহে এবং ইছার কোন আকার (সুস্থাত্) নাই। ইহাই আছা (নাক্স) <del>এবং 'কালাক' (কছপৰ) সংলিত অ</del>সর একটি প্রভার সৌণ কারণ ( সাবাব )। বিভীয় পর্যায়ের প্রভা হইতে তৃতীর পর্যায়ের প্রভার উভয়, আর এই প্রকারেই দশস সর্বান্ত শর্মক বিভ্ত। দশম পর্যায়ে প্রভার নাম রেহ', বে রুহ' সহচ্ছে সূরা ৭৮ ঃ ৩৮ আায়াতে উল্লেখ আছে (তু. খাল-বা**রদাাব**ীর **খান্তরালিত-**তান্যীর, সম্পা. Floischer, ২ব, ৩৮৩, ১,৪)। **অড় ভাষতে এই ऋर्ट्य जिल्हा हालांच विमामान अवर छैरारे मानव-चापान्न** (আর্ওয়াহে ) উৎগাদক। এই প্রভার গরবর্তী ভরে রহিয়াছে উন্ট মর্মাদাসক্ষয় কিরিশ্তাগণ, (দার্শনিক্সণ তাঁহাদের নাম দিরাছেন আন্-নুক্সু'ল-ফালাাকিয়াাঃ) এবং যাহারা নিশন পর্বারের নুক্স ভাহারা

মুই লেণীতে বিভক্তঃ গাৰিব কিরিশ্তা (বাহাদের নিয়ন্ত্রণে রহিয়াছে সাধারণ উপাদানসমূহ এবং পাখিব আত্মাসমূহ, যেখন বিচার-বৃদ্ধিসন্দল আছা (আন-নুক্রু'ন-নাতি ক'াঃ) যাহা ব্যক্তিসভাকে নিররণ করে। **এতদাতীত (পৃ. ২৮৫) দেহহীন সভাও** হিন্যাননে, ষাহাদের প্রভাব**ুবা প্রতিপত্তি নাই । ইহারাই ফিরিশ্ভা ও ভিন**্ন ফিরিশ্তাদের কে**হ কেহ উত্তম ( <del>আন কুরাবিরু</del>ন ), কেহ** কেহ অধ্য (আশ-শায়াতিশীন)। <mark>আর জিল্রা ভার সম উভ</mark>র কার্টের ক্ষমতা রাবে। আল-বায়দ'াবি**ী সুরাঃ২ঃ২৮ আর্রাভের ভাষ্য** প্রসঙ্গে (=২৬; সম্পা. Floischer, ১৭, ৪৭) এক্সপ দ্রেণীবিভাগ করেন (অধিকাংশ তাফসীরকারগণ ইহা গ্রহ**ণ করেন না)। ভাঁ**ছার মনভাব্তিক অভিমত গণখালীর অভিমতের সহিত সামজস্পূর্ণ এবং পামাানীর কথাও তিনি উল্লেখ করিয়াছেন (পৃ. ২৯৪)। আন্দার দেহহীনতা বিষয়ে (তাজার্জগু'ন-নাফ্স) তিনি গঁ**লট যুকি**পুর্ণ হেতুবাণ উপছাপন করেন, উহার চারিটি কুম্বআনের **আরচেত এ**বং একটি হ'াদীছ'। তাঁহার সমালোচকগণ মতবা '**করেন মে, ( গৃ.** ৩০০) আঁহার উভিনেমূহ খারা ওধু প্রমাণিত হর যে, আবা দেহ হইতে **বতর। তৎপর তিনি এই যুক্তি প্রদান করেন বে, লেহ** সম্পূর্ব হইলেই নুফুস স্পিট হয়। নাফ্স দেহের অভ্জুব্রিড নহে এবং উহার সহিত ঘনিচও নহে, তবে তাহাদের সন্দর্ক প্রেমিক-প্রেমিকার আকর্ষণসদৃশ। রূহেণর সহিত নাফ্সের সম্পর্ক রূহণ হাদর হইতে উদ্গত এবং সূ**র্ম সারবান অণু-পরমাণু দারা গঠিত। বুক্তি-বিচার**-বুদ্ধিসন্দন্ন নাফ্স এক প্রকার দক্তি উৎপাদন করে, সেই দক্তি ক্রহের সঙ্গে সর্বশরীরে প্রবহ্মান থাকিয়া প্রতি অঙ্গ-প্রত্যঙ্গের বখ্যুম্ব ক্রিয়া-কলাপ চালু রাখে। এবংবিধ ক্রিয়াকর্মের শক্তি অনুভবক্ষম, আর এইওলিই বাহাগঞ্জিয় এবং অভ্যন্তরীণ পঞ্শক্তি অর্থাৎ অনুভূতি-যোগাযোগ পরিবহনশক্তি, যখাঃ করনাশক্তি, অনুধাবনশক্তি, স্মৃতিশক্তি, বিচারশজি এবং কর্মশজি (আল-মুহার্রিকাঃ) বাহা ইছারসূত ( ইষ্তিয়ারিয়া: ) এবং স্বভাবসিদ্ধ (ত'াব্'ইয়াঃ, গু. ७०৮ )।

১। রহ' এবং নাক্সের উৎপতি, প্রকৃতি এবং ভবিষাত সম্প্রেপ্ত প্রচারত মুসলিম অভিমত ইব্ন ক'রিয়ম আল্-লাভবিষয়ঃ প্রবীত কিলাবু'র-রহ' (হায়দরাবাদ, বিভীয় সংকরণ ১৩২৪ বি.) নামক প্রছে বিভারিত আলোচনা করা হইয়াছে। উল্ল পুডকের একবিংশতি লখারের মধ্যে উনবিংশতিতস অধ্যায়টিতে নাক্সের বিশিষ্ট প্রকৃতির সমস্যাদি আলোচিত হইয়াছে (পৃ. ২৭১-৩৪২)। তিনি আল-আশ'আরী (পু. প্র., পৃ. ৩৩১-৩৩৫) এবং আর-রামীর (মাকার্টাই'ল-ক'রেব, ওম, ৪৬১-৪৩৪) অভিমতের সারাংশ উদ্ধ করেন। মুভাকারিসমণ মনে করেন, মানুষ ওমু অনুভূতিশীর সেইসর্বয় জীব', আর-রামীর এই অভিমত তিনি প্রভারান করিয়া করেন, সকর ধীশ্তিসক্ষম বানুষই বিহাস করে যে, মানুষ আছা এবং দেহের সক্রের সঠিত।

তীহার মতে রহ' এবং নাক্স অভিত্র, রহ' নিজেই দেই।, অনুকৃতিক্ষম দেই হইটে সূত্রতার জনা যাত্র, আরোকের যাভাব-বিশিন্ট, উল্লেখ্য করেনে হালকা, জীবত, চলমান এবং গোলাপ কুলের অভারত গানির ন্যার দৈহিক জন্ধ-প্রভাগতলির মধ্যে অনুপ্রবিশ্ট। উহা ফুল্ট কিন্তু চিরুছারী। নিয়াকারে উহা সাময়িকভাবে শরীর ত্যাস করিরা যার। দেহের মৃত্যু ঘটিলে উহা দেহ হইতে বিজ্ঞি হর এবং মুন্কার ও নাকীর (৪.)-এর প্রন্নের জ্বাব দানের নিমিন্ধ আবার দেহে প্রভাবর্তন করে, কিন্তু নবী এবং শহীদগানের রহ' এইভাবে পুনরার দেহে ফিরিরা আসে না। তৎপর রহ' কিরারত

পর্যন্ত কবরে অবস্থানপূর্বক বেহেশ্তী সুখ অথবা দোখখ-যগ্রবার পূর্বধাদ ভোগ করে। ইব্ন হ'াষ্মের মতে আদাম সভান-সভতির রাহ'ল-বার্যাখে অবস্থান করে যতদিন পর্যন্ত না তাহাদিগকে ছুলের মধ্যে প্রকিট করান হয়। ইব্ন ক'ায়াম এই মতবাদ প্রত্যাখান করেন (প্. ২৫৬)। তিনি রাহের দৈহিকতা সম্পক্তে ১১৬টি প্রমাণ উপস্থাপিত করিয়াছেন, বিরোধী মুজিতকের ২২টি খণ্ডনমূলক উত্তর দিয়াছেন এবং ২২টি প্রতিবাদের প্রত্যুক্তর প্রদান করিয়াছেন। তিনি সনাতন ইসলামির গক্ষে মতবাদ প্রকাশ করিয়াছেন।

১০। সূফীবাদের গোড়ার দিকে সুফীগণ রাহের জড়দেহিতা বীকার করিতেন। আল-কুশায়রী (৪.) (আর-রিসাালাঃ, থাকারিয়াা আল-আন্সাারীর ভাষাসহ এবং আল-গোয়সীর চীকাসহ, বুলাকে ১২৯০, ২ব, ১০৫ প.) এবং আল-হজ্বীরী (কাশ্ফুল-মাহ্জুব, সন্দা. Nicholson, লগুন ১৯৯১ খু., পু. ১৯৬, ২৬২) উভয়ে বলেন, রাহে সূক্র সুল্ট পদার্থ ('আয়ন) বা দেহ (অস্ম), অনুভূতিশীল শরীরে সংস্থাপিত, ঠিক যেমন রস সংস্থাপিত হয় সবুজ রক্ষলভায়। নাফ্স (আর-রিসাালাঃ, পু. ১০৩ প., কাশ্ফুল-মাহ্জুব, পু. ১৯৬) সর্বপ্রকার দোষমুক্ত বৈশিশ্টোর অধিকারী। কিন্তু সব কিছু মিলিয়াই মানুষ পঠিত।

আল-গণ্যালী রুহে র অভৌতিকতা সহছে দার্শনিক যুক্তি-প্রুয়াণ প্রদান করা সত্ত্বেও অপর একটি অধ্যাত্মমূলক ব্যাত্ম্যা প্রসার লাভ করে। ইবন্'ল-'আরাবী (দ্র.) (H. S. Nyberg, Kleinere Schriften des Ibn al'Arabi, Leyden 1919, p. 15, 11 গ.) বস্তুসমূহকে তিন ত্রেণীতে বিভক্ত করেন : আল্লাহ যিনি স্বয়ন্তু ও প্রস্টা, পৃথিবী এবং একটি তৃতীয় জগত। এই তৃতীয় জগতের কোন নিশ্চিত সংজ্ঞা নাই, উহার আছে দৈবাধীন স্থিতি, যে স্থিতি অনম বাস্তবতার সহিত বিজড়িত এবং সকল বন্তর ও পৃথিবীর বিশিষ্ট প্রফৃতির আদি উৎস। সমস্ত বাস্তবতার মধ্যে ইহাই বিৰুজনীন সার বাস্তবতা। মানুষ মধ্যবতী সৃষ্টি (বার্যাষ) হিসাবে ঐশী সভা ও সৃষ্টি জগতের মধ্যে যোগ সাধন করে এবং 'খালীফাঃ' হিসাবে শাহত গুণাবলী এবং স্ভট বস্তুসমূহের মধ্যে সংযোগ সাধন করে। ভাহার জৈব আন্ধার (রুহ') উদ্ভব ঐশী প্রাণবায়ু অনুপ্রবেশের দরুন, বিচার-বৃদ্ধি-সম্পন্ন আন্থার (নাঞ্স নাাতি ক'াঃ) উত্তৰ সৰ্বব্যাণ্ড আন্থা হইডে (আন-নাফ্সু'ল-কুলিয়্যাঃ) এবং দেহের উভব জাপতিক উপাদান হইতে ( পৃ. ১৫ প. )। মানুষের খালীফাঃ হিসাবে মর্যাদা এবং দিব্যসভার সহিত তাহার সাণ্শা সর্বব্যাণ্ড সভা হইতে উজ্ত ; উহা বহ নামে পরিচিত ঃ পবিশ্র-আত্মা (রাহা'ল-কু'দুস), সর্বোচ্চ ভান (পৃ. ৫১), প্রতিনিধি (খালীফাঃ), পরিপূর্ণ মানব (আল-ইনসাানু'ল-কামিল, পৃ. ৪৫) এবং নিয়ন্তিত জগতের রাহ' ('আলামু'ল-আম্র)। 'আলামু'ল-আম্রকে আল-সাবালী আলাহের প্রতাক স্তিট বলিয়া বিবেচনা করেন (পৃ. ১২২)। তৎপ্রণীত ফুসু'স' কিভাবে (নিধোপ্রাফ সংকরেন, আর-কণাশানীর ভাষ্যসহ, কায়রো ১৩০১, পৃ. ১২ প.) তিনি বরেন, আল্লাহ্ ৰয়ং নিজের নিকট এইরপে আত্প্রকাশ করেন যে. সেই আৰ্প্সকাশই তাঁহার সভার বিকাশস্থল। এই 'হবে' থাকে একটি রহ', ডিনিই হ্যরত আদাম ('আ), আলাহ্র খালীফাঃ এবং গরিপূর্ণ খানব। ভিনি রাহে'র মূল সভা এবং বরূপ (properties) সম্বন্ধ আলোচনা করিয়াছেন (Nyberg, পৃ. গ্র., গৃ. ১২১ প.)। তিনি যে সকল অভিমত উদ্ভ করেন উহাদের অধিকাংশ আল-গণযালীর আত–তাহাাকুত হইতে সংগৃহীত। মডবাদের বিভিন্নভার ভিনি

আপত্তিকর কিছু আছে বলিয়া মনে করেন না, কারণ সকলেই একমত যে, রহণ হল্ট। নাঞ্স এবং রাহণ সহজে লিখিত পৃত্তিকায় (M. Asin Palacios, Tratado acerca del Conocimiento del Alma y del Espiritu, in Actes du XIV ene Congres international des Orientalistes, Paris 1906, iii. 167-191)। কি উপায়ে রাহণের ভণাবলীর উৎকর্ষ সাধন করিয়া এবং নাঞ্সকে দমন করিয়া মানুষ পূর্ণ মানবের মর্যাদা অর্জন করে তাহা তিনি বর্ণনা করিয়াছেন।

ইবনু'ল-'আরাবীর সমকালীন কবি ইবনু'ল-কাারিদ' ( Nicholson, Studies in Islamic Mysticism, Cambridge 1921, Chap. iii ) সময় সময় তাঁহার নিজের রহে কে এমন বস্তুর সহিত অভিয় মনে করেন যাহা হইতে ভাল সব কিছু উৎসারিত হয় ( আত-তাা'ইয়াতু'ল কুব্রাা, দীওয়ানের হ'।াশিয়ায়, কায়রো ১৩১৯ হি., ২ৼ. ৪ প.) এবং এমন মেরুর সহিত, যাহাকে কেন্তুর করিয়া আস্মানসমূহ আবর্তন করে ( পৃ. ১১৩, ১১৫) । আত-তাা'ইয়ার ভায়্যকার আলক'।শানী ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেন, এই সনাজকরণ হইতেছে সর্বপ্রেচ রহে (রহে'ল-আর্ওয়াহি') এবং সর্বোচ্চ মেরুর সহিত। দীওয়ানের ব্যাখ্যাসমূহ সংকলনকারী বলেন, (২য়, ১৯৬), আয়াাহ্র অবতার (হ'লুল) হওয়া এবং তাঁহার সহিত অভিয়ভাবে মুক্ত হওয়া ( ইভিহ'ণাদ ) অসম্বর, কিন্ত বিলুশ্ত ( ফানাা') হইয়া আয়াাহ্য় নাফ্সের সহিত রহং এবং নাফসের মিলন ( ওয়াস্'ল ) সম্ভবপর, কারণ আয়াাহ্য় মানুস্কই সমূদ্য মানবের নাফ্স।

'আবদু'ল-কারীম আল-জীলাানী (দ.) এইরূপ একাথ স্থিতিকে সরাসরি সর্বেছরবাদরণে ব্যাখা। করিয়াছেন। আল-ইন্সাানু'ল-কাামিল (কায়রো ১৩৩৪) প্রছে উদ্ভিখিত রহে 'ল-কু'নুস, রহে'ল-আর্ওয়াহে' এবং রাহ'লা।হ ঐশী সভার (আল-হ'াক্'ক') বিভিন্ন দিকে বিশেষ প্রকাশ বুঝায়, এই সব অহট এবং 'কুন্' (হও ) আদেশের অন্তর্গত নহে। ভান ও অনুভূতিসম্পন্ন সমস্ত অস্তিত্বের আন্ধাসমূহ এই আধ্যাত্মিক ঐশী সভার মধ্যে নিহিত। সূর্ব-অন্তিত আল্লাহ্র নাক্সে ছিতিশীক এবং তাঁহার নাফ্স ও তাঁহার মূল সভায় ( যণাত ) ছিতিশীল। অধিকত অনুভূতিসম্পন্ন বস্তমারই স্ভট আয়ার (রুহ<sup>.</sup>) অধিকারী। ৪২: ৫২ আায়াতে বণিত 'রহণাম্মিন্ আমরিনাা' অর্থাৎ আরাষ্র আমর্বা অনুভা হিসাবে পরিচিত ফিরিশ্তা ( যাহা আল্লাহ্র সভার একটি বিশেষ দিক ) হযরত মুহণম্মাদ (সণ)-এর রূহে' সংযোজিত করিয়া দেওয়া হয়। ফলে সেই রূহ'-ই ইলাহী 'হ'াক'ীক'াত-ই-মুহ'াশমাদিয়াটে' রূপে প্রকাশ পায় এবং সেই কারণেই তিনি 'পূর্ণ মানবে' (الألسان الكامل) পরিপত হন। এই রুহু হইতেছে মানবীয় নাফ্সের একটি সুনিদিল্ট খভাব এবং ইহার পাঁচটি পরিচিতি বিশেষণ রহিয়াছেঃ জৈব (হণয়াওয়ানিয়াঃ), অন্যায় আদেশকারী (আম্মারাঃ), বতঃপ্রবত (আল-মুল্হিমাঃ), ভৎ সনাকারী ( লাওওয়াামাঃ ) ও প্রশাত ( মুত্'মা'ইয়াঃ ) ৷ আর ঐশী ভণরাজি যখন নাফ্সের মধ্যে প্রতিভাত হয় তখন সেই নাফ্সের অধিকারীর ('আারিফের) নাম পরিকাত পরম সভার (মাক্সঞ্চ) ( পৃ. ১৩০ প. ) নাম, ভপ ও সভায় পরিণত হয়।

১১। খড়ি-পাতিয়া পণনা বিদ্যায় ('ইলম্'র-রাম্ল) উদ্যাহাতের প্রথম 'বরটে' (বায়ত )-র নাম নাজ্স। কারণ এই হার হইতে ওজ হয় জিভাসু-আখা সথকে সম্পূত সমস্যাবলীর সূচনা এবং কার্যাবলীর আর্ড (শুহাদ্যাদ আয়-মানাতী, কিভাাবু'ল-কাস্ র ফী 'ইলমি'র- রামল, কাজারা নতুন সং, গৃ. ৭, তু. Henr. Corn. Agrippae, Opera, Lyons, n. d., but early xviith cent., p. 412 : Nam primus domus personam tenet quaerentis)।

প্রস্থানী: ববজে উল্লিখ্য প্রস্থানী ছাড়াও দ্র. (৯) D. B. Macdonald, The development of the Idea of Spirit in Islam, in Acta Orientalia, 1931, 307-351 (reprinted in MW, 1932, 25—42, 153-168), (২) I. Friedlander, The Heterodoxies of the Shiites etc. in JAOS, xxviii. 1—80; xxix, 1—183; (৬) S. Landauer, Die Psychologie des Ibn sina, in ZDMG, XXIX. 335—418, (৪) F. Rahman, Avicenna's Psychology, Oxford, 1952; (৫) M. Horten, Die Philosophischen Systeme im Islam, Bonn 1912; (৬) T. J. De Boer, The History of Philosophy in Islam, London, 1903.

E. E. Calverely (S.E.I.)/মুহুত্মদ আবদুর রহীম নবী ( ুং : নাবী ) ('আ) সংবাদবাহক, পায়গাম্বর, হিন্দু ভাষাতে নাবী এবং আরামাইক ভাষাতে নাবী আ। ইহা এক বচন । বহুবচনে নাবিয়ান এবং আন্বিয়াা' কু'রআানে বাবহাত। আবু উমামাঃ (রা) হইতে বণিত হইয়াছে যে, সাহাাাবী আবু য়'ারর (য়া) হ্যরত মুহুণাত্মাদ (স')-কে জিজাসা করেন, "নাবীসণের সংখ্যা কত?" তাহাতে তিনি বলেন, "তাহাদের সংখ্যা এক লাখ চকিল্হ হাজার, তাহাদের মধ্যে রাস্বের সংখ্যা ৩১৫ জন" ( মুসনাদ, আহ্মাদ )। কুরুআান মাজীদে নিত্নজিখিত নাবী ( ও রাস্বা)-সংখ্যা নাম উদ্ধিতিত হইয়াছে:

ভাগান (বাইবেলে Adam), ইণ্রীস (বা. Enoch), নৃহণ (বা. Noah), হুদ, সাালিহা, ইব্রাহীন (বা. Abraham), বৃতা (বা. Lot), ইস্মাণিল (বা. Ishmael), ইস্মণাকা (বা. Ishmael), ইস্মণাকা (বা. Isaac), রাক্তবা (বা. (Jacob), রুসুফ (বা. Joseph), মুসা (বা. Moses), হাারান (বা. Aaron), ভিনারর (বা. Ezra). ভাভারব (বা. Jethro), রুনুস (বা. Jonah), আরুনে (বা. Job), দাউদ (বা. David), সুলায়খান (বা. Solomon), ইল্রাস (বা. Elijah, Elias), ভালারাসা (বা. Elishah), মুগল-কিক্ল, যাকারিরা (বা. Zacharies), রাহ্ম্যা (বা. John), জিসা। (বা. Jesus), মহাম্মাদ (সা)।

ইহাদের মধ্যে হয়রত আদাম ('জা) প্রথম মানব এবং নাবী, (মুস্নাদ আছ্'লাদ) এবং হয়রত মুহ'াল্যাদ (স') সর্বশেষ ও সর্বলেচ নাবী (সু'রজান ৩৬ ঃ ৪০)। তাঁহাদের মধ্যে রাষ্দী এবং গুল্ট ধর্মশালে নিল্নজিখিত নাবীগণের নাম উলিখিত হয় নাই ঃ হৃদ, সাালিছ' ও মু''ল-কিক্ল।

কু রেলান-মতে প্রত্যেক স্থাতির নিকট নাবী বা রাসুল পথ-প্রদর্শকরণে প্রেরিত হইরাছিলেন (কুরুলান ১৬ ঃ ৩৩, ৪০ ঃ ৭৮ ৩৫ ঃ ২৪, ১৩ ঃ ৭ ১০ ঃ ৪৭)। তীহাসের করো করেকজনের নাম উল্লিখিত হইরাছে এবং বহু সংখ্যক নাম উল্লিখিত হর নাই (কু রেলান ৪ ঃ ১৬৪ এবং ৪০ ঃ ৭৮)। এই সম্ভ নাবী তীহাসের দারিছ পালানে বাহা কিছু বলেন বা করেন সম্ভই আলাহ্র আর্মেশ আনুবারী (কু রেলান ২১ ঃ ২৭)। কু রেলান শরীকে জুকু বারনের রভাত (সূরাঃ ৩১) উল্লিখিত হইরাছে। ভাহাতে বলা হইরাছে, "এবং নিশ্চরই আমি লুকু মাানকে হি ক্ষাঃ (বিশেষ ভান) দিরাছিলাম (৩১ঃ ১২)", কিন্তু তিনি নাবী ছিলেন কিনা এই বিষয়ে মতভেদ আছে;

কুশ্মজান শরীকে নাম না উল্লিখিড হইবেও খাদিশা (খিবির) নামক আলাহ্র এক অনুস্থীত ব্যক্তির (নাবী নহেন) র্ভাড বণিত হইরাছে (১৮: ৬০-৮২)।

বুখারীর হণদীছে (কিতাাবু'ম-আমবিরা') মাদি'র-এর নাম উক্ত হইয়াহে, এতডিয় নাম উ**ন্ধিখিত না হইজেও ইউশাা'** (Joshia, কু'রুআনি ৫: ২৩, ১৮: ৬০), সাৰ্ট্য (বা. Samuol, कु बच्चान २: २८७), উরুমিয়া: (वा. Jeremah ; कु कचान २: ২৪৩) এবং হিষ্ক'ীল (বা. Ezekiel, কুরুরান ২:২৫১) নাবীগণের রভাত আছে। নাবী-রাস্লদের মধ্যে নৃহ (খা), ইবরা-হীম ('আ), মূসা ('আ), 'ইসা ('আ) এবং মুহাত্রাদ (স') প্রধান এবং তাঁহাদিগকে বিশেষ ধর্মবিধান ( শারী'**আভ ) দেওরা ক্ইরাছিল।** কু'রআনে উক্ত হইয়াছে, ''তিনি তোমাদের জন্য সেই ধর্মকে সুবর করিয়া দিয়াছেন, যাহা ডিনি নৃহ' ('আ)-এর প্রতি বিধান করিয়াছিলেন এবং যাহা আমি ডোমার প্রতি প্রত্যাদেশ করিয়াছি এবং যাহা আমি ইব্রাহীম ('আ), মুসা ('আ) ও 'ঈসা ('আ)-এর প্রতি নির্দেশ দিয়া-হিলাম। ভাহা এই যে, ভোমরা ধর্মকে প্রতিদিঠত রা**ছিবে এবং** তাহাতে মতভেদ করিবে না" (৪২:১৩)। তাঁহাদের মধ্যে সুর্বে। পাঁচজন নাবীর নাম বিশেষরূপে উল্লিখিত হইয়াছে ৩৬ ঃ ৭ আয়েইছে ( छ. द्रांजित ) ।

প্রস্থানী : (১) Wensinck, Acta Orientalia, ii. 173 শ., (২) Lidzbarski, De propheticis quae dicuntur legendis, (৬) Horovitz, in ZDMG., IV., 519 শ., (৪) ঐবেশক, Koranische Untersuchungen, Berlin and Leipzig 1926, p. 44 শ.।

J. Horavetz (S. E. I.)/७: मुश्च्यम नशीपुताब

नज्ञक्र (امرود कामक्रम) वा निम्क्रम (वा**क्रेक्ट का**ए নিমরোদ ) শব্দ মসলিম কিংবদত্তী ও হাগ্গদোতে হয়তত ইব্রাহীস ('আ)-এর বাল্যকালের কাহিনীর সহিত ছড়িত। কুরুলানে এই নামের কোন উল্লেখ নাই। কিন্তু নিম্নবিধিত **আয়াভটিতে ভাঁ**ছার স্থিত সংশ্লিষ্ট ব্যাপার বর্ণিত হইরাছে, মন করা হয়। "ভূবি কি ঐ ব্যক্তিকে দেখ নাই যে ইৰ্ব্লাহীম ('জা)-এর সহিত তাঁহার প্রতি-গালক সম্বাদ্ধ বিভৰ্কে বিশ্ব হুইয়াহিল, কেন্টেডু আইডাই ভাষাকে কর্তু সিরাছিলেন ? যথন ইব্রাটীর ('আ') বলিলঃ ভিনি আবার প্রতিপালক বিনি জীবন দান করেন ও কুড়া মটান। সে ববিজঃ चामि छ सीयन मान कति छ तुका घडाँदे। देवतारीय (चा) विकार আস্লাহ সৰ্যকে প্ৰদিক হইতে উল্ল কলন, চুবি উহকে পতিহ निक रहेरछ ऐम्रह क्यांश । च्छान्य स्व न्यां ब्रह्मायान क्रिजाहित म् इत्युद्धि व्हेंड क्या" (२३२८४)। कुः बचारनव लाक्जीत-कारकरात करा करे निसर्क स्वतान स्वतारीय ('बा) ७ नामुक्रमात ক্ষমা ক্ষমান্তিক। ভাষ্টেলর কাভ ক্ষমভ ইব্রাহিন ('আ) নামরাদের ate व प्रदास के कार के कार के कार के कार का मान का अपने किया का मान का कार का का मान का का का का का का का का क ভাঁজকে শাস্তি দিতে চাহিয়াছির এবং হ্যরত ইব্রাহীয় ('আ)-কে অন্ত্ৰিত নিজেপ কৰিয়াছিল। "ভাহাৱা (নামরদের অনুচরকুৰ) ৰঞ্জি ঃ বদি ভোমরা কিছু করিভেই চাও ভবে ভাহাকে গোড়াইয়া কেন এবং ভোষাদের দেবভাগুজিকে সাহাষ্য কর", এবং আমি (আল্লাৰ্)

বলিলাম: "হে অরি! ইব্রাহীম ('আ)-এর জন্য সুশীতল ও শাভিদায়ক হও" (২১: ৬৮, ৬৯)। ইব্রাহীমের লোকজন কি উত্ব দিল? তাহারা কেবল বলিল: "তাহাকে হত্যা কর অথবা অরিদংধ কর", কিন্তু আলাহ্ তাহাকে অরি হইতে রক্ষা করিলেন (২৯: ২৪); তাহারা (নাম্রাদের অনুচরর্ক ) বলিল: তাহার জন্য একটি কার্চস্তুপ নির্মাণ কর এবং তাহাকে জনত অরিতে নিক্ষেপ কর (৩৭:৯৭)।

ত'বারীর মতে, সুলায়মানে ইব্ন দ।।উদ ('আ) যু''ল-ক'ার্নায়ন, ষাঁহারা সমগ্র পৃথিবীর উপর রাজত করিয়াছিলেন এইরাপ তিন কিংবা (বাষ্ত-নাস সণারকে গণনা করিলে) চাররিজন রাজার অনাতম নাম্রদ। নাম্রদের জ্যোতিষীগণ তাহাকে বলিয়াছিল যে, একটি শিন্ত জনমগ্রহণ করিবে যে ভাহার রাজত্ব জয় করিবে এবং তাহার প্রতিমাণ্ডলি ধ্বংস করিবে। এইরূপে ইব্রাহীম ('আ) জ্যা-মুহূর্ত হইতে যাঁহারা উৎপীড়ক কতুঁক নির্যাতিত হইয়াছেন সেই ৰীরগণের অন্যতম ছিলেন। এই উৎপীড়কগণই পরিণামে ধ্বংস-প্রাণ্ড হইয়াছে। আাযার অথবা তাারিখের (তেরাখ) স্ত্রী উশা নামরাদ এবং তাহার অনুসন্ধানী দল হইতে আঝগোপন করিতে সক্ষম **হইয়াছিল। হ্যরত ইব্রাহীম (আ) একটি ভণ্তভানে জনাগ্রহণ** করেন এবং শুন্ত র্দ্ধিপ্রাণ্ড হন। পরে তিনি নাম্রূদের সহিত থমীয় বাদানুবাদে প্রহুত হন এবং বলেন, নাম্রাদ আলাহি নহে, কারণ আলাহে জীবন-মৃত্যুর অধিকারী। নাম্রদ উত্তর দিল যে. সেও ইহা করিতে পারে , সে মৃত্যুদণ্ডে দণ্ডিত ব্যক্তিকে হত্যা করিতে পারে অথবা মুক্তি দিতে পারে। নাষ্ক্রদ হযরত ইব্রাহীম ('আ)-কে অগ্লিতে নিক্ষেপ করে, কিন্ত ইহা তাঁহার জনা একটি শান্তিদায়ক হানে পরিণত হয়। একজন ফিরিশ্তা হয়রত ইব্রাাহীম ('আ)-কে শীতল রাখিলেন। ইহাতে (বাষ্ত নাস সারের ন্যায়) (Daniel, iii., 24 প.) নামরুদ আশ্চর্যাণ্ডিত হইয়া গেল। নাম্রুদ হ্যুর্ত ইব্রাহীম ('আ)-এর আলাহিকে তাঁহার বর্গে আক্রমণ করিতে মনস্থ করিল। সে চারিটি তুরুণ উপল পক্ষীকে মদ্যও মাংস ধারা প্রতিগালিত করিয়া যধিত করিল। তৎপরে ইহাদিগকে একটি বাক্সের চার কোণায় ৰাঁধিয়া দিল এবং ইহার মধ্যে নিজে উপবেশন করিল এবং প্রত্যেক কোণায় বৰ্ণাপ্ৰে এক খণ্ড গোশ্ত বাঁধিয়া দিল। ঈপল পাখীওলি পোশ্ভ লাভের আশার ক্রমশ উদরে উঠিতে লাগিল। এইরূপে আরোহণ করিতে করিতে গর্বভণ্ডলি উই-চিবির নায়ে মনে হইতে লাগিল এবং শেষে সমগ্র পৃথিবী পানির উপর ভাসমান জাহাজের ন্যায় প্রভীরমান হইল। তৎপর সে হবরত ইব্রাাহীম ('আ)-এর আল্লাাহ্র নিকট বৌছাইবার জন্য একটি বুর্জ ( سرح অর্থাৎ সুউজ Tower বা পর্যবেক্ষণ মিনার ) নির্মাণ করিল। তৎপরে ডামাবিল্রাট দেখা দিল । একটি সিরীয় ভাষার খনে ৭৩টি ভাষার উত্তব হইল। আল্লাহ্র ফিরিশ্ভাগণ নামরুদকে সদুপদেশ দিলেন। কিন্ত সে তথাপি আলাহ্র সহিত যুদ্ধ করার জন্য সৈন্য প্রস্তুত করিতে লাগিল। আলাহ্ একটি বিরাট মশার বাঁকে প্রেরণ করিলেন। তাহার। নাম্রূদের লোকজনের রক্ত-বোশ্ভ পানাহার করিল। একটি মশা নাম্রদের নাসিকা-পথে মন্তকাভাররে প্রবেদ করিল। চারি শতাব্দী থাবং সে ভাহার ভভাচারী শাসন কায়েম রাধিয়াছিল এবং ইহার পর সে এই মশার দারা উৎপীড়িত হইয়াহিল। অবলেষে ইহাতেই ভাহার মৃত্য ঘটিয়াছিল।

মুস্বমান পণ্ডিত্রণের মতে নাষ্কাদ শব্দ 'তামার্রাদা' শব্দ

হইতে উৎপন ; ইহার অর্থ (যে আলাচ্ছর বিরুছে) বিলোহী।
ইহার বৃাৎপত্তির আরও একটি উৎস আছে, যথাঃ 'নাম্রাঃ' অর্থাৎ
বাঘিনী। এই বৃাৎপতি হিসাবে নাম্রাদকে বাঘিনী দু>ধপান করাইরা
শৈশবে প্রতিশালিত করিয়াছিল। এই বিবরণ Romulus ও Remusএর গলের নাার (Jean de l'ours) এবং ইহার পরিপতি Oedipus
কাহিনীর অনুরাপ; নাম্রাদ অঞ্চতভাবে প্রতিপালিত হইয়াহিল
এবং পরবর্তীকালে নিজের পিতাকে হত্যা করিয়া মাতাকে বিবাহ
করিয়াছিল। আল-কিসাং'ঈ এই বিবরণ লিপিবদ্ধ করিয়াছেন।
'আন্তারের আশ্চর্থ কাহিনীর ভূমিকার ইহার বিভারিত বর্ণনা আছে।

নাম্রুদের পিতা কানা'আন ইব্ন কূপ একটি ৰল দেখিয়া চিত্তিত হইয়া পড়িলেন। হলের অর্থ ছিল যে, তাহার পুত্র তাহাকে হতা। করিবে। পুরের জর হইলে একটি সর্প তাহার নাসিকারছে প্রবেশ করিল। ইহা একটি কুলক্রণ। কানা'আনে এই পুরকে হত্যা করিতে মনছ করিলে মাতা সুল্খাা' গোপনে তাহাকে একটি মেষ-পালককে দান করিলেন। এই কৃষ্ণবর্ণ চ্যাণ্টা নাকবিশিল্ট শিশুটিকে দেখিয়া তাহার মেষগাল ইতন্ততঃ বিক্লিণ্ড হইয়া গড়িল। মেষ-পালকের রী তাহাকে পানিতে ফেলিয়া দিল, কিন্তু তরঙ্গ ভাহাকে তীরভূমিতে নিয়া ফেলিল এবং তথায় এক বাঘিনী ভাহাকে ভন্যগান করাইন। বারক হিসাবেই সে ভয়ংকর ছিন; যৌবনে দস্যদলের সরদার হইল এবং কানা'আানকে দলবলসহ অক্রিমণ করিয়া হত্যা করিব। কানাজানে যে ভাহার পিতা তাহা সে জানিত না। সে তাহার মাতাকে বিবাহ করিয়া দেশের রাজা হইল এবং গরে দুনিয়ার রাজা হইল। (কুরুস্রানে বণিত হযরত ইব্রাাহীমের পিতা) আযোর ভাহার জন্য একটি আচের প্রাসাদ নিৰ্মাণ করিল এবং ইহাতে দুগ্ধ, তৈল ও মধু প্ৰবাহিত হইত এবং যাত্রিক পক্ষীসমূহ পান পাহিত। এই সকল হইল বাইষানতিয়মে (Byzantium) Chrysotriklinium-এর মধ্যমুগীয় কাবোর বৈশিষ্টাপূর্ণ বিষয় । ইদ্রীস ও হের্মেস হইতে প্রাণ্ড জ্যোতিষবিদ্যা সে ইদ্রীসের শিষাবর্গের নিকট হইতে বলপূর্বক শিক্ষা করে। ইব্লীস (৪.) তাহাকে যাদ্বিদ্যা निका দেয়। সে নিজে তাহার পূজা প্রবর্তন করিল। ইহার পর স্থপ, অনুশা কণ্ঠ এবং অগুড লক্ষণ সকল দেখিয়া সে ভীত হইল। নাম্রদের সকল নিঠুর আদেশ সভ্তে হ্যরত ইব্রাহীম ('আ)-এর জন্ম হইল। তিনি দিন দিন বাড়িয়া উঠিলেন এবং নাম্রদের প্রতি লোকের বিশাস চূর্ণ করিয়া দিলেন। আল্লাহ্-বিশ্বাসী লোকজনকে নাশ্রদ কুধার্ত বনা জন্তর মুৰে ছাড়িয়া দিল, কিন্ত ইহারা তাহাদিগকে সদৰ্শ করিল না। সে তাহাদিগকে অনাহারে রাখিল, কিন্তু মরুভূমির বালুকা তাহাদের জন্য শঙ্গে পরিণত হইল। প্রতিটি দানার উপর লেখা ছিল 'আলাাহ্র দান'। নাম্রদ হধরত ইব্রাাহীম ('আ)-কে অভিতে ফেলিয়া দিল, কিন্তু ইহাতে তাঁহার কোনই 🗫তি হইল মা। নাম্রদ একটি বৃহৎ অগ্নিকুণ্ড নিৰ্মাণ করিন, ইহার স্থলভ শিখায় বহদুর পর্বন্ত পক্ষীসকল পুড়িয়া পেল, ইহার নিকট যাওয়াও অসম্ভব ছিল। ইব্লীসের বৃদ্ধি অনুসারে একটি ক্ষেপণ-ষত নিমিত হইল। ইহা হইতে হয়রত ইব্য়াহীম ('আ)-কে সেই অগ্নিকুণ্ডে নিক্ষেণ করা হুইল। সেখানে হ্যরত ইব্রাহীম ('আ) সুন্দিত রক্ষ ও তরসারিত নদীর মধ্যে ভাঁহার জীবনের সর্বাপেকা আনক্ষের দিন কা**টাইলেন।** অতঃপর নাম্রদ হযরত ইব্য়াহীম ('আ)–এর **আভা**য্<del>কে ৰগে</del> আক্রমণ করিতে মনস্থ করিল: উপল-বাহিত বাহনে সে উর্জাবালা করিল। এই বারাগথে সে অপুণা কণ্ঠ গুনিতে পাইল বে, প্রথম ধর্গ বা আকাশ পাঁচনত বৎসরের পথ এবং এই আকাশ হইতে পরবভাঁ আকাশের দুরত্ব পাঁচনত বৎসর আর তৎপর মহাশুনা। নাম্মাদ আরাহ্র বিরুদ্ধে একটি তীর নিজেগ করিল, ইহা ব্রুক্ত রঞ্জিত হইরা কিরিয়া আসিল। তখন হঠাৎ সে গজিতকেশ রুদ্ধে পরিশত হইল এবং মার্টিতে আসিরা গড়িল। কিন্তু সে আরাহিকে হত্যা করিয়াছে বলিয়া সর্ব করিগুতে লাগিল। তৎপর একটি সনক তাহার জীবন সংহার করিল।

নাম্রদ সংক্রান্ত কিংবদভীর ইতিহাস—বাইবেলে এই বিষয়ে খুব সামান্যই পাওয়া যায়। কু'রুআানের উপাধ্যান বর্ণনাকাল্রিপণ নামক্লদকে বিপ্ৰোহী, ( স্বাৰ্থাার ) অভ্যাচারী ব্রিরাছেন 🗓 বাইবৈলে Gibbor नक वावसङ स्ट्रेसास् ( Gen. x 6 ); Geiger-अद्र मरङ কু'রআনের 'জাব্লারুন্ 'আনীদৃ' (১১ ঃ ৫১) বাক্যাংশ নামরুদ সম্বন্ধেই ব্যবহাত হইয়াছে। ভণবারী (১ ঃ ২১৭) নাম্রুদকে মৃতাজাব্দির বলিয়াছেন। মুসলিম বিংবদতীতে যাহা প্রায়দ বাইবেল ক্লিয়া হাসমালা ভাতীয় বাইবেল-ভাষ্য হইতে গৃহীত (Targ. Sheni on Esther I, i., Midr. Hagadol, ed. Schechter. p. 180-181; Gaster, Example of the Rabbis, N. I) নামরাদকে জগতের শাসনকর্তা বলা হইরাছে। নাম্রদের নাম বাবিলের ভভের সহিত এবং বিশেষভাবে হযরত ইবুরাহীম (জা)-এর বাল্যকালের সহিত ও তাঁহার অগ্নি হইতে পরিয়াণের সহিত সংযক্ত হওয়ার কাহিনী হাস্পাদা হইতে সুহীত (Gen. Rabba, xlix. I); মলক থারা নামরাদের মৃত্যুর বিবরণও হাগ্গাদার উপরই প্রতিন্ঠিত। হাগ্গাদা অনুসারে জেরুষালেম মন্দিরের ধাংসকারী Titus-ও অনুরাপভাবে মৃত্যুমুখে পতিত হয়। বাষ্ত নাস্সারেরও অনুরূপ ভাসা-বিপর্যর হইয়াছিল ( প্র. Grunbaum, Neue Beitrage, p. 97-99 )৷ আন্-ভারের বীরত্বর্গাখার পাঁচনত বৎসরের দরত্ব-বিশিষ্ট আব্দান অভিযানের বিবরণ ডালমদে বাখত নাস:সারের মুর্গারোহণের কথা न्मज़थ क्ज़ाऐसा प्राप्त ( Chagiga, p. 13a ). किन्त किन्नपाधनी বণিত শাহ কায়-কাউস-এর আরোহণের সহিত ইহার অধিকতর সাদৃশ্য द्वरिश्वारक् (ed. Mobl. ii. 31--34)। नाम्ज्रम-किश्वरची নানা উৎস হইতে সংগৃহীত হইয়াছে। তণবারী উল্লেখ করিয়াছেন যে, নাৰ্রাদ ও পারস্যের দাহ হ'াকে অভিন্ন বাজি (Annales, i, 253) ব্যৱস্থা মনে করা হয়, কিছ তিনি এই ধারণা সমর্থন করেন নাই (Annales, i, 323, 324)। বাইবেল, হাসদালা ও পারস্য কাব্যে আলোচিত এই বিষয়টি ভারও রঞ্জিত করা হইয়াছে। সীরাত 'আনতারে নামরুদ স্থমনামের নারক। নামরুদ সংক্রান্ত মসলিম কিংবদতী পরবর্তী মঙ্গের হ্মক্ত ইম্বরাহীস ('আ) সংক্রার রাইদী विश्वनचीत्र याथा अवन वाच चित्रकारः। Bernard Chapira এইব্লপ একটি কিংবদতী হিন্দু ও 'জারবী ভাষার প্রকাশ করিচাছেন। তিনি কা'বু'ল-আহ'বাারকে ইহার রচরিতা কনে করিরা ভুর করিরাছেন। ইহা করনাগ্রস্ত জভার গরের একটি। কির হাণুগান ও মুস্ত্রিম কিংবদভার পারস্করিক প্রভাব অনবীকার্য। M. Grunbaum পরিকারভাবে দেখাইরাছেন বে, পরবর্তীকালের কাইবেকwill Midrash, Pirk R. Elieser, Tanna do be Eliyahu Midrash Haggadol, Sefer haiyashar, shebet Musar ( স্বান্তি R. Eliyah Hakkohen প্রণীত)-এর হ্যরত ইব্রাহীম

('আ) ও নাম্রুদ সংক্রান্ত অংশগুলি মুসলিম সাহিত্য দারা প্রভাবান্বিত। প্রস্থারী : (১) ভাক্সীর, স্রাঃ ২ : ২৬০ : ২৯ ঃ ২৬ : (২) তাবারী, সন্দা de Goeie, ১৭, ২১৭, ২১৯, ২২০, ২৫২-२७৫. ७১৯-७२৫: (७) देवन'च-व्यक्'ीड, ठा'डीब, ४६, २৯. ७९-८०; (৪) हा'वादी, किन्नान्'<del>व वादिता', नन्ता.</del> Eiscnberg, i :141 : (৫) সীরাত আনতার, কামরো ১২১১ ১৭. ৯-৭১ (১७०७, ১५, ৪--७৪)। (७) मानीती, स्'ाताकु'व स्'ातकातान, स. नाजद , (9) Geiger, Was hat Mohammad . . . 2, 1902, p.-112 v., 115 v., 121, (b) M. Grunbaum, Neue Boitrage, p. 90-99, 125-132, (a) Bernard Chapira, Legendes bibliques attribuecs a Kab elahbar, in REJ, 1919, lxix. p. 86--- 107, 'ब्बारनी ७ विड्र মূল পাঠ ১৯২০, ৭০ : ৩৭—৪৪ : (১০) B. Heller, Die Bedeutung des arabischen 'Antar Romans fur die vergl. Litteraturkunde, Leipzig 1921, p.—16—21, (55) S. Sidersky, Les origines des legendes musulmanes, Paris 1933, p. 31-35, (52) Speyer, Die bibl. Erzahlungen im Qoran, 1931, p. 116-118, 263, 283, 356, 475, 477.

B. Heller (S.E.I.)/মূহত্মদ রেষাউর **রহীন** নমায ( কিঃ নামায় ) ৪. সংলাত।

সাধারণত কোন বিশেষ বিষয়ে সৌভাগ্য **অর্কনের জন্য এইজ**গ উৎসৰ্গ বা কু'রবানী করা হইত। গতর সংখ্যা একমত শৌহিছে একটি গণ্ড উৎসৰ্গ করার প্রতিকা গণ্ডগালের রুদ্ধি প্রভাষানিক করিত বৃদ্ধিরা ভাষারা বিহাস করিত। কথিত আছে বে, 'আবদু'র-মত তারিব তাঁহার দশটি গুর জন্মহণ করিছে এবং জীবিত থাকিছে তপ্সধ্যে একটিকে কা'বা পুছের সম্পূরণ বলি নিবেন বলিয়া মানত করিয়াছিলেন, (ইবন হিলাগে, পু. ৭৯ প.) কিছ তাহার নাশ্স্ম প্রতিপালনের জন্য ব্যাহ্মের একবত উট্ট কুপ্রবর্গনী করা হয়। সভানহীনা নারীও এই মানত করিতে পারিত সে, তাবার সভান ছবিত্রে সে ভাষ্ঠকে বিশেষ কোন পরিত্র ছানে ধর্মীর কাজের জন্য উৎফর্ন করিবে ( ঐ, পু. १७ )। সারবুনাঃ বিন্ত কার্নানের হাসীহা অনুসারে তাঁহার গিতা প্রতিকা করিরাহিত্যেন বে, তাঁহার একটি পুর হইছে পঞ্জিটি ভেড়া সুন্মবানী করিবেন (স্নাসূত, ১৯, ৭৫৪ : আৰু দাউদ, আৰুমান, বাৰ ১৯; ইবৃন সাজাঃ কাক্জারাত, বাবে ১৮)। সভানের দীড়া হইবে তাহার আরোক্য আছের সর্ভে মতা প্ৰতিভা ঘারা আহ**ংমাসবরূপ (হ'ম্**স **শব্দ হইতে) ইড়াকে** 

উৎসর্গ করিতে পারিতেন ( আষ্রাকণী, পৃ. ১২৩ প.) ৷ নাাষ্ণর দারা **সর্বপ্রকার দুর্ভোগ হইতে মুজিলাভের চেল্টা করা হইত। মুদ্ধের** সময় উট উৎসর্গ করা ঘাইত (ওয়াাকি দী, Wellhausen পূ. ৩৯)। মক্লভূমির মধ্যে পথিক বিপদ হইতে রক্ষা পাইবার জন্য প্রতিভা গ্রহণ করিত (B. Lane ও লিসাানু'ল-'আরাব)। সমুদ্রে বিপদাপন্ন হইয়া আল্লাহ্ অথবা কোন সাধু পুরুষের উদ্দেশ্যে কোন বস্ত উৎ-সর্পের প্রতিভা করা হইত অথবা নিজে কোন সংকার্য—বেমন রোষা পালন করার মানত করা হইড (স্রা:১০:২২, ২৯:৬৫, আৰু দাউদ, আয়মান, বাাব ২০, স্ব. Goldziher, Muh. Stud., ii. 311 )। একবার অনার্ভিটর সময় হ্ষরত 'উমার (রা) প্রতিভা অথবা গোশ্ত ভক্ষণ করিবেন না ( তণবারী ১খ, ২৫৭৩ )। সাধারণ ধর্ম-কার্য যেমন হ'াজছ পালনকে উৎসর্গের মানত হিসাবে প্রহণ করা হইত (সূরা: ২২ : ২১)। ইহাতে বিশেষ অনুষ্ঠানাদিও পালন করা হইত, যেমন কাবো শরীফ পর্যন্ত পদরক্তে পমন অথবা নয় পদে পমন ( বুখারী, জাষাাউ'স'-স'ায়দ, বাবে ২৭, ভির্মিষ'ী, আন-নুষ্'র ওয়া'ল-আয়মান, বাবে ১৭)। ই'তিকাফ করার নাষ্'র (মানত)-ও করা হয়। ইসলাম লহণের পূর্বে 'উমার (রা) মক্কার কা'বাঃ পৃষ্টে নৈশ ই'তিকাাফের মানত করিয়াছিলেন (বুখাারী, भाषपायी, याव ৫৪; जात्रमान, वाव २৯)। दिननिन जीवन হইতে নিজেকে বিশেষভাবে পৃথক রাখার মানত প্রাচীন জারবে বেশ প্রচলিত ছিল। কবি লাবীদ বনের নিঃসঙ্গ পুরুষ হরিণকে একজন মানত উদ্যাপনকারীর ( কণাদ'ী'ন-নুযু'র ) সহিত তুলনা করিয়াছেন।

নিঃসদ বাসের লক্ষ্য ছিল আধ্যাত্মিক একাগ্রতা সাধন করা এবং আশ্বাকে শক্তিমান করা। কোন মহৎ কার্য, বিশেষত মুদ্ধাদির প্রবৃতির জন্য তাই সংখ্য সাধনা করা হইত। 'আরব্যণ কোন বিবাদ-বিসম্বাদের ব্যাপায়ে ষ্টদিন প্রতিশোধ প্রহণ করিতে না পারিত ততদিন 'সুবঁছি ব্যবহার, শ্লী-সংসর্গ, মদ্যপান ও সর্বপ্রকার আমোদ-প্রমোদ বর্জন করিত' (হ'ামাাসাঃ, পৃ. ৪৪৭, V-5 schol)। হণাব্দ ও ই'তিকামের ন্যায় সংখ্য সাধনার অনুচানগুলিও নাযু রের বিষয় ছিল। এইরূপ নাষ্ণর বা এত এইডাবে প্রকাদ করা হইডঃ "ষ্তদিন ১০০ আসাদীকে হত্যা না করি ততদিন মদ্য ও নারী আমার জনা হ'ারাাম" ( আগ'ানী, ৮ব, ৬৮, ২য় সং, গৃ. ৬৫) এই ব্যাপারে সময়ও নিদিন্ট করা হইত। যেমন, প্রতিলোধ প্রহণের জন্য ৩০ দিন মদ্যপানের বিরতি (কায়স ইবনু'ল-খাড়াীম, ed. Kowalski, ৪ৰ, ২৮ )। যোদ্ধা বীরত্বের সহিত যুদ্ধ করিলে বলা হইত যে, সে নাষ্র (বা সমার্বাচক) নাহ্র (সুরাঃ ৩৩ ঃ ২৩ ঃ ন্তরাকি দী-Wollhausen, পৃ. ১২০) পূর্ণ করিয়াছে। যে সমন্ত বিষয়ে সংব্য পালন করা হইত সেওলি হইতেছে যেমন, পোশ্ত অথবা সর্বপ্রকার খাদা, মদা, প্রজেগ, বান ও জীসংসর্গ বর্জন (আগণানী, ৬খ, ৯৯; ২য় সং. গু. ৯৭; ৮খ, ৬৮; ২য় সং গৃ. ७७ : ১৫খ, ১৬১ : २३ जर मृ. ১৫৪ : इंग्साजाः, मृ. २७५, ८४, 8 ग.; रेव्न रिनाम, गृ. ८८७, ১৮०; अज्ञाकिनी-Wellhauson, গু. ৭৩, ১৪, ১০৫, ২০১, ৪০২)। কোন ইচ্ছা গুরুণ হট্লে কৃতভাতাসূচক রতও উদ্যাসন করা হইত (ওয়াকিপী, পৃ. ২৯০ )। মানতকারী মানত পালন ঘারা ঐশী শক্তির সহিত সন্দর্ক লাভ

করিত। নাষ্ণা একটি আহ্দ ( সুরাঃ ১ ঃ ৭৫; ৬৬ ঃ ২৩; ৪৮ ঃ

১০) যালারা সে নিজেকে প্রতিজ্ঞাবদ্ধ করিত। নাষ্ণরের অবহেলা দেবতার বিরুদ্ধে পাগবরাগ (ইম্রা'উ'ল ক'।য়স্, ৫১, ১০)। জীবন ধারপের পবিশ্ব দারিত্ব একটি নাষ্ণর যাহা লক্ষ্যহীন ঘুরাফিরার পরিত্বিত পরিপূর্ণ করা (ক'।দ'॥) উচিত (লাবীদ, ৪১, ১)। বাধ্যকারী প্রতিজার ওরুত্ব ক্রমশ প্রাধান্য লাভ করিতে থাকে (প্র. লিসান্তিল'আরার, ষেখানে 'নাষ্ণর'-এর ব্যাখ্যা করা হইয়াছে 'আওজাবা' দারা ব্যারার্থে, 'আস্মাইয়াভ', ৭, ২), এবং বত্ত উৎসর্পের ওরুত্ব ক্রমশ কমিতে থাকে। এইরাপে সংযমের অর্থ দাঁড়াইল একদিকে দেবতার প্রীতিকর কার্যাবলী সাধন এবং অন্যদিকে ব্রত্বাধ্যবাধকতা রহিয়াছে বলিয়া ইহার সহিত শপথের সম্ম নিক্টতম (প্র. কা্সাম)।

লগথ দারা নিজ পরিবারকেও বন্ধন করা যায়। মাতা লগথ করেন যে, যতকল না পূর অথবা কন্যা ওাঁহার ইচ্ছা পূরণ করে ততক্কণ তিনি কেশবিন্যাস করিবেন না অথবা ছায়াতরে যাইবেন না (আগণানী, ১৮খ, ২০৫, ২র সং পূ. ২০৫; ইব্ন হিশামে, পূ. ৩২১; ২২, ১০)। এই জাতীয় লগথের লক্তি নির্ভর করে পূই পক্ষের সধক্ষের উপর। যদি মুমূর্যু ব্যক্তি লগথ করে যে, তাহার গোর তাহার জন্য প্রতিশোধস্বরূপ ৫০ জনকে হত্যা করিবে তবে ইহ্যা সমস্ত গোরের জন্য পালনীয় (হণামাাসাঃ, পূ. ৪৪২ প.)। কাহারও অপূর্ণ মানত পালনের দায়িত বংশধরগণের প্রতি কতথানি, এই সমস্যার আলোচনা ফিক্ছেশারে রহিয়াছে (মুসলিম নাম্বর হণাদীছ ১, বুখারী, ওয়াসণায়া, বাাব ১৯; ৪. Goldziher, Zahiriten, p. 80)।

ইসলামে মানত এবং শপথ একরে পর্যালোচনা করা হয়। কু'রআনে এই ব্যবহা আহে যে, শগপ্তে উচ্চারিত বাক্য অনবধান-প্রস্ত নর ( লাগ্'ও ), তাহা ভঙ্গ করিলে তজ্জন্য কাফ্ফাারাঃ দিতে হটবে (সুরা ২ ঃ ২২৫ । ৫ ঃ ৯১)। বর্জন সংক্রান্ত মানতে, বিশেষত খাদ্য ও নারীর প্রসঙ্গে ইহা বলা হইয়াছে। এই প্রকারের বিশেষ বিশেষ ক্ষেব্ৰে ইবা!'ও জি'হাার নামে পরিচিত (প্র. ক'াসাম)। কোন ক্লিয়া ভারা মানত হইতে মুক্ত হওয়ার নীতি য়াহুদীদিগের মধ্যেও প্রচল্লিত ছিল। তবুও ইহা একটি মৌলিক 'আরবী প্রধা! ইসলামে এই ধারণার উদ্ভব হয় যে, নুয়ু'র নিরর্থক, কারণ এইসব আলাহ্ তা'আলাকে প্ৰভাৰান্বিত করিতে গারে না ( বুৰাারী, আয়-মানি, বাবে ২৬ ; ক'লিয়ে বাবে ৬ ; মুসলিম, নায্'র, হ'দীছ' ২ )। সেজন্য মানত পরিপূর্ণ করার অনুকূলে উভয় প্রকার হণদীছ ই পাওয়া যায়। হ'াদীছে'র সূর্ধরিয়া এই বিষয়ে একটি সূশৃ≎খল ব্রেণীবিভাগ দেখা যায়, যেমন নাষ'রু'ত-তাবার্কুর (ধর্মীয় কার্যের মানত ), যাহার উদ্দেশ্য হইল ধমীয় কার্য সম্পাদন করিয়া পুণ্য (তাপোঃ) অর্জন করা এবং শপথসম্বলিত মানত, যাহা শর্ত-সছলিত হওয়ায় প্রেরণাদানকারী, নিবারণকারী অথবা শক্তিদানকারী হয়। শেষোজ্ঞ প্রকার মানতকে বলা হয় নাষ্ণক্ল'ল-লাজাজ ওয়া'ল-পাদাব। এইঙলি অনুমোদনযোগ্য, কি**ড তবু এইঙলিকে** ৰপৰস্বরূপই প্রহণ করিতে হইবে। এইরূপ শপথ কোন পালমূলক বিষয়ে করা যাইবে না। কাহারও মতে এইরূপ মানত অসিদ্ধ, কাহারও মতে সিছ, কিন্ত ইহা ভঙ্গ করা কর্তব্য। মান্তকারী ও শগধকারী মুকারাফ হইবে এবং ছেচ্ছার ইহা করিবে।

প্রস্থার (১) J. Wellhausen, Reste arabischen

Heidentums, Berlin 1897, p. 122 গ. (২) W. Robertson Smith, Religion of the Semites ed. S.A. Cook (1927), p. 332, 481 গ.; (৩) Th. W. Juynboll, Handbuch des islamischen Gesetzes Leyden 1930, p. 273 গ.; (৪) খালীল ইবন ইস্থাকি; মুখভাসার, অনুবাদ, I. Guidi (1919) p. 371-383; (৫) D. Santillana, Istituzioni di diritto Musulmano Malichita i., Rome 1925, p. 212—15; (৬) Johs. Pedersen, Der Eid bei den Semiten, Strassburg 1914, index, u. Gelubde; (৭) W. Gottschalk, Das Gelubde nach alterer arabischer Auffassung, Berlin 1919; (৮) The hadith material in Wensinck, Hand-book, u. Vow.

J. Pederen (S.E.I.)/মোহত্মদ রেযাউর রহীম नयीत इजाब्रन, जाविज्ञाप (نفير حسيسن سيد ؛ नावाजेत হ সায়ন, সায়িদে ) তাঁহার জন্ম হয় ভারতের বিহার প্রদেশের মুঙ্গের জিলায় ১২২০/১৮০৫ সনে। তাঁহার পিতার নাম সায়িদে ভাওয়াাদ 'আলী। নাষ'ীর হ'সায়ন কিছু অধিক বয়সে বিদ্যাশিক্ষা ওক্ত করেন। এইজন্য তিনি ১২৩৭ হি. সালে ১৭ বৎসর বরুসে পাটনা সমন করেন। সেখানে তিনি মাওলাানাা বি'লাায়াত 'আনীর খাণীফা মাওলাানা। শাহ মৃহণ্ম্মাদ হংলায়নের নিকট মাল ছয় মাসকাল প্রাথমিক শিক্ষা লাভ করেন। এই সময় সায়্যিদ আহ মাদ বেরেলাব ী (র)-এর সংগ্রামী কণাফিলাঃ পাটনায় পৌছে। সায়োদ নাষ**ী**র হ'সায়ন এই সযোগে সাগ্নিদ আহ'মাদ বেরেলাব'ী (র) ও শাহ ইসমাপৌর (র)-এর সহিত সাক্ষাত করেন। এই সময় দিল্লীতে শাহ 'ঝাব্দু'ল-'আযীষ (র) ( মৃ. ১২৩৯/১৮২৩ ) শিক্ষাদান কার্যে রত ছিলেন। সায়ািদ নাষ্টীর ছাসায়ন ভাঁহার নিকট শিক্ষালাভের জনা দিল্লী যাওয়ার সংকর করেন। তদনসারে ডিনি পাটনা হইতে পাজীপুর, বেনারস, এলাহাবাদ প্রস্তুতি স্থান হইয়া ১২৪৩ হি. সনে দিলী পৌছেন। পথে বেনারস বাতীত এই সকল স্থানে প্রসিদ্ধ 'আালিম-গণের নিকট বিবিধ বিষয়ে শিক্ষালাভ করেন। কিম দিল্লীতে উপনীত হইবার পূর্বে ১২৩১ হিজুরী সনে শাহ 'শ্রাবদু'ল-'আষীযের ইঙিকাল घरेश्वादित ।

দিলীতে পৌছিরা তিনি মাওলাব'ী 'আবদু'ল-খালিক', মোলা আখল দের মুহালমাদ (মৃ. ১২৫৭ হি.), মাওলাব'ী জালাালু'দ্দীন হারাব'ী, সীরাতে আহ'মাদিয়ার লেখক মাওলাানা কারাামাত 'আলী ইস্রাা'ঈলী, মাওলাব'ী সায়িয়দ মুহ'লমাদ বাখ্যা মুহান্দিস্ (পণিত-বিশারদ) প্রমুখ বিখ্যাত পণ্ডিতসংগর নিকট 'আরবী, ব্যাকরণ, অলংকারশার, উসু'ল, মান্তি'ক', গণিতলার, তাফসীর প্রভৃতি অধ্যয়ন করেন। অতঃপর তিনি শাহে 'আবদু'ল-'আবীবের দৌহিয় শাহে মুহ'লমাদ ইস্হ'াাকে'র (মৃ. ১২৬৩/১৮৪৭) নিকট তাফসীর, হ'দৌছ' প্রভৃতি অধ্যয়ন করেন।

মাওলানা। শাহে ইস্হণাক মদীনায় হিজাক করিখে সারিয়দ নামানীর হাসারন দিলীতে আওরজবাদী সসজিদে শিক্ষাদান কার্বেরত হন। ১২৭০ হি. পর্যক তিনি সকল ইসলামী শাক্রই সমভাবে শিক্ষা দিতেন। পরবতীকালে তিনি ওয়ু ভাষসীর, হাদীছাও ফিকৃহ শাক্রে অধ্যাপনা করিতেন। অভঃপর তিনি শাহ্ ওরালীউলাহি মুহাদিছের মাদ্রাসাতেই অধ্যাপনা কার্যে রভ হন এবং দীর্ঘ ৬০ বংসরকাল সেই মাদ্রাসার শার্খুল-ইসলামের পদ অলংকৃত

করেন। এই সুদীর্ঘ সময়ে ভারতের বিভিন্ন প্রান্তর অগণিত শিক্ষার্থী হাড়াও তিকাত, বর্মা, আফসানিজান, হিরাত, নাজ্প, হিজার, মিসর প্রভৃতি দেশ হইতে বহ সংখ্যক ছাত্র তাঁহার নিকট ইসলামী শিক্ষা প্রহণের জন্য আসমন করেন। তাঁহার নিকট শিক্ষা সমাপন করিয়া এই সব শিক্ষার্থী প্রত্যেকেই এক-একটি রয়ে পরিণত হন এবং নিজ নিজ দেশে প্রত্যাবর্তন করিয়া তাব্লীস ও মুসলিম সমাজের সংকার কার্যে আফ্নিয়োপ করেন। প্রস্থ রচনা এবং শিক্ষাদানের কাজেও কেহ কেহ মনঃসংখোগ করেন।

নায'ীর হ'সায়নের ছাল্রমগুলীর মধ্যে প্রস্থ রচনার কাজে আজ-নিয়োগ করিয়া বাঁহারা যশরী হইয়াছেন ভশ্যবে আৰু দাাউদের ভাষা 'অঙন'ল-মা'বদ-এর লেখক মাওলানাা শাৰ্ম'ল-হণক'ক' আধীমাবাদী; তির্মিয়াীর শার্হা তৃহাকাতু'ল-আহাওয়ায়াীর রচয়িতা মাওলানা৷ 'আবদু'র-রাহ মানে ম্বাারাকপ্রী, বহ জছর লেখক মাওলানা বাদীউ'হ-যামান, মাওলানা ওয়াহ' দিউ'ব-যামান হায়দা-त्रावानी, भाउलानाः महराण्यात् संजातन वाहालाव**ी, भाउला**नाा 'আবদুরাহে পাজীপুরী, মাওলানা। মৃহ'য়ি'দ-দীন লাহোরী ও আহ'সা-ন্'ত-তাফসীরের লেখক ডেপটি সায়িয়দ আহ'মাদ হাসালের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। পরবর্তীতে ই হাদের পদ্মা অনসরদকারী অনেক খ্যাতনামা লেখকের আবির্ভার ঘটে। তদমা**ধা মাওলানা**। হ'ানাা'উল্লাহ অমৃতস্রী, রাহ'মাতুল-লিল 'আলামীনের খনামধনা বেথক পাতিয়ালার সেশন জজ 'আরাামাঃ ক'াদ'ী বৃহণ্দরাদ সুলায়মানে মান্সুরপুরী, ভারীৰ আহলি'ল-হ'াদীছে'র লেখক মাও-लाना। भीत्र रेवताारीम निशालकाति, माउलाना। मृर्गनमान चूनात्रजी, মাওলানাা 'আব্লাস 'আজী ও মাওলানো আবু'ল-কণাসিৰ বেনারসীর নাম উল্লেখযোগ্য। শিক্ষাদানকার্যে অত্যধিক মনোখোগী হওয়ার কলে নাষণীর হাসায়ন স্বয়ং প্রস্ক রচনায় তেমন মনোনিবেশ করিতে পারেন নাই। তিনি বিভিন্ন শুকুত্বপূর্ণ জিজাসা স্থা**নের যে সমন্ত** বিধান (ফাড্ওয়া) দিরাছিলেন বা রিসালাঃ (পত্তিকা) <mark>রচনা করিরা</mark>-ছিলেন সেইগুলিকেই একন্ন করিয়া পরব**র্তীকালে 'ফান্ডগুরা-ই-নাম'**ী-রিরা।:' নামক গ্রন্থ সংকলিত ও প্রকাশিত হয়। ইহা বাতীত তিনি 'মি'য়ারু'ব-হ্'াক্'ক'' নামে একখানি গ্রন্থ রচনা করেন। ১২৮০/ ১২৮১ হিছরী মৃতাবিক ১৮৬৩/৪ খ.-এ আহালার কুখ্যাত ওরাহ-হাাবী মামলার সহিত সায়াদ নাহ**ীর হ'সায়নকেও জড়িত ক**রা হয় এবং তাঁহাকে এক বৎসৱকার রাও**রার্ডগিতি ছেলে আটক** রাখা হয় । ১৩০০/১৮৮৩ সা**রে হ'চ<del>ছে সেরে</del> সের্থনেও ভাঁ**হার বিরুদ্ধে নানা অভিযোগ উঘাপিত হয় **এবং তিনি নির্বর্গতিত হ**ন। এতদসত্ত্বেও তিনি মিনায় পর পর ভিন**দিন বভুতা ক**রেন। সায়িদ নায় ীর হাসায়নকে ২১ সহারেরাম ১৩১৫./২২ সুন, ১৮৯৭ সালে ব্রিটিশ সরকার 'শাসসু'ল-'উলাসাা' উগাধি পান করেন। ভিনি ১০ রাজাব ১৬২০ হি./১<del>৬ অকেটাবর ১৯০২ সোমবার ইঙ্কিকার করে</del>ন।

প্রস্থানী ঃ (১) আৰু ক্রম্পার বান, ভারাজিমে উনামায়ে হাদীহ', (২) কাগে মুকাক্কার হাসায়ন, আল-হায়াত বাদাক-মামাত।

আ. का. মৃ. আদমুদীন ও মুহ্ন্মদ আব্দুর রহমান আন্-নাওয়াবী (الدواوى অধবা الدواوى আন-নাওয়াবী) মুহ্রিদ-দীন আবু বাকরিয়া য়হ্বা আব-হিষামী আদ-দামিশ্কী একজন শাফিন্ট আইনক বাজি। তিনি ৬৩১ হিজরীর মুহ্রিল্ল মাসে, খু. ১২৩৩ সনের অক্টোবর মাসে

জাওলানের অভর্গত দামিশ্কের দক্ষিণাঞ্চল অবস্থিত 'নাওয়াা' নামক ছানে জন্মপ্রহণ করেন। বালা বয়সেই তাঁহার তীক্ষ মেধা সকলের দৃশ্টি আকর্ষণ করে। তাঁহার পিতা তাঁহাকে ৬৪৯ হি. দাসিশ্কে'র অবর্গত রাওয়াহি য়াঃ মাদ্রাসায় ভতি করিয়া দেন। প্রথমে তিনি সেখানে চিকিৎসাশাস্ত্র অধ্যয়ন করেন এবং জনতি-কাল মধ্যে ইসলামী বিদ্যা আয়ত্ত করিতে গুরু করেন। ৬৫১ হিজরীতে তিনি পিতার সহিত হ'া**জে প্রমন করেন।** ৬৫৫ হিজরীর কাছাকাছি সময়ে রেখনী ধারণ করেন। তখন দামিশ্কে অবস্থিত হ'াদীছ' অধ্যয়নের বিদ্যালয় আশ্রাফিয়াঃ মাদরাসার আৰু শাামাঃ ইন্তিকাল করিলে ঐ শুন্যপদ পুরণের জন্য তাঁহাকে আহ্বান করা হয়। তাঁহার ঝাছা ভাল ছিল না। তিনি অভ্যক্ত মিতবায়ী জীবন যাপন করিতেন এবং বেতন গ্রহণ করিতেও জন্মীকার করি-তেন। তাঁহার সুনাম চতুর্দিকে ছড়াইয়া পড়ে। তিনি সাহসে ভর করিয়া সুলতণান বায়বার্সকে কয়েকটি অনুরোধ করেন,—সামিশ্ক-বাসীদের বাজেয়াণ্ডকৃত বাগানগুলি তাহাদিগকে ফিরাইয়া দিতে, সিরিয়ার জনদণের উপর যুদ্ধকর রহিত করিতে এবং শিক্ষকগণকে বৈতনহাস জনিত সংকট হইতে রক্কা করিতে। ভাঁহার আবেদন ফলপ্রস্ হয় নাই বরং কর ধার্মকরণ বিধিসংগত বলিয়া ফাত্ওয়া দস্তখত করিবার জনা তাঁহার নিকট প্রেরণ করা হইলে একমার তিনি উহাতে বান্ধর করিতে অবীকার করেন। তখন বায়বারুস তাঁহাকে দামিশুক হইতে বহিকার করেন। নাওয়াব ীর এই ঘটনা সীরাতৃ'জ'-জ'।।হির, বায়ধার্স, কায়রো ১৩২৬, ৪১ঃ ৩৮ নামক জনপ্রিয় উপ**কথায় ছান লাভ করিয়াছে। উহাতে উক্ত আ**ছে যে, নাওয়াব**ী** অভিসম্পাত করিলে বায়বার্স কিয়দিনের জনা দুল্টিশ্জি হারাইয়া অন্ধ হন। তিনি জীবনে দার পরিগ্রহ করেন নাই। ৬৭৬ হিজরীর ২৪ রাজাব/১২৭৭ খৃ. ২২ ডিসেম্বর বুধবার নাওয়াছে পৈতৃক পৃহেতিনি ইন্তিকাল করেন। সেখানে তাঁহার সমাধি অদ্যাব্ধি সক্লের अक्षाञ्च ।

আন∹নাওয়াব∙ীর সুবিভাত ষশোরাশি অদ্যাবধি অক্সল। হণদীছে∙ তাঁহার অসাধারণ বৃংৎপত্তি ছিল এবং হ'াদীছ' যাচাইয়ের ব্যাপারে পরবতী মুসলিম মনীধীগণ অপেক্ষা উল্লভতর মান্দ্র ভিনি অবলম্বন করিয়াছিলেন। তিনি সাঁচমানি হণদীছা প্রস্থ সিংহণাহণ-এর অবস্থা বলিয়া ছীকার করেন। ইব্ন মাজোঃ-র সুনানকে তিনি স্পণ্ট ভাষায় আহ'মাদ ইবন হ'ছালের মুসনাদের পর্যায়ভুক্ত বঁলিয়া প্রকাশ করেন। (তুলনা করুন তাঁহার রচিত শার্হ' মুসলিম ১খ. ৫: আব্'কারে, পৃ. ৩)। মুসলিমের হ্'ালীহ' গ্রন্থের প্রতি তাঁহার প্রসাচ অনুরাপ থাকা সল্লেও তিনি বুখাারীর গ্রন্থকে উচ্চতর মর্যাদা দান করেন (ভাত্য'ীব, গৃ. ৫৫০)। সাহাঁহা মুসলিমের প্রধান ব্যাখ্যাগ্রন্থ তিনি প্রশয়ন করেন ( সাচ-খন্ডে মুদ্রিত, কাররো ১২৮৩); শার্হ মুসলিমের ভূমিকা লিখিতে গিয়া তিনি এই গ্রন্থের বর্ণনাকারী পরন্পরার ইতিহাস এবং হণাদীছণ বিভানের ইতিহাস বিপিবছ করেন। তিনি অধুমার ইস্নাদের উপর মত্তবা এবং হ'াদীছ'সমূহের ব্যাকরণসম্মত ব্যাখ্যাই প্রদান করেন নাই। বরং ধর্মীয় এবং বিধানসম্মত সমালোচনাও করেন। প্রয়োজনবোধে তিনি প্রধান বিজ্ঞানের এবং আল-আওয়াা'ঈ, 'আতণা' প্রমুখ প্রাচীনতম বাবহার-শাভ্রবিদগণের উভিনর উভ্তিও প্রদান করেন। মুসলিম শরীকের শিরোনামগুলি তিনি সংযোজন করেন। তিনি কিলাবু'ৰ-জার্বাসন প্রছের বহুৰাংশের বাাখ্যা করেন (মুগ্রিত,

ব্লাক ১২১৪ এবং তৎপর প্রায়ই), বুখারীর এবং আবু দাউ-দের কিছু অংশেরও ব্যাখ্যা লিখেন (GAL, Suppl. i. 261); ইব্ন সোলাহ'-এর 'উলুমু'ল-হ'দৌছ' প্রস্থের সারাংশ রচনা করেন আত-তাক্রীর ওয়া'ত-তায়সীর নামক পৃস্তকে। উহার কিয়দংশ অনুবাদ করেন Marcais JA, ser. 9, xvi—xviii পরিকায়। আস-সুষূত'ী তাদ্রীৰু'র-রাবা ী নামে উহার একধানি ব্যাখ্যা লিখেন, এই ব্যাখ্যাসহ প্রস্থানি কায়রোতে হি. ১৩০৭-এ মুদ্রিত হয়।

ফাক•ীহ হিসাবে জান-নাওয়াব•ীর মর্যাদা সম্ভবত অধিকতর। তেংলণীত মিন্হাাজু′ত∵-তণালিবীন ( ৬৬৯-এ সমাণত , মুদিত কারবো ১২৯৭) পুস্তকের জন্য তিনি শাফি'ই মাষ'হাবে আর-রাফি'ই-র নায়ে সর্বজনসমাদৃত উচ্চ মর্যাদাসন্দর ব্যক্তি। হি. দশম শতক হইতে তীহার পুস্তকের দুইখানি বয়খা। পুস্তক, ইবন হ'াজার-এর তুহ্'ফাঃ। এবং আর-রাম্লীর নিহাায়াঃ শা।ফি'ঈ মাষ্'হাবের আইন পুতক বলিয়া। গণা। রাক্ষিণ্ট-র মৃহণার্রার হইতে বহু উদ্বৃতি গ্রহণ করিয়া পু**ত্তকটি** সংকলিত হইয়াছে। গ্রন্থকারের উল্লিমতে পুস্তকশানি মুহার্রার গ্রছের ব্যাখ্যা। পুস্তকখানির এত উচ্চ মর্যাদা লাভের কারণ উহার আলোচ্য বিষয় আর-রাফি'ঈ এবং আল-স'যোলীর মাধ্যমে ইমাম্'ল-হ'ারামায়ন-এর সহিত সন্দক্তিত তাঁহার লিখিত পুস্তকের অন্যতম রাওদাঃ ফী মুখতাসার শার্হি'র-রাফি'ঈ (পামালীর ওয়াজীবের ঝাব্যা। মুলিত দিলী ১৩০৭) ৬৬৯ হিজ্রীতে সমাণ্ড। উহার বহু ব্যাখ্যা প্রায়শ লিখিত হইয়াছে। শীরাযৌর আল্-মুহার্ য'াব এবং আত-তাম্বীহ্ ( মুল্লিত কায়রো ১৩২৯ ) এবং আল-গণযালীর আল-ওয়াসীতে'র ব্যাখ্যা দীর্ঘদিন স্থায়ী হয় নাই। তাঁহার শিষা ইবনু'ল-'আত্'ত∵ার তাঁহার ফাত্ওয়াসেমূহ একএ করিয়া এড়াকারে প্রকাশ করেন ( কায়রো ১৩৫২ )।

জীবনী এবং ব্যাকরণ অধ্যয়নের ফলবরূপ তিনি তাহ্য'ীবু'ল-আস্মা৷' ওয়া'ল-লুগণাত (প্রথম অংশ নাম সমক্রে, সম্পাদিত Wustenfeld, Gottingon 1842—1847, বিতীয় অংশ মুদ্রিত, কামরো n.d., তু. Levidella Vida, Elenco dei-Ms. arabi Islamici della Bibl. Vaticana, p. 99 ু ইবনু'ল-'আড ডণার কর্তৃক অসন্দূর্ণ প্রছাদির তা্লিকাছুক্ত করা এবং ইহাতেও কিছু কিছু বাদ পড়িয়াছে ) লিখেন। এই বিষয়ে ভাঁহার আত-ভাহ্নীর কী আল্ফাজি''ত'-ড'াম্বীহ ৬৭১ হিজ্রীতে সমাণ্ড। তিনি কু'শায়-রীর রিসালাঃ সংক্রান্ত বজুতা ল্লবণ করেন এবং অন্যের নিক্ট বর্ণনা করেন। তাঁহার সূ-ফীবাদের প্রতি কিছু ঝোঁক থাকার জন্য তিনি কিতাবে'ল-আয্ কারে' প্রণয়ন করেন। উহা ৬৬৭ হিজ্রীতে সমাণ্ড (মুদ্রিত কায়রো ১৩৩১ এবং পরে প্রায়ই)। তরুপ উপাসনা সম্বন্ধে লিখিত তাঁহার প্রস্থ রিয়াাদু 'স'-স'ালিহ'ীন ( ৬৭০ হি. সমাণ্ড, মুদ্রিত মাক্কা: ১৩০২, ১৩১২ ) ও অস-পূর্ণ বুস্তান্'ল-'আারিফীন ফি'ন-মূহ্দ ওয়া'ত-তাস ওউফ ( মুদ্রিত, কায়রো ১৩৪৮ )। তাঁহার প্রায় ৬০ খানা পুস্তকের একটি পূর্ণ তালিকা দিয়াছেন Heffening. l.c., p. 171—88 ় আর যে সব পুস্কক এখনও গাণ্ডুলিপি আকারে আছে উহার তালিকা প্রণয়ন করেন Brockelmann (GAL, i, 496 न. Suppl. i. 680 न. and index ) ।

প্রস্থা ( মৃ. ৭২৪/১৩২৪ ), তুহ্ ফাতু ত'-ত'।লিবীন ফী ভারজামাতি শায়্ছিনা। আল-ইমাাম আন-নাওয়াব'ী ( বহু মারছি য়াঃসহ ), পাঙ্লিপি, Tubingen, No. 18; (২) আস-সাখাব'ী ( মৃ. ১০২/১৪৯৬-৭ ), ভারজামাত

W. Heffening (S.E.I.)/মুহম্মদ আবদুর রহীম
আন্-নাজাফ (النجنا) মাশ্হাদ আলী, ইরাকের অভর্গত
একটি শহর ও তীর্থহান, কুফা হইতে ৬ মাইল পশ্চিমে। ইহা
মক্রড্মির প্রান্তে একটি অনুর্বর টিলায় অবস্থিত। এইজনা ইহার নাম
আন নাজাফ (উচ্চভূমি) হইয়াছে (A. Musil, The Middle
Euphrates, প্. ৩৫)।

প্রচলিত বিবরণ মতে হযরত 'জালী (রা) ইব্ন আৰী ত'াালিবকে (প্র.) কৃষ্ণার কাছেই সমাধিম্ব করা হইয়াছিল। জায়গাটি ফুরাত (ইউফেটিস) নদীর বঁথে হইতে বেশী দ্রে নয়। এই বাঁথই শহরকে প্লাবনের হাত হইতে রক্ষা করিয়াছে এবং এই জায়গাতেই পরে আন-নাজাফ শহর পড়িয়া উঠিয়াছিল ( য়াাকৃ ত, মুজাম. Wustenfeld সম্পা., ৪ : ৭৬০ )। ইহাকে নাজাফু'ল-কুফাও বলা হয় (যামার্যনারী, Lexicon Geographicum, Salverda de Grave sunt. পু. ১৫৩)। উমায়া। আমলে কৃষ্ণার নিকট কবরের ভাষণাটিকে াগাপন রাখিতে হইয়াছিল। ফলে বিভিন্ন জায়পায় পরে ইহার স্ক্রান করা হইয়াছিল। অনেকের মতে ইহা কুফাতেই মসজিদের কি বলার পার্খে কোন একটি কোণায় ; আবার অন্যদের মতে কফা হইতে ২ ফার্সাথ (প্রায় ১৬ কিলোমিটার) দ্রে (আল্-ইস্ভাগ্রী, de Goeje সম্পা., BGA, ১খ, ৮২ গ.; ইব্ন হণওঞ্গল, ঐ, ২খ, ১৬৩ )। তৃতীয় এক বৰ্নামতে মদীনায় হয়রত ফাাতি মাঃ (রা)-এর কবরের নিকটই হষরত 'আলী (রা)-কে কবর দেওয়া হইয়াছিল (জাল-মাস্'উদী মুরুছু'ৰ'-ৰ'াহাব, Berbier de Meynard, সন্সা.. ৮খ, ২৮৯ ), চতুর্থ বর্ণনার, কাস্কার-ইমাারা-তে (Caetani Annali dell' Islam, ১০, ১৯২৬ খু., খু. ৯৬৭ খু., ছি. ৪০, ১৯)। খুব সম্ভবত আন-নাজাফ-এর কৃষিত পরিত্র স্থানটি প্রকৃতপক্ষে হয়রও 'আলী (রা)-এর সমাধিক্ষেত্র নয়। তবে জাহিলী মূল হইভেই ইহাকে একটি গবিত্র সমাধিছল হিসাবে গণ্য করা হইত, বিশেষত সেখানে হষরত আদাম ('আ) ও হযরত নৃহ'('আ)-এর সমাধি অবস্থিত বলিয়া মনে করা হইড ( ইব্ন বাত্ ভূ ভাঃ, ভূহ্ কাঃ, Defremery and Sanguinetti সম্পা., ১খ, ৪১৬; G. Jacob in A. Noldeke, Das Heiligtum al-Husains zu Kerbela, বাহ্নিন ১৯০৯ খু., পু. ৩৮, চীকা-১)। মাওসি'ল-এর হামদানি বাসনকর্তা আবু'ল-হায়জ্যা'র সময় হযরত 'আলী (রা)-এর কবরের উপর দামী

কার্পেট ও পর্দ। বারা সুসন্মিত বড় কু'ব্বাঃ, এমন কি দুর্গও নিমিত হয় ( ইব্ন হ'াওক'লে, পৃ. প্র., পৃ. ১৬৬ )। শী'আঃ বুওয়ায়হী স্লতান 'আদুদু'দ্-দাওলাঃ ৩৬৮/৯৭৯-৯৮০ সালে একটি সমাধিবত নিৰ্মাণ করিয়াছিলেন, হ'াম্দুলাহ মুস্তাওফী-র সময় পর্যন্ত তাহা বিদ্যমান ছিল। তাঁহাকে **এবং ভাঁহার পুর শারাফ**্ও বাহাা'উ'দ-দাওলাকে সেখানে সমাধি**য় করা হইরাছিল। ২,৫০০** পদ**ক্ষেপের** পরিধি লইয়া ইতিমধ্যে নাজাফ একটি ছোট শহরে পরিবত হইয়াছিল (ইবন'ল-আছ'ীর Tornberg সম্পা., ৮ব, ৫১৮, হ'মেলুলাছ মুস্তাওফী, নুষ্হাতু'ল-কু'লুব, Le Strange সম্পা., পু. ৬২, ৩৬৬/৯৭৬-৯৭৭ সালে) মানহাদ আনীয় ভতিয়োৰ প্রচীর্ট হ'াসান ইব্নু'ল-ফাদু'ল নিমাণ করাইয়াছিলেন। ৪১৪/১০২৩-২৪ সালে তাঁহার মৃত্যু হইয়াছিল ইবনু'ল-আছ'ীর, ১খ, ১৫৪)। ৰাগদাদের ধর্মান্ধ জনতা মান্হাদটি পোড়াইয়া ফেলিয়াছিল ৪৪৬/১০৫১—১০৫২ সালে। তবে পরে শীঘু পুননিমিত হইয়াছিল। সাক্ত্র-তান মালিকলাহ এবং তাঁহার উষীর নিজাগুণ্ল-মূল্ক (মিনি ৪৭৯/১০৮৬—১০৮৭ সালে বাগদাদে ছিলেন) হ্বরত 'আলী (রা) এবং হ'সায়ন (রা)-এর পবিত্র সমাধিটি যিয়ারত করিয়াছিলেন ( ইবন্'ল-আছ'ীর, ১০ খ, ১০৩ )। হ'াম্দুলাহে মসভাওফীর হভে ঈলখান সাাধান (১২৯৫—১৩০৪) নাজাফে এ**ফটি দাক্র'স**-সিয়াদাঃ এবং একটি দরবেশী আস্তানা (খানকাছ) নির্মাণ করিয়া-ছিলেন। বাগ্দাদের মলোলীয় গভন্র ১২৬৩ *ব্*স্টাব্দে ক্রাভে (ইউফ্রেটিস) হইতে নাজাফ পর্যন্ত একটি খাল কাটাইয়াছিলেন। কিন্ত খুব তাড়াতাড়ি পলি পড়িয়া উহা বন্ধ হুইয়া পিয়াছিল। পরে শাহি ইস্মা'ঈলের আদেশে ১৫০৮ খৃষ্টাব্দে প্ররায় উহা পরিছার করা হইয়াছিল। মূলত এই খালটিকে নাহক'ৰ-লাহে বলা হইত (বর্তমানে আল-কি'নাা) (লুগাাতু'ল-'আরাব, বাগদাাদ, ২. ১৯৩০—১৯৩১, পৃ. ৪৫৮)। সাফাবা বংশীয় এই শীআ; বাদশাহ কারবালা ও নাজাফ-এর উভয় মাশ্হাদে নিজেই গমন করিরাছিলেন। মহানুভব সুলায়মানি ১৪১/১৫৩৪—৩৫ সালে এই পবির ভারগাড়ির দুৰ্ন করিয়াছিলেন। ১৭৯৩ খুস্টাব্দে একটি নুতন খাল খনন করা হইয়াছিল, কিন্তু তাহাওঁ তাড়াতাড়ি পরি পড়িয়া বন্ধ হইয়া যায়, যেরূপভাবে যেরী আদ-শায়ধ্ ও আল্-হ্রেলারিয়াঃ খাল দুইটি গুকাইয়া পিয়াছিল। শেষের ধা**নটি থিভীর 'আক্দু'ল-হ**ামীদের আদেশে খনন করা হইয়াছিল। ফুরাত নদী হইতে নাজাকে বুচুত পানি আনয়নের জন্য ১৯১২ খৃস্টাব্দে লোহার নল বঙ্গানো হয় (লুগণাতু'ল-'আরাব, ২খ, ৪৫৮ স., ৪৯১)।

আরবীয় ভৌগোলিকদের মতে, নাজাকের উঁচু জবিতে হ'ীরাঃ অবহিত (আল-রা'কূ'বী, কিতাাবু'ল-বুল্দান, de Goeje সম্পা. BGA. ৭ব, ৬০৯)। Massignon মনে করেন (MIFAO, xxviii, 21, note 1) যে, নাজাকের বর্তনান হানেই হ'ীরাঃ অবহিত, কিন্তু A. Musil (The Middle Euphrates, পৃ. ৩৫, চীকা ২৬) হ'ীরার ভরাকদেবর কেন্তভূবি নির্দেশ করেন (al-Knedre) আল-নীদ্র-এর জলার দক্ষিদ-পূর্বাংশে, বাহা কুফা ও ধাওরারনাকের মধ্যবর্তী হানে অবহিত। ইব্ন বাত্'তু'ত'।ঃ ৭২৬/১৩২৬ সালে বাংকু'ল-হ'াদ্'রার ভিতর দিয়া মান্হাদ 'আলীতে প্রবেশ করেন। এই বাবেই সোজা মাশ্হাদ পর্যন্ত সিয়াছে তিনি বিভারিতভাবে শহর ও পবিত্ব ছানটির বর্ণনা দিয়াছেন। আল্-য়া'কু'বীর মতে (পৃ. ছা.) নাজাফ যে উঁচু ভূমিতে অবহিত সে ছানই এক-

কালে সম্প্রের তউভূমি ছিল। সম্প্র প্রাচীনকালে এই স্থান পর্যন্ত বিস্তৃত ছিল। ইব্ন বাত্ তু তাঃ ইহার জনসংখ্যা ও স্থাপত্য-সৌকর্যের দিক দিয়া ইরাকের শহরগুলির মধ্যে ইহাকে অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ শহর বিনয়া উল্লেখ করিয়াছেন। এখন ইহার জনসংখ্য প্রায় রিশ হাজার (ইরানী ও 'আরবী)। এখানে শী'আদের একটি কলেজ আছে। ওয়াদি'স্-সালামে বিখ্যাত গোরস্থান আছে। নাজাতের নিকট দায়র মার ফাছি মুন (য়াকু ত, মুজাম, ২খ, ৬৯৬), দায়র হিন্দ আলক্র্রাা' (য়াকু ত, ২খ, ৭০৯), আর-রহ্ বাঃ (শহর হইতে দক্ষিণ-পশ্চিমে ও ঘণ্টার পথ, য়াকু ত, ২খ, ৭৬২; A. Musil, The Middle Euphrates, পৃ. ১১০, টীকা ৬১) এবং কাস্ত্র আবি'লখাস'ীব (য়াকু ত, ৪খ, ১০৭) অবস্থিত ছিল। প্রাচীন অনেক মানচিত্রে চিহ্নিত নাজাফ হ্রদটি বহ পূর্বেই একেবারে গুকাইয়া গিয়াছে (Nolde, Reise nach Innerarabien, পৃ. ১০৫)।

প্রস্তুপঞ্জীঃ (১) ইবন'ল-আছ'ীর, কাামিল, Tornberg সম্পা., Index ২খ, ৮০৮ (মাশ্হাদ 'আলী), ৮১৭ (আন-নাজাফ)। (২) আত্ত'-ত'াবারী, do Goeje সম্পা., Indices, পৃ. ৭৮৪, (৩) আৰু'ল ফারাজ আল-ইস্ফাহাানী, কিতাাৰু'ল-আগণানী, ব্লাাক ১৩২৩, ২খ, ১১৬, ৫খ, ৮৮, ১২১; ৮খ, ১৬১; ১খ, ১১৭, ১১খ, ২৪ , ২১খ, ১২৫—১২৭ , (৪) আল-ইস্'ত'।খ্রী, BGA, ১খ, ৮২ , (৫) ইবন হ'াওক'াল, BGA, ৩খ, ১৬৩, (৬) আল-মাক্'দিসী, BGA, ৩খ, ১৩০; (৭) ইবনু'ল-ফাক'ীহ, BGA ৫খ. ১৬৩. ১৭৭, ১৮৭ (৮) ইবুন রুসতাঃ, BGA, ৭খ, ১০৮ (৯) আল-য়া'কু'বী, BGA, ৭খ, ৩০১; (১০) আবু'ল-ফিদাা', Reinaud সম্পা., পৃ. ৩০০, Guyard অন্দিত, ১১/২খ, ৭৩ , (১১) আল-ইদরীসী, ন্যহাঃ, ৩খ, ৬, (১২) ইব্ন জুবায়র, de Goeje সম্পা., পু. ২১০; (১৩) য়াাকুত, মু'জাম, Wustenfeld সম্পা., ৪খ, ৭৬০; (১৪) আল-বাক্রী, মু'জাম, Wustenfeld সন্সা., পু. ১৬৪, ৩০২, ৩৫৪, ৩৬৪, ৫৭৩ ; (১৫) ইব্ন বাতৃ তু ড ;;, তুহ ফা: Defremery-Sanguinetti সম্পা., ১খ, ৪১৪—৪১৬ : (১৬) হাম্দুলাহ মুস্তাওফী আল-ক'াযুব'ীনী, নুষ্হাডু'ল-কু'লুব, Le Strange সম্পা., পৃ. ৯, ৩১, ১৬৫ প., ২৬৭ ; (১৭) Niebuhr, Reisebeschreibung nach Arabien u. a. Umliegenden Landern, Copenhagen 1778, ii. 254-64, inscriptions: 263; (3b) J. B. L. J. Rouseau, Description du pachalik de Bagdad, Paris 1809, v. 96-99, (55) Nolde, Reise nach Innerarabien, Braunschweig 1895, g. 500-555; (30) M. v. Oppenheim, Vom Mittelmeer zum Persischen Golf, বালিন ১৯০০ 27. 309-298, 253; (23) G. Le Strange, The Lands of the Eastern Caliphate, কেম্ব্রীজ ১৯০৫ (পুন: মূদ্রণ), ১৯৩০ খ., পু. ৭৬—৭৮, (২২) A. Noldeke, Das Heiligtum al-Husains zu Kerbela, বালিন ১৯০৯ (-Turk. Bibl., xi) ছা., (২৩) H. Grothe, Geographische charakterbilder aus der asiatis chen Turkei, Leipzig 1906, p. xiii and table lxxv.—lxxxi. with illustr. 132-34. 137, (38) L. Massignon, Mission en Mesopotamie (1907 —1908) কায়রো ১৯১০ খু., ১খ, ৫০--৫১; ২খ, ৮৮, টীকা

১, ১১৪, ১৩৮, টীকা (-MIFAO, xxviii. xxxi), (২৫) G. L. Bell, Amurath to Amurath, নতন ১৯১১ খু., বৃ. ১৬০, ১৬২, (২৬) St. H. Longrigg, Four Centuries of Modern Iraq, Oxford 1925, Index. বৃ. ৩৭২ (নাজাফ), (২৭) A. Musil, The Euphrates, Newyork 1927, বৃ. ৩৫, টাকা ২৬ (-American Geographical Society, Oriental Explorations and Studies, No. 3); (২৮) D. M. Donaldson, The Shirite Religion, মতন ১৯৩৩ খু., বৃ. ৫৪ বৃ. ৪

E. Honigmann (S.E.I.)/নুরুদ্দীন আহমদ

নাজাস, নাজিস (الجرس) আ. অপবিশ্ব; তাাহির শব্দের বিপরীত, তু. তাহারোঃ, আন-নাওয়াব'ী কর্তুক বিনাস্ত (মিন্হাাজ, ১খ, ৩৬ প.; তু. গাযালী, আল-ওয়াজীয়, ১খ, ৬ প.) শাফি'ঈ মতানুসারে নিম্নলিখিত জিনিসগুলি স্বধর্মেই অপবিশ্ব (নাজাসাত্)ঃ মদ্য ও অন্যান্য সুরাসার জাতীয় পানীয়, কুকুর, শুকর, মায়তাঃ (মৃতদেহ), রক্ত এবং মলম্ভ; যে জন্তুর গোশত হারাম তাহার দুংধ।

এই বিষয়ঙাল সম্পর্কে নিম্নলিখিত মন্তব্য করা যাইতে পারে :
মদা ও অন্যান্য সুরাসারঘটিত পানীয় সম্পর্কে খাম্র ও নাবীয়'
প্রবন্ধদ্ম তু.। কু'রআনি কুকুরকে অপবিত্র বলা হয় নাই, অন্যাপক্ষে
কু'রআানে নিপ্রিত বাজির বর্ণনায় কুকুর অন্তর্ভুক্ত (১৮ : ১৮,
২২)। হ'াদীছে' অবশ্য কুকুরের বিরুদ্ধে সাধারণ ধারণা অত্যন্ত প্রবন্ধ, (তু. কাল্ব্ প্রবন্ধ)। অবশ্য এই কথা মনে রাখিতে হইবে যে,
য়াইদীরাও শূকরের মত কুকুরকেও নাপাক প্রাণী হিসাবে রায় দিয়াছে। শূকরকে কু'রআানে (২:১৭৩; ৫:৩; ৬:১৪৬;
১৬:১১৫) হ'ারামি বলা হইয়াছে। মায়তাঃ (মৃতদেহ) সম্পর্কে ঐ
নামীয় প্রবন্ধ তু.। কু'রআানে (২:১৭৩, ৫:৩; ৬:১৪৬;
১৬:১১৫) রক্ত হ'ারামি বলিয়া উলিখিত। এই নিষেধাক্তার ধর্মীয়
পটভূমিকার জন্য মায়তাঃ প্রবন্ধ তু.। প্রত্যেক মায়্হাব-এর রহৎ
আইন গ্রন্থ ইহাদের বিস্তারিত বিবর্প পাওয়া যাইবে।

এই বিষয় লইয়া মায'হারগত যে মতডেদ, তাহার মধ্যে কেবলমান্ন গুরুত্বপূর্ণ বিষয়টির উল্লেখ করা যাইতে পারে। হ'নাফীদের
মতে সুরাসারঘটিত পানীয় অপবিদ্র নয় (তু. নাবীয')। মাালিকীদের
মতে জীবঙ শুকর অপবিদ্র নয়। শী'আরা উপরিউল্লিখিত জিনিসগুলির
সহিত লাশ ও মুশ্রিকদেরকে অন্তর্জুক্ত করিয়াছেন। গ্লাহুদীদের
মতে লাশ হইতেছে অপবিদ্রতার অন্যতম প্রধান উৎস (তু. গণনাপুত্তক, পরিক্ষেদ ১৯)। মুশ্রিকদের অপবিদ্রতার ভিত্তি হইতেছে
কু'রআন ৯ \$ ২৮. যেখানে অংশীবাদীদিগকে (মুশ্রিক) অপবিদ্র
(নাজাস) হিসাবে ঘোষণা করা হইয়াছে। তবে এই অপবিদ্রতা
তাহাদের 'আক'ীদার অপবিদ্রতার জন্য। মানুষ হিসাবে তাহারাও
পবিদ্র। এইজন্য তাহাদের উচ্ছিত্ট পানি পাক।

উপরিউল্লিখিত অপবিত্র জিনিসগুলি বিক্তম করা যায় না। অপবিপ্রকৃত জিনিসগুলি (মুডালাজ্জিস) ইহার ব্যতিক্রম। অবশ্য মদ্য বাদ দিয়া, কারণ সির্কা করিলেই তাহা পবিত্র হইয়া যায় এবং হালাল জন্তর চামড়াও পাক করিলে পবিত্র হয়। বিশুদ্ধিকরণ সম্বন্ধে তু. ত'হাারাঃ, শুস্ল্, উন্পু প্রক্রয়।

প্রস্থপঞ্জী ঃ (১) আর-ফাডাাওয়া'ল-'আলামগীরিয়াঃ, কলি-কাতা ১৮২৮ খু., ১খ, ৫৫-৬৭; (২) আল-মার্গ নাানী, কিফাায়াঃ, বোঘাই ১৮৬৩ খ্., ১খ, ১৫ প. ৪১; (৩) খালীল ইব্ন ইস্হণাক', মুখ্তাসার, প্যারিস ১৩১৮ (১৯০০), পৃ. ৩ প.; (৪) 1 Guidi অনুদিত, মিলান ১৯১৯ খু., ১খ, ৯-১২, (৫) আল-গণযালী, আল-ওয়াজীয়, কায়রো ১৩১৭ হি., ১৯, ৬ প.; (৬) আন-নওয়াব ী, মিন্হাাজু'ত'-ত'াালিবীন, Batavia ১৮৮২ খু., ১খ, ৩৬ প.; (৭) আর-রামনী, নিহাায়াঃ, কায়রো ১৩০৪ হি., ১খ, ১৬৬ প, , (৮) ইবন হাজার আল-হায়তামী, তুহ ফাঃ, কায়রো ১২৮২ হি., ১খ, ৭১ প.; (৯) 'আবদু'ল-ক াদির ইবন 'উমার আশ-শায়বাানী, দালীলু'ড্'-তাালিব, মার'ঈ ইবন রস্ফের চীকা-ভাষ্যসহ, কায়রো ১৩২৪— ১৩২৬ হি., ১খ, ১১ প. (হামালী), (১০) আব্'ল-কাাসিম আল-মুহ'াক্'কি'ক', শারা।"ই'ল-ইসলাম, কলিকাডা ১২৫৫ হি., ১খ, ১২ M.; (55) A. Querry, Recueil de lois concernant les musalmans schyites, Paris 1871, i. p. 42 n., (53) আশ-শা'রাানী, মীয়াান, কায়রো ১২৭৯ ছি., ১খ, ১২৩—১২৮; (50) Th. W. Jnynboll, Handleiding tot de kennis d. mohammedaansche wet, Leyden 1925, p. 56, 165 %., (88) Goldziher, Die Zahiriten, p. 61 %., (50) &, Islamisme et Parsisme in RHR, xliii. 17 %., (১৬) এ. La misasa, in RA, 1908, নং ২৬৮, পু. ২৩ প., (59) A. J. Wensinck, Die Entstehung der muslimischen Reinheitsge etzgebung in Ist., ৫খ, ৬২ প., (১৮) बे, Handbook, ध. Dogs.

A. J. Wensinck (S.E.I.)/নুকদীন আহমদ নাজিমুদ্দীন, খাজা (الدين খাওয়াজাঃ নাজি-মু'দ-দীন ) ছিলেন বাংলা-পাক-ভারত উপমহাদেশীয় রাজ-নীতির অংগনে এক বিশিষ্ট ব্যক্তিত। প্রভাবান রাজনীতিবিদ ও সমাজদরদী হিসাবে তিনি পরিচিত। ১৮৯৪ খুস্টাব্দের ১৯ জুলাই ঢাকার নওয়াব পরিবারে তিনি জন্মগ্রহণ করেন। তাঁহার পিতার নাম খাজা নিজামুকীন। তাঁহার মাতা শাহার বানু ছিলেন নওয়াব স্যার সলীমুরাহ (প্র.)-এর ভগিনী। খাজা নাজিমুদীন প্রথমত আলীগড় এাংলো ওরিয়েন্টাল কলেজে ও পরে ডানস্টাবল প্রামার ভ্ল, কেমব্রিজের টি নিটি হল ও লিংকন্স ইন-এ লেখাপড়া করেন। তিনি অত্যন্ত মেধাবী ছাত্র ছিলেন। কেমব্রিজ হইতে এম. এ. এবং লিংকনস ইন হইতে বার-এট-ল ডিগ্রী অর্জন করেন। ১৯২৪ খৃস্টাব্দে খাজা নাজিমুখীন শাহ বানু নামনী এক সম্ভাৱ মহিলাকে বিবাহ করেন। ১৯২২ খৃণ্টাব্দে তিনি মার ২৮ বৎসর বয়সে ঢাকা মিউনিসিপ্যালিটির চেয়ারম্যান নির্বাচিত হন এবং ১৯২৯ খুস্টাব্দ পর্যন্ত চেয়ারম্যান পদে বহাল ছিলেন। এই সময় হইতেই তিনি রাজনীতির সহিত সম্পক্ত হইয়া যান। ১৯২৩ হইতে ১৯২৯ খস্টাব্দ পর্যন্ত তিনি চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের কার্যনির্বাহক কমিটির সদস্য ছিলেন। ১৯২৯ খৃস্টাব্দে তিনি অবিভক্ত বাংলার মত্রী পরিষদের সদস্য নিযুক্ত হন এবং শিক্ষামত্রীর দারিছ লভে করেন। এই সময় তাঁহার ঐকাত্তিক প্রচেল্টায় বাধ্যভামলক প্রাথমিক শিক্ষা বিল পাল হয়। ১৯৩৪ খুস্টাব্দে তিনি বংগ প্রদেশের নিৰ্বাহী পরিষদ (Executive Council)-এর সদস্য নির্বাচিত হন। ১৯৩৫ খৃস্টাব্দে স্দখোর মহাজনদের কবল হইতে দেলের মজনুম কৃষক সমাজকৈ রক্ষা করার জন্য বংগীয় ঋণ সালিসী বোর্ড বিল ও ১৯৩৬ খুস্টাব্দে পদ্মী উন্নয়ন বিল ভাঁহার বিশেষ

উদ্যোগে গৃহীত হয়। ১৯৩৭ খৃগ্টাব্দে শেরে বাংলা এ. কে. ফজলুল হকের নেতৃত্বে পঠিত অবিভক্ত বাংলার প্রথম মুসলিম লাগ কোয়ালিশন মন্ত্রীসভায় খাজা সাহেব স্বরাষ্ট্র মন্ত্রী নিষ্তু হন। ১৯৪১ খৃগ্টাব্দের ডিসেম্বর মাসে তিনি উক্ত স্বত্রীসভা হইতে পদত্যাপ করেন। ১৯৪২—৪৩ খৃগ্টাব্দে বংগীয় আইন পরিষদে তিনি বিয়োধী দল (মুসলিম লাগ পার্লামেণ্টারী পার্ট )-এর নেতৃত্ব দেন। ১৯৪৩ খৃগ্টাব্দের ৩ প্রপ্রিল খাজা নাজিমুদ্দীনের নেতৃত্ব বাংলা প্রদেশে মুসলিম লাগ মন্ত্রী পরিষদ পঠিত হয়। তিনি হন উক্ত মন্ত্রী পরিব্দারের মুখ্যমন্ত্রী। ইহা ছাড়াও তিনি খ্রাক্ত বিভাগের দায়িত্ব প্রথমন করেন। ১৯৪৬ খৃগ্টাব্দে তিনি জেনেভায় অনুষ্ঠিত সন্দিমলিত জাতিপুঞ্জের (League of Nations) শেষ অধিবেশনে উপন্দানিশ্ব প্রতিনিধিত্ব করেন।

১৯৪৭ হস্টাব্দের ১৪ আগস্ট উপমহাদেশের মুসলিমদের আৰুণিখত আলাদা আবাসভূমি পাকিস্তানের জন্ম হয়। ৰাজা নাজিমুদীন হন পূর্ব পাকিস্তানের মুখ্যমন্তী। ১৯৪৮ স্টেইব্সের ১১ সেপ্টেম্বর পাকিভানের গভর্নর জেনারেল ক'া'ইদ-ই-**আ'ল**'ম মহাম্মাদ 'আলী জিলাহে'র ইন্তিকালের পর খাজা নাজিমুকীন পাকিস্তানের গভর্মর জেনারেল নিযুক্ত হন। ১৯৫১ খুস্টাব্দের ১৬ অকটোবর পাকিস্তানের তদানীত্তন প্রধান মন্ত্রী লিয়াকেণ্ড 'আলী খান নিহত হইলে খাজা নাজিমুদীন পাকিভানের এধান মন্ত্রীর দায়িতভার গ্রহণ করেন। ১৯৫৩ খৃস্টাব্দের ১৭ এপ্রিল পাকিভানের তদানীভন গভর্বর জেনারেল গু:লামি মুহ্'াম্মাদ অবৈধভাবে ভাঁহাকে পদ্যুত করেন। ১৯৫৩ খুস্টাব্দ হইতে ১৯৬২ খস্টাব্দ পর্যন্ত খাজা নাজিমদীন সঞ্জিয় রাজনীতি **হইতে** নিজকে বিশ্ছিল রাখেন। ১৯৬২ খুস্টাব্দে তিনি পনরায় রাজনীতির অংপনে প্রত)বর্তন করেন এবং পাকিস্তান কাউন্সিল মুসলিম লীপের সভা-পতি নির্বাচিত হন। তাঁহার পৃষ্ঠপোষকভায় কলিকাত। হইতে 'স্টার অব ইণ্ডিয়া' নামে মুসলিমগণের প্রথম ইংরেজী দৈনিক খবরের কাগজ প্রকাশিত হয়। তিনি কলিকাতার মুসলিম বণিক সভার ভিডি ভাপন করেন।

ক্রীড়া সংগঠক হিসাবেও তাঁহার পরিচিতি রহিয়ছে। ১৯৩৭
খুগ্টাব্দ হইতে ১৯৪৬ খুগ্টাব্দ পর্যন্ত তিনি করিকাতা মোহামেডান
স্পোটিং ক্লাবের প্রেসিডেণ্ট ছিলেন। ১৯৩৮ হইতে ১৯৪০ খুস্টাব্দ
পর্যন্ত তিনি ভারতীয় হকি ফেডারেশনের সভাপতি ছিলেন। মংসা
শিকারে তাঁহার ঝোঁক ছিল।

১৯২৬ খৃশ্টব্দে রটিশ সরকার তাঁহাকে সি. আই. ই. ও ১৯৩৪ খৃশ্টাব্দে কে. সি. আই. ই. খিতাবে ভূষিত করে। কিন্তু সমাজের রহত্তর স্থার্থে ১৯৪৬ খণ্টাব্দে দুইটি খিতাবই তিনি বর্জন করেন। পাকিন্তান রাষ্ট্র কায়েম হওয়ার পর ১৯৫৮ খৃশ্টাব্দে পাকিন্তানের প্রেসিডেন্ট খাজা নাজিমুদ্দীনকে পাকিন্তানের সর্বোচ্চ বেসামরিক খিতাব 'নিশান-ই-পাকিন্তানা' প্রদান করেন। ১৯৫২ খৃশ্টাব্দে খাজা নাজিমুদ্দীন কেমবিজের ট্রিনিটি করেজের 'অনারারী ফেরো' নির্বাচিত হন। দীর্ঘ কর্মবহন্ত কীবনে খাজা নাজিমুদ্দীন রাজনৈতিক ও সামাজিক সংগঠনমূলক এবং বিভিন্ন প্রতিষ্ঠানের ওক্তম্বপূর্ণ পরে অধিতিঠত থাকিয়া দেশ ও জাতির খিদমত করিয়া গিয়াছেন। তিনি ছিলেন সত্যিকার অর্থে দেশপ্রেমিক। নিজের সমাজ ও সমাজের মানুষকে তিনি জন্তর দিয়া ভালবাসিতেন। তিনি ছিলেন অত্যন্ত বিনরী, উদারচিত ও ধর্মপ্রান। ব্রিটিশ ভারতে মুসলিম জাগরদের

অনাত্য অপ্তদৃত ছিলেন তিনি। উপসহাদেশের মুসলিমদের আয়াদী আন্দোলনে তিনি বিশেষ অবদান রাখেন। পোশা :-পরিছ্দে ও ব্যক্তিজীবনে তিনি ছিলেন খাঁটি মুসলিম। তিনি পবির হাজ্জ পালন করেন। তাঁহার চারিক্রিক মাধুর্য সকলকে মুগ্ধ করিত। গণতত্ত্বে প্রতি ছিল তাঁহার অকুত্রিম অদ্ধা। জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত তিনি গণতত্ত্বে পক্ষে কাজ করিয়া গিয়াছেন। তিনি ছিলেন শিক্ষারতী। বাংলাদেশের অনেকণ্ডলি শিক্ষারতিষ্ঠানের সহিত তাঁহার নাম মুজ্ রহিয়াছে। ১৯৬৪ খৃগ্টাব্দের ২২ অক্টোবর আল-হণাজ্জ খাজা নাজিমুদ্দীন ৭০ বৎসর ব্যাসে ইত্তিকাল করেন। ঢাকার ময়মনসিংহ গেইটের পার্থে (বর্তমান শিশু একাডেমীর নিকটে) তাঁহাকে দাফন করা হয়।

গ্রন্থপঞ্জী ঃ (১) সংসদ্ বাঙালী চরিতাভিধান, সাহিত্য সংসদ, ১ম প্রকাশ, কলিকাতা, ১৯৭৫ খ্.; (২) তফাজ্জল হোসেন (মানিক মিয়া), পাকিস্তানী রাজনীতির বিশ বছর, চাকা, ১৯৮১ খ্.; (৩) আবুল মনসুর আহ্মদ, আমার দেখা রাজনীতির পঞ্চাশ বছর, চাকা ১৯৭৫ খ্.; (৪) বাংলা বিশ্বকোম, নওয়োজ কিতাবিস্তান, ত্তীয় খণ্ড, চাকা ১৯৭৩ খ্.; (৫) ডঃ মুহস্মদ আবদুর রহিম ও অন্যান্য, বাংলাদেশের ইতিহাস, নওয়োজ কিতাবিস্তান, ২য় সংক্রমণ, চাকা ১৯৮১ খ্.; (৬) পাকিস্তানের ইতিকথা, ইস্ট পাকিস্তান ক্লুল টেমট বুক বোর্ড, চাকা ১৯৭০ খ্.।

হাসান আবদুল কাইয়ুম

नांकि' ইবনু'ल-আযুরাক ( نـافـع بن الأرزق ) वात-হণনাঞী আল-হণনজালী, আৰু রাশিদ, কোন কোন বৰ্ণনা-মতে কোন দাসঃমুক্ত গ্রীক কর্মকারের পুর (বালাাযুরী, de Goeje সম্পা.. পৃ. ৫৬); চরমপন্থী খাারিজীদের (দ্র.) প্রধান। তাঁহার নামানুসারে ইহাদিপকে আঘরাক ী বলা হয়। খাারিজী মতবাদ গ্রহণের পর তিনি প্রথমে আহওয়াায় সমন করেন এবং পরে মক্কায় 'আবদুলাহে ইব্ন যুবায়র (রা)-এর সহিত যোগ দেন। অবশা শীঘুই তিনি এবং তাঁহার শিষ্যমণ্ডলী পবিত্র শহর ত্যাগ করেন এবং বঙ্গরায় উপস্থিত হন। সেখানে তাঁহারা জনপণের মনে ভীতির সঞার করিতে থাকেন। ফলে লোকেরা দলে দলে শহর ত্যাগ করিতে থাকে। অবশ্য আল্-মুহাল্লাব তাঁহাদেরকে পারস্যে বিতাড়িত করিতে সক্ষম হইয়াছিলেন। তাঁহারা আহ্ওয়াাযে কিছুদিন অপেক্ষা করিয়াছিলেন, সেখানে তাঁহারা তাঁহাদের মতবাদের সহিত সঙ্গতি রাখিয়া ইস্তি'রা।দ্' ( নিম্নে দ্র. ) অনুশীলন করেন। মুসলিম ইব্ন 'উবায়সের বিরুদ্ধে সংঘটিত দূলাবের রজক্ষয়ী সংগ্রামে তাঁহার জীবনাবসান ঘটে (৬৪ অথবা ৬৫/৬৮৩—৬৮৪ )।

তাঁহার মতবাদের বিশেষত্ব নিশ্নরূপ :

- (১) শান্তিবাদীদের (আল-ক'''আদাঃ) সহিত সম্পর্কজ্ঞেদ (বারাাআঃ)।
- (২) যাহারা তাঁহার দলে যোগ দিতে চায় তাহাদের পরীক্ষা (মিহ·নাঃ);
- (৩) যাহারা হিজরাত করিয়া তাঁহার কাছে না আসে তাহাদিগকে অবিখাসী বলিয়া ঘোষণা :
- (৪) বিপক্ষীয়দের স্ত্রী, পূর, কন্যা হত্যা করা বৈধ ( ইস্তি'রাাদ') বলিয়া ঘোষণা।

ইহা আল-আশ্'আরীর বর্ণনা যাহা আশ-শাহ্রাস্তাানীর (পৃ. ৯০) বর্ণনা হইতে কিছুটা স্বতত্ত ।

প্রস্থপঞ্জী ঃ (১) আল-আশ্'আরী মাকণালাতু'ল-ইসলামিয়্যীন, Kitter সম্পা. ইস্তামুল ১৯২৯, পৃ. ৮৬ প. ; (২) 'আব্দু'ল-ক'াহির আল-বাগ্লাদী, পৃ. ৬২—৬৭ ; (৩) ইব্ন হণয্ম, ৪খ, ১৮১ : (৪) আশ-শাহ্রাস্তাানী, Cureton সম্পা., পৃ. ৮৯—১১ ; (৫) আড'-তাবারী; de Goeje সম্পা., নির্ঘণ্ট দ্র. , (৬) Ahlwardt, Anonyme arabische Chronik, পূ, ৭৮ প., ১০ প. : (৭) বালাামু রী, de Goeje সম্পা., পৃ. ৫৬ : (৮) আৰু হ'ানীফাঃ আদ-দীনাওয়ারী, Guirgass ও Kratchkovsky সম্পা., প্ত. ২৭৯, ২৮২, ২৮৪। (১) মাস্'উদী, মুরাজ, ৫খ, ২২১, (১০) য়াাকু'ড, Wustenfeld সম্পা., ২ৰ, ৫৭৪, ৬২৩ ; (১১) আল্-মুবার্রাদ, আল-কাামিল, Wright সম্পা., নির্ঘণ্ট দ্র. ( পৃ. ১৪৩ ); (১২) ইবনু'ল আছ'ীর, কাামিল, Tornberg সম্পা., নির্ঘণ্ট দ্র. , (১৩) আল-মা'কু'বী, Houtsma সম্পা., ২খ, ৩১৭, ৩২৪, (১৪) M. Th. Houtsma, De strijd over het dogma in den Islam, Leyden abac. J. ab A. 1 (56) Wellhausen, Die religiospolitschen oppositionsparteien, in Abh, G. W. Gott, N. S. v. 2, 5505, 9. 35 প., ৩২; (১৬) R. E. Brunnow, Die Charidschiten unter den ersten. Omaiyaden, Leyden ১৮৮8; (১৭) Caetani, Chronographia Islamica, পৃ. ৭৬২; (১৮) G. Weil, Geschte der Chalifen, নির্ঘণ্ট छ.।

A. J. Wensinck (S,E.I.)/নুরুদ্দীন আহমদ নাফিলা ( ग्रिंधी : নাফিলাঃ ) বহঁবচন নাওয়াফিল। ইহা এত হাত বাহুপর। ইহার অর্থ, প্রয়োজনাতিরিক্ত কাজ। ১। শব্দটি কুর্রাানে দুই ছানে আছে। ২১ : ৭২ আায়াতে আছে : "এবং আমি ভাহাকে ( ইব্রাাহীমকে ) দান করিলাম ইস্হাাককে এবং অভিরিক্তভাবে ( ইস্হাাকের পুর ) (নাফিলাতান) য়াকুবকে" ; ১৭ : ৭৯ আায়াতে ভাহাজ্জুদ সম্বন্ধে বলা হইয়াছে : "রায়ির একাংশে তাহাজ্জুদ পালন কর । ইহা তোমার জন্ম অভিরিক্ত কার্য ।"

এই অর্থে হাদীছে ইহার বহল বাবহার দেখা যায়। "তাঁহার হিষয়ত মুহাদ্মাদ (স.)-এর বিত্তীত এবং ভবিষাত পাপসসূহ ক্ষমা করা হইয়াছিল এবং তাঁহার (উপাসনার) কাজগুলি ছিল তাঁহার জন্য অতিরিক্ত কাজ" (আহ্মাদ ইব্ন হামল, ৬: ২০০)। অন্য একটি হাদীছে রামাদান মাস সহদ্ধে বলা হইয়াছে যে, "আল্লাহ্ ইহার প্রকার এবং ইহার নাওয়াফিল ইহার আরম্ভ হওয়ার পূর্বেই লিখিয়া রাখেন" (আহ্মাদ ইব্ন হামল, ২খ, ৫২৪)। নিশ্নলিখিত হাদীছা কু'দ্সীটিও বিশেষ গুরুতপূর্ণ—"মখন আমার বাদা নাফ্র কার্যের দ্বারা আমার নৈকটা লাভে অগ্রসর হয় তখন আমি তাহাকে বিশেষভাবে ভালবাসি। যখন আমি তাহাকে ভালবাসি তখন আমি তাহার প্রবেজিয় হই যক্ষারা সে প্রবণ করে, তাহার দর্শনেন্দ্রিয় হই যক্ষারা সে স্বন্ধ করে, তাহার দর্শনেন্দ্রিয় হই যক্ষারা সে ধারণ করে, তাহার পদ হই যক্ষারা সে ধারণ করে, তাহার পদ হই যক্ষারা সে প্রন্ম করে" বখারী, রিক্ণাক, বাবে ৩৮)।

নিশ্নলিখিত হ'াদীছ'টিও প্রণিধানযোগ্য: "যে বাজি এই উপায়ে উদ্' (ল.) করে ( অর্থাৎ পূর্বতী অধ্যায়ে বণিত উপায়ে ) সে বিগত পাগসমূহের মার্জনা লাভ করে এবং তাহার স'ালাতি ও মস্জিদে সমন তাহার জন্য নাঞ্ল বরগ' ( মুসলিম, ত'াহাারাঃ, হ'াদীছ ৮, মাালিক, ত'হাারাঃ হ'াদীছ ৩০), একই ধরনের আর একটি

হালীছে (মুসলিম, ঐ, হালীছ ৭) 'কাফ্ফারাঃ' (প্রায়শ্চিত) শব্দ ব্যবহাত হইয়াছে। এই 'কাফ্ফারাঃ' শব্দটি অতিরিক্ত উপাসনা-কার্যসমূহের ফলের প্রতি ইঙ্গিত করিতেছে অর্থাৎ এইঙ্গি দারা লঘু পাণভলি মোচন হইয়া যায় (প্র. আন্-নাওয়াব নৈকৃত শারহ্ মুসলিম, কায়রো ১২৮৩, ১২, ৩০৮)।

ধর্মতাজ্বিক পরিভাষায় নাাফিলাঃ পদ সাধারণ অর্থে অতিরিজ উপাসনা কার্য ব্ঝায়, যাহা নিয়মিত উপাসনাকার্যে পরিণত হইয়াছে তাহা ব্ঝায় না, শেষোজভালিকে সুয়াতু মু'আক্কাদাঃ এবং প্রথমোজ-ভালিকে সুয়াতু যা'ইদাঃ বলা হয়।

ধর্মতত্ত্বে নাফ্ল কার্ষের কি ছান তাহার সংভা 'ওরাসি'রাাতু আবী হ'ানীফাঃ' নামক পুত্তকে (ধারা ৭) নিশ্নলিখিতরূপ দেওরা হইরাছে ঃ

"আমরা ছীকার করি বে, কার্য তিন প্রকারের: বাধ্যতামূলক, অতিরিক্ত ও পাপমূলক। প্রথম প্রকারের কাছ আলাহের অভিপ্রায়, ইচ্ছা, খুলী, সিল্লাভ, বিধান, সুজন, ভান, নির্দেশ এবং লাওত মাহ্ ফুজের লিখন অনুযায়ী হয়। দিতীয় প্রকার কার্য আলাহের বাধ্যতামূলক আদেশের অভর্গত নহে, কিন্ত তাঁহার অভিপ্রেত। উপরিউক্ত বিবরণে অতিরিক্ত কার্য বুবাইতে নাফিলাঃ শব্দ ব্যবহাত হয় নাই, ফাাদিলাঃ শব্দ ব্যবহাত হইয়াছে।

২। হ'লিছে নাফিলাঃ শব্দ প্রথমত নাক্স স'লোত বুঝায় (বুখার), 'ঈদারন, বাব ১১; তাহাজ্জুদ, বাব ৫,২৭)। প্রায়ই ইহা জনা শব্দের সহিত সংযুক্ত অবস্থার দেখা যায়, ষেমন স'ালাতু'ন-নাফিলঃ। (ইব্ন মাজাঃ, ইক'ামাঃ, বাব ২০৩) এবং স'ালাতু'ন্নাওয়াফিল (বুখারী, তাহাজ্জুদ, বাব ৩৬)। ফিক্'হেও এই শব্দটি দেখা যায়। অতিরিক্ত স'ালাতি বুঝাইবার জন্য আর একটি গদ হইল স'ালাতু'ত-তাত'াওউ' (আরু ইসহ'াকে আশ-শিরামী, ed Juynboll, পৃ. ২৬)। এই শব্দটি কু'রজানে বাবহাত হইয়াছে (২:১৫৮,১৮৪; ১:৭৯) এবং হ'লিছে'ও পাওয়া যায়। (আব্ দাাউদ তাহার কিতাাবু'স-সুনানে এক পরিক্রেদের নাম রাখিয়াছেন কিতাাবু'ত-তাত'াওউ')। সাধারণত সকল প্রকার অতিরিক্ত স'ালাতিরের নাম নাওয়াফিল। যে সকল স'ালাতি নাওয়াফিল নামে পরিচিত তাহার তিনটি শ্রেণী আছে। নিশ্নলিখিত তালিকা হইতে নামগুলিয় পরিচয় পাওয়া যাইবে:

নাওয়াফিল সুন্নাঃ (कालाख्या 'आक्षाम्भ' दिकाः, মান্দ্ৰাঃ ১খ, ১৫৬, হণনাফী) তাতণাওউ' স্নান मु'वाक्कामाः (Fagnan, Additions রাগ ীবাঃ थ्. २७. मातिको ) नाकिषाः ना ७ सा कि ल, मृन्नाः (খালীজ, অনুবাদ ৰু'অক্কালঃ Guidi, p. 95, माबिकी) मानम्बाः न्। जुशाकित, भून्नाः ( अभ्याती, देव्या, নুসভাহ বিবাঃ ১ৰ, ১৭৪, নাঞ্চি'ই ) ভাড:19উ'

মাক্তুবাঃ (কার্য-) স'ালাাভের পূর্বে বা পরে অভিরিক্তি স'াঝাভ-কে সাধারণত রাওরাাভিব নামে অভিহিত করা হয়:

শী'আঃ-ফিক্'হ অনুসারে নাওয়াফিল ভাতি বিভ্ত নাম। দৈনিক

<mark>এবং অন্য অভিরিভি উপাসনাসমূহকে ম্রাগুণগাবাতি বলে।</mark>

প্রস্থানী ঃ (১) ওরাসি য়্যাত্ আবী হ'নৌফাঃ, হায়দরাবাদ ১৩২১ হি., প্. ৮-১০ ; (২) Sell, The Faith of Islam, London 1888. p. 199 ; (৬) Wensink, The Muslim Creed, Cambridge 1931, p. 126, 142 প.; (৪) Th. W. Juynboll, Handleiding tot de kennis v. d. Moh. wet, Leydon 1925, p. 382 প.; (৫) আত্র-পামারী, ইহায়া' 'উল্মি'দ্-দীন, কায়য়ো ১৩০২ হি., ১য়, ১৭৪ প.; (৬) আনে-নাওয়াব'ী, মিনহাজ্ব'ত'-ত'য়ালিবীন, Batavia 1882, ১য়, ১২১; (৭) খালীদ ইব্ন ইসহণাক', মুখ্যাস'ার অনুবাদ I. Guidi, Milan 1919. ১য়, ২০, চীকা ৫৫, প্. ৯৫; (৮) Fagnan, Additions ৪০য় dictionnairs arabes, Algiers-Paris 1923; (৯) ইব্ন'জ-কণাসিম আল-মুহ'ক্-কি'ক', কিতাাবু শারাা'ই' 'ইল-ইম্লাম, কলিকাতা ১২৫৫ হি., ১য়, ২৫, ৫১, transl. Querry, i. 49 প., 52 প., 100 প., আর ৪. খাত' শৈলা; সালাত ৩য়।

A. J. Winsinck (S.E.I.)/মৃহত্যদ রিঘাউর রহীম নাবীষ্ ( ঠুলু) খেলুর ও আজুর ইত্যাদি হইতে প্রকৃত বাদক পানীয়ের সাধারণ নাম। প্রাচীন 'আরবে এই জাতীয় কয়েক ধরনের পানীয় প্রবৃত হইত, যেমন—মিষ্রু ( বার্তি হইতে), বিত' ( মধু হইতে ; বুখারী, মালায়ী, বাব্ —৬০ ; আল্রিবাঃ, বাবে ৪ ; আদাব, বাবে ৮০ ; অধ্বা সমজাতীয় লঙ্গা হইতে ; আহ্ মাদ ইব্ন হ'ভার, ৪খ, ৪০২), ফাদাীষ্ (বিভিন্ন ধরনের খেলুর হইতে ; বুখারী, আশ্রিবাঃ, বাবে ৬, ২১) ।

ক্ষিত আছে যে, 'আরবে আঙ্গুর দূর্নত হওয়াতে মদীনায় সাধারণত বিভিন্ন ধরনের ধেজুর হইতে 'মদা' প্রস্তুত করা হইত (বুলারী, আশ্রিবাঃ, বাব ২,৩; নুসরিম, আশ্রিবাঃ, হণদীছ' ৩,৬)। কিন্তু এই হণদীছ'ওরি একটি প্রশ্ন সন্দর্কে সংশ্রাদিবত করিবা তোলে; তাহা হইতেছে, "মাদক পানীয় মদোর নিষিদ্ধকরণের বিধানের অন্তর্ভুক্ত কিনা?" সাধারণভাবে হণদীছ' এই বিষয়ে হাঁ-বাচক উত্তর দিয়াছে এবং এই কথাও অত্যক্ত আগ্রহের সহিত উল্লেখ করিবাছে যে, হ্যরত মুহণশ্যাদ (স') কর্তৃকে নিষিদ্ধ খাম্র-এর মধ্যে নাবীযাও অন্তর্ভুত।

এই শ্ৰেণীয় গানীয় কডটুকু পথিমাণে নেশা হণ্টিকারী ভাষা বলা কঠিন। ফারণ ভাষা আংশিকভাবে 'সাঁজান' ক্লিকার সকরের উপর নির্ভরশীয় ৷ কভিপর হ'াদীছ' গাওয়া যাম যেবানে 'আ'ঈশাঃ (রা) বর্ণনা করিয়াছেন, হ্যরত সু**হ'াশ্যান (স')-এর জনা কি**রুপ নাবীষণ প্রস্তুত করা হইয়াছিল এবং ক্লন ভাষা পানের অযোগ্য বলিয়া বিবেটিত হইরাছিল (ভু. খাৰ্র)। অনা হণদীছে ও আছে যে, পূৰ্ব নিবিদ্ধ করেকটি পারের (কান্ডাস, সুমাক্কাত ইড্যাদি) উগর হুইতে নিৰে**খালা ভূতিয়া বঙ্গা কুইব এবং সব** রুক্ষের গানপার বৈধ বলিরা ঘোষিত হইবা। শর্ত এই বে, ঐ পাতে প্রবত পানীয় बाह्यका क्ष्मिकाती क्रेप्ट ना ( बुबक्षित्र, काना।'देव, र'ागीर' ১০৬ ; **আশ্রিবাঃ, হাদীহা ৬৩-৬৫, ৬৭-**৭৫, ইত্যাদি)। হ'ানাফীরা ভাঁহাদের মভের শ্বলক্তে কভকভাজি হ'াদীছ' প্রমাণয়রূপ উদ্ভূত করেন বাহাতে স্পাপান-নিমেধের আওতার নাবীষ্ণ পড়ে না ; সেই-ওলি আন-নাস্যাস্ট-র সুনানে গাওয়া হাইবে (আশ্রিবাঃ; বাবি-৪৮ আরও চ. ধাম্র প্রবন্ধ )। প্রকৃতগক্ষে এই নাবীষ' গাঁজিয়া ঘাইবার প্রীবন্ধায় ছিল। সূতরাং উহঃ মাদকে পরিণত হইবার প্রেই বাবহত

হইত, কারণ তখন উহা হাজার থাকে। হাদীছে উক্ত হইয়াছে যে, প্রত্যেক নেশার জিনিস হারাম।

গ্রন্থ কালাওয়াা 'ডালামগারা, কলিকাতা ১২৫১ (১৮৩৫), ৬খ, ৬০৭;
(২) ফালাওয়াা 'ডালামগারা, কলিকাতা ১২৫১ (১৮৩৫), ৬খ, ৬০৭;
(৩) খালাল ইব্ন ইসহ'নাক', মুখতান'র, অনুবাদ Santillana, ২খ,
৭৩৯ প.; (৪) ইব্ন হ'জার আল-হায়্তামী, তৃহ ফাঃ, কায়রো ১২৮২
৪খ, ১১৮ প.; (৫) আবু'ল-ক'নাসম আল-মুহ'ন্ক্ কি'ক্',
কিতাবে শারাা'ই' 'ইল-ইসলাম, কলিকাতা ১২৫৫ ছি., প. ৫২২; (৬)
Querry, Recueil delois conc, les m'asulmans Schyites,
প্যারিস ১৮৭২ খু., ২খ, ২৭৭ প.; (৭) Th. W. Juynboll,
L'andleiding tot de Kennis van de moh. wet, Leyden ১৯২৫ খু., প. ১৭০; (৮) Snouck Hurgronje, liet
mekkaansche Feest, Leyden ১৮৮০ ছি., প. ১৬৯ (Verspr.
Ceschr. ১খ, ১১১); (১) Gaudefroy-Demombynes Le
pelerinage a' La Mekke, প্যারিস ১৯২৩ খু., (Annales du
Musee Guimet, Bibl. d'etudes, ২৩ সংখ্যক), প্ ৭৯
প.; (১০) আল-আয্রাক'ী, Wustenfeld সম্পা., পৃ. ৩৩৫ প.;

A. J. Wensiuck (S.E.I)/নুরুদ্দীন আহম্মদ أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن على ) खान-नाजा'जे छार् 'आव्मि'त-वाष्याम खाष्ट्रभाम अर्थाय بن بحسر بن سنان النسايء ইবন ভ'আয়ুব ইব্ন 'আলী ইব্ন বাহ্'র ইব্ন সিনাান আন-নাসাা'ই) ছয়টি সাহ'ীহ' হ'াদীছ' গ্রন্থের একটির সংকলক ( ৪. হানীছা)। তিনি ৩০৩/৯১৫ সালে ইন্তিকাল করেন। তাঁহার জীবনী সম্বন্ধে বিশেষ কিছু জানা যায় না। হণদীছ সংগ্ৰহের উদ্দেশ্যে তিনি বহুদেশ পরিভ্রমণ করেন। তিনি মিসরে বসতি স্থাপন করেন এবং কিছুকাল পরে দামিশকে আসেন এবং তাঁহার প্রতি দুর্বাবহারের ফলে তিনি সেখানেই মৃত্যবর্থ করেন। হযরত 'আলী (রা)-এর প্রতি সহান্ত্তিশীলতা এবং উমায়াগণের প্রতি বিরাপ মনোভাব প্রদর্শনের অভিযোগে তাঁহার সহিত অন্যায় ব্যবহার করা হয়। কেহ বলেন দামিশ্কে, কেহ বলেন রাম্লাতে তাঁহার মৃত্যু ঘটে। অস্বাভাবিক মৃত্যুর কারণে তাঁহাকে শহীদ বলা হয়। তাঁহার সমাধি মক্কায় অবস্থিত। মুসলিম হণদীছ'-সংগ্রহ গ্রন্থ সম্পাদনায় ভাঁহার হণদীছ' সংগ্রহ ব্যবহাত হইয়াছে। তাঁহার হণদীছ' প্রস্থ ৫১টি অধ্যায়ে বিভক্ত এবং প্রতিটি অধ্যায় আবার কতগুলি 'বাবি'-এ (উপ-অধ্যায় ) বিভক্ত, আনুষ্ঠানিক কার্যাবলী ('ইবাাদাত) বিষয়ক হাদীছা দারা সুস্তকের যথেক্ট স্থান পরিপূর্ণ। জন্য কোন হণদী*ছ*া সংগ্রহে ইহ'ব্যাস (ওয়াকৃ'ফ), নুহ'ল রুক্'ব্যা বিভিন্ন প্রকারের দান এবং 'উম্বা সম্ভে কোন অধ্যায় নাই। এই সব অধ্যায়ের বিষয়বস্ত অবশা অন্যান্য সংগ্রহে আংশিকডাবে বিভিন্ন শিরোনামায় পাওয়া যায়। পরকালতত্ত্ব সম্পকীয় বাবেওলি (ফিডান, কি স্নামাঃ প্রভৃতি ), বিশিষ্ট ব্যক্তিদের প্রশংসাস্চক বাবে (মানাাকিণ্ব প্রভৃতি ) এবং কুর'আনে সম্বন্ধে কোন অধ্যায় এই প্রন্থে সমিবিষ্ট হয় নাই।

Brockelmann (GAL, i., 170; Suppl., i. 269 প.)
নাসাা'ঈ কর্ত্ক প্রণীত আরো দুইখানি পুস্তকের নাম উল্লেখ করিয়াছেন এবং এই দুইটি প্রকাশিতও হইয়াছে: ১। ফী ফাদ্ ল
'আলী, কিতাাব খাসাা'ইস আমীরি'ল-মু'মিনীন 'আলী ইব্ন আলী
তণালিব নামে (স্বায়রো ১৩০৮ হি.) এবং ২। কিতাবু'দ'-দু' আফাা',
বুখারীর আত-তা'রীখু'স'-সণস'ীর-এর সংযোজন হিসাবে (Lith.

আগ্রা ১৩২৩ হি.; এলাহাবাদ ১৩২৫ হি.)।

প্রস্থাপী ঃ (১) ইব্ন খালিকাান, নং ২৮; (২) আম'-ম'হোবী, ত'বাক'নাতু'ল-হ'ক্ক্'নাজ', ২খ, ২৬৬ প.; (৩) ইব্ন হ'াজার আল'আস্ক'নানী, তাহ্য'ীব্'ত-তাহ্য'ীব, হায়দরাবাদ ১৩২৫ হি., ১খ. ৩৬ প.; (৪) আস-সাম'আনী, কিতাাবু'ল-আন্সাব; GMS, xx. fol. 559; (৫) Goldziher, Muhammedaniche studien, ii. 141, 249 প.; (৬) ঐ in ZDM, G. i. 1. 112; (৭) Wustenfeld, Dor Imam el Schafi'i, und seine Anhanger, in Abh. GW. Gott., xxxvii. 108 প.!

A. J. Wensinck (S.E.I.)/মুহण্মদ আবদুর রহীম ভ্:ন-নাসাফী ( النسفي ) কতিপয় বিখ্যাত লোকের নিস্বাঃ (সম্বন্ধ বাচক নাম ) ইহাদের মধেং নিস্মলিখিত কয়েকজনের নাম উল্লেখ করা যায় : ১। আব্'ল-মু'ঈন মায়মূন ইব্ন মুহ'াল্মাদ ইব্ন মাক্হু'ল... 'আল-হ'ানাফী আল-মাকহু'লী ( মৃ. ৫০৮/১১১৪), ধর্মতত্ত্বিদ (মুতাকাল্লিম)-দের অন্যতম। ধর্মতত্ত্বে ('ইল্ম্ কালামে) তাহার স্থান ছিল কালামের প্রাচীন পত্তিত 'আব্দু'ল-কাাহির আল-বাঙ্গদেশী ( মৃ. )—যিনি কালামের বিষয়বত্তকে একটি সুবিধাজনক বিন্যাস এবং মথেটে বাঙ্গা করিতে চাহিয়াছিলেন, তাহার এবং পরবর্তী মুতাকাল্লিম, মাহাদের হাতে উপস্থিত মত বাবহারের জন্য দরকারী সূত্রসমূহ রহিয়াছে, এই উভয় দলের মধ্যে। তাহার স্বাপেক্ষা পরিচালিত প্রস্থসমহের নাম নিশ্নে দেওয়া গেল ঃ

- (i) তাম্হীদ লি কণওয়া'ইদি'ত-তাওহ'ীদ (কায়রো গাণ্ডলিপি ২৪১৭, গরাল ১-৩০; ল. ফিহ্রিস্ত''মিসর, ২খ ৫১)। এই প্রস্থের মধ্যে ইসলামী বিশ্বাসের বিষয়বস্তসমূহ মূতাকাল্লিমদের পদ্ধতিতে প্রমাণিত হইয়াছে। তাঁহার প্রস্থের প্রথম অধ্যারে মা'রিফাত সম্পর্কে ব্যাধ্যা করা হইয়াছে। তাঁহার প্রস্থের প্রথম অধ্যারে মা'রিফাত সম্পর্কে ব্যাধ্যা করা হইয়াছে। একটি মূর্লিদাঃ বারা উক্ত প্রস্থানত হইয়াছে, উহাতে সংক্রেপে আল্লাহ্-তত্ত্ব রহিয়াছে।
- (ii) তাব্সি-রাাতু'ল-জাদিয়া: (কায়রো, পাঙ্লিপি ২২৮৭, ৬৬৭৩, তু. ফিহ্রিস্ত—মিসর, ২য়, ৮), অনেকটা তায়্হীদ গ্রন্থের পদ্ধতিতে ধর্মীয় মতবাদের বিশদ আলোচনা।
- (iii) বাহ্ক'ল-কালাম ১৩২৯ (১৯১১) সালে কায়রোতে মুণ্ডিত। পুরোলিখিত দুইটি প্রস্থের সহিত ইহার পার্থকা রহিয়াহে, কারণ তিনি ইরাতে প্রচলিত ধর্মমত বিরোধী মতবাদ এবং তর্কসংক্রার ব্যাপারে আলোচনা করেন। ইহা এবং মুবাহণছাত আহ্লি'স-সুনাঃ ওয়া'ল-ভাম্যা'আঃ মা'আল-ফিরাকা আদ-দালাঃ ওয়া'ল-মুব্তাদি'আঃ (Leydon, cod, or. 862) পুস্তকটি অভিন্ন। আনক প্রস্থাারে এই প্রস্থ উল্লাখনা একটি নামে সংরক্ষিত আছে (Brockelmann, GAL, i. 547, Suppl. i., 757)।

প্রভূপঞ্জি ঃ (১) প্রবন্ধে আছে, আরও তু. হণাজ্জী খালীফাঃ, ed. Flugel, index, No 6453.

২। আবৃ হ'ক্সে 'উমার নাজ্মু'দ্-দীন (মৃ. ৫৩৭/ ১১৪২) আইনশান্তবিদ এবং ধর্মতত্ত্বিদ। তাঁহার প্রস্থাবনীর মধ্যে একমার 'আক'া'ইদ যাুহা সন্দাদনা করা হইয়াছে। ইহা ধর্মীর শিক্ষামূলক পৃস্তকের ন্যার। ইহা বিশেষ জনপ্রিয়তা অর্জন করিয়াছে এবং ইহার বহু ব্যাখ্যা-পুত্তক লিখিত হইয়াছে। ইহার কারণ সভ্তবত এই যে, মুতাকালিমদের মতানুসারে লিখিত সুন্ধীদের ইহাই সর্বপ্রথম সংক্ষিণত 'ইল্ম কালামের প্রস্থ। Cureton-এর সম্পাদনার মাধ্যমে (The Pillar of Creed, সংখ্যা—২) ১৮৪৩ সালে হরোপে ইহা পরিচিতি লাভ করে।

**গ্রন্থপঞ্জী ঃ** Brockelmann, GAL, 1, 548, Suppl. 1., 758-760, এবং সেখানে প্রদত্ত স্ক্রমূহ।

৩। হাাফিলু'দ-দীন আবু'ল-বারাকাতি 'আব্দুলাহ্ ইব্ন আহ্'মাদ ইব্ন মাহ্'মূদ, একজন প্রশ্নাত হ'ানাফী ফাক'ীহ্ ও ধর্মতত্ত্বিদ। তিনি সগদিয়ানার নাসাফে জন্মগ্রহণ করেন। তিনি লাম্সু'ল-আ'ইল্মাঃ আল-কারদারী (মৃ. ৬৪২/১২৪৪-১২৪৫), হ'ামীদু'দ-দীন আদ'-দ'ারীর (মৃ. ৬৬৬/১২৬৭-১২৬৮) এবং বাদ্রু'দ্-দীন খাওয়াহের্যাদার (মৃ. ৬৫১/১২৫৩) লাগরিদ ছিলেন। তিনি কির্মানের আল-কু'ভ্'বিয়াঃ আস-সূলত'াানিয়াঃ মাদ্রাসায় অধ্যাপনা করিতেন। হি. ৭১০ সালে তিনি বাসদাদে আসেন এবং সঙ্খত ঈ্যাজ-এ (শ্র্মিন্তান) প্রত্যাবর্তন করার সময় রাবী'উ'ল-আওওয়াল ৭১০ হি./আগস্ট ১৩১০ খ্. তাঁহার মৃত্যু হয় এবং সেখানেই তাঁহাকে কবরছ করা হয়। 'মাজমা'উল-বাহ্'রায়নের প্রছ্কার মুজ'ফ্রাকু'দ্-দীন ইব্নু'স-সা'আাতী (মৃ. ৬৯৪/১২৯৪-১২৯৫) এবং হিদাায়ার ব্যাখ্যকারী হ'সাামু'দ-দীন আস্-সিদ্'নাকেণী (মৃ. ৭১৪/১৩৪-১৩৬৫) তাঁহার লাগরিদ ছিলেন।

তাঁহার শ্রেচ লছসমূহের মধে) কিতাাব্'ল-মানাার ফী উস্'লি'ল-ফিক'হ অন্যতম। ইহাতে আইনের মৌলিক নীতির বিবরণ সন্নি-বেশিত করা চ্ট্য়াছে। এই প্রছের বহু ব্যাখ্যা-সূক্তক পরবতীকালে রচিত হইয়াছে। তাহা ছাড়া তিনি নিজেও দুইখানি ব্যাখ্যা লিখেন। ইহাদের একথানি কান্ফু'ল-আস্রাার (দুই খণ্ড, ব্লাকি ১৩১৬)। আল-মারপি'নাানীর হিদাায়ার ব্যাখ্যা লিখিবার ভাঁহার যে মূল পরিকল্পনা ছিল, তাহা হুইডে কিতাবি'ল-ওয়াফী নামক গ্রন্থ সংক্ষরিত হয়। হি. ৬৮৪ সালে তিনি এই প্রছের একখানি বিদেষ ব্যাখ্যা-পুতক প্রণয়ন করেন। উহার নাম কিতাাবু'ল-কাাফী, (ইহা হি. ৬৮৯ সালে কিরমানে প্রদত তাঁহার বজ্জা)। তিনি পূর্বে কান্যু'দ্-দাক'াাইক' (কাররো হি. ১৩১১, বড়ো ১২১৪, ১৩১২ ইত্যাদি) নামে আল-ওয়াাফীর একখানি সংক্ষিণ্ডসার প্রথম্মন করিয়াছিলেন। " ইবন্'স্-সা'আাডী হি. ৬৮৩ সারে (ইহাই নিঃসন্দেহে কাক্ষকাব ীর ৬৬৬-এর সংশোধিত পাঠ) কিরুমানে তাঁহার এই বজুতা প্রবণ করেন। এই সংক্ষিণ্ড-সার যোড়শ শতাব্দীর দেষের দিক পর্যন্ত লামিশক এবং কার্মরোর আল-আৰ্হায়ে ব্যবহৃত হইত (v. Kremer, Mittel-Syrien u. Damaskus, Vienna 1853, p. 136, & Agypten, Loipzig 1863, ২খ, ৫১)। কান্যের প্রসিদ্ধতম মুদ্রিত ব্যাখ্যা-श्रह्मम्(एड मार्था (क) जाय-बाइबा'ने (मृ. १८७/১७৪২-১७৪७)-अड ভাৰয়ীনু'ল-হ'াক'া'ইক' ৬ বলে সহা'ত (বুলাক' হি. ১৬১৩-১৩১৫)। (ব) জাল-'আরনীর (বৃ. ৮৫৫/৯৪৫১) রাম্ব্'ল-হণকণা'ইক' দুই খণ্ডে সমাণ্ড (বুলাকা হি. ১২৮৫ এবং ১২৯৯) ; (গ) সোৱা সিস্-कीन चाल-रावार ीव छान्तीन्'ब-र'क्'।'ऐक' (काळडा दि. ১२৯৪, ১৬০৬, ১৬১২) , (ব) বাত'-তশাৰী (বৃ. ১১১২/১৭৭৮) কর্চ ক ইচিত जाधकीकु'त-त्रार्'मान (कांत्रता रि. ১७०९) **वेखानि: (७) अपर प्रवी**-रभका चराष्ट्रमूर्व श्रष्ट् रेवीम नुवासम्बद्ध (वृ. ১৭০/১৫৬২-১৫৬৬) আল-বাহ'রু'র-রাা'ইক' জাট খণ্ডে সমাণ্ড ( ব্যারব্রো হি. ১৬৬৪ )।

তিনি কতিগয় ব্যাখ্যা-পুতকত প্রশন্তন করেন, ষধাঃ নালা ক্লাদ-দীন আস্-সামারকান্দী ( মৃ. ৬৫৬/১২৫৮)-এর কিভাামুন-নাক্লি সন্দর্কে 'ভার-মুস্তাস্'ফাা' এবং আল-মানাক্লি' নামক দুইটি লছ,

ইমাম আৰু হণনীফা (র)-এর এবং তাঁহার দুই শিষ্যের, ইমাম শাফি'ঈ (র)-এর এবং ইমাম মালিক (র)-এর মতডেদের বিষয়ন্তবি সম্পর্কে নাজ্যু'দ্-দীন ভাবু হ'াফ্স' আন-নাসাফী ( মৃ. ৫৩৭/১৪৪২-৪৩ )-এর মানজুমাঃ-এর (বা ছলোবন গ্রন্থের) ব্যাখ্যা-পুত্তক আল-মুস্তাস্ফাা নাখক গ্ৰন্থ এবং খুসাক্ষাা নাখক উহার একখানি সংক্ষিণ্ডসার (হি. ৬৭০ সাজে ২০ শাখান সাসে সমাণ্ড), স্ল. Brockelmann, GAL, 1. 550, अञ्चलील चाव्यीकाली (मृ. ७88/১২8७-১২8৭)-এর মুন্তাখাব को উস্'बि'म-मीन (देवन अवती-বিদী, হ'বজী থালীফাঃ, সংখ্যা ১৩০৯৫) প্ৰছের ব্যাব্যা-পূত্তক প্ৰবহন করেন। অপরপক্ষে তিনি ইব্ন কু'ত্ত্বুপণা এবং হ'লকী পালীকা-র ৬খ, ৪৮৪ বর্ণনামতে [ দ্র. আল-ইত্কশানীর (মৃ. ৭৫৮/১৬৫৭) বর্ণনা হ'াজী ধালীফাঃ ৬খ, ৪১৯ এতে তাল-ওশ্বাফীর উৎপতি সম্পর্কে ] হিদায়োর কোন ব্যাখ্যা প্রপয়ন করেন নাই। ভিনি মানারিকু'ড-তান্থীল ওয়া হ'াক'াা'ইকু''ত-তা'ব'ীল (দুই খণ্ডে সুদ্রিভ, ৰোলাই হি. ১২৭১, কায়রো ১৩০৬, ১৩২৬) নামক একথানি কু'রজান শরীকের তাফসীর রচনা করেন।

কালাম সম্পর্কে তাঁহার প্রস্থে আল-উম্দ **ফী উসু'লি'দ-দীন** (বাহাত আল্-মানার ফী উসু'লি'দ-দীন নামেও পরিচিত, কু'রালী ও ইব্ন দুক্'মাাক') প্রস্থে নাজ্মু'দ-দীন আন-নাসাফীর 'আক'লাঃ-কে (উপরে দ্র.) ঘনিচ্ডাবে অনুসরণ করেন। ইহার উপর ভিনি আল-ই'তিমাদে ফি'ল-ই'ভিক'লাদ নামে একটি বিশেষ ব্যাখ্যাসূত্তক প্রথম করেন।

গ্রস্থপঞ্জী ঃ (১) ভাল-কু'রাশী, ভাল-জাওয়াহিক্স'ল-বুদ'ী'আ, হায়দরাবাদ হি. ১৩৩২, ১খ, ২৭০। (২) ইবৃন দুক্'মাকি', নাজ'মু'ল-জুমান ফী ডাবাকণাত আস্হাাবি'ন-নু'মান, MS. Berlin Pet, ii., 24, fol. 147r; (৩) ইব্ন কুত্ৰুৰুগাঁ, ভাছে'ড্-তারাজিম, ed. Flugel, Leipzig 1862, No. 86; (৪) ₹ৰুন তাগ্'রীবিরুদী, ভাল-মান্হাল্'স'-সাাফী, MS. Paris, Bibl. Nat, Arabe 2071, fol. 16r; (৫) ভাল-কাফ্ফাৰ'ী, ই'লাম্'ল-আখরাার, MS. Berlin, Sprenger, 301, fol. 282r—283v (extract : चाल-लायनाय ), चाल-काश्रज्ञा रेम् च-वाक्तिपः, काळता হি. ১৩২৪, পৃ. ১০১), (৬) হ'াজ্লী খালীকাঃ, কানুকুজি'-क्ष्मन, od. Flugel, index , (9) Flugel, Classon d. hanafit, Rechtsgelehrton, Leipzig 1860, p. 276, 323, ইহাতে মৃত্যু ভারিখ ভুল দেওয়া আছে; (৮) Brockelmann, GAL, ii. 250 n.; (a) Suppl. ii, 263-268; (ao) Sarkis Dictionnaire de Bibliogr. arabe col. 1852 4., (33) Nicolas p. Aghnides, Mohammedan Theories of Finance, New York 1917 p. 176, 181.

## (ক) হৰরত মৃহশত্মাদ (সা)-আবির্তাবের পূর্বে

'আরবের থৃণ্টাব্দের প্রাথমিক ইতিহাস সহছে বিশেব কিছু জানা নাই। খৃণ্ট ধর্ব সিরিরা ও ইরাক হইতে মূলত প্রসার লাভ করিরা থাকিলেও বাভবগজে গাস্সানী 'আরবদের খৃণ্ট কর্মে সমিভিত হইবার গর হইতেই ইন্নে ইতিহাস আরভ হর। আল-হণারিছা ইন্ন জাবালাঃ একজন নির্চাবাদ একসভাবাদী (monophysito) ফুটান হিলেন এবং ৫৪২ বা ৫৪৩ খু, এডেসা ও বুস্রাতে বিশ্ব নিমুক্ত

করিতে তিনি **বাইজে-টাইন সম্রাভীকে** সম্মত করেন। নে**ভোরী**য় খৃষ্ট ধর্ম উহার পূর্বেই হ'ীরায় 'আরবদের মধ্যে প্রসার লাভ করিয়াছিল এবং বেখানে ৪১০ খু. যাজকদের একটি মঠ স্থাপিত হইয়াছিল। ঐ বৎসরই ঐ মঠে একজন বিশপ নিষ্তু হইয়াছিলেন বলিয়া উল্লেখ আছে। তৃতীয় আল-মুন্যি'র (মৃ.৫৫৪) নিজে পৌডলিক থাকিলেও তাঁহার একজন খুস্টান মন্ত্রী ছিলেন এবং হাীরার কতিপয় বিখ্যাত ব্যক্তিও খৃস্টান ছিলেন। বাইজান্টাইন সামাজ্যে ধর্মযুদ্ধের ফলে একসভাবাদী শৃস্টানগণ হ'ীরায় বিতাড়িত হয়। ৫১৮ খৃ. তাহারা হ'ীরায় একটি মঠ ছাপন করে এবং ৫৫১ খৃ. তথায় একজন বিশপ নিযুক্ত হন বলিয়া উল্লেখ পাওয়া যায়। নেজেরীয় শৃস্টানগণ ৫৯৩ খৃ. আন–নু'মানিকে তাহাদের ধর্মে দীক্ষিত করে। বাণিজ্য সম্পর্ক স্থাপিত হওয়ার পরে ধর্ম প্রচার সংস্থাপ্তলি প্রতিষ্ঠিত হয়। ৪২৪ খু. 'উমানে ও ৫৭৫ খু. বাহ্'রায়নে বিশপ নিষ্তু হন বলিয়া উল্লেখ পাওয়া যায়। দুইটি উপাখ্যানে বণিত আছে যে, হাীরাবাসিগণ নাজ্রাানবাসীদিগকে খুস্ট ধর্মে দীক্ষিত করে এবং অপর এক কাহিনীতে উক্ত আছে যে, সম্ভবত ৪০০ খৃস্টাব্দের পূর্বে ধর্ম প্রচারকগণ সিরিয়া হইতে নাজ্যানে আগমন করিয়াছিলেন: আবিসিনিয়াবাসিগণ মঠ শতাব্দীর প্রথম ভাগে দক্ষিণ 'আরব জয় করে। তাহাদের প্রস্থানের অব্যবহিত পরেই জনৈক য়াহুদী নেতা নাজ্রাান ও হাস্'রামাওতে খৃফ্টানদিগকে থাক্রমণ ও নির্বাতন করে। আবিসিনিয়াবাসিগণের দিতীয় অভিযানের ফলে উজ ধাহদী নেতা পরাছিত হইলে তথায় আবিসিনিয়ার শাসন প্রতিশ্ঠিত হয়। পারসিক্ষণ দক্ষিণ 'আরব জয় করিলে ভাহারা নেভোরীয় শৃস্টানদের প্রতি বিশেষ অনুগ্রহ করিতে থাকে এবং ৮০০ শৃস্টাব্দ পর্যন্ত সংান্'আায় একজন বিশপ থাকিয়া যায়। খুস্ট ধর্ম সীমাত অঞ্জ হইতে ক্রমণ দেশের অভ্যত্তরে অনুপ্রবেশ করিতে থাকে। আয়লাঃ, দূমাঃ ও তারমাা'য় বিশপ নিষ্ত ছিলেন এবং উত্তর অঞ্লের অধিকাংশ গোরই খুস্ট ধর্মবিখাস সদক্ষে কিছু না কিছু অবহিত ছিল।

#### (খ) মধ্যযুগে মুসলিম শাসনের অধীনে

(১) ইতিহাস : কু'রজানের ২ : ৬২,৫ : ৫১ এবং ২২ : ১৭ জারেতে রাহ্দী ও সাাবি'ইন সম্পুদায়ের সহিত খৃস্টানদেরও উলেখ করা হইরাছে। ইহা হইতে প্রতীয়মান হয় যে, ইসলাম মৃশ্রিকদের তুলনার খৃস্টানদের প্রতি অধিকতর অনুগ্রহনী**ল হিল।** য়াহুদী ও শৃষ্টান উভয়ই আহ্লু'ল-কিতাৰ ছিল বলিয়া ইসলাম প্রথম দিকে তাহাদিগকে মুশ্রিকদের তুলনায় ইসলামের অধিকতর `নিক্টবর্তী বলিয়া বিবেচনা করে। কিন্তু পরে শ্বাৰ্দী ও খৃস্টানগল যখন মুশ্রিকদের সহিত বোগ দিয়া মুসলিমগুণের বিরোধিতা করিতে ত্রত হয় তথনই সু'রজানে তাহাদের বিরুদ্ধে ব্যবহা অবলহনের বিধান অবতীৰ্থ হয়। অতঃপর হয়রত (স॰) ও মুসলিম্গণ ভাহাদের বিরোধী ছইরা উঠেন। খুস্টান রাজের বিরোধিভার ফলেই মুসলিম-গণের আচরণে এইরাপ পরিবর্তন সাধিত হইয়াছিল। মাসীহ্ আল্লাহ্র পুর, খৃস্টানদের এই বিশাসের কঠোর সমালোচনা করা হয় ( কু'রজান, ১ ঃ ৩০ ) এবং খৃস্টানগণ যে নিজেদের মধ্যে বিভিন্ন দলে বিডক্ত ফ্টরা পড়িরাছে তৎগ্রতিও ইনিত করা হয় (কু'রআান, ৫ ঃ ১৪)। বৃস্টানদের রিছবাদের তীত্র নিন্দা করা হয় (কু রজান, ৪ ঃ ১৭ ও ৫ : ৭৩)। নাজ্রাানের খুস্টানদের প্রতি হবরত মুহণাস্মাদ (স:)-এর সন্দর্কের কথা ভাষ্যকারদের মতে কু'রআনের ৩ ঃ ৬১ আয়িতে উল্লেখ করা **হইরছে। এই আরোডে আলাহ্** তা'ঝালা হয়রত

(স')-কে নির্দেশ দেন যে, তিনি যেন শৃস্টানগণকে এক পরীক্ষার জনা আহশন করেন। তাহা এই, ছয়ং হষরত মুহণাম্মাদ (সা) তাঁহার নিকট-আখীয়দের সঙ্গে লইয়া এবং খৃস্টানগণ তাহাদের স্ত্রী ও সন্তানদের সঙ্গে কইয়া একরে আল্লাহ্র নিকট এই প্রার্থনা করিবে যে, যাহরে মিখ্যাবাদী ভাহারা ধ্বংস হউক (ইবৃতিহালি)। কিন্তু খুস্টানগণ উপস্থিত হয় নাই। অধিকাংশ স্থলে য়াহুদীদের সহিত শৃস্টানদিপকেও কিতাাবী বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে, অঞ্চ সত্য ধর্মের অধিকারীরূপে তাহাদের দাবী খণ্ডন করা হইয়াছে ( কু'রুআন ২ ঃ ১১১, ১১৪, ১৩৫, ১৪০ ; ১ ঃ ২১ )। আরও উক্ত হইয়াছে বে, খৃস্টানশণকে আল্লাত্ শাস্তি দিবেন (কু'রজাান ৫:১৮) এবং তাহাদের সঙ্গীয় কোন সম্মুদায়ই অব্যাহতি পাইবে না (কু'রআান, ৫:৫১)। আরও বলা হইয়াছে যে, হ্যরত ইব্রাহীম ('আ) য়াব্দীও ছিলেন না এবং খৃস্টানও ছিলেন না (কু'রআনে ৩ ঃ ৬৭ ) ! অপরপক্ষে রাত্দীও খৃস্টানদের মধ্যকার শঙ্তার কথাও সকষের জানা ছিল । সাহ্দীগণ বলিত, "খৃস্টানদের ধর্মের কোন ভিডিই নাই", আর খৃষ্টানগণ বলিত, "য়াহ্দীদের ধর্ম একেবারে ভিভিহীন" (কু রআন ২ ঃ ১১৩)। হ্যরত (সা)-এর জীবদশায় তাঁহার অধীনে খৃণ্টান প্রজা ছিল এবং বিভিন্ন পোরের সহিত সমন্ধ নিস্পত্তি-চুক্তি ধারা প্রতিবিঠত হুইত। এক চুক্তি অনুসারে নাজরানের चुञ्छानभन यणमिन जिथ्हाः (वित्ययं कत्) मिरव अवर मूजलयान-দিগকে সাহায্য করিবে ততদিনের জন্য তাহাদিগকে ধর্মের স্বাধীনতা ও তাহাদের নিজেদের বিষয়াদি নিয়ন্ত্রণের অধিকার প্রদান করা হইবে। এই সময়ই জিষ্য়াঃ না দেওয়া পর্যন্ত কিতাাবীদের সহিত যুদ্ধ করিবার জন্য কু'রজানে নির্দেশ দেওয়া হয় (কু'রজান ১ ঃ ২৯)। হষরত **'উমার (রা)**–এর শাসনকালে মুসলিম রাজা বিভার লাভ করিলে নাজ্রানের চুজিকে মোটামুটভাবে অনুসরণ করিয়া তিনি বিজিত দেশসমূহের সহিত চুজি সম্পাদন করেন। এশিরা মহাদেশের বিভিন্ন শহরবাসিগণ মুসলিম অধিনায়কগণের সহিত মিল্লতাচুক্তিতে আবদ্ধ হন। চুক্তির শর্তাবলী বিভিন্ন ছানে বিভিন্ন প্রকার হইলেও জিষ্যাঃ প্রদানের শর্ত প্রতিটি চুক্তিতেই বর্তমান ছিল। মিসরের রাজধানী মুসলিমদের অধিকারে আসার সলে সলে সমগ্র দেশই মুসলিমদের অধিকারভুক্ত হয়। বড় বড় নগর ও প্রদেশসমূহের শাসনভার মুসলিম শাসনকর্তাদের উপর ন্যন্ত হয় , জনসাধারণ পূর্বের ন্যার কর দিতে থাকে এবং তাহাদের সামাজিক ও ধর্মীয় জীবনে কোনরূপ হস্তক্ষেপ করা হয় নাই। কোন কোন সময় কোন কোন অঞ্চের সমস্ত অধিবাসী ইসলাম গ্রহণ করিলে তথাকার গির্জাই মসজিদে পরিণত হয়। মুসলিম সামাজ্যের সর্বন্ধই সন্পত্তির অধিকার প্রচলিত নিয়মানুসারে রক্ষা করা হইত। ইরাকবাসীদিপকে তাহাদের ভূমি মুসলিমগণের সমণ্টি-গত থার্থে চাষাবাদ করিতে দেওয়া হয়। নাজ্রানের শৃস্টানদিগকে ইরাকে ছানাডরিভ করা হইলে ভাহাদের কেচু কেহ ইরাকে না পিয়া মদীনাতেই বসবাস করিতে থাকে। খৃস্টানদের বর্ণনা হইতেই জানা যায় যে, হয়রত 'উমার (রা) অমুসলিম প্রঞাদের প্রতি দয়ার্চ হিবেন। কোন কোন শাসনকর্তার ব্যক্তিগত খামখেয়ালের ফলে পরবর্তীকালে খৃস্টানদের প্রতি প্রদন্ত মর্যাদা ও জাচরখে অসংগতি পরিজঞ্চিত হইলেও আরবের বিভিন্ন শহরে গির্জা নিমিত হইয়াছিল : এডেসার পির্জা পুনঃছাগনে **ঘলীফা সাহা**ষ্য করিরা-ছিলেন। আল-ওয়ালীদ প্রয়োজনবোধে দাসিশকের প্রধান সির্জা

মসজিদের অন্তর্ভু করেন। উমায়্যা মূপে খৃস্টানগণ সরকারী উচ্চ পদসমূহ অধিকার করিতে পারিত। হষরত মু'আাবি'য়া (রা)-এর খৃস্টান সেক্রেটারী ছিল। 'আবদু'ল-মাালিকের শাসনকাল পর্যন্ত সিরিয়া ও মিসরে রাষ্ট্রের হিসাব-পর শ্রীক ভাষায় রাখা হইত। খৃণ্টানগণ মুসলিম সৈন্য বিভাগেও কাজ করিত এবং জিষ্রাঃ হইতে অব্যাহতি পাইত। য়াহ্দীগণ মুসলিম অধিকৃত কয়েকটি শহরেই বাস করিত , কারণ তাহারা খৃষ্টানদের প্রতি শুরুভাবাপন্ন ছিল। উপৰ্বতন ধৰ্মীয় নেতা নিৰ্বাচনে কোন কোন সময় খলীকা হস্তক্ষেপ করিতেন। ইরাকের 'আরব বংশীয় খৃস্টানগদ (বানু তাগ্'লিব) ছতত্ত একটি ত্রেণী ছিল, তাহারা জিয্য়ার পরিবর্তে বিভণ যাকাত দিত। মুসলিমগণ অধিকাংশ সময়ই শৃস্টানদের সহিত বজুভাবাপন্ন ছিল এবং খলীফা খৃন্টান কবিগণকে সরকারী কার্মে নিযুক্ত করিতে ধিধাবোধ করিতেন নাঃ বিশেষত জাল-আৰ্ডণলকে সভা-কবি নিযুক্ত করা হয়। ধলীকা আবদু'ছ-মালিক মিসর, সিরিয়া ও ইরাকে কর পদ্ধতির পরিবর্তন সাধন করেন। তিনি অমুসনিমদের উপর ব্জিগত কর ধার্ষ করেন। এই করে আদায়ের রশীদ ছিল সীসার চাক্তি। উহা সাধারণত করদাতার সন্ধায় বা হাতের কব্জীতে বাঁধিয়া দেওয়া হইত। দ্বিতীয় 'উমার (রা) সকল অমুসলিমকে সরকারী চাকুরী হইতে পদচ্যুত করিবার আদেশ জারী করেন। কিন্ত<sup>্</sup>ঐ সময় এমন এক বিশৃশ্বল অবস্থার *স্*তিট হয় যে, উহার ফলে উক্ত আদেশ কার্যে পরিপত হইতে পারে নাই। তিনি এখন কতকণ্ডী জকুরী সাময়িক আইন প্রশয়ন করেন, · যাহা প্রথম 'উমার (রা) প্র<del>ণয়ন ক</del>রিয়াছিলেন বলিয়া দাবী করা হয়। এই সাময়িক আইন দারা অমুসলিম প্রজাদের উপর কয়েকটি বিধি-নিষেধ আরোপ করা হইয়াছিল এবং তাহাদের পরিচয়স্বরূপ তাহা-দিগকে বিশেষ কোমরবন্দ ( যুদ্মার ) পরিধানের আদেশ দেওয়া হইয়াছিল। ২৯/৮ম শতাব্দীর শেষের দিকে অমুসলিম লভাদের (মিংশমী) শাসন সংক্রান্ত আইনের প্রধান প্রধান ধারাসমূহ নির্ধারিত করা হয়। এইরূপে এক সময়ে এই নীতি গৃহীত হয় যে, কোন ন্তন সির্জা প্রস্তুত করা যাইবে না, তবে পুরাতন সির্জা মেরামত করা চলিবে। হ্যারানু'র-রাশীদ খৃস্টানদিগকে মুসলিমগণের ন্যায় পোশাক-পরিচ্ছদ পরিধান করিতে নিষেধ করিয়া এক অরুরী সাময়িক আইন ছারী করেন। কিন্তু মাামূনের রাজত্বকালে কাল পোশাক পরিহিত খৃণ্টান সদার ওক্রবারে জাক-জমকের সহিত অন্বারোহণে মসজিদ পর্যন্ত গমন করিত এবং তৎপর তাঁহার প্রতিনিধিকে সালাতে যোগদানের জনা তথায় রাখিয়া চলিয়া আসিত। কখনও কখনও মুসলিম জনসাধারণ খৃণ্টানদের অবা– রোহণের প্রতিবাদ করিত। ফলে তাহাদের ধর্মীয় মিছিলের উপর বিধি-নিষেধ আরোগ করা হইত। স্থান বিশেষে কর র্ছি করা হইত। খুস্টান চিকিৎসকপণ রাজদরবারে প্রিম্নপাররাণে প্রসিদ্ধ হইয়া উঠে। কিন্তু তাহাদের প্রভাব সর্বদা ভালরূপে কার্যকর হইত না। বহ খৃণ্টান সরকারের বিহাসভাজন হইয়া দায়িত্বপূর্ণ পদে প্রতিষ্ঠিত ছিল। খলীফা আল-মৃতাওয়াক্কিলের সেক্রেটারী একজন খুস্টান ছিলেন, অপরপক্ষে নবম শতাব্দীতে খৃস্টানদের বিরুদ্ধে কডকগুলি বিত্ক্যুলক প্ৰবন্ধ লিখিত হয়- 'আলী ইৰ্ন সাহ্ল রাকান আত' তণবারী (মৃ. ৮৬০) এবং আবু 'ঈসাা মৃহণদমাদ আল-ওয়ার-রাকে (মৃ. ১০১)-এর প্রবন্ধসমূহ দৃশ্টাভবরণ এ ছলে উল্লেখ করা যাইতে গারে, ফলে ২৬৬/৮৫০ সনে আর-মুডাওয়াক্কিল

দৰনমূলক আইনওলি ভীৱতর করেন। তিনি আইন করেন যে, সুহের বাহিরে খৃস্টান পুরুষকে হলুদ রঙের গলবন্ত (ত'য়েলাসাান) ও যুলার (কোমরবন্দ) এবং মহিলাকে ঘরের বাহিরে হলুদ রঙের চাদর পরিধান করিতে হইবে। অবারো*হ*ণ করিতে **খৃ**ণ্টানাদিপকে কার্চনিমিত পা-দান ও জিনের পশ্চাতে দুইটি পোলক অবশাই রাখিতে হইবে। পুরুষদিগকে (বা ফ্রীতদাসদিপকে) বিশেষ ধরনের পরিচ্ছদ (পি'য়াার) পরিধান করিতে হইবে। বেসামরিক সরকারী চাকুরী হইতে খৃপ্টানদিগকে পদচ্যুত করা হইয়াছিল। সকল নৃতন গির্জা ডাঙ্গিয়া ফেলিতে হইত এবং উৎস্কাদিতে প্রকাশ্যভাবে ক্রস পরিধান করিতে পারিত না**, কবরজ্**মিকে সমতল করিতে হইত। এই আইন জারী করার চারি বংসর পর তাহাদিগকে জরারোহণ করিতে নিষেধ করা হইল এবং দুইটি হলুদ রডের দুর্রাণিআঃ (ফাতুয়া) পরিধান করিবার জন্য ভাহাদিগকে নির্দেশ দেও**রা হইল**। তবে বাস্তব ক্ষেত্রে এই সকল আইন সর্বদা কার্যকরী করা হইত না। কারণ বৃস্টানগণ সকল সময়ই বেসামরিক সরকারী চাকুরীতে তো নিষ্তু ছিলই, অধিকল্ত তাহারা সৈন্য বিভাগেও নিষ্তু ছিল। ৰুওয়ায়্হী ও ফাাতি মীগৰ সৰ্বপ্ৰথম খৃন্টান্দিগকে মন্ত্ৰীপদে নিৰুক করেন। খৃণ্টান সেক্রেটারীদের অসাধুতা সম্বন্ধে বিশেষত অর্থ-বিভাগে সর্বদাই অভিযোগ হইত , অথচ এই বিভাগে নিয়োগের প্রায় একচেটিয়া অধিকার তাহারাই ভোগ করিয়া আসিতেছিল। এই বাবহা মিসরে উনবিংশ শতাব্দী পর্যন্ত প্রচলিত ছিল ৷ বুওরায়্হী ও ফাাতি মীদের পরবর্তীকালে শাসনকর্তাগণ প্রায়ই জনসাধারণ অপেকা অধিক পর্যতসহিদু ছিলেন। মধ্যবুপের শেষের দিক পর্যন্ত মোসোপ-টেমিয়া মুসলিম সাম্রাজ্যের খৃস্টানদের প্রধান কেন্দ্র হিল ।

(২) আইনগত মর্যাদাঃ জন্যান্য ক্ষেত্রের নাায় এক্ষেত্রেও আদর্শ-বাদীদের নিয়ম-পদ্ধতির সহিত ঐতিহাসিক ঘটনায় সংগতি দেখা যায় না। আদর্শবাদীরা জনসাধারণের শৈষিত্র্য ও শাসনকর্তাদের বেচ্ছাচারিতার নিশা করেন।

আইন অনুসায়ে প্রায় সকল দিক দিয়াই মুসলিমগণ অপেকা
যি ত্রমীগণ কম মুর্যাদাসক্ষা। আইন যি ত্রমীর জীবন ও সম্পত্তি
রক্ষা করে বটে; কিন্তু আইনত তাহার সাক্ষ্য মুসলিমের বিরুদ্ধে
প্রথ্যাধ্য নহে। এক প্রাথমিক মতে নিত্রমিতি আইনিল বিরুদ্ধে
যে কোন একটির কারণে যি ত্রমীরা রাষ্ট্রের আইনগত নিরাপতা
ব্যবস্থার অন্তর্ভুতি থাকে না। যথাঃ মুসলিমদের বিরুদ্ধে মুদ্ধ করিবার
অন্তর্ভারা, মুসলিম রমণীর সহিত বাভিচার, মুসলিম মহিলা বিবাহ
করিবার প্রচেত্টা, কোন মুসলিমকে ধর্মান্তরিত করিবার প্রচেত্টা,
রাজ্পথে মুসলিমের উপর দস্যর্তি, কাফিরদের ওত্তচররাণে বা
প্রথ্যক্ষিকরাণে কার্য করা অথবা কোন মুসলিমকে হত্যা করা।

(৩) সামাজিক মর্যাদা ঃ খৃশ্টানগণ অন্যান্য যি শ্নী সন্দ্র্রারের মত রাজ্যে দ্বিতীয় পর্যায়ের নাগরিক বলিয়া গণ্য হইত। খৃশ্টানদের লোকসংখ্যার আধিকা, শাসন ব্যাপারে তাহাদের প্রভাব এবং কতিপয় ভরুত্বপূর্ণ রুভিতে বিশেষত চিকিৎসা ক্ষেল্লে তাহাদের আধিগতোর কারণে তাহাদের আইনগত অক্ষমতায় ওরুত্ব কতকটা শিথিল হুইতে থাকে। বহু শহরে একমার বিশ্বেমীই চিকিৎসক ছিল। সুদের কারবার মুসলিমদের জন্যা নিষিদ্ধ বলিয়া বণিক ও পোন্ধার-রূপে মিশ্বিমীদের অভাত সুবিধা ছিল এবং এই কারণেই স্বর্ণকার ও জহরীয় ব্যবসায়ে তাহাদের একচেটিয়া অধিকায় লাভ হয়। কোন কোন মিশ্বেমী ধনী ছিল এবং তাহাদের ধনৈহর্থের মৃশ্টতাপূর্ণ

(গ) তুরক্ষ সাম্রাজ্যঃ তানজ'ীমাতে যুগের প্রারম্ভ হইতেই (১৮৩৯ খু.) তুর্জ সায়াজ্য মুসলিম রাজ্রের শাসনতাত্তিক পুরাতন রীতিনীতি ক্রমশ বর্জন করিতে আরম্ভ করে এবং উহার ফলে মুসলিম রাক্টের অধীন খুস্টানদের প্রতি আচার-ব্যবহারে মৌলিক পরিবতীন সাধিত হয়। উনবিংশ শতাব্দীর আরম্ভ পর্যন্ত মুসলিম সাম্রাজ্যে মোটামুটি হ'ানাফী মায'হাব মতে যি:"মীদের প্রতি অনুঠেয় আচার-বাৰহার খুস্টানদের প্রতি প্রযুক্ত হইত । খুস্টানদিপকে 'জিয্য়াঃ ই-গে বেরাান' (পারসিকদের ন্যায় জিষ্যাঃ) দিতে হইত। ইহাকে তুরস্কে অধিকাংশ সময় খারাজি বলা হইত (জিষ্যাঃ ও খারাজি প্রবন্ধ প্র.)। করদাভার আধিক সাম্য্যানুসারে এই কর তিন শ্রেণীর লোকের উপর ধার্য করা ছইত। D'Ohsson (Tablean, iii. 4 প.) বলেন যে, তাঁহার সময়ে (১৮০০ খৃণ্টাব্দের কাছাকাছি সময়) অমুসলিমদের নিকট প্রতি বৎসর কর আদায়ের যোল লক্ষ ফরম বিলি করা হইত; তন্মধ্যে ৩০,০০০ রাজধানীতেই বিলি হইত। খুফ্টানদের গিজা নিমাণ ও প্নঃপ্রতিষ্ঠা সম্পর্কে বিধিবদ্ধ আইন নীতিগতভাবে প্রতিপালিত **হইত। হ'নাফী** মাষ্'হাব মতে স্বাভাবিকভাবে নফটপ্রা<del>'</del>ত গির্জা <del>মেরামত করার</del> অনুমতি ধাকার উহা মেরামত করা হইত। কিন্ত ষে পিজা খৃণ্টানগণ কর্তৃক ইচ্ছাকৃতভাবে ধ্বংস করিয়া দেওয়া হইত তাহা পুন:ছাপন করা হইত না। যাহা হউক. শায়খযাাদাঃ 'মুল্তাক'।'-র বাাখার ( মাজ্মা'উ'ল-আন্হর, কনস্ট্যান্টিনোপল ১২৭৬ হি., ৪১৫ পৃ.) অভিষোগ করেন যে. তাহার সময়ে (১৬৬৬ ৰু.) এই নীতিগত পাৰ্থকা যথাখডাবে পালন করা হইত না। অবশ্য ষোড়ৰ ৰতাকী হইতে গিজা নিমাণ ও ইহা মেরামত বিষয়ে বৈদেশিক খুস্টান রাষ্ট্রের প্রতিনিধিগণ পুনঃপুনঃ হস্তক্ষেপ করিতে থাকে। ভুকী বিজয়িগণ কোন গির্জাকে মগজিদে পরিণত করিয়া থাকিলে **উহা সাধারণত ইসলামের যুদ্ধ আইন অনুসারেই করা হই**য়াছিল। কনস্ট্যান্টিনোপলে কোন খৃস্টান অধিবাসী না থাকায় ১৪৫৩ খৃস্টাকে আশ্লা-সৌঞ্চিয়া পির্জাকে মসজিদে পরিণত করা হইয়াছিল।

ভুরকের 'ক'াানুন-নাামাহ্'গুলি প্রত্যেক যুগের শার্যপু'ল-ইসলাাম কর্তৃক শারী'আতসম্মত বলিয়া সম্থিত হইবার পরে কার্বে পরিএত করা হইত। ঐগুলিতে অমুসলিমদের সম্পর্কে কতকগুলি বিশেষ ধারা বাকিত। প্রথম সুলায়মানের আমলের এক ক'াানুন-নাামার বলিত আছে বে, বে সকল অপরাধের শান্তিস্বরূপ জরিষানা করা হর এমন কতিদ্য অপরাধে অমুসলিমদের উপর ভরিষানা মুসলমানদের উপর ধার্যকৃত জরিষানার মাত্র অধ্বক হইবে (TOEM-এর পরিশিচ্ট্রাদে

প্রকাশিত বিতীয় ক'াানূন-নাামাহ, ৩খ, ৩, ৪,৬)। উক্ত ক'াানূন-নাামায় অমুসলমানদের উত্তরাধিকার সম্বন্ধেও নির্দেশাবলী রহিয়াছে।

অন্যান্য মুসলিম রাস্ট্রের অধিবাসীদের ন্যায় তুর্ছ সাম্রাজ্যেও ্খৃস্টানগণ সংখ্যালঘু সম্পূলায় ছিল। যাহা হউক, তুরক সাম্রাজ। প্রতিষ্ঠার পর এমন এক পরিস্থিতির উত্তব হইল, যাহার ফলে তথা-কার খৃণ্টান প্রজাদের অবস্থা তদানীত্তন অপরাপর মুসলিম রাস্ট্রের ঘুস্টান প্রজাদের অবহা হইতে সম্পূর্ণ ডিল হইয়া উঠিল। বিথিনিয়ার অভিজাত খৃণ্টানদের সহিত রাস্ট্রের প্রতিষ্ঠাতা 'উছ'মান ও ওর-খানের বহ জেন-দেন ছিল এবং তাহাদের কেহ কেহ অনতিবিলম্বে নব-বিজেতাদের স্বার্থ ও নীতি মানিয়া লইল। এশিয়া মাইনরে তখনও খৃণ্ট ধর্ম বহল পরিমাণে প্রচলিত ছিল এবং রুমের (এশিয়া মাইনরের) তুকীগণ শারী আত-বিরোধী যে মরমীবাদকে ইসলামের সহিত জড়িত করে তাহার সহিত তথাকার খৃস্টানগণ নিজেদেরকে খাপ খাওয়াইয়া লয়। ফলে সেখানে বহু লোক দীর্ঘকাল যাব**ৎ বৃ**স্ট ধর্ম ও ইসলামের মিশ্রণে পঠিত ধর্মমতে বিরাসী থাকে। ইহা পরিবক্ষিত হয় সিমাওনা ওপ'লু বাদ্রু'দ-দীনের নেতৃছে দরবেশ বিলেহে (তু. Babinger, in Isl., xi), বেক্তাাশীগণের বিশ্বাস ও ধর্মানুষ্ঠানা-দিতে এবং খৃস্টান ও মুসলিমদের সমবেতভাবে কতিপয় সাধুপুরুষের বন্দনায় (তু. Hasluck, Christianity and Islam under the Sultans, Oxford 1929)। এইরাপ খুস্টীয় ইসলাম মিত্র ধর্মমত, রেবিয়ন্দের তথাকথিত ক্রিপ্টো খৃস্টানদের মধ্যেও দেখা যায় ( তু. Hasluck, in Journal of Hellenic Studies, xli, 199 প.)। পঞ্চদশ শতাব্দীতে তুরুক সাম্রাজ্য সূপ্রতিদিঠত হইবে সুলতশানগনের শাসন-পদ্ধতিতে খাঁটি ইসলামী ধর্মমত প্রাধান্য লাভ করে। সুলতাানপপ বারবার অনিচাবান ধর্মমতাবলমীদের বিরুদ্ধে কঠোর ব্যবস্থা গ্রহণ করেন।

এই যুগেই তুরক সাদ্রাজ্য মুরোগের শুন্টান অধ্যুষিত অঞ্চলভলি অধিকতর সংখার ত্রীয় রাজ্যভুক্ত করে। পূর্ব প্রেস, উত্তর
মাাসিডোনিয়া, বোসনিয়া এবং ক্রীট বাজীত কোন বিজিত অঞ্চলের
প্রজারাই অধিক সংখ্যার ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হয় নাই। মুরোগে
মুসলিমগণ নিতাত সংখ্যালঘু হিল। সরকার ও শাসক সম্প্রদায়
শক্তিশালী থাকা অবধি এই সংখ্যালঘুতা রাজনৈতিক গছতিতে
কোন প্রভাব বিস্তার করিতে গারে নাই। কিন্তু এই শাসকমন্ত্রীর
নধ্যে এবং তাঁহাদের শক্তিশালী সৈন্যবিভাগ জানিসারিদের মধ্যে
অধিক সংখ্যায় মুরোগের প্রীক ও স্লাভ জাতীয় খৃস্টানিদিগকে
নিয়োগ করা হইত এবং তাহাদের আজীয়-শক্তনদের মধ্যে যাহারা
ইসলামে দীক্ষিত হয় নাই তাহাদের সহিতও অধিকাংশ সময়ই
বক্তপূর্ণ সম্পর্ক রক্ষা করা হইত। (এইরাপ দৃশ্টান্ত বহু আছে,
তর্গান্ত এছলে উল্লেখ করা ঘাইতে গারে।)

খৃণ্টানদের অধিকাংশের প্রতি অতাত সহান্তৃতি প্রদর্শন করা হইত। বহ খৃণ্টান রাষ্ট্রের বিচারালয়ের বিভালসমূহে নিয়োজিত থাকিয়া অকত্বপূর্ণ প্রশাসনিক দায়িত সম্পাদন করিত (Crusius, Turcograecia, p. 14)। এতত্বাতীত রাষ্ট্রের বহ উচ্চপদ্র ব্যক্তির, এমন কি খয়ং সুলতানসংগরেও, তাঁহাদের হেরেমের মধাস্থতায় সামাজ্যেও সামাজ্যের বাহিরে বহ খৃণ্টান আত্মীর ছিল। সুত্রাং রাষ্ট্রের অভাতরীণ ও বৈদেশিক নীতিতে প্রায়ই প্রমত্সহিক্তার এমন ব্যবহাদি পৃথীত হইত যাহা ইসলামী আইনের

অনুশাসনের বেশ কিছুটা বিরোধী ছিল। বিজয়ের প্রাথমিক অবস্থার গণ্ডগোরের পর কনস্ট্যান্টিনোপর ও তথাকার খুস্টান অধিকাসীদের সহিত কিরাপ ব্যবহার করা হইয়াছিল ইকাই ভাহার প্রকৃষ্ট দুষ্টার । বিতীয় মৃত্যালয়াদ খীয় নতন ভাজধানীকে লীক দেশীয় খস্টান ঘায়া পুনরায় জনপূর্ণ করিতে যখাসাধ্য চেণ্টা করেন। অধিকন্ত তিনি সেখানে বিজয়ের অব্যবহিত গরেই একজন সর্বোচ্চ খস্টান ধর্মবাজ্ক নিৰ্বাচনের ব্যবস্থাও করেন (ত. Fr. Giese, Die Stellung der christlichen untertanen im Osmanischen Reich. in Isl., xix., 1931, р. 264 প.)। যোড়শ শভাব্দীতে মাঝে মাবে খস্টান্দিগকে যুসলিম করিবার অথবা গির্ছাঙ্গিকে খসন্ধিদে পরিণত করিবার ভাকাশ্বা কোন কোন মুসলিম সুলভাগানের অন্তরে উদয় হইয়া থাকিতে পারে, কিন্তু তাহা কখনও কার্যে পরিপত হয় নাই। সময় সময় এইরূপ ভাবাবেদ আছ্মকাশ করিলেও তুরুক সামাজ্যের সর্বর পর্ধর্ম-সহিষ্ণতাই বিরাজ্মান হিল। রাজ্ধানীর ফানার মহয়ার প্রীকদেশীয় এক ধনী অভিজাত সম্প্রদার বাস করিবার অনুমতি পায়। "খৃস্টানদের ওছ" বলিয়া পরিচিত Michael Kantkuzenos-এর ন্যায় প্রভাবদালী ব্যক্তি যোড়দ শতাব্দীতে এই সম্প্রদায়ে জন্মগ্রহণ করেন ( Jorga, GOR. iii. 211) এবং এই সুবিখ্যাত ফানারীয় (Phanariote) বংশ ্হইতেই তুরুক্ক সরকার পোটিতে দোভাষী এবং দানিউব রাজ্যগুলির শাসনকর্তা নিযুক্ত করেন।

ষতদিন পর্যন্ত খুস্টানদের পারিবারিক, ধর্মীয় ও পাখিব বিষয়াদি জনসাধারণের শান্তি-শৃংখলা ঝাহত করে নাই তত্দিন পর্যন্ত তাহাদের এই সকল বিষয় সরকারী নিয়ত্তপ হইতে সম্পর্ণ মক্ত ছিল। সরকারের এইরাপ মনোভাবের কারণেই যোড়শ শতাব্দী হইতেই রোমান ক্যাথলিক প্রচারকরণ প্রাচ্য-ধস্টানদিপ্রকে ভাহাদের মতে দীক্ষিত করিবার জন্য প্রেরিত হইতে থাকে। খস্টানদের বিভিন্ন ধর্ম-সম্প্রায়ের প্রতি সরকার কোন প্রকার প্রকারিত করেন নাই। হালেরীতে তুরুক্ত দেশীয় পাশাপণ রোমান ক্যাথলিক ও প্রটেস্ট্যান্টদের ধর্ম-করহে সহিষ্ণু মনোভাব প্রদর্শন করিতেন (R. Gragger-az aras Turkisch-Ungarische Kulturbeziehungen, Literaturden kmaler aus Ungarns Turkenzeit, in Ungarische Bibliothek, i., no. 14. Berlin 1927)। অগর পক্ষে যাজকগোল্ডীর অনুসর্বকারী গ্রীকদের মধ্যে শুরুতর দলসত অন্তর্থন্দ বাঁথিলে সংতদশ শতাব্দীর প্রথমার্থে ধর্মবাজক Cyrillus Lucaris-এর দল রোমান ক্যাখলিকদের বিরুদ্ধে এক স্নিদিল্ট মনোভাব প্রহণ করে, ফলে তুর্ত্ত সরকারের গক্ষে এ সম্পর্কে নিরপেক্ষতা অবলম্বন করা সম্ভব হয় নাই। কারণ সেই সময় ভুব্লক সরকার ব্যস্তীত অপর কেহই গ্রীকদের রক্ষাকর্ত্তা ছিল না। ক্**ন্টানদের প্রতি** ভূত্ত**ে সরকা**র ষোটামটি উদার মনোডাব গোষণ করিত।

অবশেষে যে সকল খৃশ্টান রাউর সহিত ভূরক সর্কার বিছতা চুক্তিতে আবদ্ধ হইতেছিল তাহারা ভূরক সারাজ্যের অধিবাসী খৃশ্টানদের বার্ধে অভিশর তৃৎপর হইরা উঠিল । ইহার ক্ষেত্রই পরিক্ষেত্র ভূরক সরকারের উপার মনোভাবে পরিববর্তন দেখা দিল । প্রথমে ক্ষেক্ত শতাধী পর্যন্ত যে সকল বিদেশী খৃশ্টান সামুদ্রিক বন্ধরে অবস্থানের অনুমতি গাইরাছিল তাহারা মুন্তা'মিন (অভরপ্রশন্ত) শ্রেণীর অভর্তু ভূহত । তৎকালে আইনের চক্ষে ধর্মের নাম ও ভাভিতে বিশেষ কোন

भार्थका विकासन दिव ना : कार धर्म ७ व्यक्ति छेडळकरे 'विद्याल' नाथ प्रकृष्टिक क्या व्हेंस्ट । युक्तार राजन विजनी हेमबान सर्ज দীকিত হওরামারই যে সম্প্রাংশ সুহতারের অধীনত্ব সুসলমান প্ৰকাৰ অৱৰ্ভ ভ হইয়া গড়িত। কাৰঞ্জনে ভূৱত সাঞ্জলে শৃক্টানালয় বিভিন্ন সম্প্রদায় বুবাইতেও **'নিয়াত' <del>বজা</del> ব্যবহৃত করিত আনিত।** বৈদেশিক শক্তির মধ্যে ভ্যা**টকান সর্বপ্রথম তুরুছের স্টান্দের মৃত্যি** জনা অস্তুসর হয়। তর্ভের বিরুদ্ধে ধর্মধন্তের প্র<del>ত্তির বালের</del>ে পোপদের সনিদিশ্ট অংশ গ্রহণে ইহা বহবার প্র**মাণিত হট্যাছে**। রোমে গোপের মহলাসভার অনাতম সদস্য Protettore di Levante তাঁহার প্রতিনিধির মধাছতার পেরা অঞ্চলের ল্যাটন রোমান ক্যা**খলিক সম্প্রদায়ের উপর প্রভৃত প্রভাব বিস্তার** করেন। **অপরাদর** খুস্টান সম্প্রদায়ের ন্যায় এই সম্প্রায়ও কনস্ট্যান্টিনোগর বিজ্ঞের পর প্রশাসনিক বাধীনতা উপভোগ করে : খস্টানদের ধর্ম সংরক্ষণ তাহাদের অভিপ্রায় অনুযায়ী হইত। সেই সমর ভুরঙ সরকার তাহাদের ধর্মের উপর হন্তক্ষেপ না করার নীতি অনসরৰ করিয়া চলেন (G. Young, Corps de Droit Ottoman, Oxford 1905, ii., 124) এবং খণ্টান প্রজাদিক্সক অধিকতর প্রত্যক্ষ নিয়ন্ত্রণাধীনে রাখিবার স্থোপ-স্বিধা গ্রহণ করেন নাই। এই উদার নীতির কারণেই তুরত্ব সরকার খুস্টানদের অপেক্ষাকৃত অধিক শক্তিশালী অপর রক্ষাকর্তা স্থান্সের রাজার প্রতিবাদ জনায়াসে প্রহণ করেন। ১৫৩৫ খুস্টাব্দের চুক্তি সম্পাদিত হইবার পর্ব **হইতেই** ফান্সের রাজা জেরুযালেমের ভমধ্যসাগরের পর্বদিকর অঞ্চলসমছের ও তক্তকর রোমান কাাখলিকদের প্রতিনিধি-সালিবরূপে কাচ্চ করিছে আরম্ভ করেন। ফরাসী গাদরী ও ধর্ম-প্রচারক এবং ফরাসী **ঘস্টান**-বন্দী ভিন্ন অন্য দেশীয় পাদ্য়ী, ধর্ম-প্রচারক ও বন্দীর ক্ষেত্তে ফ্রান্সের এই হন্তক্ষেপ সমভাবে বরদাশত করা হাইত। এই কারণেই ভরত্তের সহিত ফান্সের ক্টনৈতিক চুক্তিতে আবদ্ধ হওয়ার ব্যাপার**টি মরোপের** খৃণ্টানদের নিকট সঙ্গত বলিয়া গৃহীত হয়। রোমান *ক্*যা**খলিকগ**ণ ব্যতীত অন্য খুস্টানগণও সময় সময় ফান্সের আত্রর প্রার্থনা করিত। ১৬৩৯ খণ্টাব্দে সার্বডৌম ধর্মযাজক বয়ং করাসী রাজার নিকট এই আবেদন জানান যে, তিনি যেন নিজেকে প্রাচ্যের গির্জাসমূহের রক্ষাকারী-রূপে হোষণা করেন। ১৬৭৩ খুস্টাব্দে বিদেশী রোমান ক্যা**থলিকদে**র রক্ষকরণে ফরাসী রাজার দাবী বীকৃত হর। ১৭৪০ গুস্টাবল ১৬৭७ बुग्हेरस्यत नर्जावकी मृहङ्ज स्म ( जू. G. Pelissie du Rausas, Le Regime des Capitulations dans l' Empire Ottoman, Paris 1911, i., 80 व.)। चन्होन्न नहांकीस्ट इन সমাট গ্রীসদেশীর নিঠাবান খস্টানদের ভতীর শক্তিশালী রক্তক্তরপ হটয়া উঠেন। কনসট্যান্টিনোপজের গতনের অব্যবহিত পরে সহান আইডান নিজেকে রোম সামাজ্যের উভরাধিকারীয়াগে গণ্য করিছে भारकन । धर्म विकास सम्म जनकारहरू जानानित्यानत करत रहकु गारहरूप ह धन्होन अधिकानज्ञम् अयः अहे नज्ञतन् पूर्वत्र शास्त्र-शास्त्री ज्ञितन मनियां वास करतः। चनतन्त्रक क्रम महकातः निर्धायान प्रश्लेमिक्क শক্তিশানী রাজনৈতিক অভারপে ব্যবহার করিতে বছবান হর। অব-শেষে তুরুক সান্তাজ্যের খৃস্টানদের গক্ষে রুলের ক্টনৈতিক প্রভিনিধিত্ব হতকেপের অধিকার কুইউক কারনার্জের ( Kucuk Kainardie ) শান্তি চুক্তিতে ( ১৭৭৬ ) স্বীকৃত হয়।

অণ্টাদশ শতাব্দীতে তুর্ক সামাজ্য দুর্বর হইরা সড়ি**ত্রে গুলাকভিত** 'ধর্মকণ' তুর্কের অভ্যবরীণ রাজনৈতিক পরিবেশে **তরুভার ক্ষিত্র**  দাঁড়ায়। রাষ্ট্র সম্পর্কে মুসলিখদের ধারণা ছিল যে, রাষ্ট্রের জমুসলিম-পণ নিজেরাই তাহাদের মঙ্গলামঙ্গলের থি স্মাদার। কিন্ত বিতীয় মাধ্যুদের রাজত্বালে খুস্টানগণের ভিতর বিপজ্জনক ঘটনাসমূহ সংঘটিত হওয়ার পর ইহা পরিস্ফূট হইয়া উঠিল যে. রাস্ট্র সম্পর্কে মুসলিমদের পূর্বমত পরিবতিত হওয়া উচিত। ইহাই তান্<del>জ</del>ীমাতি প্রবর্তনের প্রধান কারণ। খুস্টান প্রজাদিপকে যথাসাধ্য নিয়ন্ত্রণাধীন রাখিবার জন্য তুরক্ষ সরকার এখন হইতে মুসলিমও অনুসলিম উভয়ের প্রতি একই প্রকার সরকারী ব্যবস্থা গ্রহণ করিতে থাকে। তদনুসারে খলখানের খাত্'ত'-ই-শারীফ (১৮৩৯) মুসলিম-অযুসলিম নিবিশেষে সকল প্রজার প্রাপ, সম্মান ও সম্পত্তির পূর্ণ নিরাপতা ঘোষণা করে। পরবতী কতিপয় বৎসরের মধ্যে তদন্যায়ী কিছু কিছু প্রশাসনিক ব্যবহা অবলম্বন করা হয় । অপরপক্ষে খুস্টানদের ব্যাপারে বৈদেশিক শক্তির হস্তক্ষেপ অব্যাহত থাকে এবং ইহার ফলে বহু ঘটনা সংঘটিত হয়, তামধ্যে ১৮৫৩ খৃষ্টাব্দের ক্রিমিয়ার যুদ্ধ বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। ইতিমধ্যে ১৮৪৩ খৃঙ্গীব্দে তুরক্ষ সরকার ফরাসী ও ইংরেজ রাউ্ট্রুতকে এইরূপ আশ্বাস প্রদান করিতে বাধ্য হইল যে, ইসলাম ধর্ম যাহারা পরিত্যাপ করিয়াছে তাহাদিগকে মৃত্যুদণ্ড দেওয়া হইবে না ( Young, পূ. গ্র., ii., 11 প. )।

খৃস্টান প্রজাদের প্রতি তুরক্ষ সামাজ্যের নীতির ইতিহাসে ১৮৫৫ খৃস্টাব্দের ১০ মে তারিখের আইন সুবিখ্যাত। এই আইনে অমুসলিম-দের উপর মাথাপিছু কর রহিত হয় এবং সৈন্য বিভাগে তাহাদের নিয়োগের সভাবনা সহক্ষে বিবেচনা করা হয় (জিষ্যা: প্রবন্ধ ও ঐ প্রবক্ষের গ্রন্থবিবরণী দ্র.)। ১৮৫৬ খৃস্টাব্দের ১৮ ফেব্রুয়ারী তারিখের খাত্ ত -ই-হমাায়ূন দারা এতদ্সন্সকিত ব্যবস্থা পূর্ণতা লাভ করে। এই খাত্ ত'-ই-হমায়ুনকে তুরক সাম্রাজ্যে অমুসলিম-দের অধিকারের ম্যাগ্নাকার্টারূপে গণ্য করা ঘাইতে পারে। এই প্রসিদ্ধ নির্দেশনামায় বিভিন্ন ধর্মাবলম্বীদের অধিকার সম্বন্ধে বিভারিত ঘোষণা প্রদান করা হইয়াছে। সৈন্য বিভাগে অমুসলিমদের কার্য সন্পর্কে এই নির্দেশনামায় উজি আছে যে, 'মুজিকর' প্রদান করিলে ভাহারা সৈন। বিভাগের কার্য হইতে অব্যাহতি পাইতে পারে। এই কর 'বেদেন' নামে অমুসলিমদের উপর নিয়মিতভাবে ধার্য হইয়া আসিতেছিল। খাত্'ত্'∸ই-ছমাায়ূনের মমানুসারে এখন হইতে সর্বপ্রথম সাম্রাজ্যে বসকাসকারী বহু খৃণ্টান সম্পূদার তুরুক্ক সাম্রাজ্যের আইনের দৃশ্টিতে সরকারীভাবে যীকৃত হইল। তণমধ্যে বিশেষ শুরুত্বপূর্ণ সম্পুদায়সমূহের জন্য বিভারিত অধ্যাদেশ প্রণীত হইল ( এই শুরুত্ব-পূর্ণ সম্পুদারগুলি 'মিল্লাড' নামে অভিহিত হইত ); ১৮৬০ খৃস্টাব্দে আর্মেনিয়া দেশীর গ্রেগরী সম্পুদায়ের জন্য এবং ১৮৬২ খুস্টাব্দে গ্রীক খৃগ্টানদের জনঃ। ১৮৭০ খৃণ্টাব্দে তুর্ক সরকারের সহযোগিতায় বুলপেরিয়ার খৃস্টানদের জন্য অধ্যাদেশ অনুরাপভাবে রচিত হইল। কালক্রমে এই সম্পূদায়তনি সমজে এবং অপরাপর ক্ষুদ্র ক্রুদ্র সম্পূদায় সম্পর্কে অধিকতর বিস্তারিত ব্যবস্থাসম্বলিত বহু আইন, আদেশ, নিয়ম-পদ্ধতি প্রভৃতি জারী করা হইল। শেষোক্ত সম্পুদায়সমূহ এই: এন্টিয়ক ও জেরুযালেমের যাজক সম্পুদায়, মাউন্ট এথ্স, সার্বিয়ার গির্জা, নেস্ডোরীয় সম্পুদায়, ল্যাটিন সম্পুদায়সমূহ এবং রোমের সহিত সংযুক্ত বিভিন্ন গির্জা, ( আর্মেনিয়ান, ক্যালডীয়, মারোনাইট ও মিল-কাইট গির্জাসমূহ)। খৃণ্টানদিগকে পরিপূর্ণভাবে তুর্ক সাম্রাজ্যের প্রজারণে গড়িয়া তুলিবার উদ্দেশোই বহলাংশে এই বিধানাবলী রচিত ও বিঘোষিত হইয়াছিল। কিন্ত বহকাল পর্যন্ত উক্ত সম্পুদায়সমূহ ষায়ভ শাসনাধীনে ছিল বলিয়া এবং বিদেশী শক্তির হস্তক্ষেপের ফলে এই বিধানাবলী কার্যকরীকরণে অত্যন্ত অসুবিধার তৃণিট হয়। খাঁটি ধর্ম-সংসদসমূহকে যথাসন্তব ক্ষমতাতাত করিয়া ধর্ম-নিরপেক্ষ প্রতিষ্ঠানসমূহের ক্ষমতা বৃদ্ধি করাই ছিল সম্মকারের প্রধান নীতি। এই নীতির কলে অশেষ গোলযোগের সৃণিট হইল। নূতন নূতন নির্দেশ জারী করতঃ শান্তি-শৃঙখলা ছাগনের জন্য অবিরাম চেন্টা চালান হইল। মিদ্হণত পাশান-র (১৮৭৬) শাসনতত্তে ইসলামকে রান্ট্রীয় ধর্মরূপে ঘোষণা করা হয়। কিন্তু ইহার অব্যবহিত পরেই অপর ঘোষণার প্রচারিত হইল যে, সামাজ্যে খীকৃতিপ্রাণ্ড যে কোন ধর্ম অবলম্বনে কোন প্রকার বাধা-নিষেধ নাই এবং বিভিন্ন ধর্ম-সম্প্রদায়কে প্রদন্ত সকল অধিকার অবশাই রক্ষা করা হইবে (ধারা ১১)। নবম ধারা ভারা তুরক্ষ সাম্লাজ্যের সকল প্রজার ব্যক্তি-বাধীনতা ও সম্ভদশ ধারা ভারা আইনের চক্ষে তাহাদের সমতা রক্ষার দায়িত্ব প্রহণ করা হইল।

সংক্ষার সাধনের যুগে সংখ্যাগরিষ্ঠ মুসলিমদের মধ্যে অমুসলি
মদের বিরুদ্ধে প্রতিক্রিরাশীল মনোভাবের বিষয় তুরক্ক সরকারকে

সর্বদা বিবেচনা করিতে হইত। ইহার ফলে অমুসলিমদের প্রতি

আইনগত সমব্যবহারের নীতি কার্যকর করা বহুক্ষেত্রে কঠিন হইত।

খুস্টানদের রার্থ সংরক্ষণকরে সংক্ষার সাধনের জন্য সরকার

কখনই কোন চেল্টার গুটি করেন নাই। তুরক্ক-সাম্রাজ্য রীয় অমুসলিম
প্রজাদের প্রতি সমব্যবহার করিবে, এই চুক্তি আবার বালিনের

সন্ধিপত্রের (জুলাই ১৩, ১৮৭৮) ৬২তম ধারায় উল্লিখিত হয়।

ইহাতে অন্যানা বিষয়ের মধ্যে ইহা ছিরীকৃত হয় যে, জাতি-ধর্মনিবিশেষে প্রত্যেক ব্যক্তির সাক্ষাই আদালতে গুহীত হইবে।

পক্ষান্তরে খৃষ্টানদের পক্ষ লইয়া বিদেশী খৃষ্টান শক্তির হস্তক্ষেপের ফলে তাহারা স্বীয় আইনসঙ্গত তুরক্ষ সরকারের বিরুদ্ধে রাজদোহিতার মনোভাব ও কর্মপদ্ধতি গ্রহণ করিতে প্রেরণা লাভ করে। বিভিন্ন দলকে আমীকরণের যথাসাধা চেল্টা সরকার করিলেও বিভেদের কারণসমূহ পূর্বাপেক্ষা দৃহতর হইয়া উঠে। মুসলিমদের ও খৃষ্টানদের মধ্যে, বিশেষত শহরসমূহে, মেলামেশায় যে শান্তিপূর্ণ সম্পর্ক বিদ্যান ছিল, তাহা পরিবর্তন হইয়া এখন হইতে পরস্পরের মধ্যে ধর্ম-বিভেষের সৃষ্টি হইতে লাগিল। অন্যান্য উপসর্পের মধ্যে ধর্ম-বিভেষের সৃষ্টি হইতে লাগিল। অন্যান্য উপসর্পের মধ্যে আর্মেনিয়ার সোল্যোগইছিল স্বাপেক্ষা দুঃশ্বনক । ১৮৮৯ খৃষ্টাব্দে আর্মেনীয় প্রদেশসমূহে এই সকল গোল্যোগের সূচনা হয় এবং মুসলিম কুর্দ ও আর্মেনিয়া দেশীয় শৃষ্টানদের মধ্যে বহ দিন পর্যন্ত সাম্পুদায়িক শত্রতা চলিতে থাকে। এই সকল কারণেই আর্মেনিয়ারাসিগণ বারবার বিল্লাহ ঘোষণা করিতে চেল্টা করে। উহার ফলেই ১৮৯৭ খৃষ্টাব্দে কনস্ট্যান্টিনোপলের হত্যাকাণ্ড সংঘটিত হয়।

অবস্থার এইরাপ বিবর্তনের ফলে খৃষ্টান প্রজাদের সহিত আচরনের ব্যাগারটি আর নিছক ধর্ম-সমসাা রহিল না , বরং ইহা জাতীর সমস্যারাপে দেখা দিল (ন্তন অর্থে মিরাত ) এবং ইহা সামাজ্যের অন্যতম গুরুত্বপূর্ণ সমস্যার প্রিণত হইল। ১৯০৮ খৃষ্টান্দের বিপ্লব ও মিদ্হণত পাশা-র শাসনতত্ত পুনঃপ্রতিতিঠত হওয়ার পরও এই সমস্যার সমাধান সপ্তব হয় নাই। সামাজ্যের সকল প্রজাকে তুকী জাতিতে পরিণত করিবার জন্য একান্ত চেল্টা চলিতে লাগিল। প্রতিনিধিত্বমূলক সংসদগুলিতে কিছু সংখ্যক খৃষ্টান সদস্য অন্তর্ভুক্ত করা হইরাছিল এবং কোন কোন সময় খৃষ্টান মন্ত্রীও নিষ্কুক্ত করা হইত। অব-

শেষে ১৯১৪ বৃশ্চাব্দের বিষমুদ্ধের অবশাদ্ধানী ফলবরণ অবহার পরিবর্তন ঘটিল। এই সমায় অমুসলিমগণকে বহল সংখ্যার তুরক্ষের সৈন্য বিভাগে ভতি করা হইল, সঙ্গে সঙ্গে নবা তুলীদের অভ্যৱরীপ নীতিতে ধর্মনীতিবর্জিত বিবর্তন দেখা দিল। তুলী খাতীয়তার ভাব প্রাধান্য লাভ করিল। তুরক্ষের বিরুদ্ধে বিদ্রোহের আংশকায় সীমান্ত অঞ্চল হইতে বৃশ্চান্দিগকে অপসারণের ব্যবহা অবলম্বন করা হয়। ইহার ফলে আর্মেনিয়াবাসিগপ বিশেষভাবে ছতিগ্রভ হয়।

মদ্রোসের সন্ধির পরবতী ঘটনাসমহ হইতে প্রমাণিত হয় যে. খুস্টান অধিবাসীদের অধিকাংশই তুরুদ্ধের সহিত জড়িত থাকা অপেক্ষা যাধীনতা লাভ অথবা কোন খণ্টান রাষ্ট্রের অবর্ভুক্ত হওয়াকেই অধিক পছন্দ করিত। অপর পক্ষে তর্ক্ষের অধিবাসিগণও খুণ্টান প্রজাদের হুইতে বিচ্ছিন্ন হুইতে প্রবৃত ছিল। এই অবস্থার পরিপ্রেক্সিতে গ্রীসে বসবাসকারী তুকীদের সঙ্গে তুরুক্ষের গ্রীকদের বিনিময়ের চুক্তি ১৯২৩ খণ্টাবে লজানে সম্পাদিত হইল। কেবল কনস্ট্যান্টি-নোপর ও কভিগয় দীণের বেলায় এইরূপ বাবছা গৃহীত হইল না। প্রথম বিরম্বছের ঘটনাসমহের ফলে এশীয়-তর্কে আর্মেনিয়ান ও অন্যান্য খস্টানের সংখ্যা অত্যন্ত হাস্প্রাপ্ত হইল এবং অতি নঙ্গণ্য সংখ্যক সংখ্যালঘু খৃষ্টানদের সহিত তুর্ক সরকারের সংগ্রব রহিল। এই খুস্টানদের অধিকাংশই কনস্ট্যান্টিনোপলে বাস করিত। ১৯২৩ খুস্টাব্দের ল্জানের চুক্তির ৩৭—৪৫ ধারা অনুসারে সংখ্যা-লঘিঠদের সহিত তর্ভের অন্যান্য প্রভার অন্ত্রণ ব্যবহার করা তর্ভ সরকারের অবশা কর্তবা বলিয়া নির্ধারিত হইয়াছে। নিজেদের আইনগত বিধান অনুসারে সংখ্যালঘুদ্রগের জীবন-যাত্রা নির্বাহের অধিকার উক্ত চুক্তিতে বীকৃত হইয়াছে। ১৯২৮ স্প্রটাব্দের ৫ এপ্রিল শাসনতত্ত পরিবর্তনের ফলে পর্বে যে ধারা অনুসারে ইসলাম রাষ্ট্রধর্মরাপে নির্ধারিত হইয়াছিল উহা বাতিল হওয়ায় রাষ্ট্র একেবারে ধর্মনিরপেক হইয়া পড়ে (ভু. Tarih, Istambul 1931, IV, 213)1

श्रम्भको : (5) Tor Andrae, Der Ursprung des Islams und das Christentum, 1926; (3) Rothstoin, Die Dynastie der Lahmiden in Hira, 1899; (19) Noldeke, Geschichte der Araber und Perser zur Zeit der Sassaniden, 1879, (8) Cheikho, Christianisme en Arabie avant l'Islam, 1919, (c) Nau, Arabes Chretions 1933; (b) Moberg, The Book of the Himyarites 1924, (9) Dussaud, Les Arabes en Syrie avant l'Islam 1907, (b) Lammens, Les Chretiens a la Mecque (BIFAO, 1918), (5) Tritton, The Caliphs and their non-Muslim Subjects, 1930; (50) Mez, Die Renaissance des Islam, 1922, (33) Arnold, The Preaching of Islam, 1913. (53) Gottheil Dhimmis and Muslims in Egypt (Harper Studies, ii, 353) 1908; (86) Belin, Une Fetoua, in JA. 1851; (58) Margoliouth, The Early Development of Muhammedanism, 1914; (56) Hirschberg Judische und Christliche Lehren im vor-und fruhislamischen Arabien, Cracow 1939.

J. H. Kramers (S.E.I.)/আবসুল বাবেক

নিকাহে (کلاع) ( 'আ.) অর্থ বিবাহ। আডি-ধানিক অর্থ যৌনমিলন। কিন্তু কু'রলানে উহা খাস করিয়া বিবাহ চুক্তি অর্থে ব্যবহাত। এই প্রবন্ধে আইনত বৈধ অনুষ্ঠান হিসাবে বিবাহের আনোচনা করা হইবে। বিবাহে প্রথার জন্য 'উরস ৪.।

১। মসলিম বিবাহ আইনের কোন কোন বিশেষ অঙ্গ 'আরবদের প্রাচীন প্রচলিত ব্রীতির অংশবিশেষ। ইসজাসপর্ব মঙ্গে অঞ্জ বিশেষে এবং ব্যক্তি বিশেষের বিবাহ সন্দর্কে রাভয়া বিদামান থাকিলেও বিবাহের নিয়ম-কানন পিতৃ-প্রধান পছতির উপর প্রতিষ্ঠিত। এই কারণে পরুষদন প্রভাত **দ্বাধীনতা ভোগ ক**রিত। তাহা সত্ত্বেও বিবাহের ব্যাপারে প্রাচীন মাত-প্রাধান্যসূত্রত ধারুণ: সম্পূর্ণরূপে, লুগ্ত হয় নাই। জাহিলী যুক্তে বিবাহ সম্পর্ক উন্নত ধারণা পোষণ করা হইত বটে, কিন্তু নালীর মর্যাদা ভবন অভাত শোচনীয় ছিল। পাণি-প্রাথী, বর এবং কন্যার অভিযাবকের মধ্যে তখনকার দিনে বিবাহ-চুক্তি সম্পাদিত হইত, অভিভাবক হইতেন কন্যার পিতা অথবা নিকটতম পরুষ আত্মীয়। কনের **মতামতে**র কোন প্রয়োজন হইত না। ইসরামের পর্বেও প্রচ**রিত নির্মান্সারে** কন্যার যৌতৃক তাহার নিজের প্রাপ্য ছিল--তাহার **অভিভারকের নয়** ! বিবাহ বছনে আবছ নারী স্থামীর পর্ণ আধিপতোর অধীন হইত। কেবলমার তাহার নিজ পরিবার-পরিজনের স্বাহিত সম্পর্ক রাছিতে পারিত। **হামীর ম**তামতের উপর বিবাহ-বি**চ্ছেদ সম্পর্ণ নির্ভ**র করিত। স্বামীর মৃত্যু ঘটিলেও তাহার আত্মীয়-স্বড্ন বিধবা পত্নীর উপর দাবী করিতে পারিত।

২ ৷ অপরিহার্ম অরণ্ডলি রাখিয়া ইসলাম বিবাহ সম্পর্কীর প্লাচীন রীভিনীতির সুদ্রপ্রসারী পরিবর্তন সাধন করে। অগরাপর সামাজিক বিধান প্রবর্তনের ন্যায় বিবাহ ব্যাপারেও ইসলামের প্রধান লক্ষ্য ছিল নারীর মর্যাদার উন্নতি সাধন। বিধাহ সম্পর্কে নীতিগত সঠ বিধি-বিধান চতুর্থ স্রায় ( স্রাঃ নিসাা' ) লিপিবছ আছে (উই'দের ষ্দের পরবর্তী যুগের) ৪: ৩ তোমাদের যদি আশংকা হয় যে, তোমরা অনাথদের প্রতি ন্যায় আচরণ করিতে পারিবে না, ভবে 🗟 সব খ্রীলোককে বিবাহ কর-মাহাদিপকে বিবাহের ভন্য ভার ব্রিয়া মনে করু, দুইজন অথবা তিনজন অথবা চারিজনকে: কিছ যদি তোমাদের আশংকা হয় যে, তোমরা তাহাদের মধ্যে সবিচার করিতে পারিবে না, তাহা হইলে বিবাহ কর মাত্র একজনকৈ অথবা বে তোমাদের অধিকারে আছে তাহাকে (অর্থাৎ ক্রীতদাসীকে)। ৪ ঃ ৪ আর তোমরা বতঃপ্রবৃত্ত হইয়া স্ত্রীদিগকে তাহাদের সাহর প্রদান কর , কিন্তু তাহারা যদি যেন্দ্রায় উহার অংশবিনের ভোষাদিকক ছাড়িয়া দেয় তবে উহা স্পল্ট চিক্তে উপভোষ স্কর। ৪ ঃ ২২ ঐসব শ্রীলোককে বিবাহ করিও না যাহাদিপকে তোমাদের পিতা, পিতামহ ও উর্বাতন পরুষদ্ধ বিবাহ করিয়াছিল, কিন্তু যাহা জভীতে ঘটিয়াছে তাহার কথা ছাড়িয়া দাও। কেননা এক্লপ বিবাহ করা জভাকর, অতিশর ঘণ্য এবং নিকুল্ট আচরণ। ৪ঃ২৩ (বিবাহের জন্য) তোমাদের পক্ষে নিষিদ্ধ করা হইল তোমাদের মাতা, সাতাহহী, পিতামহীগণ, ডোমাদের কন্যাগণ, ভোমাদের ভবিনিগণ, ভোষাদের মুফুগণ, ডোমাদের খালাগণ, ছাতৃজ্জুটী এবং ডাগিনেরিগণ, যে জীবোকগণ তোষাদিগকে জনাদান করিয়াছেন তাহারা, তোষাদের ভনাগান সম্পর্কের ভল্লিগর, তোমাসের বিবাহিতা স্ত্রীদের মাতাগ্রন্থ, তোমাদের প্রীর (অগর দ্বামীর ঔরসম্বাত) কন্যা ভোমাদেরই ভদ্ধবধানে রক্ষিতা যদি ভোমরা ঐ ছীর সহিত সহবাস করিয়া

থাক তবে, কিন্তু যদি ঐ ক্রীর সহিত সহবাস না করিয়া থাক তবে তাহার গর্ভজাত কন্যাকে বিবাহ করিতে কোন গাপ নাই. তোমাদের ঔরসঙ্গাত পু্ছদের স্ত্রীগণ এবং দুই সহোদারকে এক সঙ্গে বিবাহ করা, কিন্তু যাহা পূর্বে ঘটিয়াছে (তাহার কথা ছাড়িয়া দাও), আহ্লাহ্ ক্ষমাশীল এবং দয়ালু। ৪: ২৪ এবং অপর দ্রীলোকের মধ্য হইতে যাবতীয় সধবা রমণিগণ (তোমাদের পক্ষে হারাম করা খেল) কিন্তু তোমাদের ক্রীতদাসীর কথা বতর । ইহাই আল্লাহ্ তোমাদের জন্য বিধান করিয়াছেন। এই তালিকাভুক্ত জীলোক ব্যতীত অন্য সকলকে বিবাহ করিবার অনুমতি তোমাদিগকে এই শর্তে দেওয়া হইল যে, তাহাদিশকে তোমরা তোমাদের ধন (মাহর) প্রদান করত বিবাহিতারূপে গ্রহণ কর—বাভিচারীরূপে নহে। উহা-দিপের মধ্যে যাহাদিগকে ভোমরা (বিবাহ করতঃ) উপভোগ কর তাহাদিপকে তাহাদের নির্ধারিত প্রাপ্য মাহ্র প্রদান কর, কিন্তু নির্ধারিত মাহ্র বাতীত সন্তুল্ট চিত্তে অতিরিক্ত কিছু প্রদানে কোন দোষ নাই, আল্লাহ্ সর্বজ্ঞবং বিজ্ঞ । ৪ : ২৫ যদি তোমাদের কাহারও বাধীনা মু'মিনাঃ রমণীকে বিবাহ করিবার সঙ্গতি না থাকে তবে সে বিবাহ করিতে পারে মু'মিনা ক্রীতদাসীকে। আল্লাহ্ সকলের চেয়ে ভাল জানেন তোমাদের বিশ্বাস সম্বক্ষ । অতএব তাহাদের অভিভাবকদের অনুমতিরমে তাহাদিগকে বিবাহ কর এবং তাহাদিগকে তাহাদের মাহ্র যথায়থভাবে দান কর। বিবাহিতারাপে গ্রহণ করিয়া, ব্যভি-চারিণী বা ৩৭ত-প্রণয়নীরূপে নহে। আরও সূরাঃ ২ ঃ ২১১-তে অবিশ্বাসী লী বা পুরুষের সহিত বিবাহ নিষিদ্ধ করা হইয়াছে (ভূ. স্রা:৬০:১০), স্রা:৩৩:৫০-এ নবী (স')-এর জন্য একটি ব্যতিক্রমের বিধান রহিয়াছে। সূরাঃ ৫ ঃ ৫-এ আছে, ঐসব নারীকে বিবাহ করার হকুম দেওয়া পেল, যাহারা কিতাাবিয়াঃ। কু'রআানের অনান্য যে সব অংশে বিবাহের নৈতিক দিকের উপর জোর দেওয়া হইয়াছে তাহা হইল স্রাঃ ২৪ : ৩. ২৬, ৩২ এবং স্রাঃ ৩০ : ২১। হণদীছে বিবাহ সম্ভ্রীয় বিভিন্ন দিক আলোচিত হইয়াছে এবং বিবা-হের অত্যাবশ্যক বিধি-বিধানগুলির পরিপুরকও রহিয়াছে। সর্বাপেক্ষা ভক্তবপূর্ণ হইল এক সলে চারিজন পর্যন্ত স্ত্রী রাখার অনুমতি। স্রাঃ ৪ ঃ ৩-তে এক সলে চারি ভী প্রহণের বিধান আছে। উহার এইরূপ ব্যাখ্যা প্রথম হইতেই প্রাধান্য লাভ করিয়াছে। হণাদীছে ও এক সঙ্গে চারি স্ত্রী প্রহণের অনুমতি রহিয়াছে। রমণীর জন্য মাহ্র, তাহার স্বীকৃতি ও অভিভাবকের সহযোগিতা অপরিহার্য বিবেচনা করা হইয়াছে এবং যে বাজির বিবাহ প্রস্তাব এখনও অমীমাংসিত তাহার সহিত প্রতিদন্দিতা নিষিদ্ধ করা হইয়াছে।

৩। মুসলিম আইনের সর্বাপেকা গুরুত্বপূর্ণ ধারাশুলি (শাকি স মাষ্ণ্যার অনুসারে ) নিশ্নরূপ ঃ

বর এবং কনের ওয়ালীর (অভিভাবক) মধ্যে বিবাহচুতি সম্পাদত হইবে। ওয়ালী অবশাই হইবেন মুসলিম, দ্বাধীন, প্রাণ্টবয়ক, নায়বান ('আদ্ল, হানাফী এবং মাালিকী মতে ষেদানে ওয়ালীর প্রয়োজন সেধানে তাহারা শেষাক ওপটিকে শর্তরূপে প্রহণ করেন না)। কেবলমার হানাফী মাষ্হাব অনুসারে বয়ংপ্রাণত জীলোক নিজেই ওয়ালী বাতীত বিবাহ সম্পাদন করিলে উহা বৈধ বলিয়া দ্বীকৃত হইবে। বর আইনগত কতিসয় শর্ত গালন করিলে কন্যায় দাবী মুতাবিক ওয়ালী বিবাহচুতি সম্পাদনে সহায়তা করিতে বাধ্য। নিদ্দেব বিভিত্ত ক্রম অনুসারে কোন এক ব্যক্তি ওয়ালী হইতে পারিবে ঃ

১। নিকটত্ম উর্ধাতন যে কোন পুরুষ ; ২। পিতার দিক হইতে

যে কোন নিকটতম অধঃস্তন পুরুষ আছীয় , ৩। ঐরপে পিতামহের দিক হইতে অধঃভান যে কোন নিকটতম পুরুষ আঝীয়াঃ ৪। মাওলারি অবর্তমানে মাওলারে 'আসাবাঃ হইতে ক্রম অনুসারে যে কোন পুরুষ ( তু. মীরাছে**) ,** ৫। সরকারের প্রতিনিধি ( হ'াাকিম ) যাহাকে এতপুদ্দে:শ্য নিযুক্ত করা হয়। বহু দেশে কাষী বা ভাহার প্রতি-নিধি। যেখানে কোন ভারপ্রাপ্ত হ'াাকিম ( প্রদাসন বিভাগীয় সরকারী কর্মচারী) না থাকে সেখানে বর ও কনে ইচ্ছা করিলে কাষীর স্থলে যে কোন উপযুক্ত মুসলিমকে ওয়ালী নির্বাচন করিতে পারে এবং এইরূপ করাই অধিকতর মুজিযুক। একমাল ওয়ালীই কনের সম্মতিক্রমে তাহার বিবাহ সম্পাদন করিতে পারে এবং এই ব্যাপারে কুমারী কনের নীরবতাকেই স্বীকৃতি বলিয়া গণ্য করা হইবে , শাফি'ঈ মতে কনে যদি কুমারী হয় তাহা হইলে (সে প্রাণ্ডবয়ক্ষাই হউক আর অপ্রাণ্ড-বয়কাই হউক) তাহার পিতা বা পিতামহ তাহার ইচ্ছার বিরুদ্ধে তাহার বিবাহ দিতে পারে ( এই কারণে তাহাদিগকে ওয়ালী মুজ্বির, জবরদন্তি করার ক্ষমতাসম্পন্ন ওয়ালী বলা হয়), এইরাপ ক্ষমতা প্রয়োগের উদ্দেশ্য কনের স্বার্থ রক্ষা। আইনের চক্ষে অপ্রাশ্তবয়স্কার ইক্ছা ঘোষণার কোনই মূল্য নাই বলিয়া তাহাকে একমাল ওয়ালী মুজ্বিরই বিবাহ দিতে পারে । হ**ানাফী মতে রজের সহিত সম্পকিত** যে কৌন আআম ওয়ালী হইয়া অপ্রাণ্ডবয়কা কন্যাকে তাহার দ্বীকৃতি 🥇 ব্যতীতই বিবাহ দিতে পারিবে। কিন্তু এইক্লপভাবে বিবাহিতা কন্যা বয়ঃপ্রাপ্তা হইলে এবং তাহার পিতা ও পিতামহ ব্যতীত অপর কেহ তাহাকে বিবাহ দিয়া থাকিলে ভাহার নিজম মত প্রয়োগের ( খিরাকে ব বুলুগ'-এর) অধিকার থাকিবে অর্থাৎ সে বয়ঃপ্রাণ্ডা হইয়া কাষীর সাহায্যে বিবাহ বিচ্ছেদ করিতে পারিবে। অপ্রাণ্ডবয়ক বালককেও ওয়ালী মুজ্বির বিবাহ দিতে পারে। খামী স্তীর উপর অধিকার প্রাণ্ডির বিনিময়ে তাহাকে যৌতুক ( মাহ্র, সাদাকাঃ ) দিতে বাধ্য, মাহ্র বিবাহ-চুক্তির একটি অপরিহার্য অংগ। বিবাহের পক্ষময় তাহাদের ইচ্ছামত মাহ্র নির্ধারণ করিতে পারে। আইনে যে কোন বস্তবা লমের মূল্য আছে তাহাই শাফি'ঈ মতে মাহ্র হইতে পারে। বিবাহচুক্তি হইবার সময় যদি মাহ্র নির্ধারণ করা না হয় এবং দুই-পক্ষ একমত হইতে নাপারে তাহা হইলে তাহার জন্য মাহ্র মিছ্'ল নির্ধারিত হইবে। এই মাত্র সাধারণত কন্যার ভগিনী, ফুফু প্রভৃতি পিতৃকুলের স্ত্রীলোকদের মাত্রের উপর ভিত্তি করিয়া কন্যার রূপ, বয়স, গুল ও কৌমার্য বিবেচনা করিয়া তদনুপাতে নির্ধারিত হয়। বিবাহের সজে সঙ্গেই মাহ্র আনোয় করা অবশা জরুরী নহে। সচরাচর স্ত্রী-সংসর্গের পূর্বে মাহ্রের একাংশ আদায় করা হয় ( মাহ্র মু'আজ্ঞাল) এবং অবশিস্টাংশ শ্রীর দাবীব্রুমে যে কোন সময় অথবা ত'ালাকি' বা মৃত্যুর কারণে বিবাহ-বিচ্ছেদ ষটিলে দের হয়। বিবাহের পর মিলন ঘটিলে নিধারিত মাত্র বা মাত্র মিছ্ল সম্পূর্ণ দেয় হয়। কিন্তু মিলনের পূর্বেই বিবাহ-বিচ্ছেদ ঘটিলে এবং ছীর মাহ্র নির্ধারিত হইয়া থাকিলে জী নিধারিত মাহ্রের অর্থেক পাইবার হাক্পার ধ্টবে, কিন্তু মাধ্র পূর্বে নির্ধারিত হইয়া না থাকিলে ভী দামী কর্তৃক ছিরীকৃত মুত্'জাঃ ( এক প্রন্থ পোনাক ) দাইবে। ( সূরাঃ ২ ঃ ২৩৬, ২৩৭ জু. ৩৩: ৪৯)। বিবাহ-চুক্তি সাধারণত গুরু হয় খিত্ বাঃ বা দাশি প্লার্থনার মাধ্যমে। পরবর্তী ব্যাপার হইতেছে ঈব্যাব ও ক'ব্ৰ ( এভাব ও বীকৃতি )। এই উপলক্ষে একটি খুত্'বাঃ দান সুমাত । বিবাহ আইনত কমপক্ষে দুইজন যোগ্য সাক্ষীর সম্পুথ

নিব্দন্ন করিতে হইবে। বিবাহ বৈধ হইবার জন্য দুই জন সাক্ষীর সাক্ষ্য অপরিহার্য। মাালিকী মতে বিবাহের অপরিহার্য অস হইল জন-সাধারণো বিবাহ প্রকাশনী এবং উহা সাক্ষীর উপস্থিতি ব্যতীত অন্যান্য মাধ্যমেও সম্পন্ন হইছে পারে। বিবাহে সরকারী কর্তু পঞ্চের কোন সহযোগের প্রয়োজন নাই। বিবাহ-চুক্তি সিদ্ধ হওয়ার উপরে বিবাহের বৈধতা নির্ভৱ করে এবং বিবাহ-চুক্তি সিদ্ধ হওয়া ব্যাপায়ে কতক্তনি আনুষ্ঠানিক প্রক্রিয়া সমাধাকরার উপর বিশেষ ওক্ত আরোগ করা হয়। এই কারণে সাবারণত এই প্রকার ওক্তত্পূর্ণ আইনসম্মত কাজ সুনিপুণ জ্যারিম ব্যক্তির সাহায়ের নিজন হয় ৷ তিনি উভয়<sup>,</sup> পক্ষকে বিবাহ সংক্রান্ত নিয়ম-কানুন বলিয়া দেন অথবা কোন সক্ষের উকীর হইয়া প্রতিনিধিত্ব করেন। এই সব দক্ষ 'আলিম সরকারী কর্মচারীর পদে নিষ্কু হন (উদাহরণত মিসরের মা'ষ্'ন)। **আইনসম্মত বিবাহ সম্পাদনে ভাহাদের** সাহায্য অত্যাবদ্যক। বিবাহ সম্পর্কে নিম্নরিছিত বিষয়ন্তরি প্রতিবন্ধক: ১ ) রজের সম্বর্ক ঃ বধাঃ বিবাহ-ইন্ছ্ক ব্যক্তি এবং ডাহার উর্ধেতন বা অধ্যন্তন সম্পর্কের নারী, ভাহার ভল্লী, ভাহার ভাই বা ভল্লীর কন্যা, ভাহার খালা বা ফুফুর মধ্যে: ২। জন্যদান সম্পর্ক ( রাদণাণ্ডাঃ ) : রাদণাণ্ডাঃ কু রজানের আয়াত ও হণদীছ মাধ্যমে ব্যাখ্যাত হইবার পর রক্তের সম্পর্কের ন্যায় সমভাবে বিবাহের প্রতিবন্ধক, ৩। বৈবাইক সম্পর্কঃ বিবাহেক্ষ্ক ব্যক্তির দাঞ্ডী, পুরবধু, যে স্ত্রীর সহিত মিলন সন্সর হইয়াছে সেই স্ত্রীর পর্ভজাত অপর স্বামীর কন্যা, একরে দুই সহোদরার সহিত, দালা ও বোন-বিকে একরে, ফুফু ও ডাইবিকে একরে বিবাহ করা নিষিত্র; ৪। পূর্ব-বিবাহ বলবৎ খাকাকালে, এমন কি 'ইদ্যান্তর (ছ.) মধ্যেও जीलात्कर शक्त विवार निविध अवर त्राधीन वाक्तित्र सना अव-সঙ্গে চারিজনের অধিক নারী বিবাহ করা চলে না। ৫। তিন ত'ালাকে'র গর বিতীয় স্বামী প্রহণ এবং ঐ স্থামীর মৃত্যু জন্ববা ভালাকের 'ইদাত গড় না হওয়া পর্যন্ত পূর্ব হামী ভাহাকে বিবাহ করিতে পারে না। বিবাহেন্দু পুরুষ ও নারীর সামাজিকভাবে যথা-সভাব সম-পর্যায়ভুক হওয়া বাদ্দনীয়; তবে অসম পক্ষয়ের বিবাহ আইনত অসিভ নয়। কোন খাধীন মুসলিম খাধীনা খ্রীয় বাহর পিতে অসমর্থ হইলে শাফিস্ট মতে সে **অগর কোন** ব্যক্তির ক্রীত-**গাসীকে** বিবাহ করিতে গারে। *হ'ানা*ফী মতে অন্যের ক্রীভদাসীকে বিৰাহ করিতে এইরাগ কোন শর্ত নাই। বাধীন মুসলিম নিজ জীতদাসীকে এবং ৰাধীনা মুসলিম শ্লমণী নিজ জীতদাসকে বিবাহ করিতে পারে না । ৭। ধর্মসতে গার্মকাঃ ক্যাফির পুরুষের সহিত মুসলিম রমশীর এবং কাহ্যির জীলোকের সহিত মুসলিম পুরুষের ৰিবাহ নিৰিছ (২:২১১): শুসন্ধিৰ পুৰুষেয় সহিত কিতাাবিয়াঃ রমণীর বিবাহের যে অনুসতি রহিরহে (৫:৫) ভাহাতে শ্যাকিস্ট মতে কতকণ্ডনি শৰ্চ আর্মেন করা হইয়াছে। ৮। সাম্রিক বাধাঃ বেষন ইষ্'রাম (৪.) অবছা। আইনত সিম্ক বিবাহের জন্য কোন নিৰ্দিণ্ট সৰ্বনিশন বৰংগীয়া নাই**ঃ কোন বিবাহ-চুক্তি**শ্ব কৰে৷ বিধিসম্মত কোন নিয়স-কান্ন পাজিও না হইছে উহা শুক্তিস সতে মোটেই সিদ্ধ হইৰে না। স্থানাকী এবং বিশেষভাবে সালিকীপৰ এ সন্দৰ্কে অবৈধ (বাাতি'ল ৪.) এবং **অভন (কানি**দ) বিবাহের সধ্যে পাৰ্থকা করিয়াছেন। ভাঁৰাদের মতে অনুঠানে সৌনিক ব্যাগারে কোন বিধান পালিত না হইজে ঐ বিবাহ বাতিল বা জবৈধ ৰলিয়া পদ্য হইবে এবং কোন অৱধান বিধান পালিত না হইলে ঐ

বিবাহ অভয় বলিয়াপণা হইবে। প্রথম ক্ষেত্রে সকলের মতেই বিভাহ আসৌ সিদ্ধ নয়; কিন্তু বিতীয় ক্ষেত্ৰে বৈধতা সম্বন্ধে মতভেদ আছে। ( সালিকী মতে ) বিবাহের পর বামী-শ্রীর মিলন ঘটিলে এই প্রকার অপ্রধান এইটি বিদ্রিত হয়। বিবাহ দারা দাসীবা জীর সম্পর্তির সালিকানার কোন ভারভষ্য হয় না এবং বিবাহিতা রুষণী নিজ সন্দান্তি ছেজামত ব্যবহার করিতে পারে। **সাধিকী** সতে : এই ক্ষেত্রে কিছুটা বাধা **আরোগ করা হইরাছে। উক্ত সভান্সারে** ত্রী স্বামীর অভিভাবকত্বে বসবাস করে। কিন্তু দ্বামী এবং স্ত্রী একে অপরের সম্পত্তির উত্তরাধিকারী হইবে (ভূ. সীরাছ:)। পুরুষ একাই সংসার রঞ্চণাবেক্ষণের বায়ভার বহুর্ন করিবে এবং শ্রীকে ভাহার মহাদানুষারী ভরণগোষণ ( না**ঞ্চাক**াঃ ) দিবে। সে ঐরণ করিতে অসমর্থ হইলে ড্রী কাষীর সাহয়ের ভারাকে দাবী করিতে পারে। পুরুষ রীর নিকট হইডে শারী**'আন্ড সংগত নৌন বিজনের** জন্য সম্মতির এবং তাহার বাধ্য ধাকার **দাবী করিতে পারে।** সে সব সময় অবাধা হইলে ভরণগোষণের **দাবীর অধিকার হারাই**ৰে এবং পুরুষ তাহাকে দারী'আতসম্মত শা**ভি দিতে পর্যক্রৰ**। প্রুষের পক্ষে 'শ্রী সহবাস করিবে না' এ**রপ প্রতিভা করা স্পত্**ট ভাষার নিষিদ্ধ (ঈলাা' এবং জি'হাার দ্র.)। বিবাহ সুক্রিভ হইবার অন্তত ছয়মাস পর স্বান জন্মগ্রহণ করিলে সেই স্বান বৈশ কৰিয়া গণ্য হইবে। এইরাপ বিবাহ বিচ্ছেদের সময় ত্রী গর্ভবতী থাকিছে সামিক মতে চারি বৎসরের এবং হ'ানাফী মতে দুই বংসরের কর্মাক-কালের মধ্যে কোন সন্তান জ্বিলে ঐ স্ভান **ঐ পুরুষের বৈব সভান** বলিয়া গণ্য হইবে। ইক্'স্লার (৪.) মাধ্যমেও সিতৃত্ব নির্ধারণ করা যায় ; ক্লীতদাস ভাহার মনিবের সম্মতিক্র**য়ে বিবাহ করিত** গারিবে। কারণ মনিবই বিবাহ ব্যাগারে সর্ব**একার জ্ঞেজ**নীর ব্যবহা ও ব্যয় নির্বাহ করিজে বাধ্য। হ**ানাজী, শার্কিই এবং** হাছালী মাষ্-হাব অনুসারে পুরুষ ক্রীতদাস **উর্মাণকে এক সাম** দুইজন লী রাখিতে পারিবে ; কিড মালিকী **গাস্তাৰ অনুসার** চারিজন রাখিতে পারিবে ।

৪। বামী-বাঁর অধিকার এবং কর্তবা সহতে আইনে যে বাকরা রহিরাছে, বিবাহ অনুষ্ঠানে কোন গছ উহার কোন প্রকার পরিবর্তন করিতে পারিবে না। অন্যানা ব্যাপারে বিবাহিত শৃশতি বালিকত বীকৃতির মাধ্যমে প্ররোজনীয় ব্যবহা প্রকা করিব এবং ক্যবিদনামার উহার কোন উল্লেখ থাকার প্রয়োজন নাই। বিবাহিতা রক্ষীর মাধ্যম মর্বাদা সকল মুসলিম দেশেই হানীয় অবহা এবং বিশেষ ব্যাপারের উপর নির্ভর্গীর। আমুনিক মুসলিম ভাষানে বিবাহ এবং বহ বিবাহ প্রস্কা নারীয় মর্বাদা সকলেই রক্ষণীয় পর এবং আমুনিকদের মধ্যে বিভর্ক ও আমেছনা বিশিক্ষাণ ধারণ করিবাছে। প্রভাবে অমুসলিম রক্ষীর সহিতে মুসলিমদের বিবাহ রাণ্টীর আমতে আনরনের চেন্টা হইতেছে। কিন্ত গুই প্রকাই মুসলিম হইলে ভাষ্যদের বিবাহ বারীভাত বারা নিরাহিত হর।

৫: প্রচীন আরবের বিশ্বহ রবার শিধিবতা বিশ্ববান থাকা সভেও উহার রাজাবিক গছতির বাছ্য ছিল সংসার প্রতিষ্ঠা এবং সভান উৎপাদন । সামরিক অছারী বিবাহও রচবিত ছিল; এই রকার বিবাহ-ব্যবহার বিবাহিত দম্পতি নির্ধারিত সময় পর্বত সাম-রিক ভিভিতে একরে বসবাস করিত। যে সকল লোককে পুরত্যম করিয়া বিদেশে কিছুসিনের জন্য বসবাস করিছে হইত প্রথমত তাহারাই এই প্রকার দাম্পত্য বছনে আবদ্ধ হইত। এই রকার

বিবাহকে মৃত্'আঃ 'ষৌন তৃশ্তির জনা বিবাহ' বলা হয়। এ কথা কোনক্রমেই বলা চলে নামে, সূরাঃ ৪ ঃ ২৪ আায়াতে এরাপ বিবাহের কথা উল্লিখিত হইরাছে। কারণ মৃত্'আঃ বিবাহ পরিভাষাটি উজ আায়াতের কোন শব্দের ভিত্তির উপর প্রতিশ্ঠিত নহে। হ'াদীছ' হইতে ইহা জানা যায় যে, নবী করীম (স') প্রথম প্রথম প্রচলিত প্রথা অনুসারে মুসলিমদিগকে দীর্ঘ প্রবাসে থাকাকালে মৃত্'আঃ-র জনা অনুমতি প্রদান করিয়াছিলেন। কিন্তু পরে তিনি উহা চিরতরে নিষিদ্ধ করেন। স্বন্ধীয়া 'উমার (রা) মৃত্'আঃ-কে কঠোরভাবে বিধি-বহিছুতি বলিয়া নির্দেশ দেন এবং উহাকে ব্যভিচার (যিনাা) বলিয়া ঘোষণা করেন। মৃত্'আঃ বিবাহ বর্তমানে কেবলমার কোন কোন দী'আঃ সম্পুদায়ের মধ্যে বৈধ বলিয়া প্রতীত হয়। পক্ষাভরে সকল সুমী সম্পুদায়ের মধ্যে বৈধ বলিয়া প্রণা করেন।

প্রস্তৃপঞ্জী ঃ (১) হণদীহণ ও ফিক্তু গ্রন্থসমূহে কিতাাব্'ন-নিকাহি ও জন্মধান বিভিন্ন বাবে (২) G. A. Wilkon. Het matriarchaat bij oude Arabieren, (German translation: (e) Das Matriarchat bei den alten Arabern, Leipzig 1884); (8) W. Robertson Smith, Kinship and Marriage in Early Arabia, (a) Welhausen. Die Ehe bei den Arabern (NGW Gott 1893), (a) Lammens, Le Berceau de l'Islam, p. 276 9. (9) Wensinck, Handbook, Marriage, (b) Gertrude H. Stern, Marriage in early Islam, London 1939; (a) Snouck Hurgronie, Verspreide Geschriften, Vol. iv, index, a. Huwelijk, (50) Juynboll. Handleiding tot de Kennis van de Mohammedaansche wet (3rd ed.) p. 174 %.; (55) Santillana. Istituzioni di diritto musulmano malichita, vol. i, p. 150 9. (32) J. Lopez Ortiz, Derecho musulman, p. 154 প., (১৩) J. Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, Oxford 1950: (58) Lammens. Mo'awia ler, 306 w., (50) R. Levy, Sociology of Islam. vol. i. p. 131 a.; (54) Snouck Hurgronie, Mekka in the Latter part of the 19th century, Index, z. marriage, id., Verspreide Geschriften, Vol. IV/i., p. 218 a., (89) Polak, Persien, Vol. i., p. 194 9., (8b) Goldziher, Richtungen der islamischen Koranauslegung. p. 360 9. (85) Paret, Zur Frauenfrage in der arabisch-Islamischen Welt., Stuttgart 1934, (50) Kernkamp, De Islam en de vrouw, Amsterdam 1935; (33) H. Bauer, Islamische Ethik, fasc. ii.; (33) Mez, Die Renaissance des Islams, p. 276 m., (20) ঐ বেশক, El Renacimiento del Islam, p. 355 প.; (২৪) C. H. Becker, Islam studien, Vol. i., p. 407.

J. Schacht (S.E.I.)/মুহত্মদ আবদুর রহীম
নিছারুদ্দীন আহ্মদ (مناز الدين الحبد : নিছারুদ্দীন আহ্মদ (مناز الدين الحبد : নিছারুদ্দিদ্দিদ্দান আহামাদ ) বাংলাদেশের জন্যতম প্রসিদ্ধ পীর, ধর্ম প্রচারক
ত সমাজ সংকারক। জন্ম বসাধ্য ১২৭১ (আনু, ১৮৭২ খু.) বরিশাল
জিলার অভর্গত ব্রস্কাটি খানাধীন শ্বিশা রামে। তাঁহার দিতার

নাম সাদ্রুদ্দীন আহমদ। তিনি মধ্যবিত পরিবারের একজন শিক্ষিত ও প্রতিষ্ঠাবান গ্রাম-প্রধান ছিলেন। তিনি মারহু ম হাঞ্জী শারী আতুলাহর পুর হণাক্ষী সাস্ট্রপূণ্-দীনের মুরীদ ছিলেন।

পীর সাহেবের বাল্যশিক্ষা নিজ প্রাম্য পাঠশালায় গুরু হয়।
বাল্যজীবনে তিনি সরল, সুবোধ, বিদ্যানুরাগী ও ধীরছির শ্বভাবের
ছিলেন। ধামিক পিতামাতার প্রভাবে বাল্য জীবনে তাঁহার ধর্মীর
জনুরাঙ্গের সকুরণ ঘটিয়াছিল। শৈশবেই তাঁহার পিতৃবিয়োগ ঘটে।
অতঃপর মাতার চেল্টায় তিনি শিক্ষালাভ করেন। ফরিদপুর
জিলার অন্তর্গত মাদারীপুরের একটি মাদ্রাসায় তিনি প্রাথমিক
পর্যায়ে ইসলামী শিক্ষা অর্জন করেন। পরে তিনি ঢাকা হাল্মাদিয়া
মাদ্রাসায় মাধ্যমিক মানের মাদ্রাসা শিক্ষা লাভ করেন। অতঃপর
তিনি কলিকাতা 'আালিয়াঃ মাদ্রাসায় অধ্যয়ন করেন।

কলিকাতা মাদ্রাসায় অধ্যয়নকালে তিনি উপমহাদেশের খ্যাতনামা পীর খগলী জিলার মাওলানা শাহ্ সুকৌ মুহাত্যাদ আবদুলাহ 'উরফে আবু বক্র সিদ্দিশী (র)-এর হাতে বায়'আত গ্রহণ করেন। অতঃপর তিনি নিয়মিতভাবে তাঁহার সাহচর্যে ত'ারীকাতের শিক্ষালাভ করেন।

এইভাবেই তাঁহার কর্মজীবনের সূত্রপাত হয়। শিক্ষা সমাশ্তির পর তিনি তাঁহার মুরশিদের নির্দেশে ইসলামী শিক্ষা-দীক্ষা ও আদর্শ প্রচারের কাজে আত্মনিয়োগ করেন। অল্পকালের মধ্যেই তিনি 'ইল্ম-ই-মা'রিফাতে বিশিল্ট ছান অধিকার করেন এবং পীরের নিকট হইতে খিলাফোত লাভ করত সূ-ফী তারীকায়ে দীক্ষাদানের অনুমতিপ্রাপ্ত হন।

হিদায়াত ও তাবলীপের উদ্দেশ্যে তিনি বিভিন্ন এলাকায় স্ত্রমণ করত মসলিম সমাজের অশিক্ষা ও কৃশিক্ষা দর্শনে বিশেষভাবে মর্মাহত হন এবং শিক্ষা ব্যতীত এই সমাজের উন্নতি সাধন সঞ্চ নহে—এই সত্য উপলব্ধি করেন। অতঃপর তিনি নিজ বাড়ীভে একটি মাদরাসা প্রতিষ্ঠা করেন। তিনি তাঁহার পাঁর সাহেবের নির্দেশক্রমে ইসলাম ধমীয় গ্রন্থাদি গড়ীরভাবে অধ্যয়ন করেন। অতঃপর তিনি একটি নিদিল্ট কর্মসচী অনুসরণ করিয়া চলিতে থাকেন। তাহা হইল, নিজ ও পার্যতী জিলার বিভিন্ন অঞ্চ হিদায়াত ও তাবলীপ করা, বাংলা ভাষায় ধর্মীয় কিতাবাদি প্রণয়ন ও বিভিন্ন এলাকায় মসন্ধিদ ও মাদরাসা স্থাপন। পরবতীকালে তিনি একজন কাামিল পীর হিসাবে সর্বর খ্যাতি অর্জন করেন। বহু সংখ্যক লোক তাঁহার হাতে বায়'আত গ্রহণ করেন। তাঁহার আন্তরিকতা, নিষ্ঠা ও ধর্মানরাগ সারাদেশে ইসলামী আলোড়ন সুলিট করে। দেশের বিভিন্ন অঞ্চলে বহু সভা-সমিতির মাধ্যমে তিনি व्हिविध कुज्र(काञ्च ७ खरेनजनाची कार्यकलाश मृद करवन। जिनि দেশের লোকদিগকে ইসলামের আদর্শ ও শিক্ষার প্রতি উদ্বন্ধ করিয়া ভোলেন এবং খলীফা ও ভজপণ এই মহান দীনী খিদমতে তাঁহার অনুসর্গ করিতে থাকেন। তিনি নিজ বাড়ীতে প্রতিষ্ঠিত মাদ্রাসা-টিকে আপ্রাণ চেণ্টায় ক্রমাণ্যে একটি সর্বোক্ত মানের ইসলামী শিক্ষাকেন্দ্রে উমীত করেন। সরকার পরিচালিত কলিকাতা মাদরাসার পরেই অবিভক্ত বাংলায় ইহাই সর্বপ্রথম বেসরকারী কাামিল মাদ্রাসা। ইয়া একটি বৃহৎ আবাসিক ইসলামী শিক্ষা প্রতিভঠান। এইখানে বহু শত শিক্ষাখীর ফ্রী আহার ও বাসস্থানের স্বাবস্থা রহিয়াছে। মাদরাসাটি প্রধানত দেশবাসীর আধিক সাহাষ্য-সহযোগিতার পরিচারিত হয়। সরকারও মাদ্রাসাটির উল্লয়নে প্রচুর অর্থ বার করেন। ধমীর ওয়াজ্বা-নাস হৈ তে, নিক্ষা-দীক্ষা ও দেশের সমসাদি সম্পর্কে আলোচনার উদ্দেশ্যে তিনি মাদ্রাসা প্রান্তশে একটি বার্থিক মাহ্ফিলের আয়োজন করেন। প্রতি বৎসর অগ্রহারণ মাসের চৌদ্দ, পনর ও মোল তারিখে এই মাহ্ফিল অনুতিত হয়। এতলাতীত তিনি নিয়মিতভাবে প্রতি বৎসর মাদ্রাসার বামিক সভা অনুতিনের বাবস্থা করেন। মাদ্রাসার উন্নতি বিধান, ইসলামী শিক্ষার সমস্যাদি পর্যালোচনা, শিক্ষার ব্যাপক প্রসারই এই মাহ্ফিলের প্রধান উদ্দেশ্য।

বাংলা ভাষায় ইসলামী গ্রন্থানি প্রণয়নের জন্য তিনি 'আালিম সমাজকে বিশেষভাবে অনুপ্রাণিত করেন। তাঁহার গ্র্চগোমকভার ও নির্দেশে বহ ইসলামী পুজক রচিত হয়। তর্মধা তারীকু'ল-ইসলাম, তা'লীম-ই-মারিফাত, আল-জুমু'আঃ, মাসাা'ইল-ই-আরবা'আঃ, নারী ও পর্দা, মাষ্হাব ও তাকলীদ, কতোয়া-ই-সিদ্দীকীয়া প্রভৃতি উল্লেখ-যোগা। তিনি দেশে ইসলামী শিক্ষার বাগকভাবে বিভারের লক্ষ্যে বংগ্যক বিভিন্ন মানের মাদ্রাসা প্রতিষ্ঠা করেন। এইগুলির সংখ্যা প্রায় শতাধিক। বরিশাল, পটুয়াখালী, ফরিদপুর, শুলনা প্রভৃতি জিলার বিভিন্ন এলাকায় এই শিক্ষা প্রতিষ্ঠানগুলি স্থাপিত।

পীর সাহেব অনেকণ্ডলি সাহায্যা তহবিল প্রতিষ্ঠা করিয়াছিলেন। তশ্বধ্যে হি মাায়াত-ই-ইসলাাম তহবিল, ইহ্ য়া'-ই-স্মাত তহবিল উল্লেখযোগ্য। এই সমস্ত তহবিলে সংগৃহীত অর্থ বিভিন্ন সমাজকল্যাণ ও উল্লয়নমূলক কাজে বায়িত হইত।

তিনি লোকের সঙ্গে অতি আন্তরিকতার সহিত মেলামেশ। করিতেন।
ধনী-দরিপ্র সকলকেই তিনি সমানভাবে দেখিতেন এবং আদরআপ্যায়ন করিতেন। সামাজিক আচার-অনুষ্ঠানসমূহে ইসলামী আদর্শ
রূপায়িত করিতে ডিনি আপ্রাণ চেল্টা করিতেন। শারী'আত-বিরোধী
ক্রিয়াকলাপ ও অনুষ্ঠানাদির বিলোপ সাধনে তিনি সারা জীবন নিরলসভাবে প্রচেল্টা চালান।

তিনি কোন রাজনৈতিক দরের সংগে প্রত্যেক্ষভাবে জড়িত না ঝাকিলেও দেশের রহওম কলাগে ও রার্থ সম্পর্কে বিশেষ সচেতন ছিলেন, বিশেষ করিয়া তৎকালের নিপীড়িত ও পশ্চাদপদ মুসলিম মোজের কলাগের প্রচেল্টায় নিয়োজিত মুসলিম নেতৃর্দের সহিত তিনি ঘনিষ্ঠ যোগাযোগ রাঝিতেন। শেরে বাংলা এ. কে. ফজলুল হক (দ্র.), মাওলানা আবদুল হামিদ ঝান ভাসানী (দ্র.), কাণাইদ-ই-আ'জাম মুহাম্মাদ 'আলী জিয়াহে (দ্র.), হোসেন শহীদ সুহ্রাওয়াদী (দ্র.), ঝাজা নাজিমুদ্দীন (দ্র.) প্রমুখ নেতার সঙ্গে মুসলিম ঝার্থ সম্পাকিত ব্যাপারে তিনি সরাসরি যোগাযোগ ও প্রালাপ করিতেন। বিশিল্ট নেতৃর্দের অনেকেই পীর সাহেবের সহিত দেখা-সাক্ষাত করি:তম এবং রাজনৈতিক ব্যাপারে আলাপ-আলোচনা ও মত বিনিমর করত তাঁহার সমর্থন ও সহ্যোপিতা কামনা করিতেন।

পীর সাহেব ইসলামী আইন-কান্ন মুতাবিক সরকার গঠন ও শাসন প্রতিষ্ঠার দাবীতে ১৯৪৭ সালের হরা ও ওরা সেপ্টেমর শমিলাতে ঐতিহাসিক 'উলামাা' সপ্মেলন আহ্বন করেন। তদানীত্তন পূর্ব বাংলার প্রতি কেন্দ্র হইতে বিশিপ্ট 'আালম-'উলামাা' ও রাজনীতিকগণ এই সপ্মেলনে যোগদান করেন। এই সপ্মেলনে ইসলামী আইন অন্যায়ী বিচারকার্য নির্বাহের উপ্দেশ্যে পূর্ব বাংলায় মাহ্ কামা-ই-কায-া' প্রতিষ্ঠার দাবীসম্বলিত একটি প্রভাব সর্বস্থাতিকমে গৃহীত হয়। ১৯৫২ সনের ৩১শে জানুয়ারীরোজ ওকবার উন্আশি বৎসর ব্যাসে গীর সাহেব ইন্তিকাল করেন।

তিনি বাংঝাদেশের অন্যতম প্রসিদ্ধ 'আলিম ও গীর ছিলেন। বাংলাদেশের ভিতরে ও বাহিরে ভাঁহায় অসংখ্য ডক্ত ও মরীদ রহিরাছে। গীর সাহেব চারি ভারীকার ক্যাবিল ছিলেন। তিনি আম্ইরাত-ই-উবারাশি-ই-বাংলা-র সভাগতি ছিলেন। রত্যকালে তিনি দুই পুর রাধিরা ধান।

নুরক্ষীন আহমদ

আন-নিফ্ফারী (النفرى ) শুহাশ্মন ইব্ন আব্দু'ন-জাকারে। তিনি একজন সুক্ষী। **খাতনাকা সুক্ষী জীবনীকারস**শ তাঁহার নামোরেখ করেন নাই। তিনি হি**ন্ত**ী চতুর্ম্পুৰু, **পদ**ৰ কতকে পূর্ণ গৌরবে বাস করিতেন এবং **হ'াজুজী মালীখনঃ খচে ৩৫৪/১৬৫** সালে ইনতিকাল করেন। **'ইরাকের নিক্সার বহরের নামানুমার** তাঁহার নিগবাঃ। তাঁহার পু<del>ত্তকাদির এক গাঙ্**লিভিড নিভিডতা**ৰ</del> লিপিবত্ব আছে যে, নিফফার এবং নী**ল নামক স্থানে অবস্থানকালে** তিনি তাঁহার চিন্তাধারা লিগিবছ করেন। ভাঁহার ক্লানা ২ গান প্ৰছে নিবদ্ধঃ মাওয়াকি ফ এবং মুখাতি বাতে ৷ **এতভাতীত ভাৰা**ৰ আরও কতকণ্ডলি টুকরা রচনাও আছে। তিনি **বরং নিজের জেব** সম্পাদনা করিয়াছেন—ইহা বলা যায় না i ভাঁহা**র প্রধান কাঞ্চ**-কারক 'আফ্রীফু'দ-দীন আড়-ডিলিম্সাানী ( মৃ. ৬১০/১২১১ )-র বারকা যে, তাঁহার পুর বা দৌহির তাঁহার বিক্লিণ্ড রচনাথৰি সংক্লহ করিয়া তাঁহার নির্দেশিত বিন্যাস-রীতি (তারতীব) অনুসারে প্রকাশ করিয়াছেন। মাওয়াকি'ফ ৭৭ টি অধ্যায়ে বিভক্ত : **প্রতিটি কর্তা**র প্রকারভেদে দীর্ঘ বা হুম্ব , উহার আলোচা **বিষয় সুক্ষীবাদের** বিভিন্ন দিক সম্পর্কে সংক্ষিণ্ড বক্তব্য এবং এই সব আন্নাম কর্তৃক অনুপ্রেরিত এবং নির্দেশিত। মুখাতিশ্বাতের বিষয়ব**ত্ত অনুদ্রদ এবং** ৫৬ অধ্যায়ে বিভক্ত । সুক্ষীবাদে তাঁহার বিশি**ন্ট অবদান <del>ওলক কা</del>ঃ** মতবাদ। উক্ত শব্দ তিনি বিশিশ্ট পরিভাষারাপে ব্যব**হার করিছাছন**। উহার তাৎপর্য হুইতেছে, সুফীর অন্তরে এমন এক অবছার হৃতি হয় যাহার ফলে তিনি আল্লাহের বাণী প্রত্যক্ষভাবে দ্রব**ণ করিতে গা**রেন এবং সম্ভবত তাঁহার অন্তরে উক্ত বাণী আগনা-**আগনি অংকিত হ<del>ইল</del>** যায়। সাফীর এমন অবস্থার নাম মাওকি'ফ। ওয়া**ক্'ফাং অবস্থা** মা'রিফার চাইতে উচ্চ শ্রেণীর এবং মা'রিফা 'ইলমের উ**র্ফান্তন ডরের**। ওয়াকি'ফ অন্য সব কিছু অপেক্ষা আল্লাহর অধিকতর সালিখা লাভ করেন, এমন কি বাশারিয়ার অবস্থার চাইতেও উ<del>ন্নত পর্যায়ে</del> পৌছেন। তখন একমাত্র তিনিই সমস্ত সীমার বন্ধন বিভিত্র করেন। নিফ্ফারী নিশ্চয়লর সহিত ঘোষণা করেন যে, এই নম্বর পৃথিবীতে আল্লাহ-দূৰ্ণন সম্ভব। তিনি বলেন, ইহজগতে **আলাহ**-দর্শন পর্জগতে আল্লাহ-সন্দর্শনের প্রস্তৃতিমার। <mark>তাঁহার রচনার</mark> বিভিন্ন ছানে তিনি মাহদী-মতবাদের সুস্পণ্ট অবতারণা করেন এবং নিজেকে মাহদী বলিয়া প্রচার করেন—অবশা যদি সেই সব বাক্যাংশ প্রকৃতপক্ষে তাঁহার নিজয় রচনা হয়। যাবীদী যখন তাঁহাকে সাহি ব'দ-দা'ওয়া ওয়া'দ'-দ'বোলে (দাবীদার এবং <del>রাড়)</del> বলিয়া আখ্যাদেন তখন স্পণ্টত তাঁহার মনে এই দাবীর কথাই বিদামান ছিল ৷ তিলিম্সাানী অবশ্য এই সমস্ত কথা নিপুঢ় র**হসাস্**ৰ বলিয়া ব্যাখ্যা করেন। গ্রন্থকারের স্বাভাবিক ব্যক্তিত্বের সহিত এই প্রকার আতিশ্যাপূর্ণ দাবীর সামজস্য দেখা যায় না। *বচনার* মাধ্যমে তাঁহাকে আমরা নিড়ীক এবং মৌলিক চিন্তালীল ব্যক্তিক্সলে পাই। তিনি নিজে যদিও দ্বীকার করেন নাই তথাপি নিঃ**সংলংছ** তিনি তাঁহার পর্ববতী আল-হ'ারাজে কর্তুক প্রভাবান্তি হইয়াছিলেন । তাঁহার নিজয় উদ্দেশ্যের বাস্তবতা সম্বন্ধে তাঁহার পরিপূর্ণ প্রভাষ জনিয়াছিল। ইব্ন 'আরাবী তাঁহার রচিত আল-ফুতুহণাতু'ল-মাক্-কিয়াঃ পুতকে বহ হানে তাঁহার নামোল্লেখ করিয়াছেন এবং তিনি বহল পরিমাণে তাঁহার নিকট হাণীও বটেন। তাঁহার সংপৃহীত লেখাঙলি ১৯৩৫ খৃ. প্রকাশ করা হইয়াছে এবং A. J. Arberry উহার তর্জমা করিয়াছেন (GMS, n. s. ix)।

প্রস্থা : (১) D. S. Margoliouth, Early Development of Muhammedanism, p. 186—198; (২) R. A. Nicholson, The Mystics of Islam.

निजगाय्यीन ( نَظُامِ اللهِن क्रिजगाय्यान-मीन) खाउलिशा।', তাহার আসল নাম ছিল মাওলানাা নিজাামু'দ-দীন মুহ'াম্মাদ ইব্ন আহ'মাদ ইব্ন 'আলী আল-বুখারী। তাঁহার উপাধি ছিল সল্ভ ান'ল-মাশা'ইখ। তিনি সাধারণত 'নিজামুদীন আওলিয়া' নামেই খ্যাত ছিলেন। তাঁহার পিতামহ 'আলী আল-বৃখারী এবং মাতামহ খাওয়াাজাঃ 'আরাব—উভয়ে মধ্য এশিয়ার বুখারা হইতে আসিয়া লাহোরে কিছুকাল অবস্থান করেন ৷ অভঃপর তথা হইতে তাঁহারা ঝদায়নে আসিয়া বসতি ছাপন করেন। নিজাামু'দ-দীনের পিতার নাম ছিল সায়িাদ আহ'মাদ। নিজ'াাম্'দ-দীন বাদায়ুনে ১২৩৬ খুস্টাব্দের অক্টোবর মাস, মৃতাবিক স'াফার ৬৩৪ হি.-তে জরগ্রহণ করেন । তিনি শৈশবেই পিতৃহীন হন । বাদায়ুনেই ভাঁহার পিতার কবর অবস্থিত। তিনি একটু বড় হইলে তাঁহার মাতা তাঁহাকে শিক্ষার জন্য মকতবে প্রেরণ করেন। এখানে তিনি কু'রজান মাজীদ পাঠান্তে প্রাথমিক পাঠ্য পশুক্তলি সমাণ্ড করেন। অতঃপর থাদশ বৎসর বয়সে তিনি ভাষা ও সাহিত্যের প্রস্থাদি পাঠ সমাণ্ড করেন। ইহার পর তিনি উচ্চ শিক্ষার জন্য দিল্লী আগমন করেন। এখানে তৎকালীন সাদ্র-ই-বি'লায়াত শামসু'ল-মূলকের নিকট 'মাক'াাখাতে আল-হণরীরী,' হণদীছ'শাস্ত ও অন্যান্য কতিপয় গ্রন্থ অধ্যয়ন করেন। তাঁহার জান-পিপাসা, অনুসন্ধিৎসু স্থভাব ও শিক্ষকের সহিত বিতক করার প্রবণতার জন্য সমপাঠিপণ তাঁহাকে "তাকিক নিজামদীন" নামে অভিহিত করে। ইহার গর তিনি মরীদ হওয়ার উদ্দেশ্যে শায়খ ফারীদু'দ্-দীন গান্জে-শাক্কারের নিকট যান, তথন তাহার বয়স ছিল মার কুড়ি বংসর। এখানে আসিয়া তিনি শায়খ ফারীদু'দ্-দীন গান্জে-শাক্কারের নিকট কি:র॥'আতসহ ছয় পারা কুরআান মাজীদ অধ্যয়ন করেন। অতঃপর তিনি শিখাাবু'দ্-দীন স্হরাওয়াদী ( মু. ১২২৪ খু.) কুত তাস ওেউফের গ্রন্থ ''অওয়ারিফু'ল-মা'আারিফ' পুস্তকের হয় অধ্যায় তাঁহার নিকট অধ্যান করেন ; এতঘাতীত তিনি আবু ওক্র সূল্মাাকুত 'তামহীদ' ও অন্যান্য কতকণ্ডলি গ্রন্থও তাঁহার নিকট অধায়ন করেন। শায়খ ফারীদু'দ-দীন গানজে-শাক্কারের জীবনকালে তিনি তাঁহার সহিত তিনবার সা≆াত করেন। অতঃপর তাঁহার নিকট খিলাাফাত লাভ করিয়া তিনি দিল্লী আগমন করেন ও গিয়াছপর মহলায় স্থায়ীডাবে বসবাস করিতে থাকেন। এখানে তিনি শাহী দরবারে ও জনসাধারণে; বিপুর সম্মান লাভ করেন। প্রসিদ্ধ ফার্সী কবি আমীর খুস্রা (১২৫৩—১৩২৫) তাঁহার মুরীদ ছিলেন। মু'ঈষু'দ্-দীন কায়কে বাদ (১২৮৬—১২৮৮) পিয়াছপুরে নৃত্য শহর ছাপ্য করিতে ইক্টা করিলে সেখানে বাদশাই, আমীর-উমরা। ও অন্যান্য শ্রেণীর অসংখ্য লোক যাতায়াত করায় স্থানটি জনবহল ও কোলাহলময় হইয়া পড়ে। ইহার ফলে তিদি সেখান হইতে অনার পমনের ইচ্ছা করেন। কিন্তু পরে এই ইচ্ছা পরিতাল করিয়া সেখানেই অবস্থান করেন। এখানেই

তিনি ৭২৫ হি. ১৩ রাবী'উ'ছ'-ছ'ানী বুধবার (১৩২৫ খু.) সুর্যোদয়ের পর ইন্তিকাল করেন ও সেখানেই সমাহিত হন। পরবতী-কালে এই ছানের নামই হয় বস্তী-ই-'নিজামুদীন আওলিয়া'। বাংলাদেশ, পাকিস্তান ও ভারতের বহ ছান হইতে বহ মুসলিম আজও তাঁহার সমাধি যিয়াারাত করিতে আগমন করিয়া থাকেন।

শ্রন্থ পারী ঃ (১) শারখ 'আবদু'ল-হ'াক্ ক' দিহ্লাব'ী, আখ্বানিক'ল-আখ্যাার, পৃ. ৫৪---৬০; (২) রাহ্ মানি 'আলী, তাষ্ কিরাঃই'-'উলামাা-ই-হিন্দ, পৃ. ২৪০; (৩) T. W. Beale, An Oriental Biographical Dictionary, p. 302a.; (৪) সায়িাদ আবৃ'লহ'াসান 'আলী নদৰী, তারীখ-ই-দা'ভরাত ওয়া 'আমীমাত, তখ, লাখ্নৌ; (৫) উক্ত পুস্তকের' বাংলা তরজ্মা, ইসলামী রেনে'সার অগ্রপধিক, তখ্য, আবৃ সাঈদ মুহান্মদ ওমর আলী অনুদিত, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ঢাকা ১৯৮৬, ২য় সংক্রেণ।

নিয়্লাত ( ﴿ 'আ.) অর্থ সংকল্প, অবশাকরণীয় বা ইচ্ছাধীন আনুষ্ঠানিক কার্যগুলি সম্পাদনার পূর্বে কর্মকর্তার পক্ষে পূর্বসংক্ষের (নিয়াতের) দরকার। এইরূপ সংক্ষা মনে মনে স্থিনীকৃত হইলে ভাহাকে নিয়াত বলে। নিয়াত কথার উচ্চারণ অপরিহার্য নয়। বিনা নিয়াতে 'আমল ( কর্ম ) বাতিল হইয়া যায়।

ওয়, ও'স্ল, সালাতে, যাকাতে, সাওম, হ'াছ, কুরবানী প্রভৃতি 'ইবাদাতমূলক কার্য সম্পাদন করিবার পূর্বে নিয়াত-এর প্রয়োজন। পাষালী (র) বলেন, আনুষ্ঠানিক ক্রিয়াকর্ম নিয়াত বাতীত ওদ্ধ হয় না (ইহ্'য়াা', কাররো ১২৮২ হি., ৪খ, ৩১৬)। বিভিন্ন 'ইবাদোতের জন্য নিয়াতের প্রয়োজনীয়তা সম্পর্কে ফাক'ীহ্-গণের মতামত পরীক্ষা করিলে ইহাই প্রতীয়মান হয় যে, নিয়াতের অপরিহার্যতা সম্পর্কে ঐকমতা একমাত্র সালাতের বেলাতেই পাওয়া যায়। অনাপক্ষে যে-কোন কল্যাণমূলক কাজে আলাহ্র সন্তৃতি-লাভের নিয়াত থাকিলে তাহা 'ইবাাদাতে পরিণত হয়। এই প্রক্রিয়ায় মৃথিন সর্বক্ষণ 'ইবাাদাতে নিয়োজিত থাকেন (৭০:২৩)।

এ বিষয়েও সকলে একমত যে, কার্যের অব্যবহিত পূর্বে অবশাই নিয়াত করিতে হইবে। সমাণ্ড না হওয়া পর্যন্ত নিয়াত কর্মের সহিত সম্পূজ থাকিবে (আৰু ইস্হণাক আশ-শীরাামী, তাম্বীহ, ed. Juynboll, পৃ. ৩)। উহার উৎস হইতেছে হাদয়, যাহা মানবের ধীশক্তি এবং মনোযোগের কেন্দ্রন্ত। সূতরাং পাগলের দ্বারা কোন নিয়াত সম্বন্ত নহে।

নিয়াত আইনসম্মত একটি খতত কাৰ্য। সাধারণত ইহাকে অবশাকরণীয় বলা হইলেও কোন কোন কাৰ্মে, যেমন মৃতকে ও স্ব করান প্রভৃতি ব্যাপারে নিয়াতি অপরিহার্য নহে; বরং উহাতে নিয়াত প্রশংসনীয়।

নিয়াত শব্দটি কু'রআানে ব্যবহাত হয় নাই। নিয়াত অর্থ বুঝাইবার জন্য কু'রআানে 'ইরাাদাঃ' শব্দটি ব্যবহাত হইয়াছে। হ'াদীছে' নিয়াত শব্দটির এবং ঐ শব্দ হইতে গঠিত অন্যান্য শব্দের ব্যবহার গাওয়া যায়।

সংকল্প অর্থ নিয়্যাত শব্দের গুরুত্ব অত্যধিক। ইমাম বৃশারী ভাঁহার সাহাীহা হণাদীছা প্রছের গুরুত্বেই নিয়্যাত সম্পক্তি হণাদীছাটি সমিবিল্ট করিয়া নিয়াতের গুরুত্বের দিকে ইন্সিত করিয়াছেন। ঐ হণাদীছাটি স্পদ্টত মৌলিক আদর্শরূপে গৃহীত। হণাদীছাটি এইরূপ, 'কার্ষের ফলাফল নিয়্যাত অনুযায়ী বিচার্যা (ইয়ামা'ল-আ'মালু বি'ন-নিয়াত)। সাহাীহা হণাদীছা সংগ্রহ্সমূহে এই হণাদীছাটি পুনঃ পুনঃ উদ্বৃত করা হইয়াছে। এই হণাদীছার অন্তনিহিত ধমীয় এবং নৈতিক মান আইনেয় নৈতিক মান অপেক্ষা উচ্চতর। কোন 'ইবাাদাত আইনসম্মতভাবে পূর্ণমায়ায় সম্পাদিত হইলেও উহায় মূল্য বা হণগুলাব নির্ভার করে কর্মকর্তার নিয়্যাত বা সংক্রের উপর। আর

যে কোন সংকার্ম সম্পাদনের মূলে এই নিয়াত বা সংকল অসপু-দেশামূলক হইলে সমগ্র কর্মান্ত মূল্যহীন হইবে। উক্ত হাদীছে আরো বলা হইয়াছে, "মানুষ যে নিয়্যাত বা সংকর লইয়া কাজ করে তাহার ফলাফল তদন্যায়ী লাভ করে।" অপর এক হণদীছে: বলা হইয়াছে, "যে যেরূপ সংকল করিবে সে সেইরূপই পারি-ভ্ৰমিক প্ৰাণ্ড হইবে" (মাালিক, জানাা'ইয়, হ'াদীছ' ৩৬) ৷ 'কডদিন পর্যন্ত হিজরত চাল থাকিবে' এই প্রবের উপরে হ'দিছে উক্ত আহে, "মক্কা বিজয়ের পর ( মক্কা হইতে ) আর কোন হিজরত নাই: কিন্তু জিহাদে (সংগ্রাম) এবং ।নিয়্যাত বিদ্যমান মক্তিব" (बुशाही, मानाकिःवृ'त-जान्त्रनात्र, बाव ८८, विशाम, बाव ८३ ২৭, মুসলিম, ইয়ারোঃ, হ'াদীছ' ৮৫,৮৬ ইত্যাদি)৷ ভাব নিয়াত সহকারে কোন ভার কর্ম করিতে পিয়া ঐ কার্ম যদি কোন কারণে সভবগর না হয় ভবুও ঐ সংকার্মের সং নিয়াত আলাহ্র নিকট গ্রহণযোগ্য হইবে এবং ভজ্জন্য ঐ ব্যক্তি পুরস্কৃত হইবে। আবার অসৎ সংকল হইতে বিরত থাকাও সৎকার্য বলিয়া বিবেচিত হয় ( বুখারী, রিক'নক', বাবে ৩১)। ফলে এই হ'াদীছ' অনুসারে বিশ্বাসীর নিয়্যাত তাহার কার্যের তুরনার অধিকতর গুরুত্বপূর্ণ (বিসাানু'ল-'আরাব, ২০খ, ২২৩ ; ডু. গ'যোলী, ইহ'য়াা', ৪খ, ৩৩০ প., ষেখানে এই হ'াদীছ' সম্বন্ধে আলোচনা করা হইয়াছে)। সংকার্যের সহিত অথবা মুবাাহ কার্যের সহিত সৎ নিয়াত যুক্ত হইলে সৎকার্য ও সৎ নিয়াত উভয়ের জনাই পুরস্কৃত কল্পা হইবে এবং উহাদের সহিত অসং নিয়াত যুক্ত হইলে উভয় প্রকার কাজই ম্লাহীন বলিয়া পরিপণিত হইবে।

পক্ষান্তরে অসৎ কার্যের সহিত বতাই সৎ নিয়াত যুক্ত হউক না কেন, উহঃ অসৎ কার্যই থাকিবে। উহা কোনক্রমেই বৈধ বলিয়া গণ্য হইবে না। নিয়াত ও ইসলাম পরস্পর অবিকেদ্যভাবে জড়িত। (সন্তবত এই কার্যেই ইমামে রাাহী তাঁহার তাক্ষমীর কাবীর গ্রহে সূরা আল-বাকারাঃ, ১১২ নং আারাতে ইহ্ সান তথা ইন্ধলাস প্রসলে নিয়াত সম্বন্ধে বিভারিত আলোচনা করিয়াহেন)।

প্রস্থাপনী ঃ (১) আল-বাজ্রী, হণালিয়াঃ, কায়রো ১৩০৩ হি., ১য়. ৫৭; (২) আশ-শারানী, আল-মীয়ানুল-কুব্য়াা, কায়রো ১২৭৯ হি., ১য়, ১৩৫, ১৩৬, ১৬১; ২য়, ২, ২০, ৩০, ৪২; (৩) আল-গায়ালী, কিভাাবুল-ওয়াজীয়, কায়রো ১৬১৭ হি., ১য়, ১১, ১২, ৪০, ৮৭, ১০০ য়., ১০৬, ১১৫; (৪) ঐ লেমক, ইত্রাাা, ৪র্ম ও ৭য়; (৫) C. Snouck Hurgronje, Verspreide, Geschriften, i. 50, ii. 90; (৬) Th. W. Juynboll, Handleiding, Index; (৭) Wensinck, Handbook, য়. Intention; (৮) ঐ লেমক, De Intentie... der semietische volken, in Vers!, Med. Ak Amst, Ser. v., vol. iv 109 য়. ৷

A.J. Wensinck (S.E.I.)/মূহ=মদ আবদুর রহীম
মুসায়রী (نصيري) সিরিয়ার চরমগছী শী'আ: সন্দুদারের
নাম।

১। আছ নামের ধাতুরূপ ও শব্দরণ সম্পর্কে মতবৈততা আছে।
সম্ভাব্য ব্যাখ্যা এই বে, শব্দটি একটি নিস্বাঃ, ইব্ন নুসারর হইতে
উছুত অহাহ সুহাল্যাল ইব্ন নুসারর নামীরী 'আব্দী, ('আবদু'ল-কারস, বাক্র গোল), তিনি ছিলেন এই সম্প্রদারের সর্বপ্রথম
ধর্মভাব্দি।

বন্ধতদক্ষে এই দলের অন্তর্ভুক্ত ব্যক্তিশন শাস**ীবী (মৃ. ৩**৪৬/

৯৫৭)-এর সমর হইতে 'নুসায়রী' আখাটি অবলয়ন করিয়ছিলেন।
ইতোপূর্বে এই সন্দার নামীরিয়াঃ নামে পরিচিত ছিল (তাহারা
নিজেদেরকে 'মু'মিনুন' নামেও আখ্যারিত করিতেন)। 'নুসায়রী'
সাম্'আানী এবং 'উমারাঃ (ed. Derenbourg, p. 145, 286)এর রচনায় সিরিয়ার উভরাক্তরে অবস্থিত একটি অক্সের আংনিকভাবে দীক্ষিত একটি সন্দারের প্রতিই কেবল প্রমান্তা নামঃ বরং
যে চরমপহী দী'আঃ সন্দার্গর বিসরেও ক্রাতে নদীর অবকাহিকায়
বাস করিতেন তাঁহাদের প্রতিও প্রমোলা। নী'আঃ জেবক ইবন্'মসাদাা'ইরী (মৃ. ৪১১ হি.) হইতে আরত কলিলা সুরী জেবক ইব্ন
হাব্য পর্যন্ত বিভিন্ন লাভ মতবাদ সন্দারীর লয় ক্রাকারিপ
(hersiographers) এই আধ্যার উৎপত্তি সক্তে এককত।

২। শব্দটি তিনটি অর্থে ব্যবহৃত**ঃ প্রশাসনিক, সামাজিক** এবং ধর্মীয়।

(ক) প্রশাসনঃ সিরিয়ার আনস্ণারীয় পর্বত (প্রাক্তন স্পাবার লুক্কাম ), অরনটেসের (Orontes) প্রীদক্তের আমি কিয়ার (প্রাক্তন লিওয়াা), যাহা দক্ষিণ দিকে বিস্তৃত এবং ১৯২০ বু. ব্যাত ১৯৪৫ ষ্. সন পর্যন্ত 'আলাব'ীদের রাষ্ট্র ছিল (৬, ৫০০ **বর্গ কিলোনিটার**, ১৯৩৩ সনের শেষভাগে ৩, ৩৪, ১৭৩ জনসংখ্যা, জনসংখ্যার ২.১৩,৩৬৬ জন নুসায়রী, ৬১,৮৩৭ জন সুধী সাধ্যুদের উভরে এবং বাানিয়ালে, ৫,৬৬১ জন ইসমা'ললী ক'দ্মূস এবং মাস্'রহক, ৫৩. ৬০১ জন গোড়াপছী খুস্টান আল-হি:স্'ন এবং ত'ারেকু'সের উভরে), রাজধানী লাখি কিয়া (২২,০০০), দেশটি সহিষ্ণ প্রথশীর কুনিজীবীর আবাসভূমি ( তামাক, রেশমের গুটি গোকা )। এই অঞ্চলের স্থান-ভनित्र मात्मत অভরালে এম, राष्ट्रेमात्मत [M. Hartmann, ZDPV, xiv. (1891), 151-255] গবেষণায় দুইটি প্রভাব অভিড হইয়াছে: একটি আরামিয়া ভাষার প্রভাব, অনাটি বৃত্তিমূলক ভালো-চনায় ব্যবহাত 'আরবী ভাষার প্রভাব। এই নামগুরির কিছনে আঞ্চাক ধর্মীয় মতৃবাদের কোন প্রভাব পরিকারতাবে পরিক্রকিত হয় না, তবে আধ্নিক শী'আঃ মতবাদ যার অভরালে পৌতলিক বা খস্টীয় কুল্টির ছাপ লক্ষণীয় নহে—তাহার প্রভাব দেখা যায়। নতত এবং লোকসাহিত্য সন্দৰ্কে অঞ্চলটতে অনুসন্ধান এখনো আরঙ করা হয় নাই। খাদ্যাখাদা সছজে কিছু কিছু বাধা-নিষেধ দেখা গিয়াছে ( Niebuhr. পু. ছা., Dupont, JA. 1824, p. 134 : Bakura, p. 57), কতক্ণাল সাধারণ নিষিদ্ধ খাদ্য (উট. ধরগোপ, ঈল-মাছ ইত্যাদি ) এবং কতকণ্ডলি শামুসিরাদের নিকট বিশেষভাবে নিষিদ্ধ ( শ্রী-জাতীর জীবজন্ত, বিক্লাঙ্গ জীবজন্ত, হরিণ, শ্কর, কাঁকড়া, বিনুক ভাতীর প্রাণী, কুষড়া, ঝারিয়া এবং ট্যাটো )। সেখানকার কুটারশিক হইতেছে তথু ঝুড়ি নির্মাণ।

- (খ) সামাজিক দৃশ্চিকোণ হইতে নুসাররী **নবটি ভি**ষ ভিষ বংশোড্ত সম্পুদায়কে বুঝায়, ইহাদের প্রায় সকলেই 'জারবী ভাষা-ভাষী এবং নুসায়রী বিধিষতে জীবন বাদন করে। যথাঃ
- ১। 'আলাবানী রাষ্ট্রের (২.১৬,০০০) অধিবাসিগণ বুব সভব রামানের হামদানে এবং কিলাঃ (য়াকু-বী, BGA, ৭ খ. ৬২৪), স্বাস্গান, বাহ্রা ও ভানুষ (হাম্দানী, সিক্ষাঃ গৃ. ১৬২) বংশ-সমূহ হইতে উজুত এবং দী'আঃ মতে দীক্ষিত এবং টিবোরিরাস ও জাবাল 'আামিল (সেখানে এখনও মুতাওরাালীগণ আছে) হইতে আলেশো পর্যন্ত বিজ্ঞ তার্য় এবং গাস্সান ইইতে আলত উদ্বান্তগণ বারা সংখ্যা বধিত (নবম শতকের শেষভাগ)। তাহারা

ক্সেডের সময় বিতাড়িত হইয়া আমীর হাসান ইব্ন মাক্ষ্নের (মৃ. ৬৬৮/১২৪০, হাদ্যাদীনের পূর্বপুরুষ) সঙ্গে সিন্জার পর্বত হইতে আগমন করে এবং উক্ত এলাকায় তাহাদের শাসক-বংশ তাহাদের গোল্ঠী এবং নৃতাত্ত্বিক গঠন অনুপ্রবিশ্ট করায় (M. B. Ghalib, Tawil, p. 356)। প্রধান বংশগুলির ভালিকা পরে দেওয়া মাইতেছে (map in RMM. xlix: 6, তু. পূ. প্র., xxxvi, 278, and Tawil, p. 349-52), উহা চারিটি দলে বিভক্ত:

১। কালবিয়া (কারদাহণাতে, নাওয়াাসিরাঃ, কণরাহি লাঃ, জুল।য়কি যাঃ ; রাশাবি নাঃ, নালাহিমা, রাসালিনাঃ, জুরদিয়াঃ, বায়্তু'শ্-শিল্ফ, বায়্ত মুহ'।"মাদ এবং দারাাবি'সাঃসহ) ২। খায়্যাত ীন (মার্কণবে, সণরামিতাঃ, মাখ্যালিসাঃ, ফাকণাবি রাঃ, 'আমামিরাঃ [ 'আব্দু'ল-ক'ায়সের সজে মিজিত ] সহ, ৩। হণাদাদীন (আমীর হ'াসান ইব্ন মাকযুনের ( Makzun ) গোল : মাহাালিবাঃ, খানী 'আলী রাশূতি'য়াঃ, 'আতাারিয়াঃ, মাশালিবাঃসহ ), এবং ৪। মাতাাবি'রাঃ (নুমারলাতিয়াঃ' আলেপোর সাওয়ারিক, সণও-য়াারিমাঃ, মাহণারিষাঃ ঘাহারা হাাশিমী বলিয়া দাবী করে এবং বাশারিলণাঃসহ )। দ্বাদশ শতাব্দী হইতে তাহাদের রাজনৈতিক ইতির্ত হইল আক্রমণকারিগণের অত্যাচার, (খৃফান কুসেড যোদ্ধাপণ, বায়বার্স ইনি দেশকে মসজিদ দিয়া ছাইয়া ফেলেন, কন্যা দুর্রাডু'স'-স'াদাফের সা'ঈদু'ল-আন্সণারের [ আলেপেগতে সাস্ট্রদের কবর আছে ], ইনি তীমুরকে দামিশ্ক ধ্বংস করিতে প্ররোচিত করেন) , সুলতাান প্রথম সেলীমের সময় হত্যাকাপ্ত অভৃতি এবং গৃহযুদ্ধ; তাহাদের নিজেদের মধ্যে এবং তুকীদের সহিত মিলিত হইয়া ক'াদমূস ( ইহা একবার স্বল্পকালের জন্য ইহাদের হস্তচ্যত হয় এবং ১৮০৮ খৃ. মাহণারিয়াঃ কর্ক পুনরাধিকৃত হয় ) ও মাস্ণয়াফের ইসমাণ্টেলীদের বিরুদ্ধে ।

- ২। আলেকজান্দ্রেতার সানজাকে (৫৮,০০০, এন্টিয়কে ১/৩), জুওয়ুদীয়ি, সুওয়্দীয়ি, 'আয়ুদীয়ি, জিলীয়ি।
- ৩। সিরিয়া রাক্টে (২৯,৬৯৩): হ'ামাহে এবং হি'ম্সে', আনেপেরর দুই অংশে: জিস্রের নিকট এবং হু'লি হুদের উভরে (আয়ন ফীত্: ৩.০৬০):
  - ৪। ফিলিন্ডীনে (২,০০০)ঃ নাাব্লুসের উত্তরে।
- ৫। পঞ্চদশ শতাব্দী হইতে সিলিসিয়াতে (ত'ারসূস এবং আদানাতে ১৯২১-এ ৮০,০০০, এখন তুকীভূত);
- ৬। কুরাতে নদীর তীরে: কুর্দিস্তান এবং পারস্যে চরমপন্থী শী'আ:ভাবাপন লোক বাস করে, তাহারা একই মত পোষণ করে বলিয়া তাহাদিগকে নুস'ায়রী ['আলী ইলাহৌ বা আহ্ল-ই-হ'াক্'ক' (এ.)-দের মধ্যে পথা করে ] বলা হইত।
- ৭। ষোড়শ শতাব্দী পর্যন্ত বোননে (কিস্রাওয়ানে) জনেকে বাস করিত।
- (গ) ৩ । ধর্ম: নুস'ধেরী সম্পূদায়ের ধর্মীয় শিক্ষা সম্বন্ধে আমরা এখানে অধিকতর বিস্তারিত গর্যালোচনা করিব।

সৃষ্টিতত্ত্ব এবং প্রকালতত্ত্ব ঃ নুসায়রীগণের মতে অনির্বচনীয় খোদায়ী সন্তার অবাবহিত পরেই রহিয়াছে 'রগীয় সৃষ্টি'র আধ্যাত্মিক জগত (অথবা নক্ষয়)। উহা তাঁহারই সন্তা দেইতে পরবর্তী পৃষ্ঠায় বণিত ক্রমানুসারে উভ্ত, ইসম, বাবে এবং অন্যান্য প্রথম সাত দ্রেণীর আহ্বু'ল-মারা।তিব উহা 'বিরাট আলোকোজন জগত' ('আলোম কাবীর

ন্রানী); উহারা যখন নীচে আবিভূতি হয়, তখন 'কুদ্র আলোক জগতকে' রুমে রুমে বর্গলোকের দিকে ফিরাইয়া লইয়া যায় 🗅 এই হুন্ত আলোক জগত হইল পতিত সভা, অর্থ-জড়ীভূত, দেহে কারাক্সছ এবং দেহই উহাদের সমাধি, এই প্রক্রিয়া পতিত সন্তান্তলিকে পুনরুজ্বীবিত করে, উশ্ই তাহাদিগকে স্বর্গধামে ফিরাইয়া লইয়া যায় এবং তাহাদিগকে শেষ সাত আহ্দু'ল-মারাাতিবের শ্রেণীসমূহে উদ্লীত করে। তৎপর হইল 'অক্ককারময় ক্ষুদ্র জগত' (জু'ল্মাানী), নির্বাপিত আলোকমালা, যে সকল আত্মা প্তনের কারণে রমণী এবং জীবজন্তর দেহাভান্তরে জড়ত্ব ধারণ করে (কু:ম্সণানু'ল-মাস্খিয়াঃ ), সর্বশেষে অবস্থিত 'রহৎ তিমির জগৎ', উহা সকল রকম আলোকোজ্বল জগতের বিরুদ্ধ বস্তর (আদ্'দ'য়াদ)সমনুয়ে গঠিত দানব-দৈতা, যাহারা নিহত মানব এবং নিধনকৃত জীব-জন্তর মৃতদেহের অপণিত পরিবর্তনের ফলে মৃত্যুর পরেও বিকম্পিত অবছায় বিদ্যমান থাকিয়া পরে নিশ্ক্রিয় জড় পদার্থে রূপান্তরিত হয় ( পঠিত ধাতুর)। এই পতন যেমন সাতটি ভারে (স্বর্গীয় আবিভাব সন্দেহ) ঘটে, ঠিক সেই প্রকারে নির্বাচিতগণের প্রত্যাবর্তন ঘটে সাতটি চক্রের বা স্বসীয় নির্গমের ( আদ্ওয়াার-এর) মাধ্যমে।

প্রত্যাদেশ মতবাদ ঃ অসুন্য (প্রায়ব) ইলাহী 'ইবাদে!তের যোগ্য, কিন্তু তাহা অবর্ণনীয় বিধায় উহার প্রথম বিকাশ নামের মাধ্যমে (ইস্ম) ৷ নাম হইতেছে উচ্চারণযোগ্য ওয়াহ্'রির বা**ণী (নাাতি'ক্')** বা ইলাাহী কত্ত্রের ভাবার্থ (মা'নাা)। আদিতে এই প্রকার মত প্রচারিত ছিল। ইসমা**'উলী এবং নুস'ায়রী উভয়ের সাধারণ শিক্ষ**ক। ছিলেন উজ মতবাদ প্রচারক আবু'ল-খাত্ ত'াবে। তাঁহার শিষা মায়ম্ন আল-ক'দেদাহে মনে করিলেন যে, বস্তর মাধামে ইলাহীত্বের প্রকাশ উহার তাৎপর্য বা মা'না। (যাহা বাকাহীন ধারণামার) অপেক। অধিকতর ওরুত্বপূর্ণ। মা'না। তাঁহার মতে গ'ায়ব হইতে স্বতর। তিনি উহাকে 'স'ানিত'-এর সহিত অভিন্নরূপে ধারণা করেন (নির্বাক ইমাাম, নাাজিকের বিপরীত ) এবং উহাকে মূল সভার (ইস্মের) নিম্মে আক্ষিমক ব্যাপার হিসাবে পণ্য করেন। তৎপর উক্ত মত-বাদের প্রতিক্রিয়ার ফলে ঝশ্শারি, শা'ঈরী প্রমুখ খাত্'ত'গাবিশ্লাগণ মা'নাা = সামিত-এর সমীকরণ রক্ষা করিয়া মা'নাকে 'ইসম'-এর উপর অগ্রাধিকার দান করেন। আবু'ল-খাত্ ত'াবে প্রচার করেন; মুহণদ্মাদীর চক্রে অবর্ণনীয় ইলাহীত্বের গুঢ় তত্ত্ব পাঁচটি আশিসপ্রাশ্ত আস্মাা'র মাধ্যমে প্রকাশিত যুহ'াম্মাদ, 'আলী', ফ্যাতি'ম (ফ্যাতি'মাঃ শব্দের পুংলিকরপ, কারণ তাহাদের মতে ভীলোকের আয়া বলিয়া কিছু নাই, এই কারণে নব দীক্ষিতগণের মধ্যে আপ্যায়নের জনা ভাহারা উপহারের অংশ কেন হয় তাহা বুঝা ষায়), হণসান এবং হ'সায়ন (ইহাদের রহস্যময় একত্ব সমভাবে বিঘোষিত)। সমপর্যায়ের এই পাঁচটি নামের সমল্টিতে মুবাাহালার পাঁচজন পাওয়া যায় ( ভু. Massignon, Salman Pak, No. 7 of the Publ. de la Soc. des Etudes Iraniennes, 1933, p. 40-42) i মায়মূনের হাতে এই পাঁচজন অধঃক্রম অনুসারে পাঁচটি ভাগতিক নামে পরিবর্তিত হইয়াছে। (দুরুষগণ বলেন, পাঁচটি ঐশী সংক্রার সহিত সামঞ্জাপূর্ণ এবং উহা অপেক্ষা নীচ প্রকৃতির )ঃ নাাতি ক (= মীম), জাসণস (= 'আয়ন), দ্যা'ঈ, মা'ধূ'ন, মুকাসির 🖟 ইহা হইতেই খারিজী ওয়ারজালানী মতবা করেন, মীমের প্রাধান্য সর্বোদরি ( তু. মূর মুহাম্মাদী ), অথচ বাশ্শারের মতে পাঁচজনই

ছিলেন সমান এবং ভাঁহারা মুহ'ালমাদ, কাাভি ম, হ'াসান, হ'সায়ন, মুহ'সীন; 'আলীকে মনে করা হয় যে, ।তনি সকলের মধ্যে শ্রেষ্ঠ, সকল যুক্তিতকেঁর বাহিরে এবং অভিলয়োক্তির মাধ্যমে ভাঁহাকে মা'নার সহিত অভেদ বলিয়া বীকার করা হয়। শেষোক্ত ভালিকাটি নুসায়রীলণ প্রহণ করেন। এই প্রকারে 'আলী ভাহাদের ধর্ম-বিষাস মতে ক্রমে প্রধানে পরিপত হন। ইহাই ভাহাদের প্রভু, 'আলী' এই বিশ্বাসের উৎপত্তি। ইহা হইতে এই বিশ্বাস আগত কিনা তাহা সিরিয়ার পৌরলিকতা এবং দুরুমদের অবতারবাদে অনুসক্ষান করা নিজ্যাক্তম। বাশ্শার এবং উল্রাসয়াঃ (বা 'আয়নিয়াঃ'), নুসায়রীগণ বাহাদের অনুসরণ করিয়াছিলেন, সোক্তামুক্তি বারশুনের ভালিকা অনুসরণ করেয়া এবং মীম ও 'আয়নের মধ্যে প্রধানাক্রম পরিবর্তন করিয়া সাামিতকে ( = মা'না।) নাভি ক' ( = ইস্ম ) অগেকা শ্রেণ্ঠ বলিয়া শ্রীকার করেন। নীচে একটি ভিত্রশূলক ভালিকা প্রদান করা সেল:

(ক) জু হ্রাত যশাতিয়ার সণ্ত-চক্রে ('আদওয়ার, কি'বাবে ষাহাকে কবিপদ নারীরূপে মানিরা লইয়াছেন): ১। হাবীল, আাদাম । ২। নৃহ', শীহ'; ৩। রুসুফ, য়া'কু'ব । ৪। রুশা' মুসা। ; ৫। আসি'ফে, সুলায়মানি। ৬। শাম্'উন, 'ঈসা।। ৭। 'আলী ( = আৰু তুরাবি, আমীর আন-নাহ্'ল), মুহণদমাদ। খাসণীবী খীকার করেন যে, আরো চুয়ালিশটি (৬৩-১৯) জু-চ্রুয়াত (মিছ'-নিয়াঃ ) এই সশ্ভচক্রের∙`অভর্গত, (খ)—সাভ্'রু'ল–আ'ই≕মা-ভে (খাস'ীবী কতুঁক শ্বীকৃত, ইব্ন নুস'ায়র কতুঁক প্রবতক্ত প্রাথমিক ডালিকার পরিবর্ডে পৃহীত বারজন চিরায়ত ইমাাম, প্রভ্যেক ইমাাম প্ববিতীজনের ইস্ম থাকার মা'নাাতে উলীত হন। দুইটি ছগীয় আবিভাবের প্রকাশ পছতি কায়াহীন দেহরূপ পদার অৱরালে েতাগ্'রীব, ইহ্'তিজাবি সংঘটিত হয়, ইহাই নুসায়রীগণের বিখা-সের মূল ভিন্তি, এই দেহই বিশ্বাসীর অন্তর, সাময়িকভাবে উদ্ভাগিত হইবার আধার, দুরুষী মতানুসারে উহা কেবল মায়া (সারাাব) এবং ইস্হণাকি য়াদের মতে উহাই বাস্তব, ক্রমাগত বিশুদ্ধকরণের ফলে **দেহে রাপান্তরিত**।

#### প্রশ্লোত্তর মতবাদ

আবু'ল-খাত্'ত'াবে প্রচার করেন, ইস্মের পাঁচ ব্যক্তিকে এক বা একাধিক অনুপ্রাণিত ফিরিনতা অভাব মধ্যবতীজন (আস্বাাব রহণানীয়ূান ) বিশ্বাসীদের নিকট পরিচিত করাইয়াছেন (ভাহাদের মধ্যে প্রথম হইতেছেন সালসাল, বা আস-সীন মৃহণাশ্মানীয় চক্রে সালমানি ; তু. সালমানি পাা<del>ক</del>, বৃ. ৩৬)। তদীর শিষ্য মার্যুনের মতে এই সকল মধ্যবতীসৰ আস্মাণির পীচজন আধ্যান্দিক প্রতিসম সন্তারূপে পরিপণিত হন ('আক্লে সাল্মানি; নাফ্স মিক্পোদ; জাদ্দ্-আৰু য'ৰেৰু; ফাত্হ' 'উছ'মানি ইৰ্ন মাজ্''উন; খায়াাল='আম্মাার ইব্ন য়াাসির : এইভাবে দুরুষ প্রভােতরবাদের ৬০ নং পর্যন্ত)। নুস'ায়রীগণের মধ্যে এই পাঁচজন শিক্ষাদাতা সমান থাকিলেন এবং ইসমের বহ নিশ্নভরে অবস্থিত হইলেন এবং ইহারাই পাঁচজন আয়তামে (মিক্'দাদে, আৰু য'ার্র, 'আব্দুলাহ্ ইব্ন রাওয়াহণঃ, 'উছ'মানি ইৰ্ন মাজ্''উন এবং ক'ান্বার), সাল্মানি তাঁলদের সকলের উপরে, মানা এবং ইস্মের পরেই তিনি ভৃতীয় বাবে। ন্সায়রীয় রয়ীবাদের মূল ভিডি এইরূপ, 'আয়ন-মীস্-সীন ( মা'নাা-ইসম-বাবি ), উহাতে সিরিয়ার মৌলিক গৌত্তবিক গ্লিছবাদের চল্ল, সূর্য, আকাশ-এর প্রভাব আবিকার নিপ্রয়োজন ৷ জ্যোতিহলাপ্রীয়

সাদৃশ্য নুস'ায়রী কবিদের প্রিয় বিষয় এবং কুফার দী'আঃ প্রশোজনবাদে উহা হ'ার্রাানী স'াবি'ঈন সন্দুদারের প্রভাবে প্রবেশ লাভ করে; আধাাভিক জেরে মুর্মের মুহ'ালনাদে রালারর এবং চল্লের 'আলীতে রাণাভর (চল্ল-ইমাবের নার বৈধ ক্রিয়াকভাল নির্মণ করে, তু. সাল্মান, পৃ. ৩৬, চীকা ৪); এই সতবাদ মুল'ীরাঃ (মৃ. ১১৯ হি.) কুফাতে প্রকাশ করেন। Dussand-এর অনুমান কতে. যদি পৌত্রিকতার রেশ জ্যোতিষী আধ্যাভিকতার মূলে রহিয়া মাকে তাহা হইলে জাবাল নুক্লামের অনিজিত ক্ষকদের মধ্যে নহে; বরং হণার্রাানের নসরবাসীদের মধ্যেই উহা বিদ্যান্য রহিয়াছে।

#### বাাবের ব্যক্তিসভার তালিকা নিস্নক্লপ ঃ

ক। সংগ্রহর (তাহারা বাভবিকশকে **হরজন, সাস্থান, দীর্গ-**জীবী রুষ্বিহ)ঃ থাকণামাতঃ ১। **জিব্রাইল; ২। রাষিমিঃ** ৩। হণাম ইবন কুশ; ৪। দানে ইবন আস্থা**উড; ৫। 'আব্দুলাফ্** ইব্ন সিম্'আনন, ৬। রাষ্বিহ।

খ । সাত্রু'ল-আ'ইম্মাতে (এখানে মা**ট ১**১) **মাত্রাজি' ঃ ১**। সালমানি ; ২। কণরস ইবৃন ওয়ারাকণঃ রিয়া**হণী (সাকীনঃ** )। ৩। রুশায়দ হাজারী ( মৃ. ৫৮ হি.-এর কাছাকাছি ); 🖇। কান্সার ইবন আবী খালিদ কাবিলী। ৫। য়াহ্'য়া ইব্ন মু'আৰমার ইব্ন উদিম'ডণ-তণাৰ\*ীল ( মৃ. আনু, ৮৩ হি. )। ৬। জাবির ইব্ন **রাবীদ** জুকৌ (মৃ. ১২৮ হি.); ৭। আবু'ল-ধাত্'ত'াব মহ'া-মাদ ইৰ্ন আবী যায়নাৰ মিক'লাস আসাদী কাাহিলী ( মৃ. ১৩৮ হি. 🛊 তু. কাশী, পৃ. ১৯১),৮। মুফাদ'দা'ল ইব্ন 'উমার জু'ফী (সৃ. আনু. ১৭০ ছি.), ১। মুহণদমাদ ইব্ন মুফাদ্পাল জুকী। ১০। ভিষার ইব্নু'ল-ফুর‼ড ( জু'ফী, ২০৩ হি. ইব্রাাহী**ম ইবনু'ল-মাহ্দী <del>কর</del>ু'**ক নিহত ) , ১১। মুহণাশ্মাদ ইব্ন নুসায়র 'আব্দী ( বাাব, আনু. হি, ১৪৫, মৃ. ২৭০ হি. )। সাত নম্বর **হই**তে গুরু **করিয়া এই সকল** ব্যক্তি বাস্তবিকপক্ষে দলের নেতৃত্ব করিয়াছেন (১—১০ নছর ব্যক্তিদ্বয়ের প্রতিদেশী ছিলেন মুহাদ্যাদ ইব্ন সিনানে ) ; দশ নৰঙ্ক ব্যক্তির ভাগিনেয়, উষীর ইবনু'ল-কুরাাতের পিতামহ ছিলেন ইৰ্ন নুসণয়রের প্রধান সমর্থনকারী।

বাাবের নীচেই পঞ্ আরতাামের স্থান। আরতাামকে তিনি কৃষ্টিউপাদানের প্রভু এবং দীক্ষার মাধ্যমে আঝার উভাবন কাজে 'বাবি'এর সহায়তাকারীরূপে গণ্য করেন। উপরে প্রদত্ত নুস'াররী আরতাাবিদের তালিকা ( সাল্মানের দুরুষ হ'দুদ "প্রভানীলা কুষারীর"
তালিকা : নুস'াররী আরতাামের নাার দীকু'ল-'আর্থ-এর দাজাজাত
সাল্মান) গার্মীর (আস্তারাাবাাদী, মান্হাল, পৃ. ২২৫) এবং
গামিরের স্থাত'ত'াাবিরদের তালিকার সহিত তুলনা করা উচিত
( REI, 1932, পৃ. 442, তর্জমা. Ivanow)।

#### ৪। দীকা

দীক্ষার তিনটি তর আছে (নাজীব, নাক"ীব, ইখাম)। প্রথম তারে আছে ভাব-গড়ীর প্রতিভা ("ইকাদ্দ, বিভাগে, তাংলাকেমু'আলাক'সহ। এই আধ্যাত্মিক উদ্বাহের [নিকাছে"স-সামাা'] কিছুই প্রকাশ করা হয় না.)। ইহাতে দীক্ষা দানকারীর বাক্য দীক্ষা প্রহণকারীর আত্মাকে তিন পর্বাহে উর্বরতা দান করে। উহার আনুষ্ঠানিক কার্যাব্রী চরমগছী শী'আঃ সম্প্রদারের ক্রিয়া পছতির সহিত সম্পর্কিত এবং ভাহতের ও হার্রানের সাম্বিয়ানদের সম্প্রাহের মাধ্যমে প্রশিক্ষার প্রচীন রহস্যকাদের সহিত সম্পর্কিত (তু. শাদ্দ্ Dussaud, গৃ. ১০৬—১৯৯; খাক্রাঃ, গৃ. ২4—৭, ৮১)। দীক্ষাকালে কেহেশ্তের

প্রত্যাশাস্থ্যরূপ মদের পেরালায় ( 'আব্দু'ন-নূর নামে অভিহিত, Cat. No. 91 ) মদ্যপান করা হয়।

দীক্ষাকালীন উপদেশ সূত্ত ইসলামের সাত ধর্মবিধির ( দা'আ।'ইম ) উপ্ল লা'আঃ প্রতীক ( তা'বীল )। ঐশুলির (দা'আইম) প্রতি ৰ।ক্রিত্ব আরোপ করা হইয়াছে। যথা ১। সালাতিঃ পাঁচ আওকাতি হ্যরত মুহাম্মান (সা) ধারা ( জুক্র, ইসহাাকিয়ানের মধেও একইরূপ), জ্যাতিম, হ'াসান, হ'সায়ন এবং মুহ্'সিন (ফাজ্র। দুরুষ এবং পামিরের ছাত্ তা।বিরদের মধ্যে। নুকাবা।', আবু যার্র, মিক্'দাদে, সাল্মানি দারা )। অনুরূপ সডের ( তৎপর ৫১) त्राक्'व्यासः, २। ज'ाध्यः, बिनव्यन शुक्रायत नाम (मिन) अवश রিশজন নারীর নাম ( রামাদ**ানের রারি) সম্পর্কে লোপনীয়তা র**ঞ্চা করাহয়: ৩। যাকাতিঃ সাল্মান দারা; ৪। হ'াজ্জঃ "পবিত্র ভূমি চতুদিকে বিশ্বৃত বার মাইল", ইহাই সম্পুদায়, বায়ত=ইস্ম। ক্ষ প্রস্তর-মিক্'দাদি, সম্ভ আশওরাভি'-সম্ভচক্র । ৫। জিহাদে-বিরোধীদের উপর অভিশাপ ( বাাক্রাঃ, পৃ. ৪৪ঁ) এবং গৃঢ় তাত্ত্বের শৃত্ধলা বিধান। ৬। বি'লায়াত-'আজী বংশের প্রতি প্রদা এবং তাহাদের শঙ্কুদের প্রতি ঘ্পাঃ ৭। শংহাদোঃ আরন-মীম্-সীন মূল-সূত্রের সংহত সম্পক্তি। কু'রঝানের শিক্ষা 'আলীর প্রতি অনুরাগের দীক্ষা, সালমানিই (জিব্রাটিল নামে) মুহাম্মাদকে কুর আনি শিক্ষা দেন 1

বাৎসরিক উৎসবের অন্তর্গতঃ শী'আঃ চান্তমাসিক উৎসবসমূহ। ফিতৃত্ব, আদৃত্যা, গাদীর, মুবাহালাঃ কিব্রাদ, 'আাশ্রাঃ, ৯ই রাবী'উ'ল-আওওয়াল ('উমারের শাহাাদাত), গনরই শাবাান (সাল্মানের মৃত্যা); আর কতিপর সৌর মাসিক উৎসবঃ নাওরোষ এবং মিহ্রজাান, গ্রীস্টমাস এবং এগিফেনি; ১৭ই আয'ার ( মার্চ ), সেন্ট বার্বারা। এই সকল উৎসবের অন্তর্গত কতিপর যীত সম্প্রকীর উৎসব, দ্রান্ডাবে উহাদিসকে Masses নামে অভিহিত করা হয় ( কু-দ্-দাাসু'ত'-ত'ীব, আল-বাদুর, আল-ইশারাঃ)।

৫। সম্প্রদায়ের ইতির্ভ ঃ সম্প্রদায়ের যাবতীয় দীঙা সম্ভীয় ইস্নাদ খাসাবী হইতে ইব্ন নুসায়র পর্যন্ত দুইজন মধ্যবতী মূহালমাদ ইব্ন জুন্দার এবং মূহালমাদ আল-জায়ান আল-জ্যুব্লানী মারফত প্রচলিত । ইব্ন নুসায়র ছিলেন বসরার স্বামানা বাজি এবং 'আয়াশীর বিভক । দশম শীল ইয়াম ছিলেন 'আলী নাকা) এবং তাঁহার জ্যেত পুর মূহালমাদ তাঁহার পূর্বে ২৪৯ ছিল্পরীতে ইন্তিকাল করেন । ২৪৫ ছিল্পরীতে নুসায়র নিজেকে তাঁহাদের বাবে বলিয়া বিজ্ঞানিত করেন । ২৪৯ হিল্পরী, ইব্ন নুসায়েরর মতে মাহদীর অভ্যানের বহুসর (ইব্ন বাবাওয়ায়্য, সায়রাঃ , পৃ. ৬২, হল ১২, ইহা নাওবাঞ্তী, ফ্লিরাফা, পৃ. ৭৭, ৮৩ হইতে পৃথীত । হাম্লানীয় আমীর আৰু ফ্লিয়াস ভ্যানও এইরূপ বিশ্বাস করিতেন, দীওয়ান, ১৮৭৩ খ্,, পৃ. ৩৯ ) । একমাল বাসাবী বলেন বে, ইব্ন নুসায়র একাদল ইয়ামের সহিত যোগদান করিয়া (নুরী, নাকাস, পৃ. ১৪৪) তাঁহার পুল মূহালমাদ ইব্ন হাসানকে মাহ্দীয়েলে বীকার করেন ।

ইব্ন নুসামরের গুইজন হববতীর জিতীয়জন, খাস বিীর ন্যার, কুলা এবং ওরাসিত এর সধ্যবতী জুলুলার বাস করিছেন। ঐ বান ছিল খান্ক এবং কারসাভিত্মা বিশ্লেষীদের কেজহন (ভাবারী, ৩৭, ১৫১৭, ১৯২৫, ২১৯৮। মাস্উদী, ভাল্বীয়, গৃ. ৩৯১) এবং ইব্ন ওরার্পীয়ার জনহান। হণ্সায়ন ইব্ন হাস্দান খাস বি (উচ্চারণ ষণহাবী, মৃশ্ভাবিহ কর্ত সময়িত, পারসো এবং ইরাকে একণে ভূবরুয়ে হ'াদি'নীরূপে উল্লিখিত) ৩৪৬/৯৫৭ অথবা ৩৫৮/৯৬৮ সারে আরেশেশতে দেহত্যাথ করেন ( করর উত্তর দিকে, উহার নাম শারৰ বার্রাকে ) ; ভিনিই নুসায়রী সম্পুদারের গ্রহুড ছাপয়িতা ছিলেন। তাঁহার প্রগোষক হণ্যুদ্যানীদের ন্যায় তিনি ও কুফা (৩৪৪ হিৰুৱীতে আস্তাারাবাদীর মতে; উক্ত গ্রহ, বৃ. ১১২ ট.) এবং আলেশেগার মধ্যবতী কোন এক ছানে বসবাস করিতেন, তীহাদের নামে ভিনি তৎপ্রণীত হিলায়াঃ উৎসর্গ করেন। তাঁহার রিসাালাঃ রাাস্ভবানিয়াঃ (তণবালি, পৃ. ১৯৬ প., ২৪০, ২৫৭) তুরনা করুন। তাঁহার একালজন নিষ্যের মধ্যে সম্ধিক খ্যাতিসক্ষ ছিলেন মুখ্ণদ্মাদ ইব্ন 'আলী জিল্পী। তিনি এণ্টিয়কের निक्रें जिल्लोबाए वज्रवात्र कविएलन, रश्यान रशक्रातीएन अधान অদ্যাবধি বাস করেন। তাঁহার সরাসরি শিষ্য ছিলেন সাসিদ মারমূন ত । वाजानी ( मृ. ८२१/১०७৫ ), बाजाकिमात रेज्र राक ोम अवान कान् দাহীৰাঃ ইসমা'উল ইব্ন খালাদের বিক্তমে ভিনি বহ বিতৰ্কমূলক পুত্তক রচনা করেন। তাঁহার পরেই উল্লেখযোগ্য 'ইস্'মতি আদ্-দাওৰা, হণাডিম ভণাওবাানী (মৃ. ৭০০/১৩০০, প্যারিস পাডুৰিপি ১৪৫০, পদ্ধ ১১২ কঃ তাৰাীল, গৃ. ৩১৫, তিনি রিসালাঃ কু'ৰ্-রসীয়াঃ-এর গ্রহকার ), 'আনাঃ এলাকার হণসান আজ্রুদ, তিনি লাভাক্ষিয়তে ৮৩৬/১৪৩২ অব্দে (ত'াব'ীর, পৃ. ৩১৭) মৃত্যুবরুদ করেন। তৎপর উল্লেখযোগ্য কতিপয় দলীয় নেডা, যথাঃ ক'মারী क्वि मूर्गण्याम रेव्न मृनुत्र कालाखि (১০১১/১৬০২), रैनि এঃন্টিয়কের নিকট বাস করিতেন, 'আলী মাাধুসী, নাাসি'র নারস'াাকী এবং মূসুফ 'উবায়দী। প্রসঙ্গত উল্লেখযোগ্য বে, কবিত চারি নুসায়রী সম্পুদায় মিলিত হইয়া দুইটিভে পরিণত হয় ৷ উত্তরের সম্পুদায়টি (ৰাম্সিয়াঃ কারণ উহা মীনিয়াঃ, শামালিয়াঃ হ'টি-দারিয়াঃ; 'আলী হায়দারীর নাম হইতে উদ্ত, বিনি ইহার প্রধান हिलान नवम हि. १५०मन चुम्हीत नलस्य-१। त्रविद्याः ) अवर দক্ষিপেরটি (কি'ব্লিয়া, কারণ উহাই সেখানে প্রবল্ ) 'আয়নিয়াঃ তৎপর কণমারিয়্যাঃ।

নুসাররীয়গণের মধ্যে আধ্যাত্মিক প্রতিষ্ঠান রাজনৈতিক প্রতিষ্ঠান হইতে সম্পূর্ণ বতর। ১৭৮০ খৃক্টান্সে Niebuhr বে চারিজন মুকাছানের কথা উল্লেখ করেন ভাঁছারা (জাতাক্রিরার নিকট বাহ লুলীয়, সিমেরীয় খাওয়াবি সাক্ষীতাা এবং জাবাল কাল্বীয়) গাখিব শাসনকর্তা ছিলেন। ১৯১৪ খৃক্টান্সে সেখানে দুইজন আধ্যাত্মিক নেতা ছিলেন। সিলিসিয়াতে বাগ চিবাশী (শাম্সী) এবং কার্নাহাতে খাদিম আধ্রু'ল-বায়ত (কামারী), (১৯৬৩-এ ফিলমান আল-আহমাদ, তিনি ছিলেন নুমায়লাতিয়ার অধিবাসী)। ১৯২০ খৃক্টান্সে দক্ষিণের অভিলারী শী'ল কামীগণ নুসায়রী সম্পুদারের মধ্যে ছান লাভ করেন।

প্রমুপাঞ্জীঃ নুসাকরী ও মুসলিম সূরঃ দুরুবদের নার (তু. de Sacy and Seybold) নুসাকরীর কোন প্রামাণ্য ধর্মপ্রমান নার (তু. নাই। কিন্তু Catalago ৪০ খানা থাতি নী প্রছের একটি ভাষিকা (JA, 1876) দিরাছেন। ঐতলির মধ্যে ২৯ খানা ধর্মভন্ম সম্পর্কের এক ১৯ খানা কবিভা প্রম্ন (উহার নমুনার অনুবাদ করিরাছেন Huart. JA. ১৮৭৯) আমরা ২০ নং কিভাবে অনুবাদ করিরাছেন সাক্ষাভের অন্য ১৬টি সুরার (বাাক্রাঃ, গৃ. ৭—৩৪ ও Dussand, গৃ. ১৮১—১৮৯, অনুবাদসহ) উল্লেখ করিতে গারি। এভ্যাতীত

১৯নং ভাবারানীর কিতাব মাজ্মুল-আ'রাাদ, JA, ১৮৪৮-এ এবং RMM, xlix, ৫৭-৬০-এ বিরেষণ্ডত প্রছও উরেখ-যোগা। এই তালিকা (apocrypha in Paris MSS 1449—1450 etc.) আরও বধিত করা যায়। এই সম্পুদায়ের লেখকদের জীবনীও প্রছণজীর একটি সংগ্রহ আছে। উহা Ivanow কর্তৃ ক প্রকাশিত ইসমাণ্টেরী লেখকদের সম্পর্কে রচিত গ্রন্থের অনুরূপ। নুসায়রী লেখকপে উদারণ্ডী শীত্তাদের প্রছ যথেক্ষ বাবহার করেন (ভাবারাানী কর্তৃ ক মুফীদ উদ্ধৃত হইয়াছে), এমন কি তাহারা কয়েকথানি শীত্র প্রছ লিছিয়ছেন, যখাঃ খাসাবিক্ত হিদায়াঃ। এই প্রছ এখনও ইয়ানে গঠিত হয়। দুইখানি নুসায়েরী প্রছাভরন্মুলক প্রছ অধীত হইয়াছে। তা'লীম দিয়ানাতি'ন-নুসায়রীয়াঃ, ১০১টি প্রক্রমহ (Paris MS. 6182; Wolf কর্তৃক ZDMG, iii. 302-309-এ বিরেষিত। সেখানে নং ৮৮ নাই)।

এইখানি আধনিক খণ্টানদের বিরুদ্ধে লিখিত এবং আঃ বায়তণার কর্ক লিখিত প্রাচীন বিধিপ্তক বলিয়া কখিত (Niebuhr কর্ক Reisen, ii. 440-444-এ বিলেম্বকুড)। নসায়রীদের অন্চানরীতি সম্পর্কে ( যদিও নিরপেক্ষ ও নির্ভুক্ত নহে ) একবানি মূল্যবান গ্রন্থ ১৮৬৩ খৃণ্টাব্দে বৈরুতে জনৈক খুণ্ট ধর্মে দীক্ষিত নঙ্গায়রী কর্তুক প্রকাশিত হইরাছিল। এই ব্যক্তি হিলেন আদানার সুধায়মানে। তাঁহাকে হত্যা করা হয়): বাাকুরা সুলায়মাানীয়াঃ (১১১ গু.; Salisbury কর্ত্র আংশিক অন্দিত JAOS-এতে, 1868, p. 227-308, তু, ডাবার, গু, ৬৮৬; ইহার প্রথম অংশ কোন একটি প্রামাণ্য সংক্ষিণ্ড গ্রন্থ হইতে গৃহীত, উহাতে দীক্ষার কোন অধ্যায় নাই। তু. MS. তায়মর, 'আক, নং ৫৬৪)। আদানার জাল জাত'-তাবণীরের মৃহণাশমাদ আমীন পাারিব (মৃ. ১১৩২ বৃ.) কর্তৃক তা'রীখু'ল-'আলাব'ীয়াীন নামক একখানি জনপ্রিয় ইতিহাস প্রকাশিত হইরাছিল। ইহা লাভাকিরার ভারাক্:ক<sup>্</sup>ট হইভে ১৩৪৬/১৯২৪-এ ৪৭৮ পূঠার হাণা হইরাছিল। দুইখানি অভিযোগ খন্তন গভক প্রসিদ্ধ। একখানি দুরুষী, উহার লেখক হ'ামযাঃ (রিসালাঃ দাামিগাঃ প্রছাবলীর ১৬ নং : সম্ভবত উহা Catalago-এর ভালিকার ৯ मध्य शह्य वस्तकारी) अयर चार अक्षि मुझी, উচার स्विक ইব্ন ভায়মিয়া (ফাড্ওয়া, পৃ. ৯৪—১০২, মাজমুণ, কায়রো ১७२७, अनुवाद Guyard, in JA. sor. 6, vol. xviii., 1871, p. 158) i

হা পাশ্চাতা প্রসমূহ: R. Dussaud, Histoire et religion des Nosairis, Paris 1900, pp. 35-213 (তু. Goldziher, in ARW, 1901, p. 85-96), এই প্রস্কের প্রস্কার ১৮৯৯ খৃ. পর্যক বিষ্তা: H. Lammens in Etudes Religiouses, Paris 1899, p. 461; ROC, 1899, p. 572; 1900, p. 99, 303, 423; 1901, p. 33; 1902, p. 442; 1903, p. 149; JA, 1915, p. 139-159; তু. his Syrie, 1921, i. 184, কৃত Dussaud-এর প্রত্ অবলমনে R. Basset রচিত প্রস্কার [in Hasting's, ix (1917), 417-419], মানচিত্র, তালিকা ও চিত্র, General Nieger কৃত, L. Massignon কৃত্রক RM. মমমণ (1920), p. 271-280 এবং মামে [1922], p. 1-69-প্রকাশিত, G. Samne, La Syrie, 1921, p. 337-342; J. de la Roche (in 'La Geographie', xxxviii, 1922, p. 279, and "Asie francaise", 1931, p. 166); A.

Brun (in La Geographie", xliii [1925], p. 153, P. May, L'Alaouite (Plate, Bairut, [1931]), Paul Jacquot, L'Etat des Alaouites (Second ed., 1931, 264 pp.), E. Janot, Des croisades au mandat, Lyons 1934, J. Weulersse, in BEt—Or. 1934, अं लियक, Le Pays des Alaouites, Paris 1940, L. Massignon, in Eranos-Jahrbuch 1937, अं लियक, in ZDMG 1938, अं लियक, in Melanges Dussaud, R. Strothmann, in Isl. 1946 and NGW, Gott, 1950.

ড। আরবীতে আধুনিক গ্রন্থলিঃ কুর্দ 'আলী, বিভাতু'শ–নাম (১৯২৮), ৬ব, ২৫৮—২৬৪; কামিল গণ্য্যী নাহ্ক'য'-ষ'হাব (আলেপো ১৩৪২ হি., ১ব, ২০৪—২০৫); আরও ছ. বৈরত পত্রিকা (আহ্'র।রে, ১৯ সেপ্টেম্বর, ১৯৩০ খু.) ও দামিশ্ক প্রিকা (আর্যাম, ২৯শে মার্চ, ১৯৩৩)।

L. Masignon (S.E.I.)/মুহুদ্দদ আবদুর রহীম নূর ( ), । ('আ, ) অর্থ জ্যোতি। "আল্লাহ্ট জ্যোতি এবং তিনি বীর জ্যোতিতে সমস্ত বিবেও মানুষের নিকট প্রকাশিত হইরা থাকেন", এই মতবাদ বহ প্রাচীন এবং প্রাচ্যের ধর্মসমূহে এবং শ্রীক জান-বিজ্ঞান ও দর্শন শাস্তে ইহা পরিব্যাণ্ড। এ ছলে ইহার প্রাথমিক ইতিহাস পর্যালাচনা করা লক্ষ্ণন নহে। বাইবেলে অনুরাপ মতবাদের প্রতি ইনিত আছে, উহা উল্লেখ করিলেই এ ছলে যথেট্ট হুইবে, (eg. Gen. 1.3; Isaiah, Lx. 1.19; Zach., ।v.: John. 1.4-9; iii. 19; v. 35, viii., 12; xii. 35 and Rev. xxi. 23 প.)।

কুরুলানে এই জ্যোতি সম্পর্কে বহু আয়াত রহিরাছে, (কুরুলান ২৪: ৩৫ আয়াত আন্-নুর; ইহার সহিত তু, ৩৩: ৪৬ [মুহ'াদ্মাদ (স') প্রদীপরাপে প্রেরিত]। ৬১:৮ (ইসলাম আলাহ্র নুর), ৬৪:৮ (কুরুলান অবতীর্ণ নুর)। আয়াত্ন-নুর এই: 'আয়াহ্ আকাশ ও ভু-মন্ডলের জ্যোতি, তাঁহার জ্যোতির উপমা যেমন কুলুলী, উহার মধ্যে প্রদীপ, সেই প্রদীপ কাঁচের মধ্যে, সেই কাঁচে যেন অত্যক্ষর তারকা, (সেই প্রদীপ) মললমর মারতুন রকের (তৈল) ভারা প্রজ্ঞানত করা হয় যাহা (যে মারতুন) না পূর্ব দেশীয় আয় না পশ্চিম দেশীয়। ইহার তৈল এমন (বছ ও উজ্জ্বা) যে, উহা নিজেই প্রায় প্রজ্ঞানত হইয়া উঠে, যদিও উহাকে অয়ি শদ্দ করে না; জ্যোতির উপর জ্যোতি। আয়াহ্ বাহাকে ইছা করেন তাহাকে খীর জ্যোতির দিকে পথ প্রদর্শন করিয়া থাকেন; আয়াহ্ মানুষের জন্য রূপক ব্যবহার করেন এমং তিনি সম্ভ বিষয়ে অবগত আছেন।"

উপরিউক্ত বর্ণনা হইতে ইহা পরিস্কৃট হইয়া উঠে যে, ধর্ম-ভানের জ্যোতি সম্পর্কে এবং যে সত্য আল্লাহ্ শ্বীয় রাস্ক্রের নাধ্যম তাঁহার হত্ট মানবকে বিশেষত মু'মিনসিগকে ভাগন করিরাছেন, সেই সত্য সম্পর্কে আমাদের চিভা করিরা দেখা উচিত (কু'রজানে, হ৪:৪০ তু.)। ইহা নিছক আলোক, আলোকের উপর আলোক, আলির (নাার) সহিত ইহার কোন সংলব নাই। যায়ভূনের তৈলে ইহা প্রছার হার, সভবত ইহা পাধিব বত নহে (তু. A. J. Wonsinck, Tree and Bird as Cosmological Symbols in Western Asia, in Verh. Ak. Amst., 1921, p. 27 গ.)। পরিকেমে আলাহেই সর্বভিন্নপে যানুয়কে উপসেশ রসান করেন এবং

তিনিই তাহাদিগকে তাঁহার প্রত্যাদেশের আলোকের দিকে পরিচারিত করেন (কু'রআান, ৬৪ ঃ ৮ তু.)। এখানেই যে অতীন্ত্রিয় ধারণার সন্ধান মিলে ইহাতে কোন সন্দেহের অবকাশ নাই। কিন্তু বাস্তবাদী ধর্মশান্তবিদগণ প্রভটার সহিত কৃচির তুলনা বর্জন অথবা অবাজ্রর অতীন্ত্রিয়বাদিগণকে প্রতিরোধ করিবার উদ্দেশ্যে আল্লাহ্র জ্যোতিকে তাঁহার সুপথ প্রদর্শনের প্রতীক্রাপে ব্যাখ্যা করিয়াহেন। ব্যাখ্যা: ব্যাগারে দার্শনিকগণ অপেলা এই ধর্মশান্তবিদগণই কু'রজাানের প্রকাশ্য অর্থের অধিকতর নিক্টবতী কু'রজাানে আল্লাহ্কে সর্বভ (আলীম) ও পথপ্রদর্শক (হাাদী) বলা হইয়াহে। এ বিষয়ে ব্যাখ্যার জন্য গভীর চিন্তার প্রয়োজন হয় না। আল-আশ'আরী বলেন, ( মাক্শালাত, ed. Ritter, ২ ঃ ৫৩৪) মু'ভাষিলাঃ সন্দ্রদারভুক্ত আল-হ'সায়ন আননাজ্জার আয়াত নুরের এইরাপ ব্যাখ্যা প্রদান করিয়াছেন যে, আল্লাহ্ আকাশ ও গৃথিবীবাসীকে সুপথ প্রদান করিয়া থাকেন। যায়দীগণও নুরকে আল্লাহ্ কর্তৃ কৈ সুপথ প্রদান বিরয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

আনুমানিক হিজরী, ১০০ সন হইতে ইসলামী, দীননশান্তে নূর সম্পর্কে মতবাদের উল্লেখ পাওয়া যার। এই মতবাদ অনুযায়ী আলাহ্ মূলত জ্যোতি, আদিম আলোক এবং এজনাই তিনি সকল স্থিতি, সকল প্রাণ এবং সকল জানের মূল উৎস, বিশেষ করিয়া অতীন্তিয়বাদিগণের আবেগপ্রসূত চিছাধারায় সকল সতা, সংভা ও ধারণার সমশ্য ঘটিয়া তাহাদের মধ্যেই উক্ত ধারণা বিকাশপ্রাণত হল। কুরআানের নূর সম্পক্তি আয়াতসমূহ সম্বন্ধে চিছা, গার্সিক ভাবোদ্বীস্না, অতীন্তিয়বাদিগণের প্রশ্ববলী ও পরিশেষে প্রীক্তন্দর্ন এই নৃত্য ভাবধারার উপাদান যোগাইয়াছিল। কুমায়ত (মৃ. ৭৪৬ মৃ.) এই ধ্রা তোলে যে, উক্ত জ্যোতি হযরত আদাম ('আ) হইতে আরম্ভ করিয়া হযরত মৃহ'ল্মাদ (স')-এর মধ্যস্থতায় হযরত 'আলী (রা)-এর পরিবারে জনুজবেশ করে (শী'আঃ প্রবন্ধ ম.)। সাহল আত-তুস্তারী (মৃ. ৮৯৬ মৃ.) নুরের মতবাদ সম্পর্কে যুক্তিতক সহকারে বিভারিত ব্যাখ্যা প্রদান করিয়াছেন (Massignon, Textes ined, p. ৩৯ এবং সাহ্ব আত্-তুস্তারী প্রবন্ধ দ্র.)।

ইসলামে নূর-দশনের প্রথম প্রবক্তাগণকে শাষ্ঠ সভারাগে নূর ও জুল্মাভের (অক্সকার) ভৈতবাদের দক্ষন লোকে মানীর (পারস্যের জনৈক ধর্মপ্রবর্জক, মৃ. ২৭৬ অথবা ২৭৪ খু.) অনুসারী বলিয়া সন্দেহ করিতে লাগিল। আন্ধাহ্ মানুষকে অক্সতার অক্ষকারে আক্ষর করিয়ে স্পিট করিলেন, অতঃগর তিনি তাহার নূরের অংশবিশেষ পতিত করিলেন, ষাহার উপর ঐ নূর পড়িল সে সুপথ পাশুল, (তিরমিয়া), কিতাাবুল-সমান, বাাব ১৮)। চিকিৎসক রাায়ী (মৃ. ৯২৫ অথবা ১৬২ খু.) প্রীক দার্শনিকের অনুসারী হওয়া সভ্তেও পারস্যের মতবাদ প্রহণ করেন এবং এইজনাই বিভিন্ন ধর্মশান্তবিদ ও দার্শনিকগণ তাহার বিক্লছাচরণ করেন বা তাহাকে মুক্ষ বলেন। এই বৈতবাদের কারণে অনেক সুক্ষার বিক্লছেও অভিযোগ উদ্বাপন করা হইরাছে।

খৃগ্টীয় নৰম শতাবা হইতে নুর সম্পর্কে আলোচনা নব্য আক্লান্ত্নী মতবাদিগণের আবৈতবাদী মতবাদের মাধ্যমে প্রবল সমর্থন লাভ করিতে থাকে। ইসলামের অবৈতবাদের সহিত নব্য আক্লাভিনিদের যিল রহিয়াছে। এই মতবাদের জনক প্লেটো ( Plato ) ( সু. পু. ৩৪৭) তাঁছার Politeia পুস্তকে ( 506 D. গ. ) অতীজিয় অগতের 'সং' বরুগ মতবাদকে জড় ক্লাতের আলোকরূপ সূর্থের সহিত তুলনা করেন। সতরাং এই তুক্কন আলোক ও অক্কারের

মধ্যে নহে; বরং ইছা মনোজগতের সঙ্গে উহার প্রতিক্ষণি জড় জগতের তুলনা। উর্ম্ব জনভের জালোক বিশুদ্ধ, অতি উজ্জ্ব; নিশন জড়-জগতের এই আলোক কথঞিৎ অক্সকার মিপ্রিত। নব্য আফ্রাাভূ নীন্দের মতে 'সং'-এর ধারণাই হইডেছে মহান জারা।হ্র ধারণা এবং উহাই হইডেছে গবির আলোকের ধারণা। এরিস্টেটনের (Aristotle) (মৃ. শৃ. পৃ. ৩২২ )-এর মতে আলোক শরীরী নহে (De anima, ii. 7, 418); সুভরাং তাঁহার এই মতবাদেও উক্ত প্রজেদ-ধারণা সহজ্বর হইরা উঠে। উপরিউজ মতবাদে সম্পূর্ণ শ্পস্ট না হইলেও ইহা প্রতীয়মান হয় বে, এরিস্টেটন আলোককে সক্রির শক্তি হিসাবে গণ্য করিয়াছেন। বাহা হউক, এখনে ইহার কোন ওক্ষত্ব নাই। নব্য গিখালোরীর ও নব্য আফ্লাভূ-নীগণ এরিস্টেটনের বণিত জনেক শক্তিকে ও আফলাভূ-নী মতবাদকে কোন কোন সময় শক্তি, আবার ক্ষমও ক্ষমও সন্তারণে বর্ণনা করিয়াছেন। এরিস্টেটনের মতে অক্সকার কোন হত্ত সন্থা নহে; বরং ইহা আলোকশ্নাভাকেই বুঝায়।

এই মত হইভেই আরবীতে 'এরিস্টটরের ধর্মতম্ভ্'-এর বিকাশ পাইয়াছে। ইহার সূচনার দিকেই বলা হইয়াছে ( cd. Dieterici, ρ. 3 ), আধিষ কারণ স্টিকর্তা আলোকের শক্তিকে ( কু'ওওয়াঃ নুরীয়াঃ ) 'আক্'ল (বোধি) সংক্রামিত করেন এবং 'আক্'ল কর্তৃ উহা বিরাম্বায় সংক্রামিত হয় ় তৎপর 'আক্'ল হইতে বিশ্বামার মধ্যস্থতায় উহা প্রকৃতিতে সংস্লামিত হয় এবং বিশ্বাদা হইতে প্রকৃতির মধঃস্থায় সৃষ্ট নথর ববতে সংক্রামিত হয়। সৃষ্টি-বিকাশের এই পদ্ধতি পতিবিধি ৰাতীতই অবিভ্ৰান্তভাবে চলিতেছে । কিন্ত যে আল্লাহ্ আলোকের শক্তি নিঃসারিত করেন, তিনি নিজেও আলোক (নূর; হ'স্ন ও বাহাা'), আদি আলোক'(পৃ. ৫১) বা (পৃ. ৪৪) আলোকের আলোক। আলাহ্র আলোক তাঁহার সভার মধ্যে নিহিত (পূ.৫১)। উহা তাঁহার ওপররূপ ( সিম্মাত ) নহে; কারণ ওপ বনিয়া তাঁহার কিছু নাই। কাজেই তাঁহার আলোক তাঁহার সভার (হব-ীয়ার) মাধ্যমেই কার্যকর হইয়া থাকে। সমস্ত জগত জুড়িয়া বিশেষভাবে মানব জগতের ভিতর দিয়া এই আলোক প্রবাহ চলিতে থাকে। অতাজির মল (পৃ. ১৫০) হইতে প্রথম মানুষে, প্রথম মানুষ ( ইন্সানে 'আক্'লী) হইতে ইহা দিতীয় মানুষে (ইন্সানে নাফ্সানী) অনু-প্রবেশ করে এবং তৎপর বিতীয় মানুষ হইতে তৃতীয় মানুষে (ইন্সানে জিস্মানী ) সংক্রামিত হয়। এই সমস্তই তথাকথিত বাস্তব মানুষের ৰ্ল। অবৰ্যভানীও সৎ ব্যক্তিদের আছাতেই এই আলোক স্বাধিক অবিমিত্রক্লপে পাওয়া যায় ( পৃ. ৫১ )৷ ইহাও লক্ষণীয়যে, আধ্যাঞ্চিক শক্তিরূপে (রুহণানী 'আক্'নী) নূর এবং অগ্নি এক নহে। কারণ অগ্নির একমার জড় বস্তকে দাহনের শক্তি রহিয়াছে (পৃ.৮৫)। অবশ্য অপর সকল বন্তর ন্যায় অগ্নিরও অতীন্তিয় উৎসমূল রহিয়াছে। কিন্তু আলোক অপেক্ষা জীবনের সহিতই ইহার সন্দর্ক অধিক। প্রীক দর্শনের এই মতবাদের সহিত কু রুখানে ও ইসলামের কোন সন্দর্ক नार ।

আলোকের হজনধনী অধোগতি সম্পর্ক যে ক্রম রহিরাছে জ্যোতির্মর উর্ম্বজ্বতে আছার উনীত হওরার ক্রমও তন্তুপ ( পৃ. ৮ )। এই প্রত্যাগ্রমনকারে ( رَجُوعُ الْى الْمَانَ ) আছা 'আক্ বের রাজা অতিক্রম করিবে তথার অবিমিশ্র আলোক ও আলাাহ্র অনুপম সৌন্দর্য তাহার পৃশ্চিসোচনা হর। ইহাই সকর সূক্ষীর বক্ষাহ্ব।

Liber de causis-এর প্রহুকার যদিও বলিয়াছেন যে, 'আল্লার্ সমতে বিশুই করা যায় না, তবুও তিনি তাঁলুকে আদি কারণ এবং তভোধিক স্পষ্টভাবে অবিমিল্ল আলোকরূপে অভিহিত করিয়াছেন (5. ed. Bardenhewer, p. 69) এবং এইজনাই তিনি তাহাকে সকল প্রাণী ও সকল ভানের মূল উৎস (আলোহ্তে উভূদ অর্থাৎ সকল অভিত্ব মা'রিফাঃ, 23. p. 103 g.) বলিয়া ধরিয়া বাইয়াছেন।

আল্লাহ্ কর্তৃ ক নিঃস্ত জ্যোতিকে বতপ্ত সভারপে গণ্য করিনে বিশ্ব-সভার বিভিন্ন অংশে ইহা বিদ্যমান বলিয়া বিবেচনা করা যায়। অধিকাংশ দার্শনিক ও ধর্মশাস্ত্রবিদ ইহাকেই রহ্ বা 'আক্ লের সহিত সংযুক্ত বলিয়া থাকেন অথবা ইহাকেই রহ্ বা 'আক্ ল বলিয়া থাকেন। আবার তাঁহারা কখনও কখনও উহাকে জীবনের (হায়াত) সঙ্গে অবিক্লেদ্যভাবে যুক্ত বলিয়া মনে করেন। কিন্তু এ বিষয় পুভশানু-পুভগরণে গরীক্ষিত হওয়া আবশ্যক।

আল-ফাারাবৌ ও ইব্ন সীনা৷ প্রমুখ বিখ্যাত মুসলিম দার্শনিকপণ জালোকের মতবাদকে সাধারণ দর্শনশান্তেও মনজত্ত্বশান্তে 'আক্'-লের সহিত সংযুক্ত করিয়াছেন। আল-ফাারাাবী আল্লাহ্র নুর ও 'আক্-লের বহ সমার্থবোধক শব্দ ব্যবহার কবিয়াছেন (বাহাা' ইত্যাদি, See e. g. Der Musterstaat, ed. Dieterici, p. 13 প.)। ইব্ন আবী উসায়বি'আঃ রচিত প্রহে আল-ফাারাাবীর এক প্রার্থনা বাক্যের উল্লেখ আছে। এই প্রার্থনায় আল্লাহকে তিনি সকল পদার্থের আদি কারণ এবং ভূমণ্ডল ও নভোমন্ডলের জ্যোতি-বরুপ উল্লেখ করিয়াছেন ('উয়ুন, ed., Muller, ii. 134-140)। আল-ফাারাবীর ন্যায় ইব্ন সীনাাও ধর্মতত্ত্বের আলোচনা করেন এবং ইহার অধিকতর সম্প্রসারণ করেন। তাঁহার ম**ন ভাত্তিক প্রবন্ধস**মূহে তিনি আলোককে আআ ও দেহের যোগসূররূপে পণ্য করিয়াছেন (এছলে সূ:को সাহ্ল আত-তুস্তারীর অভিমত লক্ষণীয়। তিনি মানবের উপাদান চতুল্টয়ে ত'ীনের (মৃত্তিকা) এবং রুহে র মধ্যবতীতে নূরের স্থান নির্ধারণ করেন)। এমন কি এরিস্টটলের শিষাগণের 'আক্**'লের মতবাদকে তিনি তাঁহার কি**তাাবু'ল-ইশারাতে <del>কু'রআানের</del> নুর-আয়াতের ব্যাখ্যাস্বরূপ গ্রহণ করেন (ed.. Forget, Leyden 1895, p. 126 প.)। তাঁহার মতে আলোক হইল 'আক্ল বি'ল-ফি'ল, আর অয়ি হইল আক্'ল ফা'আাল ইত্যাদি ৷ সূতরাং আলাাহর নুর এরিস্টটলের (Aristotle-এর) Nous সদৃশ। ইব্ন সীনাার এই অভিমতই, সাখানীর চিভায় রূপায়িত হয় (মা'আারিজু'ল্-কু'দ্স কী মাদাারিজ মা'রিফাাতি'ন-নাফ্স, কায়রো ১৯২৯, পৃ.৫৮ প.)।

নুর সম্বন্ধে বিশেষত ফাক<sup>া</sup>ই ও সূফীগণের মতে তদ্তিরিজ বিভারিত ব্যাখ্যার জন্য ক'ার্মাতি'য়া ও তাস'াওউফ প্রবন্ধ প্র.।

প্রস্থানী: (5) Clermont-Ganneau, La lampe et l'olivier dans le Coran (in RHS, Lxxxi., 1920, p. 213-259), (২) W. H. T. Gairdner, al-Ghazali's Mishkat al-Anwar and the Ghazali's Problem (in Isl. 1914, p. 121-153), (৬) ঐ বেশক, al-Ghazali's Mishkat al-Anwar, transl. with introduction, London 1924; (৪) তু. also the articles 'আক্'ল এবং আল-ইন্সান্'ল-কামিল।

Tj. de Boer (S.E.I.)/আবনুল বাবেক

ন্র কু ত ব-ই- আলাম (نور نطب المر ) (র), এক্ত নাম নৃক্ত প্-দীন নৃক্ত ল-হ ।ক্-ক (র)। সুলভানী আমনে বাংলার মুসলিম সমাজ বখন নিদাক্তপ রাজনৈতিক, সাংকৃতিক এবং ধর্মীর সংক্টের সম্মুখীন, তখন এই অননাসাধারণ ধর্মগুরু সেই সংক্টের মুকাবিলা করিয়া অগ্রস্তির পথ নির্দেশ করেন। তাঁহার সঠিক জন্ম-ভারিখ কোথাও পৃষ্ট হয় না। ঐতিহাসিকরা অনুমান করেন যে, সম্ভবত ১৩৫০ খ্.-এর কিছু পূর্বে তিনি তদানীস্তন বাংলার রাজধানী পাতুয়ায় পিতৃপৃহে জন্মগ্রহণ করেন। গৌড়ের ইলয়াস শাহী বংশের তৃতীয় ও প্রেচ স্লতান গিঁয়াছ 'প্-দীন আ'জাম শাহে (রাজম্বনার ১৩৯৮—১৪০০ খ্.) ছিলেন তাঁহার সহগাঠী ও বছু। রাষ্ট্রীয় কর্মে এবং রাজনৈতিক ব্যাপারে স্লতান গিয়াছ 'প্-দীন আমৃত্যু নূর কুত্ব-ই-আলামের প্রাম্শ গ্রহণ করিতেন বলিয়া জানা হার।

যোধপুরের বিখ্যাত পীর কণাদ'ী হণামীদু'দ্-দীন নাগোরী (১২৫৬—১৩৬০ খ্.) ছিলেন ভাঁহার শিক্ষাগুরু । পরবতীকালে তিনি ভাঁহার পিতা বাংলার অনাতম ত্রেষ্ঠ 'আলিম ও সুক্ষী শারখ 'আলাউ'ল-হণক্'ক' (র)-এর নিকট আধ্যাখিক শিক্ষা গ্রহণ করেন । চিশতিয়াঃ নিজণামিয়াঃ সিলসিলার আধ্যাখিক জানে উৎকর্ম লাভ করার ভাঁহার পিতা সভ্তত হইয়া ভাঁহাকে 'নুর কু'ভ'ব-ই-'আলাম' (বির কু'ভ'বের জ্যোভি) উপাধি দান করেন । নিজণামু'দ্-দীন আউলিয়া' (র)-এর প্রখাভ শিষ্য আখী সিরাজু'দ্-দীন (র) পানুয়াতে আসিলে 'আলাউ'ল-হণক্'ক' (র) ভাঁহার শিষ্য প্রহণ করেন । আখী সিরাজি ছলেন নুর কু'ভ'ব-ই-'আলাম-এর দাদা পীর।

নূর কুতেব-ই-'আলিনের মাতার নাম হ'াফিজ' বিধি যামান। কোন কোন ঐতিহাসিকের মতে তিনি সায়্যিদ বাদক'দ্-দীন দীর বাদ্র-ই-'আলোম বিহারী (র)-এর জন্নী ছিলেন। নূর কু'ত'ব-ই-'আলামের দাদার নাম শায়খ 'উমার ইব্ন আস'আদ বাহোরী (র)। তিনি গৌড়ের সুলত'াান সিকান্দার শাহের অর্থ সচিব ছিলেন। হ'াজেনী শামসু'দ-দীন ইলয়াস শাহে (১৩৪২—৫৭)-এর পূর্বপুরুষ 'আরব হইতে বাংলায় আসেন। নূর কু'ত'ব-ই-'আলোমের দাদা শায়খ আস'আদ (র)-ও একই সময় লাহোর ও দিল্লী হইয়া বাংলার রাজধানী পর্যায় আসেন। মূলাা মূহ'াশ্মাদ ক'াসিম প্রণীত তাারীখ-ই-ফিরিশতা-র বজবা অনুষারী তিনি ছিলেন 'আরবের কু'রায়শী বান্ মাধ্যুম গোরের মহাবীর খালিদ (রা) ইব্ন ওলালীদের অধঃজন পুরুষ। নূক'দ-দীন নূর কু'ত'ব-ই-'আলোমের জাঠ জাতা শায়খ আ'জ'াম খান ছিলেন সূলত'ান গিংয়াছু'দ্-দীন আ'জ'াম শাহের প্রধান মন্ত্রী।

আইন-ই-আকবারী-তে তিনি লাহোরে জনগ্রহণ করিয়াছিলেন বলিয়া উল্লিখিত হইলেও মনে হয় তিনি পাভুয়াতে জনগ্রহণ করেন। কারণ তাঁহার জন্মের পূর্বে বা পরে তাঁহার পিতা 'আলাাউ'ল-হ'াক্'ক' (র)-এর বাংলার বাহিরে কোথাও বসবাসের প্রমাণ পাওয়া বার না।

সুনতান পুরের সংপাঠী হইলেও নুর কুত্ব-ই-'আলাম-এর

শিক্ষাজীবনে রাজকীর বিলাসিতার কোন প্রভাব পড়ে নাই। তাঁহার

মধ্যে প্রবল ধর্মানুরাপ লক্ষ্য করিয়া তাঁহার পিতা তাঁহাকে ইসলামী
আদর্শ ও মূল্যবাধে অনুপ্রাণিত করিয়া তোঁলেন। পিতার নির্দেশ

নুর কুতেব-ই-'আলাম কঠোর সাধনার জীবন বাছিয়া লন। পিতার
ধানকাছে ও তৎসংলয় লঙ্গর্মানা তত্ত্বিধানের দায়িত তাঁহার
উপর অপিত হয়। এই দায়িত পালনের জন্য নুয় কুতব-ই'আলামকে কঠোর কায়িক প্রিত্রম করিতে হইত। ফাক'ীর,
ডিখারী, মুসাফিরপ্রমের কাপড় ধোওয়া, তাহাদের ওমু-ও পোসলের

জন্য পানি পরম করা, ধানকাছের মেকে বাঁট দিয়া পরিজারপরিজ্য় করা হইতে ওক করিয়া তৎসংলয় পায়ধানা সাক করিবার
কার্যও তাঁহাকে করিতে হইত। এমন কি দুরের বন-জ্বজ্ঞ হইত

কাঠ সংগ্রহ ও বহন করিয়া আনিতে হইত।

নূর কুতাৰ ই-'আলামের এই কায়িক পরিপ্রম দেখিয়া তাঁহার মধীরাতা অং'রণম খানে তাঁহাকে সর্কারী চাকুরী গ্রহণ করিতে বলেন। কিন্তু ভাগতিক সুখের প্রতি নিরাসক্ত নূর কুতাব-ই-'আলাম সেই প্রস্তাব প্রতাখ্যান করেন।

সেবা, নিৰ্লোভ জীবন্যালা এবং আলাাহ্র প্রতি আনুগত্যের মাধ্যমে নুর কু'ত'ব-ই-'আজাম আধ্যাত্মিক জীবনে বিশেষ সাফল্য অর্জন করেন। ইসলামী শাস্ত্রে তাঁহার অগাধ পাণ্ডিতা ও তাঁহার আধ্যাত্মিক সাধনার স্থাতি বাংলার সীমানা ছাড়াইয়া ভারতের বিভিন্ন প্রান্তে ছড়াইয়া পড়ে। তাঁহার পিতার ইন্তিকালের পর তিনি তাঁহার ছরাভিষিক্ত হন। তাঁহার নিকট শিক্ষারাভের জন্য ভারতের বিভিন্ন ছান হইতে ইসলামী ভান সিপাসুগণ পাণুয়ায় আসিত। সোনারগাঁয়ের হযরত শারফু'দ্-দীন আবু তাওয়াামাঃ (র)-এর মাদ্-রাসার নাায় পাও্য়ার নূর কু'ত'ব-ই-'আলাম পরিচালিত মাদ্রাসাও লে**চ ভানানুশীলনের কেন্দ্র ছিল । মানিকপুরের শার্য হ সাামু'দ্-দীন,** লাহোরের শার্থ কারু, আজ্মীরের শার্থ শামসু'দ্-দীন, নুর কু-ত-ৰ-ই- আলামের দুই পুত্র শায়ৰ বারাকাতু'দ্-দীন ও শায়ৰ আনওয়াার এবং তাঁহার গৌর শায়খ যাাহিদ ছিলেন এই মাণ্রাসার ছার। তাঁহার পাওিত্য, ধর্মশাস্তে অসামান্য ভান, আঝিক উৎকর্ম ও নিঃস্বার্থ জনসেবামূলক কার্যের জন্য মুসলিম সমাজ তাঁহাকে নি**জেদের ধর্মীয় নে**তা হিসাবে গ্রহণ করিয়াছিলেন।

সুলতণান গি'রাছু''দ্-দীনের মৃত্যুর মাট চার বৎসর পর অমাত্য ভাতুজিয়ার জমিদার গণেশ বা কংশনারায়ণ চক্রাভপূর্বক গৌড়ের সিংহাসনে অধিপিঠত হন এবং মুসলমানদের উপর দারুণ অত্যাচার ওক করেন। বিখাত গ্রহ রিয়াাদু 'স্-সালাত ীনের বর্ণনা অনুযারী রাজা পণেশ বহ সংখ্যক 'আালিম ও দরবেশকে হত্যা করেন। তাঁহার অত্যাচার ও নিপাঁড়ন হইতে মুসলমানদিগকে রক্ষা করিবার জন্য নূর কু:ড'ব-ই-'**আলাম ভৌ**নপুরের শাসনকর্তা ইব্রাহীম শারক**ী**কে বাং**লা আক্রমণ করিয়া গণেশকে** উৎখাত করিবার জন্য পত্র লিখেন। ইব্রাহীম শারকণী সসৈন্যে বাংলাদেশের সীমাত্তে উপস্থিত হইলে রাজা গণেশ শঠতার আশ্রয় লইয়া নূর কুতেব-ই-'আলোমের শরগাগল হন। তিনি শুসলমান হইতে চাহেন, কিন্তু তাঁহার স্ত্রী তাহাতে রাষী না হওয়ায় গণেশ ভাঁহার পুত্র যদকে মুসলমান করিয়া সিংহাসনে বসাইতে রাষী হন । নুর সু:ত'ব-ই-'আলি।ম গণেশের পুর ষদুকে মুসলমান **করিয়া জালাাবু'দ্-দীন নাম দেন এবং তাঁহাকে গৌড়ের সিংহাসনে** বসান। তিনি **অতঃপর ইব্রাহীয় শারক**ীকে আর বাংলা আক্রমণ করিবার **প্রয়োজন নাই বলিয়া জানান। ইব্রাহীম শারক**ী সৈন্য-সামত লইয়া জৌনপুরে ফিরিয়া যান। ইব্রাহীম শারক<sup>া</sup> বাংলা ত্যাম-করিবার পরপরই গণেশ হম্তি ধারণ করেন। তিনি তাঁহার পুরকে সুবর্ণধেনু রতের মাধ্যমে প্রায়ণ্চিত করাইয়া পুনরায় হিন্দু ধর্ম প্রহণ করিতে বাধ্য করেন এবং মুসলমানদের উপর প্রাপেক। কঠোরভাবে অত্যাচার চালাইতে থাকেন। তিনি নূর কু<sup>,</sup>ভ<sup>,</sup>ষ-ই-'আ(মানের পুর শায়খ আনওয়ারে ও পৌর যাহিপকে সোনারর্গারে নিবাসন দেন। সেইখানে শায়ৰ আনওয়ায়কে হত্যা করা হয়। विश्वापु:'স-जाकाणि:'रिनइ वर्षना खन्याओ (वहेमिन এवং यে ग्र्**र**्ख আনওকারে শহীদ হন সেইদিনই রাজা গণেশের মৃত্যু হয়।

পিতা কঠ্ক খালালু'ণ্-দীন পুনরার হিন্দু ধর্মে দীন্দিত হইলেও তিনি মনে সনে ইসলামের প্রতি বিষাসী ছিলেন। তাই রাজা গণেশের মৃত্যুর পর নুর ফু'ত'ব-ই-'আলিফি যদুকে পুনরার ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত করেন এবং জালাালু'দ্-দীন মুহ'। শমাদ শাহ্ নাম দিয়া তাঁহাকে সিংহাসনে অধিষ্ঠিত করেন।

নুর কু'ভ'ব-ই-'আলোমের মৃত্যু-ভারিখ সহজে ঐতিহাসিকদের মধ্যে মতভেদ দেখা যায়। ভাষ্-কিরাতু'ল-আউলিয়াা'র বর্ণনামতে ১৪৪৭ খৃণ্টাব্দে তিনি ইন্তিকাল করেন। আইন-ই-আকবারীর বর্ণনা মতে ভাঁছার মৃত্যু ১৫০৫ খু.। কিন্তু আঈন-ই-আকবারীর মত এইজন্য প্রহণযোগা নহে যে, রাজা গণেশ ঐ সময়ের বহ গরে সিংহাসনে বসেন। 'নিরআতু'ল-আসরাার' নামক একটি ফাারসী প্রস্থে ভাঁহার ইন্তিকাল-এর ভারিখ ৮১৮ হি. (১৪১৫ খু.), ১ই যু'ল-কণা'দাঃ বলা হইরাছে। কিন্তু ঐতিহাসিক এইচ. খ্রক্মান (H. Blokman) ভাঁহার মৃত্যুর ভারিখ নির্দেশক একটি শিলালিপিতে উৎকীর্ণ শব্দসমূহের সাংখ্যিক মান ৮৫১ বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। কাজেই ৮৫১ হিজ্য়ীকে ভাঁহার মৃত্যুর ভারিখ ধরিলে ভাষ্-কিরার বর্ণনাই সঠিক বলিয়া প্রভীয়মান হয়। ভবে বাংলা বিশ্বকোষে ক্লোংকলিন বুক্স প্রোপ্রাম্স) বনিত মৃত্যু-ভারিখ ১৪১৫ খু.। পাঞ্ডুরাতে ভাঁহার পিভার কবরের পাশে ভাঁহাকে দাফন করা হয়।

শিষ্যদের প্রতি তিনি যে উপনেশ দিতেন, তাহার কয়েকটি নিম্নরপঃ

- (১) মহাবিচারের পূর্বে নিজের বিচার কার। <sup>\*</sup>
- (২) যে আলসতা করে, সে ক্ষতিগ্রস্ত হয়।
- (৩) ফাকণীরের 'ইবাাদাত নফ্সের বিরোধিতা করা।

শিষ্য শার্ম হ'সামু'দ্-দীনকে তিনি এই বলিয়া উপদেশ দিয়া-ছিলেন যে, 'সূর্যের মত দাতা হও, পানির মত নম্ন হও, আর মার্টির মত হও ধৈর্মশীল' (Saiyid Athar Abbas Rizvi, A History of Sufism in India, p. 467)। তিনি কিছু ভক্তবপূর্ণ পরও লিম্মিয়াছিলেন। 'আধ্বাক্স'ল-আধ্বাব্রে'-এ প্রকাশিত তাঁহার একটি পরের অংশবিশেষ নিশ্নরূপ ঃ

"দরবেশের প্রশান্তি তাঁহার অশ্বিরতার মধ্যে নিহিত। আল্লাহ্র উপাসনার অর্থ দরবেশের পক্ষে অন্য সব কিছু হইতে বিচ্ছিন্ন হওয়া। আল্লাহ্ ছাড়া অন্য কিছুতে উৎসর্পের অর্থ মূর্যতা ও তুক্তাতে জিম্ত হওয়া; আল্লাহ্র চিতার আ্রবিলুম্ত না হওয়া আল্লাহ্র প্রতি যে মুনাঞ্জাত, সে মুনাঞ্জাত অসার; বাহ্যিক দরা প্রদর্শন শরতানী। সঙীর দুর্দশা ও যত্ত্বপার সংগ্নে জড়িত হওয়া মহত্ব এবং আল্লাহ্ ছাড়া আর সব কিছুর প্রতি চোল বুজিয়া থাকা মন্ত আলীর্যাদ। সাধারণ মানুষ পবিল্ল করিবার চেম্টা করে তাহার শরীর এবং সাধু পবিল্ল করার চেম্টা করেন তাঁহার অন্তর বা হুদর। দূষিত মন্তলা জিনিস বাহিরের পবিভ্রতাকে ধ্বংস করে, আর অন্তরের পবিভ্রতাকে ধ্বংস করে, আর অন্তরের পবিভ্রতাকে ধ্বংস করে,

প্রস্থানীঃ (১) Saiyid Athar Abbas Rizvi, A History of Sufism in India, New Delhi, 1978, p. 467; (২) আবদুর বালান তারিব, বাংলাদেশে ইসলাম, আধুনিক প্রকাশনী, চাকা, ইং. ১৮৯০; (৬) বাংলা বিষকোষ, ৪র্থ খণ্ড, ফ্লাংকলিন বুক্স প্রোপ্তার, চাকা ১৯৭৬ খৃ; (৪) মাওলানা আতহার উদ্দীন যোলা, নুর কুতব-ই-আলম, (প্রকাশিতবা), ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ, চাকা ১৫) আ. ন. ব. বজলুর রশীদ, আমাদের সূফী-সাধক, ১ম সং, ইসলামিক ফাউল্লেশন বাংলাদেশ, চাকা ১৯৭৭ খু., গু. ২০৮।

শাহাবুশীন আহমদ নুর **বাধুশীরা ঃ (نور پخشنه ) একটি** সম্পুদার বা ধর্মীর তারীক'ঃ। নুর বাধ্শ নামে পরিচিড মুহ'াশমাদ ইবন 'আবদি**লাহ** (৭৯৫-৮৬৯/১৩৯৩-১৪৬৫)-এর নামে এই সন্দ্রদায় পরিচিত।

১ : প্রবর্তকের জীবনী ঃ তাঁহার বিজ্ঞ জীবনী প্রস্কৃতি নুরুৱাহ আৰ-ভণ্ডারী কর্তৃক প্রণীত মাজালিসু'ল-মু'মিনীন নামক লছে লিপিবদ্ধ আছে। (Bodleian MS., Ous. 366, আরও ট. Brit. Mus. Catalogue of Persian MSS.)। মুহাদ্যাদ ইব্ন মুহণ্শমাদ আস-সামারকণশী লিখিত তাষ্কিরাঃ প্রস্থের উপর ভিত্তি করিয়া রচিত। ভাঁহার পিতা ক'াত'হৈক এবং পিতামহ আল-হণসায়ে জ্বপ্রহণ করেন। এইজন্য তিনি তাঁহার কোন কোন কবিতায় নিজেকে লাহ্ সাবি । বিজয়া অন্তিহিত করেন। ভাঁহার পিতা জন্মহান পরিত্যাগ করিয়া কুহিন্তানের ক'॥'ইনে হিজ্বত করেন। সেখানে এই পুরের কর হয়। নুর বাধ্শ ছিলেন ইস্হণাক আল-খুত্লানীর শিষ্য এবং খুত্লানী নিজে ছিলেন সায়িল 'আলী আল-হারাদানীর বিষয় (তাঁহার জীবনীর জন্য ল. খাষীনাডু'ল-আস<sup>্</sup>ফিয়া। 'রক্ষে ১৬২২ হি., ২ব, ২৯৩)। একটি স্বপ্নানুসারে ইস-হণাক তাঁহার শাগরিদের নাম নুর বাখ্শ (আলোক প্রদানকারী) রাখিয়াছেন এবং 'ছালী জাল-হামাদাানীর খির্কা: তাঁহাকে প্রদান করেন। কথিত আছে, তিনি ইখাম মুসা আল-কাজি মের বংশে জ্মগ্রহণ করেন বলিয়া তিনি মাহ্দী উপাধি লাভ করেন এবং বহ অনুগামী তাঁহাকে খালীফাঃ বলিয়া ঘোষণা করে ; এমন কি তাঁহার গণযালসমূহের শিরোনামায় (Brit. Mus. Add. 16779) তাঁহাকে নিৰিল মুসলিমের 'ইমামে' ও 'ৰালীফা': বলিয়া অভিহিত করা হইয়াছে। জনৈক শাগরিদের নিকট এক গরে ( Brit, Mus. Add., 7688) ভিনি দাবী করেন ঘে, ডিনি জাগতিক ও ধর্মীয় ভান-বিভানে প্রভূত পাঙ্কিতা লাভ করিয়াছেন এবং প্লেটোর অংকশার অধ্যাপনা করিতে পারিতেন। তিনি সমসাময়িক বাজিকে তাঁহার জন্য গর্ব অনুভব করিতে ও তাঁহার সমর্থনে কাল করিয়া যাইতে উৎসাহ দান করেন। সুলভণান শাহিকখ (ভিমুর বংশীয় ৮০৭—৮৫০/ ১৪০৪-১৪৪৬) তাঁহার এই সমত ভতামিতে বিভূষ্ধ হইয়া তাঁহার প্রতিনিধি বায়োথীদ শুত্নানের নিকটবতী কুত্তিরি দুর্গে তাঁহাকে বন্দী করেন; এই স্থানে তিনি ৮২৬ হিজরীতে পিয়াছিলেন। বন্দী করিয়া প্রথমে তাঁহাকে হিরাতে এবং পরে দীরায়ে পাঠান হয়। শীরাহে ইব্রাহীম সুরডানে তাঁহাকে মুজিদান করেন। বসরা, হিংলা, বাগুদাদ এবং শী'আঃ পৰিলছান সমূহ যিয়াারাত করার পর তিনি কুর্দিস্তানে গমন করিলে সেখানে ভাঁহাকে খালীফাঃ বলিয়া হোষণা করা হয় এবং ভাঁহার নামাংকিত মুদ্রা প্রচলিত হয়। শাহরুথের নির্দেশে পুনরায় তাঁহাকে কদী করিয়া আযার-বায়জানে আনা হয়। সেখান হইতে তিনি পলায়ন করিয়া বহ ক্লেশ হীকার করত হাল্খালে আসিয়া উপস্থিত হন। তথায় পুনরায় তিনি ধৃত হইয়া শাহ্রখের নিকট প্রেরিত হইলে শাহ্রখ তাঁহাকে হিরাতে প্রেরণ করেন। সেখানে তিনি বিষয়ে আরোহণ করিয়া খিল্যাফাতের দাবী প্রত্যাহার করিতে বাধ্য হন। তিনি ঋধু শিক্ষাকার্যে ব্যাপৃত থাকিবেন—এই শর্ভে তাঁহাকে ৮৪৮ হিজরীতে মুক্তিদান করা হয়। কিন্তু গরবর্তীকালে সন্দেহভালন হইরা পড়িলে তিনি তাব্রীয-এ, তৎপর শির্ওয়ান-এ এবং তথা হইতে শীলানে এখনে প্রেরিড হন।

শাহ্রবের মৃত্যুর পর তিনি মৃক্তিরাভ করেন এবং রারের পার্যবাসী অঞ্চলে সুবাফান নামক প্রায়ে বস্বাস করিতে খাকেন। সেখানেই তাঁহার মৃত্যু ঘটে।

২। **তাহার ধর্মীয় নতবাদ ঃ তাঁ**হার মরচিত কবিতার (পাণাল, মাছ'নাৰ'ী এবং ক্ল'ৰা'ই) তিনি ছীয় ব্যক্তিগত গুৰুছের উপর জোর দেন এ**বং সেই সঙ্গে সূফী সর্বেশ্বরবাদের** উপরও ক্রোর দেন। তাঁহার রচিত গদা-পুস্তক (সম্ভবত ক্ষারুসী ভাষার ) রিসালো:-ই-'একে'ীদা:, এবং 'আরবী ভাষায় লিখিত আইন পুত্তিকা আল-ফিক্ত'ল-আহ'-ওয়াত<sup>া</sup>। পুত্তক পুইখানির একখানিও মুরোপে পৌছিয়াছে বলিনা। মনে হয় না । শেষোক্ত পুত্তিকাখানির উদ্ভিত্তনি সাজানিস পুতকে প্রদত হ**ইয়াছে,** উহা শী'জাঃ মতসু**ণ্ট। ভাঁহার** মতে ইমামের বিশেষ গুণাৰলীর সধ্যে একটি এই বে, ভিনি ক্ষৰণ্যই 'বাজী এবং ক্যাতি'মা (द्रा)-द्र वर्गधत रहेरवन । कुष्ठ **व्हिरहान्द्र व्हना अहे व्यम**ना धश्चण्डे : কিন্ত রুহত্তর জিহাদের নিমিত্ত তাঁহাকে **অবশ্যই** একজন উচ্চত্রম মর্যাদার ওয়ালী হইতে হইবে। রাস্**র করীন (স**\*)-এর জীবদ্দশার প্রচলিত ছিল বলিয়া তিনি মুত্'আঃ বিবাহ **আইনসংগত বলিয়া** সনে করেন। রেখক সমন্ত অভিনবত্ব (বিদ**'জাত) কিনুরীত ক**রি**রা** হযরত (স')-এর যুগের প্রচলিত রীতি-নীতি, **আচার-ব্যবহার** পুনঃপ্রবর্তন করিতে আদিত্ট হইয়াছিলেন। কু'রজান এবং সুলাঃ—র *বে*ননখনে নির্দেশ না ছাকার কারণে মৃত ব্যক্তির সম্পত্তি বস্টন ব্যাপারে **আওল** নীতির প্রয়োগ জন্মীকার করেন।

৩। সম্পুদায়ের পরবর্তী ইভিরত ঃ মাজাধিম গ্রন্থে নূর বাধ্দের দুইজন উত্তরাধিকারীর (খালীফাঃ) নামোজেখ আছে। শান্সু'দ্-দীন মুহ'মেমাদ ইব্ন য়াহ্'য়া৷ আল-লা**ব্লানী আল-সীলানী** " তিনি আসীরী নামেও অভিহিত হইতেন। তিনি এঞ্চানা দীওশ্লানের প্রপেতা—মাহার এক কপি বিটিশ মিউজিয়ামে ব্লক্ষিত আছে। ভিনি শীরাবে একটি খান্কণহ্ নিমাণ করেন। তাঁহার দিতীর **ধর**ীকা **তাঁহার** পুর শাহি কণাসিম ফায়দ বাখ্শ। তাঁহার নাম এখমে **শোনা খার** ইরাকে। আক'-জুমূন্রু আস-সুবতণান য়া'কু'বের (৮৮৪—৮৯৬) নির্দেশে তথা তাহ। হইতে খুরাসান গমন করিয়া ভখাকার শাসনকঠা হ সায়ন মির্যাকে 'বারাকাত' দানে রোগমুক করিডে ভাঁহাকে সুযোগ দান করা হয়। তাঁহার ব্যক্তিগত ধমীয় মতৰাদের 🎒 🗷 তিনি সাফাবণী বংশীয় ইস্মাণ্টেলের (১০৭—১৩০) অনুকশা লাভ করেন। ফিরিশতা জাফার-<u>নাা</u>মাঃ প্রস্থ হইতে উদ্ধৃত করিরা খলেন, শাহি ক'াসিমের মীর শাষ্সু'দ-দীন নামক জনৈক শিষ্য আনুষানিক ৯০২ হিজরী ইরাক হইতে কাম্মীর পমন করেন। তথাকার সুৰ্ভণান ফাত্হ্• খানে তাঁহাকে সসম্মানে গ্ৰহণ করিয়া রাজ-অধিকারভুক বাজেয়াণ্ড-ভূমি তাঁহাকে প্রদান করেন। অভারকার কথ্যে বহ কাশ্মীরী, বিশেষত চুক খোরের অনেকেই নুর বাখ্শী স**ল্লারভুক** হহয়। পড়ে (ফিরিশ্তা, transl. Briggs, করিকাতা ১৯১০ শৃ.)। তা'রীখে রাশীদীর প্রস্থকার মিরখা। হ'সাক্ষনের উক্তি অনুসারে জানা यार, कान्योदीशव भूतं रुपनाको याष्ट्रांच अनुवस्यो मुझी युप्रवसान हिस (छा'द्रीय-ই-রাশীদী, छर्जमा E.D. Ross, वसन ১৮৯৫ थ्., १. ৪৩৫) : মিরমা হ'সারন উক্ত দেশ অধিকার করিবার পর হিন্দুন্তানী 'উলামা'কৈ আছ-ফিকৃ'হ'ল-আহ'ওয়াত' সম্বন্ধে মতামত জিভাসা ব্যরেন। তাঁহারা উক্ত প্তকে ধর্মবিক্তর ব্লিয়া গুণা প্রকাশ করিছে তিনি নুর বাখ্ণীরদের উপর অভ্যাচার জারত করেন এবং তাহাদের সম্পুদায়টির মুরেরভেদ করিতে সচেচ্ট হন। এই সম্প্রদায় সমজ ভাঁহার গোঁড়ামিপূর্ণ বিবরণী কোন কোন মুরোপীয় ভছ্কারকে বিভাত করিরহে। ভাঁহার উৎপীড়ন সত্ত্বেও এই সম্পুদার**ট টকিরা**-ছিল এবং J. Biddulph-এর মতে (Tribes of the Hindookoosh, Calcutta 1880) উক্ত সম্পুদারের জনসংখ্যা (২০,০০০)
বিশ হাজারেরও অধিক ছিল; বাল্ভিস্তানের শিপার এবং খাপোলারে
ভাহাদের জনেকেই বসবাস করিত। কেহ কেহ এখন কিশত্ওয়ারেও
বাস করে। গোলাব সিং বাল্ভিস্তান অধিকার করিলে তাহারা
বিতাড়িত হইয়া সেখানে পিয়াছিল।

শেষোক্ত প্রস্থানিতে তাঁহাদের প্রচলিত রীতিনীতির বিবরণী পাওয়া যায়। এই বিবরণী স্থানীয় উপাশ্যানসমূহের সহিত বিমিলিত। সূতরাং আল-ফিক্ত্'ল-আহ্'ওয়াত' পাঠ না করিলে নিশ্নবিধিত উক্তিটির মথার্থতা নির্ধারণ করা দুঃসাধ্য। উক্তিটি এই: এই পদ্ধতি সুলী এবং শী'আঃ মতবাদের মধাবতী পদ্ধা উদ্ভাবনের প্রচেন্টা।

### প্রস্থাপঞ্জীঃ প্রথমে উলিখিত গ্রন্থালি।

C. S. Margoliouth (S.E.I.)/মুহত্মদ আবদুর রহীম
নূর মুহ্'াত্মাদী ( نور محمدى ) হিজরী তৃতীয় শতাকা/
খৃণ্টীয় নবম শতাকীতে সূমী সন্দুদায়ের সূফীগণের মধ্যে সর্বপ্রথম এই মতবাদ উভাবিত হয় য়ে, ইহলোকে আবিভাবের পূর্বে
হয়রত মুহ'াত্মাদ (স.)-এর আস্থাকে আল্লাহ্র নূর হইতে অত্যুজ্জল
জ্যোতিরূপে সর্বপ্রথম সৃতিট করা হয় এবং সেই আস্থা হইতে পূর্ব
নির্ধারিত সকল আ্থা নিঃসৃত হয়।

তৎপর ইহা ক্রমশ জনসাধারণের উপাসনার ক্রেরে প্রভাব বিস্তার করিতে আরম্ভ করে (সাহ্ল তুস্ভারী ও হ'াকীম তিরমিয'), in Massignon, Recueil..., 1929. p. 34. No. 39 and p. 39); আবু বাক্র ওয়াাসিত'ী উহার বিস্তারিত ব্যাখ্যা করেন, তাঁহারা 'হ'াামীম আল-কি লাম' হ'ায়াাজকৃত ত'াওয়াসীনের প্রথম অধ্যায়ের ভুলা বলিয়া বিবেচিত হয় (তু. Massignon, Passion, p. 830-840)। কীলাানীর মতে হযরত মুহ'াশ্মাদ (স') মৃণ্টির কেন্দ্রে চক্ষ্তারার প্রতিক্ষবি (ইন্সাান 'আয়্নু'ল-উজ্ল)। ইহাকেই ইব্ন 'জারাবী হ'াক' কি'।: মুহাম্মাদিয়ায়ায় নামে অভিহিত করিয়াছেন। সার্সারী ও বি'ত্রী প্রমুখ কবিসপ এবং জার্লী প্রমুখ স্ফাসপ তাঁহাদের রচনায় এই মতবাদেরই প্রশংসাগীতি সাহিয়াছেন। এইজনাই হযরত আদাম ('আ) হইতে হযরত মুহ'াশ্মাদ (স')-এর পবিশ্ব বংশবিবরপ প্রদত্ত হইয়াছে (ভাঁহাদের কবিতার জন্য মাওলিদ দ্র.)। নুর মুহ'াশ্মাদী সম্পর্কে হ'াশ্ব্'ীয়ায়পে নানা প্রকার কাহিনী রচনা করিয়াছে।

শী'আঃগণের মধ্যে এই মতবাদ পূর্বেই দেখা দেয়। তাহাদের মতে এই আন্ধা যুগ হইতে যুগান্তরে এবং এক নির্বাচিত ব্যক্তি-সন্তার ইতে অপর নির্বাচিত ব্যক্তি-সন্তার মধ্যে সঞ্চারিত হইরাছে। হিজরী বিতীয় শতাব্দীর প্রারম্ভে মুগ'ীরাঃ ও জাবির এই মত ব্যক্ত করেন যে, হযরত মুহ'াল্মাদ (স')-এর ভাষর প্রতিজ্ঞায়া ['জি'য়্', ইহা'লাবাহ' (জড়দেহ)-এর বিপরীত ] সর্বাত্ত জন্মনাভ করেন। সূচনা হইতেই ইস্মাা'ঈলী সম্পুদায় এই মতবাদকে তাহাদের মৌলিক বিশ্বাসরূপে পোষণ করিয়া আসিয়াছেন (আস-সাাবিক' নূর মহ'াল্মাদ-আল্-মীম)। এই মতবাদ অপরিবতিত্রাপে 'আলাব'ীগণ বা সকল ত'ালিবী শী'আদের মধ্যে প্রসার লাভ করে। ইমাামগণের নিল্পাপ হওয়ার ধারণাসহ নুস'ায়রী শী'আদের মধ্যে এমন কি ধামিক ইমাামী গ্রন্থকার মধ্যেও নূর মূহ'াল্মাদীর সর্বাত্রে উভবের মতবাদ (ক্রীনী, কাফৌ, প্', ১১৬) বিভারে লাভ করে।

হ্যরত মুহ দ্মাদ (স') (তাক্ দৌর, ওয়াস্লাঃ, খালক অনু-সারে) স্বপ্রথম এবং (ঈজাদ, নুব্ওয়াঃ, বাছে অনুসারে) স্ব- শেষ। কিন্তু পূর্ববর্তী খৃস্টান মরমীরাদের এবং মানী সম্পুদায়ের উদ্দী-পনা থারাই এই মতবাদ পরিপুত্ট হয়।

gnostische Elemente im Hadith, in ZA. zzii. (1908), p. 317-344; (a) T. Andrac, Die Person Muhammads., 1917, p. 313-326; (b) V. Ivanow, L'Ummu'l-kitab in REI, 1932, p. 444-451.

#### L. Massignon (S.E I.)/আবদুল খালেক

३ नुत्र भूराण्याम ور عد مظمى ) ३ नृत भूराण्याम আ'জণমী ), মাওলানা ফেনী জিলার অন্তর্গত নেয়াজপুর প্রামে এক শায়্র পরিবারে ১৯০০ বৃস্টাব্দের ডিসেম্বর মাসে জন্ম । পিতার নাম দায়্ব 'আলী আ'ভাম। পিতার নামানুসারে তিনি আ'ভামী নামে পরিচিত, তিনি চট্টগ্রাম দারি ল-ওঁলুম মাপ্রাসা হইতে ১৯২৫ বৃস্টাব্দে উন্না ( ফাদি'ন ) গরীকা পাস করেন। তিনি ১৯২৮ হইতে ১৯৪৩ খৃ. পর্যন্ত ফেনী 'আলীয়াঃ মাদ্রাসার মুদার্রিস ছিলেন। তৎপর থেন্ডায় অবসর প্রহণ করিয়া তিনি অধ্যয়ন ও প্রেমণার কাজে আব-নিয়োগ করেন। ১৯৪৫ ও ১৯৪৬ খৃ. এই দুই বৎপর তিনি কৰিকাভা ইন্পেরিয়ানে নাইত্রেরী ও কনিকাতা 'আনীয়াঃ মাদরাসাঃ নাইব্রেরীডে পড়াগুনা ও গবেষণা করেন। মুসলিম মনীষীদের মধ্যে শাহ্ ওয়ালিমুল্লাহ্র আদর্শে তিনি স্বাধিক অনুপ্রাণিত হইয়াছিলেন। বাংলাদেশের মাদ্রাসাঃ শিক্ষা সংক্ষারৈর জন্য তিনি বিশেষ চেস্টা করিয়াছেন এবং ১৯৪৫ খৃণ্টাব্দে তিনি মাদ্রাসাঃ শিক্ষা সংক্ষারের উপর উদ্তে (মাদাারিস-ই-'আরাবিয়াঃ কা নিজাামে তা'লীম) একটি পুস্তক রচনা করেন। ১৯৩০ খৃস্টাব্দে প্রতিষ্ঠিত জাশ্'ইয়াাতু'ল-মুদার্ররিসীন (মাদ্রাসা শিক্ষক সমিতি) নামক প্রতিভঠানের তিনি অন্যতম প্রতিষ্ঠাতা। তিনি ১৯৫৫---৫৮ বৃষ্টাম্পে জাম্'ইয়াাতু'ল-মুদাররিসীনের মুখপর ফেনী হইতে প্রকাশিত সাংতাহিক তা'লীম-এর সম্পাদক ছিলেন। তিনি তদানীভন পূর্ব পাকিভান ত'ালাবাায়ে 'আরাবিয়ার সভাপতিও (১৯৬০ খৃ.) ছিলেন।

তিনি বাংলা ও উদ্তে বেশ কিছু সবেষণামূলক প্রবন্ধ রচনা করিয়াছেন। 'মাসিক মোহাত্মদী'-তে তাঁহার বহু প্রবন্ধ প্রকাশিত হইয়াছে। তিনি বাংলা, উদ্ ও 'জারবীতে বেশ কিছু মূল্যবান প্রছও রচনা করিয়াছেন। ওক্ষত্বপূর্ণ কয়েকটি প্রছের নাম নিশ্নে প্রদত্ত হইল:

- ১। হাদীছের ভত্ত ও ইতিহাস, ঢাকা।
- ২। মিশ্কাত শরীকের ব্যাখাসেহ বস্থানুবাদ; (দশ খণ্ডে সমাণত করার পরিকল্পনা ছিল, সণ্ডম খণ্ড পর্যন্ত রচনা করিতে সক্ষম হইয়াছিলেন।) চাকা;
  - ७। ইসলামী রাষ্ট্রে অ-মোছলমানদের অধিকার ;
  - ৪। ইছলামের সমাজ বাবহা;
- ৫। নিজামে তা'লীম (উদ্), কলিকাতা হইতে ১৯৪৬ খুক্টাব্দে প্রকাশিত;
- ৬। শাহ্ ওয়ালিয়ুলাহ্র হ;জাতুলাহি'ল-বালিগাঃ-এর বলানু-বাদ, (বাংলা একাডেমী কতুঁক পৃহীত, এখনও প্রকাশিত হয় নাই।);
- ৭। 'আরবীতে লিখিত তা'রীখ ফান্নি'ত্-তাফসীর (তাফসীর-নাজের ইভিহাস)গ্রন্থটি অপ্রকাশিত রহিয়াছে। ইহাতে বিভিন্ন ভাষার বিখিত কর শত তাফসীর প্রমের উপর আলোচনা ছান পাইরাছে। তিনি প্রারহী অসুত্ব ধাকিতেন। এতদ্সত্ত্বেও তিনি পঠন ওলিখন কার্য

কখনও ত্যাগ করেন নাই। এই জান-তাগগ ১৯৭১ সালে নিজ প্রামে ইন্তিকাল করেন ও পারিবারিক গোরভানে তাঁহাকে লাফন করা হয়। প্রস্থাপঞ্জী ঃ দৈনিক বদেশের ১৯, জানুয়ারী, ১৯৬৭ খৃ. তারিবের সংখ্যার প্রকাশিত 'আমার জীবন' প্রকাঃ

আন্তৰামী সমৃতি কমিটি, কেনী কতৃ ক প্ৰকাশিত আমার শীৰন কাহিনী', ১৯৭৩ খু. ৷

का. ७. व. मृक्क्य स्थीन

নূহু॰ ( وع ) (खा) वरेरवात चाँचारक Noah (जामान् ) नारव অভিহিত করা হইরাছে। কু'রআানে ও নুস্বামানদের <del>ফৌরানিক</del> কাহিনীতে নুহু<sup>•</sup> ('আ') অতাৰ জন<u>হিন্ন কৰিছি । ছ'শলৰী জীক্</u>তি প্নবৃষ্টি বিশেষ ওপের উল্লেখ করিয়াছেন। নবীক্ষণর সংখ্য তিনি একজন প্রসিদ্ধ নবী ছিলেন। ধাইকেল নোয়াছ্কে নবী বলিরা সধ্য করে না। কু'রজানে বর্ণিত আছে যে, তাঁহার উপর ওয়াহ মি (স্বর্গীয় প্রত্যাদেশ) অবতীর্ণ হইরাছিল (কু রআান, ১১ ঃ ৩৬) এবং তাঁহার যুগেই মানুষ সর্বপ্রথম শান্তিপ্রাস্ত হয়। তৎপর হষরত হৃদ ('আ), হষরত সাালিহা ('আ), হষরত নৃতা ('আ), হযরত ও'আয়ব ('আ) ও হযরত মুসা ('আ)-এর মুগে লোকে শান্তিপ্রাণ্ড হয়। হষরত ইব্রাহীম ('আ) ছিলেন তাঁহার অনুসারী-দের অভর্গত (কু'রআনে, ৩৭: ৮৩)। হয়রত নূহ' ('আ') ছিলেন প্রকাশ্য ভীতি-প্রদর্শনকারী ( নাষ: ক্রিম-মুবীন, ১১ : ২৫; ৭১ : ২ ), জালাহ্র বিষয় রাসূল ( রাসূলুন আমৌন, ২৬: ১০৭), জালাহ্র ফুডজ দাস ('আব্দুন শাকুর, ১৭ ঃ ৩ )। হ্বরত ইব্রাহীম ('আ), হষরত মুসা। ('জা) ও হষরত ক্ষসা। ('জা) হইতে পৃহীত ওয়া'দার ন্যায় হয়রত নূহ: ('আ') হইতেও আলাহে একটি ওয়া'দাঃ প্রহণ করেন (কু'রআান, ৩৩ ঃ ৭ )। তাঁহাকে শান্তি ও বেহেশভী দানের আবাস প্রদান করা হইরাছে (৩৭:৭৯,১১:৪৮); হমরত ইব্রাাহীম ('আ), হষরত মূসাা ('আ), হষরত হাারান ('আ) এবং হযরত ইল্য়াাস ('আ')-এর ন্যায় (S. Speyer, Die bibl, Erzahlungen im Qoran) তাঁহার উপরও উভয় জগতে সালাাম (শান্তি) ব্যাত হইয়াছে (৩৭:৭৯)। হ্যরত ইব্রাহীস ('আ), হয়রত মুসা ('আ), হয়রত 'ঈসা ('আ)-এর যে উদ্দেশ্য ছিল, এমন কি হষরত মুহণ=মাদ (সা)-এর প্রতি ওয়াহ্'রি অবতীর্ণ হওয়ার যে উদ্দেশ্য-–ছিল হ্ষরত নূহ' ('আ)–এর জীবনের উদ্দেশ)ও তাহাই ছিল (৪২ : ১৬)। হষরত ইব্রাহীম ('জা), হষরত মুসা। ('জা) এবং হযরত মুহ'া-মাদ (স')-এর ন্যার হষরত নূহ' ('আ)-ও আত্মসমর্পণ-কারীদের অন্তর্ভু ছিলেন, (১০: ৭২)। আনক সময় হয়রত মুহ'াদ্মাদ (স') নিজেকে নাষ'ীক্রম-মুবীন (স্পল্ট সতর্ককারী) বলিয়া অভিহিত করিয়াছেন (Speyer, p. 93, Note. 7 छ.)। হযরত নুহ্' ('আ) শীর মাতাপিতা ও মু'মিনরূপে তদীর পুরে আগত ব্যক্তিদের জ্বনা ক্ষমা প্রার্থনা করেন (৭১: ২৬—২৮)। হয়রত নুহ্' ('আ)-কে কাফিরগণ নিশ্নলিখিতভাবে অগবাদ দিয়াছিল: হয়রত নুহ' ('জা) লাভ (৭:৬০), তিনি মিখ্যা বলিভেছেন ও প্রবঞ্চনা করিতেছেন (৭:৬৪), তাঁহাকে জিন্ন-এ প্রভাবিত করিয়াছে (৫৪:১)। কেবল নিতাভ নীচ লোকই তাঁহার সভাবলম্বন করে (১১:২৭,২৬:১১১)। হষরত নূহ ('আ) উতরে বলেন: আমি ষে ভোমাদের মধ্যে বাস করি ইহা কি ভোমাদের নিকট দুঃসহ? আমি ডোমাদের নিকট কোন প্রতিদান চাহি না, আলাছ্র নিকটই আমার পারিতোষিক (১০: ৭১—৭৬, ১১: ২৯), আলাাহ্র

সম্পদের অধিকারী বলিয়া আমি দাবী করি না: ভাঁছার ৩°ত রহসা ভানি বলিয়া এবং নিজকে ফিরিশ্তা বলিয়াও আমি দাবী করিনা, আর তোমরা যাহাদিগকে ঘ্ণা কর তাহাদিগকে আমি বলিকে পারি না, আল্লাহ তোমাদিদকে কখনই মঞ্চল দান করিবেন না (১১ঃ২৯—৬১)। কুরুলানে জারো আছে, আরাহে পাপীদের নিক্ট হযরত নৃহ' ('ভা')-কে ছেরণ করেন। কু'রআান শারীফের ৭১তম স্রাঃ (স্রাঃ নৃহা) ভাঁহারই নাম বহন করে ; এই স্রাতে <del>শাব্দির ভীতি প্রদর্শন করত কর্মোক্সদেশ প্রদান করা</del> হইয়াছে। এইরূপ **অর্মান্সনের জন্যান্য গৃল্টাছও** দেখা যায়। লোক নুহাকে উপহাস করিব, ঝারায়হ ওয়াক্রিয়োগে তাঁহাকে একটি রুহং **আইটার নির্মাণের আদেশ সিজেন । অনন্তর চুনী হইতে** পানি প্রবর-বেলে উঠিব (১১: ৪০; ২৩: ২৭)। পানি সৰ কিছু ডুবাইয়া ফেরির, কেবর' প্রভাক প্রকার জীবর এক এক জোড়া এবং মু'মিন-গণ বাঁচিয়াছিল। ভাহা**দিখনে হবরত নুৰ্** ("আ) ভাঁহার সহিত ভাষাকে উঠাইরা নইয়াছিলেন। কিছু ছাতি আছু লোকেই ইমান আনিয়াছিল। হষরত নৃহ্ (**'আ) রখাই তাঁহার**, ব্রকেও আহবান করিলেন : সে এক পর্বতে আত্রয় গ্রহণ করিল এবং তৎপর ডুবিয়া মরিল। ইহার পর যথন পানিকে খাসিতে **আদেশ করা হইল তখন** জাহা<del>জ 'জু</del>দী পৰ্বতে থামিল (১১: ২৫—৪৯) **কেবল** হৰৱত নুহ্' ('আ)-এর উক্ত পুরই নহে ; বরং তাঁহার স্ত্রী৬ ( হ্যরত লুভ'-এর জীর ন্যায়) পাপী ছিল (৬৬ : ১০ ) :

হষরত নৃহ্' ('আ') সমজে কু'রজানের পরবতী কাহিনী দারা জনেক দ্নাছান প্রণ করা হইয়াছে ; কু'রজানে যে সকল নামের উল্লেখ নাই উহা সরবরাহ করা হইয়াছে এবং বছ বিষয় সংযোজিত করা হইয়াছে, ষেমন, হষরত নৃত্' ('আ)-এর স্তীর নাম ছিল ওয়ালিয়াঃ এবং তাঁহার পাপ ছিল এইটুকু যে, হমরত নৃহ্' ('আ)-কে ভাহার জাতির নিকট সে মাজনুন (পাগল)-রূপে পরিচয় দেয়**ে হ্যরত ন্**হ্ ('আ)-এর পুরদের নাম ছিল সাাম, হাাম ও মাাফিছ'। আরবগণ তাঁহার পাপিক্ট পুছকে 'রামি' বলে। সে উক্ত প্লাবনে মারা বায়। কু'র-আানে বণিত আছে যে, তিনি সর্বমোট ১৫০ বংসর জীবিত ছিলেন (২৯: ১৪)। অপরপক্ষে ঐ দপনার উপর ভিত্তি করিয়াই হযরত নুত্ ('আ)-কে প্রথম মু'আম্মার (দীর্ঘজীবী)-রূপে নি**র্থয় করা হইয়াছে**। আৰু হণাতিম আস-সিজিস্তানীর কিতাাব্'ল-মু**'লাশ্নারী**ন (ed. Goldziber p. 1) অনুযায়ী হযরত নৃষ্ (আ) ১৪৫০ বংসর বিরুত ছিলেন চুকুরুরু নুহ্ ('আ)-কে দিরাই ভাষার প্রছ আরভ হয়। ক্রিয়িশাত করা স্থাই ইন্তিকালের সময় হয়রত নুহ্ ('আ) যীয় জানাক বুই দক্ষা বিশিক্ষ্ট এমন এক শহের সহিত তুলনা করেন মুখ্যের ক্ষেত্র বাজি এক শক্তি দিয়া প্রবেশ করামারই অগর দরজা निम् वाहित हरेकी क्रांत किन क्रांत ब्रूजविम खबरकत नवी-काहिनी জাতীর গ্রহে হয়তে নৃত জিলি এর জীবনী ও বরস এবং তাঁহার পুরসদের নাম গ্রামী উলিনিত হয়সাহে তাহা বাইবেল হইতে গৃহীত। আল-কিসা'ন-এর প্রস্থে হয়রত নূহ্' ('জা)-এর জীবন রভান্ত কাহিনীতে পরিণত **হইয়াছে। হ**ৰরত নৃহ্<sup>-</sup> ('আ') যাহাদের নিকট দীন প্রচার করেন, ভাহারা ছিল<sup>্</sup>ক'াবীল ও শীছে'র বংশধর। তাহারা হষরত নৃহ্· ('আ)-এর সতর্কবাণী প্রত্যাব্যান করিল। স্তরাং তিনি আলাহ্র আদেশে কাঠ থারা রহৎ ভাহার নির্মাধ করিরেন ; এই কাঠের রক্ষসমূহ তিনি নিজেই রোপণ **করিয়াছিলেন।** হাতুড়ি পিটিয়া ভাহাত্ত তৈয়ার করিতে দেখিয়া লোকে ভাঁহাকে বিচৰু

করত বলিতে লাগিল, "এতকালের নবী কি এখন সম্ভধর হইল ৈ এই ছলভাসের জন্য জাহাজ তৈয়ার করিতেছেন ?" জাহাজটির মোরগের ন্যায় মাথা ও বেল এবং পক্ষীর ন্যায় দেহ ছিব (ছ'।'বাবী)। ভাহাজট কিরূপে নিমিত হইয়াছিল ? কথিত আছে, শিষ্যপণের ইচ্ছাক্রমে বীও নহ' ('আ)-এর পুর সামকে (বা হ'াামকে) মূতদের মধা হইতে জীবিত করিরা উঠাইলেন এবং তিনি উক্ত জাহাত ও উহার বিন্যাস সম্পর্কে বিস্তারিত বিবরণ প্রদান করিলেন। জাহাজের নীচের তলায় ছিল চতুষ্পদ জন্ত, দ্বিতীয় গুলায় ছিল মান্য এবং সর্বোচ্চ গুলায় ছিল পক্ষী। হয়রত নহ' ('আ) সর্বপ্রথম পিপীল্লিকাকে এবং সর্বশেষে লাধাকে জাহাজে উঠাইলেন। নেকড়ে বাথের সঙ্গে ছাসল বা শিকারী পক্ষীর সঙ্গে ঘুঘ কিরুপে রহিল ? এইরূপ প্রৱের জবাবে বলা যাইতে পারে যে, আরাাই ইহালের প্ররুতি দমন করিয়া রাখিলেন। সৌরাণিক কাহিনী অনুসারে জাহাজে সাত হইতে আশিজন মান্য ছিল। (ভিন মতে ৮৩ জন )। মু'মিনগণের সঙ্গে 'উজ ইবন 'ঝানাক'ও বাঁচিয়াছিল। কণাবীরের বংশ ডুবিয়া মরিল। হয়রত নৃহণ ('আ) তাঁহার সহিত হয়রত আদাম ('আ)-এর দেহও লইবেন। সমস্ত গুধিৰী পানিতে প্লাবিত হইল ৷ কেবলমার কা'বাঃ শরীফ (এবং আল-কিসাাইর মতে জেকুষালেমের পবির স্থানও রক্ষা পাইল। কা'বাকে উর্ধান্তগতে উঠাইয়া লওরা হইয়াছিল এবং হযরত জিবরীল ('আ) হ'াছারু'ল-আস্ওয়াদ হিফাজত করিয়াছিলেন। আল-কিসাাইর মতে এই প্রস্তর প্লাবনের সুময় পুষ্ঠ বরুফের নায় সাদা<sup>\*</sup>ছিল। হযুরত ন্**হ**° ('আ) দাঁড়<del>কাককে</del> সংবাদের জন্য জাহাজের বাহিরে পাঠাইয়াছিলেন : কিন্তু দাঁড়কাক কিছু পলিও পঢ়া মাংস দেখিয়া হয়রত নৃহ' ('আ')-কে ভুলিয়া রুহিল। তৎপর তিনি কবতর দাঠাইলেন। ইহা ঠোটে করিয়া জলগাই গাছের পাতা ও পারে কাদা লইয়া ফিরিল। পুরস্কারস্বরূপ ইহাকে পলার হার প্রদান করা হইল এবং সে গৃহপালিত পক্ষীতে পরিষত হইন। 'আন্তরার দিনে সকলেই স্তাহাত হইতে নামিয়া আসিন। সেই দিন সকলেই আল্লাহর গুকরিয়া আদায় করিল।

পরবর্তীকালে মাদকভার বিভিন্ন প্রতিক্রিয়া সম্পর্কে মোকসীথাও

হষরত নৃহ' ('আ)-এর সলে জড়িত করা হইরাছিল। হ্যরত নৃহ'
('আ) যে আকুর লতা রোগদ করিরাছিলেন ইহার উপর ইব্লীস
কতিপয় রাণীর (বাষ ও শুকরের) রক্ত চালিরা দিয়াছিল। অতএব
যে ব্যক্তি মদাপান করে সে ঐ সকল প্রাণীর শ্বভাবপ্রাপত হয়।
রাওদ'ভূ'ল-'উলাম্যা' প্রস্থ হইতে দামীরী এই কাহিনী উদ্ধৃত করিরাছেন। ত'বারী, ছা'লাবী প্রমুখ পূর্বতন ভাফসীরকারগণ এই
বিষয়ে কিছুই উল্লেখ করেন নাই।

হয়ত নৃথ ('বা) যে নবী ছিলেন উহা Tannaitic Seder Olam xxi-এ ইভোপুৰেই পাওয়া নিয়াছে। The Votus Itala on Tobit প্ৰছের iv. ১৩ (Neubauer, The book of Tobit, lxxiv)-এ বণিত আছে বে, নৃহ্ ('আ)-এর নৃৰ্ওয়াত ইভোপুরে প্রমাণিত হইয়াছে ("Noeprophotavit prior")।

श्रुष्टभाष्ट्री : (১) छ वाही, ५व, ५१৪---२०५ (२) रेवन्'व-खाइ-ीन्न, खाव-काभिव, ১४, २१--२১; (७) इग'वाबी, कि'मगम्'व-অভিযাা', কাষ্ট্রো ১৬২৫, ৩৪—৬৮ ; (৪) আন-কিসাই, কি'স'াসু 'ব-আমিরাা'. ed. Eisenberg, ১খ, ৮৫—১০২। (৫) Geiger, Was hat Mohammed...1902, 2, p. 106-111, (b) M. Grunbaum, Neue Beitrage, p. 79-90; (9) J. Horovitz, Hebrew Union College Annual, ii. 1925, p. 151, (৭) ঐ লেখক, Koranische Untersuechungen, 1926, osp. p. 146, (b) J. Walker, Biblical Characters in the Koran, p. 113-121, (a) Sidersky, Les origines des legendes musulmanes, Paris 1933, p. 26 4. (50) Speyer, Die Bibl Erzahlungen im Qoran, p. 84-115, न्र ('खा)-अन्न नाम जन्मर्क, (১১) Goldziher, in ZDMG, xxiv. (1870), 207-211, मीर्वकीयी विज्ञात न्यू ('আ), (১২) Goldziher, Abhandlungen zur arabischen Philologie, II., Leyden 1899, p. lxxxix and p. 2. B. Heller (S.E.I.)/আবদুল খালেক

# সূচীপত্ৰ

|   | ี ข้อเ                                | সূত।           | मृD।                                        | সূত।             | শূচা                                                      | <b>ज्</b> र | ð   |
|---|---------------------------------------|----------------|---------------------------------------------|------------------|-----------------------------------------------------------|-------------|-----|
|   | জা                                    |                | <b>'আবদুলাহ ইব্ন 'উমা</b> র (রা) ইবনি       | 'ল~              | 'আইশঃ (রা)                                                | •           | 1   |
|   | আইন                                   | ১              | খাত '                                       | াব ৩৭            | আরুয়ৰ ( <del>'আ</del> )                                  | •           | 4;  |
|   | 'আইলা ( দ্ৰ. 'আয়িলা )                | 2              | <b>অবিদ্রাহি ইব্নু ওয়াহ্ব আর-রা</b> টি     |                  | আল-আর্কাম                                                 | q           | ١٧  |
|   | অভিতাদ                                | 2              | অবিদুল্লাহ ইব্নু মায়মূন                    | Ø₽.              | 'আরবী বর্ণসালা                                            | 9           | 18  |
|   | অতিরঙ্গধেব                            | 3              | 'আবদুলাহে ইব্নু'ষ্-মুবায়র (রা)             | <b>P</b>         | 'জারাফাঃ, 'আরাফাাভ                                        | 9           | Ø   |
|   | আক্বর                                 | 8              | 'আবদুলাহ ইব্নু'ল-'আব্যাস (রা)               |                  | 'আরিয়াঃ                                                  | q           | le  |
|   | আকরম খাঁ, মোহাস্মদ                    | œ              | 'আবদুলাহি ইব্নু'ল-মুবারাক (র)               | 80               | 'আলাউদ্দীন আৰহারী                                         | •           | 9.0 |
|   | 'আকিল                                 | 9              | অবিদুয়াহিল কাফী, মাওলানা মুহাৰ             |                  | পালাহ                                                     | •           | N   |
|   | 'অব্দিল                               | ٩              | আবদুরাহির বাকী, মাওলানা মুহাল<br>আব্যাস আলী |                  | 'আলী (রা) ইব্ন <b>আবী ভ</b> ণা <b>ছিব</b>                 |             | 11  |
|   | 'আকীকা                                | ь              | 'আব্যাস (রা) ইব্ন 'আবদি'ল-                  | 83               | 'আলী বংশ                                                  | 1           | 7   |
|   | 'আকীদা                                | ь              |                                             | লিব ৪২           | আল-আশ্'আরী, আৰু মুসাা (রা)                                | ) b         | j:  |
|   | আধিরাত                                | >              | আব্রাহাঃ                                    | 8/9              | আল-আন্তারী, তাব্ত-হ <b>াসন</b> ৭                          |             | r   |
|   | আাখিরী চাহাার শম্বাঃ                  | 50             | আবুল হাশিম                                  | 88               | আল-'আশারাতু'ল-সুবাশ্শারাঃ (র                              |             | 71  |
|   | আসা খান                               | ১০             | আবুল হোসেন ভট্টাচার্য                       | 86               | আশরাফ 'আলী খানব'ী (র)                                     | b           | ri  |
|   | আত্হার আলী                            | ১২             | আৰু 'উৰায়দা ইবনু'ল-জারুরাছে (র             | at) 84           | 'আন্তরা                                                   | ъ           |     |
|   | জাদ                                   | 5/9            | আৰু ভাহ্ন                                   | 8৬               | আল-আস্ওয়াদ                                               | ъ           |     |
|   | প্রাদত                                | ১৩             | <b>অাবু ভ</b> াাবিব                         | 89               | আল-'আস্ র                                                 | ь           |     |
|   | 'আদত আইন                              | 96             | আৰু দাাউদ আস-সিজিসভানী                      | 89               | আস হ'াাৰু'ল-উখ্দৃদ                                        | ь           |     |
|   | জাদম ('জা)                            | ১৫             | আৰু নসর মুহাত্মদ ওয়াহীদ,                   |                  | আস'হ'াাবু'ল-কাৰ্ফ                                         |             |     |
|   | আদম ৰামৌড়ী                           | ১৫             | লমসু'ল-°উলামা                               | ' 8 <del>৮</del> | আসে <b>াক ইব্ন বারাখ্য়া</b>                              | ъ           |     |
|   | 'আদ্ৰ                                 | ১৭             | আবৃ বকর সিদ্দীকী (র)                        | 85               | ज्ञात्रिया (त)                                            | ь           |     |
|   | অান্সণার                              | PG             | আবু বাক্র সিংদীক' (রা)                      | ৫১               | আহ্ছান উল্লা                                              | 5           |     |
|   | আন্সার বাহিনী                         | 96             | আৰু য'ার্র আল-গি'ফাারী (রা)                 | <i>e</i> vo      | আহ'মাদ ইব্ন সুহ'াল্লেল ইব্ন হ'                            |             |     |
|   | আনাস ইব্ন মালিক, (রা) আবূ             |                | আৰু লাহাব                                   | 89               | जार नाम रच्न नूर । जना रच्न र<br>जार नाम <b>शन, जातिल</b> | ا<br>د      |     |
|   | হ'াম্যাঃ                              | <b>3</b> F     | আৰু সুক্ষান (রা)                            | œ                | वार नाम चान नामान <b>े जो</b> मी                          | \$          |     |
|   | আৰম্ভাদ                               | 26             | আৰু হ'নীফাঃ (র)                             | 22               | আহ'বাদ <b>বাহীদ, সদ্মিদ</b>                               | ~<br>>      |     |
|   | 'আৰ্দ                                 | 55             | আবু হরায়রাঃ (রা)                           | ୯୨               |                                                           | 4           | ×   |
|   | আব্দান                                | 20             | 'আম্র ইব্ন 'উবায়দ আবু 'উছ'ম                | ान ७৮            | আহ'বাৰ (র), বারৰ, বুজাবিদ<br>আল্ফ-ই-র্ণ                   | ।भी 2       | ٠,  |
|   | আবদুর র <b>হীর, দেব</b>               | ₹ <del>७</del> | 'ভাম্য (র) ইবনু'ল-'আসি                      | a                | ज्ञान्यांशिकाः<br>ज्ञान्यांशिकाः                          |             |     |
|   | 'আবদু'র–রা <b>উফ</b> দানিয়সুতী       | ર⊎             | আস্-সাহ্য                                   |                  | আহ্দু'ল-কিডাব                                             | -<br>-      |     |
|   | 'আবদু'র-র:হ'মানি (রা) ইব্ন <b>'আও</b> | <b>₹</b> ₹8    | আমিনাঃ<br>'আনীনু'ল-ইহ'সান, নুক্তী           | <b>6</b> 9       | - ··                                                      |             |     |
|   | जावपूत ७३। ११। व                      | <b>29</b>      |                                             | <b>69</b>        | चार्वु'व-राजीर्                                           | ٥           | •   |
|   | यानवृत्रा उद्याद्दान                  | 43             | परितेष 'प्राप्ती, ग्रीस्ताप                 | HA               | . /                                                       |             |     |
| 9 | तिपृत्त करीय                          | <b>২</b> 9     |                                             | <b>6</b> 0       | লহ্নু'স-সুমাত ওয়া'ম-লামাা'লাত                            | 500         |     |
|   | মাবদু'ল-কশাদির আল-জীলী (র)            | `'             | व्यंत्रीक्र'व-म्'त्रिनीन                    | 44               | আহ্ৰু'স'-সু ক্কাঃ                                         | ১০২         |     |
|   | ( জীলানীবা সীলানী )                   | 25             | <b>च्यानज्ञाति</b>                          | <i>60</i>        | चार्ष १क                                                  | ১০২         |     |
| ě | গ্রদু'ল-কারীম ইব্ন ইবরাহীম            |                | व्यक्ति, वर्षि कावार, मधवाना                | <b>6</b> 2       | আহ্লে হাদীছ                                               | 508         |     |
|   | আন-জীনী                               | 193            | व्यक्तिल मृत्रगानी                          | <b>ps</b>        | আহ্সান উলাহ                                               | 509         |     |
| 3 | গবদু'ল-মুড'ালিব ইব্ন হাাশিম           | <b>9</b> 3     | জাৰান<br>'ডাষাৰ                             | ৬৭               | আহ্সানুলাহ, খাজা, নওয়াব, স্যার                           | 209         |     |
|   |                                       | ৩২             | ·· ·· ·                                     | ৬৮               | *                                                         | ,           |     |
| × | বিদুল হামিদ খান ভাসানী                | <b>98</b>      | <b>আ</b> য়ার<br>আয়াত                      | <b>%</b> >       | •                                                         |             |     |
|   |                                       |                |                                             | 90               | ইক-বালে 'আল্লামাঃ                                         | 204         |     |
|   |                                       |                |                                             |                  |                                                           |             |     |

|                                          |               | _                                     |                   | _                               |                              |
|------------------------------------------|---------------|---------------------------------------|-------------------|---------------------------------|------------------------------|
| সূচী '-'-                                | পৃষ্ঠা        | <b>ज्</b> ष्टी                        | পৃষ্ঠা            | সূচী                            | পৃষ্ঠা                       |
| ইক্-রাার                                 | ১১০           | ইবনু'ল-জাযারী                         | ১৬৪               | উকীন                            | ২১৭                          |
| ইকণামাত ;                                | ১১০           | ইবনু'ল-ফাারিদ                         | ১৬৫               | উকূ:ফ                           | ২১৭                          |
| ইখ্তিয়াকে'দ-দীন মুহণ্শমাদ               |               | ইব্রাহীম (আ)                          | ১৬৫               | <b>'উছ∵মাান (রা</b> )           | ২১৭                          |
| বাখ্তিয়ার <b>খাল</b> জী                 | ১১১           | ইবরাহীম ইব্ন আদহাম (র)                | ১৬৭               | উম্মাত                          | ২১৯                          |
| ইখ্তিলাফ                                 | ১১২           | ইব্লীস                                | ১৬৮               | <b>डे</b> न्यी                  | ২১৯                          |
| ইখ্লাস'                                  | ১১২           | 'ইবাাদাত                              | ১৬৯               | উম্ম কুল ছু ম (রা)              | ২২০                          |
| ইছ'নাা 'আশারীয়াঃ                        | ১১২           | ইবাদি য়্যঃ                           | ১৬৯               | উম্মু'ল-ওয়ানাদ্                | ২২০                          |
| ইণ্ড তিহাাদ                              | 220           | 'ইম্রান                               | ১৭২               | উম্মু'ল-কিতাাব                  | ২২১                          |
| ইজ্মাা'                                  | <b>ა</b> ა8   | ইমাম                                  | ১৭২               | 'উমরাঃ                          | 222                          |
| ই'তিকণাদ                                 | ১৯৫           | ইমামবারো:                             | <b>598</b>        | 'উমার ইব্ন 'আবদি'ল-'আষীষ (র)    | 220                          |
| ই'তিকাাফ                                 | 226.          | ইমাম শাহ                              | 598               | উমার ইবনু'ল-খাত্ ত'াবি (রা)     | 228                          |
| ইভিহ'াদ                                  | 29/2          | ইর্মিয়াঃ                             | 596               | আল-'উষ্যা৷                      | 226                          |
| 'ইদ্দত                                   | ১১৬           | ইরাম                                  | ১৭৬               | 'উযায়র                         | 229                          |
| ইদ্রীস                                   | 559           | 'ইল্ম                                 | 599               | উষ্                             | 229                          |
| <b>इ</b> न् <b>छी</b> न                  | PGG           | ইল্য়াস ('আ)                          | ১৭৮               | *উর্স                           | ママヤ                          |
| ইনসানু'ল-কামিল                           | 994           | ইল্হাাম                               | 595<br>550        | 'উलामा।'                        | ২৩৩                          |
| <b>'ইফ্</b> রী'ত                         | ১২০           | देवाद                                 | \$60              | 'উশ্র                           | ২৩৩                          |
| ইব্ন 'আতণাউল্লাহ্                        | ১২০           | ইস্তিখারঃ                             | 242               | <b>উ</b> ञ्र्'स<br>च            | 200<br>200                   |
| ইব্ন 'আরাবী                              | ১২০           | ইস্তিন্জা'                            | 242               | <b>ੱ</b> ਤਸ                     | ২৩৯                          |
| ইব্ন ইসহ'াক'                             | ১২১           | ইস্তিনশাক                             | ১৮১<br>১৮১        | હ                               |                              |
| ইব্ন ক <b>ায়িঃম আল-জাও</b> যিয়াাঃ      | ১২২           | ইস্তিস্ক'॥'                           | ১৮২               | ওকীল ( দ্র. উকীল )              | ২৪১                          |
| ইব্ন খালদূন                              | ১২৩           | ইস্তিস্'হ'াব                          | ১৮২               | ওয়াক্ ফ                        | ২৪১                          |
| ইব্ন খালাওয়ায়হ্                        | ১২৫           | ইস্তিস্ হ সানে ও ইস্তিস্ লাহি         | 568               | ওয়াসি'ল ইব্ন 'আড'াা'           | 289                          |
| ইব্ন খালিকাান                            | ১২৫           | ইস্নাাদ<br>স্থেত                      | ১৮৪               | ওয়ারাক'াঃ ইব্ন নাওফাল          | ₹8৮                          |
| ইব্ন জুবায়্র                            | ১২৬           | 'ইস্'মাত                              | ১৮৫               | ওয়ালিয়্যুল্লাহ, শাহ           | ₹8\$                         |
| ইব্ন তায়্মিয়াাঃ (র)                    | ১২৭           | ইসমাঈল হোসেন সিরাজী<br>ইসমাণ্টিল ('আ) | ১৮৫               | ଓଜୀ                             | ২৫০                          |
| ইব্ন তুমার্ত                             | ১৩২           | ইসমাপেল শাহীদ, মাওলানা                | ১৮৬               | ণ্ডগিয়্যত                      | રહર                          |
| ইব্ন বাড়োঃ                              | \$ <b>9</b> 8 | <b>इज्ञमा'जेली</b> या                 | ·246              | ও <b>হী</b>                     | ₹08                          |
| ইব্নু বাবোওয়ায়হ্ অথবা বাব্ওয়ায়হ      |               | ইসরাাঈল ('আ)                          | 555               | ওহ্হবৌয়া                       | ২৫৯                          |
| ইব্ন মাজিঃ                               | ১৩৬           | ইসরাফীল ('আ)                          | ১৯১               | •                               |                              |
| ইব্ন মাস'উদ, 'আবদুরাহে (রা)              | 20P           | ইসলাম                                 | ১৯২               | ক                               |                              |
| ইব্ন রাজাব                               | 202           | ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ            | ১৯৬               | কত্ল                            | 2019                         |
| ইব্ন রুশ্দ                               | ১৪০<br>১৪৪    | ইস্হ'াক' ('আ)                         | 200               | ক্লিকাতা মাদ্রাসাঃ              | ২৬৯                          |
| ইব্ন সা'দ                                |               | ইস্হাক, মাওলানা                       | ২০১               | <del>कत्र</del> म               | 292                          |
| ইব্ন সীনা।                               | 884<br>894    | ইহ্'রাাম                              | 202               | কাওছ'র                          | <b>२</b> 98                  |
| ইব্ন সীরীন                               |               | _                                     |                   | <b>क</b> '।पादिशाः              | 296                          |
| ইবনু'স-সূত্ৰী                            | ୬ଓଓ<br>୨ଓଓ    | <b>ঈ</b>                              | <b>.</b>          | ক'দোর                           | 298                          |
| ইৰ্ম হ'াওক'লি                            | ১৫৬           | <del>উজাব</del>                       | 200               | কণাদিরিয়া।<br>——ক্ষান          | ঽঀ৬                          |
| ইব্ন হণভার আল-'আস্কণলানী                 |               | আন-সন্ত                               | <b>₹0</b> 0       | কান'আন                          | 39b                          |
| ইব্ন হণজার আল-হার্তামী                   | 989           | <b>'</b> ঈদ                           | ₹0 <del>'</del> 0 | কানীসাঃ                         | २ <b>१</b> ৯<br>२ <b>१</b> ৯ |
| ইব্ন হণয্ম                               | 264           | 'ঈদু'ল-আদ'হ'া৷<br>ক্রেক্স             | ₹08               | কাফ্ফারিঃ                       |                              |
| <b>ইৰ্</b> ন হি <sup>.</sup> ব্ৰানি<br>- | 560           | 'ঈদু'ল-ফিত'র<br>স্কুল                 | 208<br>208        | কাফালো:                         | ২৭৯<br>২৮০                   |
| हेरानृ'त-खाइ∙ीत                          | ১৬০           | जेमान                                 | 20¢               | কাফির                           | ২৮১                          |
| ইবনু'ল-'আরাবী                            | ১৬১           | শ্বসা (আ)                             | २०७               | কা'ব ইব্ন মাালিক (রা)<br>কা'ব্য | 200<br>202                   |
| ইবনু'ল-ক-‼সিম                            | ১৬২           | <b>উ</b>                              |                   | কণব্য                           | 272                          |
| ইবনু' <del>ল-জা</del> ওয়ী               | ১৬২           | উওয়ায়স আল-ক'ারানী (র)               | <b>350</b>        | কা'বা :                         | ~~~                          |
|                                          |               |                                       |                   |                                 |                              |

| সূচী                          | পৃষ্ঠা          | সূচী                                   | পৃষ্ঠা                     | সূচী '                                 | পৃষ্ঠ।           |
|-------------------------------|-----------------|----------------------------------------|----------------------------|----------------------------------------|------------------|
| कारीय                         | ২৮৮             | খন আহান আলী খান                        | 989                        | ভাহায়াম                               | 440              |
| ক'ষ-11                        | ২৮৯             | খান্র                                  | <b>6</b> 296               | जारिकिया :                             | <i>49</i> 97     |
| কাৰণক                         | ২৯০             | ধরগুশী                                 | 969                        | জিন্ম                                  | 649              |
| ক্যাষ্ক্রনী                   | ર≽ળ             | খারাংজ                                 | <i>ଖ</i> ୬ଙ                | জিব্রাঈল-জিব্রীল (আ)                   | 800              |
| কাষী                          | 255             | শারিজী ়                               | PSO                        | জিষ্যাঃ                                | 805              |
| কারকোবাদ, মহাকবি              | ২৯২             | খাল্ক্'                                | 960 ·                      | জিহাদ                                  | 80⊋              |
| কণয়নুকণা'                    | २৯७             | খালি্দ (রা) ইক্ন ওয়ালীদ               | ৩৬২                        | আল-জুওয়ায়নী                          | 808              |
| কায়সানিয়াঃ                  | २\$8            | <b>ৰি</b> তান                          | ভণ্ডভ                      | জুনায়দ (র)                            | 80%              |
| কশয়সণর                       | ર≱ઉ             | विवृद्ध                                | ୬୬୯                        | আল-ভূম'অ।                              | <b>809</b>       |
| কণরামিতণঃ                     | ২৯৬             | <b>ৰিব্</b> 'লান                       | <b>490</b>                 | ত                                      |                  |
| কার্রামিয়্যাঃ                | <b>606</b>      | <b>चित्रा</b> ति                       | বর্তত                      |                                        | 80 <del>1</del>  |
| কারামত                        | 906             | খিরক'াঃ                                | ৫৬৩                        | তওঁৰা<br>ভৱীকা                         | 805              |
| কারামত 'আলী, জৌনপুরী          | 908             | খুত্বা                                 | ৩৬                         | ত্যাব্যাম                              | 856              |
| কারান                         | <b>606</b>      | খুবায়ৰ ইব্ন 'আদী আল্-আন্সাারী<br>(রা) |                            | তা'ঝাম<br>তাওয়াম                      | 85%              |
| কাল্ব                         | <b>609</b>      | (মা)<br>শুররামিয়াঃ                    | 9 <b>9</b> 5               | ভাওরাত<br>ভাওরাত                       | 859              |
| ক'বান্দারিয়্যাঃ              | ₽ <b>0</b> 0    | ্রপ্রমানের)।<br>খোজাহ                  | ৩৭৩                        | ভাওহ:ীদ                                | 855              |
| <b>পান-কানাাবাায</b> ী        | 400             | গ <b>ুহ</b>                            | 998                        | ভাক্'রীদ                               | 855              |
| <b>क्</b> लिगिय               | A09-            | গনীমত                                  | ୬୧୯                        | ভাক্রীফ                                | 835              |
| কাশ্ফ                         | 959             | অাল-গণমাালী (র)                        | 99.¢                       | তাকিয়াঃ                               | 822              |
| আন-কণসত জামী                  | <b>958</b>      | शास्त्रवाः                             | ৩৮০                        | তাজ্ব-ীদ                               | 820              |
| কাস্ব<br>                     | <i>9</i> 58     | গ'াবী                                  | <b>6</b> 40                | তাঞ্সীর                                | 828              |
| কাহিন                         | 626             | গিরীশচন্ত সেন                          | APO                        | তাৰ্ক ( প্ৰ. মৃহণ্দমান স' )            | 826              |
| কি'ত'ফীর                      | ৩১৬             | গেলাম মেলিকা                           | <b>୬</b> ୭୭                | তানাাসুখ                               | 820              |
| কিত্মান                       | P69             | গোসন                                   | ৩৮২                        | ত'বারী                                 | ৪২৬              |
| কি ত্'মীর                     | P&Ø             |                                        | <b>,</b>                   | তাাবি'ঈ                                | 829              |
| কিব্লাঃ<br>———                | P60             | ₽                                      |                            | তা'বিষাঃ                               | 8২9              |
| কিয়ামত                       | <b>660</b>      | চিশ্তিয়াঃ                             | <b>৬</b> ৮২                | ভা'ষীর                                 | 8/90             |
| কিংরাজ<br>কিংরাজাত            | ৬২২<br>৩২৩      | চিশ্ভী                                 | ৬৮৩                        | তায়াস্যুম                             | 8 <b>%</b> 5     |
| কি:সাস                        | ভ <b>২</b> ভ    | ₹                                      |                            | তারাবী <b>হ</b>                        | <i>\$</i> ⊌8     |
|                               | ৩২৫             | र<br>इ'ानांवि'काः                      | 161-0                      | ত'য়রিক ইব্ন বিয়াদ                    | 8⊌≥              |
| আর– <del>ু</del> 'দ্স<br>ক:নত | ७२९             |                                        | 94 <i>0</i><br>94 <i>0</i> | তারীৰ                                  | 8 <del>0</del> 8 |
| কু-নৃত<br>কু-ঝাতু'স'-স'াখ্রাঃ | ७२४             | <b>र</b> ्म्प                          | 919                        | ভান্বিয়াঃ                             | P <b>6/8</b>     |
| খার-কু-রুজান                  | 990             | <b>9</b>                               |                            | ত <b>াল্য</b> াঃ ইৰন 'উবায়দিলাাহ (রা) | P <b>0</b> /8    |
| कु द्वरान                     | લ્હ             | খ্যা'ইয-হ্যায়েয                       | ୬৮৮                        | ভারাক                                  | 8∕9∀             |
| র স্বাসী<br>কুরসী             | <b>680</b>      | জানাাবাঃ                               | <b>9</b> 77                | শু-াব্রেড                              | 889              |
| র সংগ<br>কু ব্যায়জণঃ         | 980             | ज्ञानावाः                              | ভ৮৮                        | ভাশ্ৰীহ                                | 889              |
| আল <i>-কু</i> শাররী           | 985             | ব্যয়াত                                | 649                        | তাস্বীহ'                               | 805              |
| -11-11-24 11-11-11            | •••             | ভা'কার                                 | <b>6</b> \$0               | তাসণভউক্                               | 865              |
| **                            |                 | লাকর আহসদ উহসানী                       | 06 <b>0</b>                | ভাষ্-রীক                               | 809              |
| <b>খ</b> তম                   | ৬৪১             | <del>च</del> ांबक्रिया।                | 920                        | তাহাজ্প                                | €98              |
| <b>খ</b> তীব                  | <b>≽8⋞</b>      | <b>ভা</b> ৰাক্সত                       | 649                        | ত বহারোত                               | 860              |
| <b>ৰ</b> জীকা                 | <b>e8e</b>      | আল-জান্রাঃ                             | 622                        | <b>ज</b> ाहित                          | 860              |
| ৰাত্ ত'াবীয়াঃ                | 48 <del>6</del> | লামালু'দ-দীন ভার-আকগণানী               | ゆ>>                        | ভিন্যানিয়াঃ                           | 865              |
| খাতা                          | <b>⊄8</b> ♥     | क्रांबावि भ-मीन क्रमी                  | <b>960</b>                 | ভিতৃষীর, সায়িদ খার নিহার আনী          | <i>00</i> 8      |
| बार्क्का विकास                | 600             | বাৰ্ত                                  | P¢ø                        | <b>डिग्नमिय</b> ी, देगांग              | 868              |
| चनीचा (३१)                    | <b>605</b>      | <del>জাহ্</del> ম                      | 960                        | ভূ-লারহ্াঃ                             | 948              |

| সূচী                         | পৃষ্ঠা       | সূচী                                         | পৃষ্ঠা           | সূচী                       | পৃষ্ঠা      |
|------------------------------|--------------|----------------------------------------------|------------------|----------------------------|-------------|
| -<br>ਯ                       |              | দীন মুহণ্ণমাদ খান, মুফ্ভী                    | 69≥              | নাজীমুদ্দীন, খাজা          | ৫০১         |
|                              | OH II.       | पू <b>ं</b> चा                               | 89≽              | নাঞি' ইব্নু'ল-আযরাক        | <b>603</b>  |
| <b>म</b> ुजा                 | ৪৬৬          | नु <del>न्य</del>                            | 850              | न <b>ि</b> क्ता            | ¢0-2        |
| দরবেশ                        | 849          | ্<br>দেওৰন, দাকল উলুম                        | 855              | নাৰীৰ:                     | ୯୦୭         |
| नाष्ट्रांस                   | 8⊌\$         |                                              |                  | অনে–নাসা'ঈ                 | ¢08         |
| मा <b>ः</b> इ                | 8 <b>७</b> ৯ | ล                                            |                  | আন-নাসাফী                  | 608         |
| দাউদ ('আ)                    | 8৬৯          | 7                                            |                  | নাসারা                     | 808         |
| দাাউদ ইব্ন খালাফ             |              | নওয়াব আলী                                   | ৪৮২              | নিকাহ<br>-                 | ৫১১         |
| (র. আল-জ্বহিরীয়াঃ)          | 895          | ন <del>কণ্যপ</del>                           | 870              | নিহারউদীন আহমদ             | 658         |
| দাওয়াা                      | ଌ୳ଧ          | নজ্যুত ইসলাম, কাজী                           | 848              | जान-निक् <b>का</b> दी      | 969         |
| দাাব্বাড়ু'ল-আর্দ'           | 895          | <b>জান্-নজ</b> াম                            | 864              |                            |             |
| দাবকণাওয়াঃ                  | 895          | আন্-নজার                                     | 8 <del>7</del> 9 | নিষামুদ্দীন ভাউলিয়া (র)   | <b>ያ</b> ኔ৬ |
| দাৱাষী                       | 89%          | नक्त्र                                       | 877              | নির্যাত                    | ৫১৬         |
| দারিমী, ইমাম                 | 898          | নবী                                          | 820              | নুসায়রী                   | የራን         |
| দাকে'ল-ইসলাম                 | 898          | नयद्वप्र                                     | <i>e</i> 48      | নূর                        | ৫২১         |
| লাক্ল'ল-হণরব                 | 898          | নমাষ ( দ্ৰ. সানাতি )                         | 8৯৫              | নুর কৃত্ব-ই-আলম (র)        | ৫২৬         |
|                              |              |                                              | 850              | নুর বখ্শীয়া               | ৫২৪         |
| मोक्र <b>'</b> त्र'-त्र्'तरः | 898          | নৰ্ব্<br>——————————————————————————————————— | 829              | নুর মুহণাম্মাদী            | ৫২৬         |
| माসূ <b>ক∵ी</b>              | 998          | ন্ষীর হুপায়ন, সায়িাদ                       | 829              | নুর মোহাস্মদ আগ্রমী        | ৫২৬         |
| দাহ্রিয়্যা:                 | ଅନ୍ତ         | আন-নওয়াবী                                   |                  | -<br>নুহ <sup>,</sup> ('আ) | ৫২৭         |
| দি <b>রা</b> ত               | 899          | আন-নাজাঞ্চ                                   | 855              | • • •                      |             |
| <b>मी</b> न ं                | 896          | নাজাস, নাজিস                                 | <b>GOO</b>       |                            |             |